Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 4

Artikel: Exousia im Neuen Testament
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 233 —

Exousia im Neuen Testament

Inder Arbeit des Okumenischen Rates der Kirchen, Kommission
fir Glauben und Kirchenverfassung, vom April 1971 tiber «Das ordi-
nierte Amt» findet sich der Satz: « Die Ordination verleiht eine Auto-
ritit (exousia), die nicht die des Amtstragers ist, sondern Ausdruck
der Autoritidt Gottes, mit der die Gemeinschaft ausgeriistet ist.» Der
Satz ist in seiner Kiirze mehrdeutig. Meint er, die Autoritat des Amts-
tragers sei Zeichen dafiir, dass die Gemeinde vor Gottes Autoritit
stehe, oder die Gemeinde héatte Autoritat direkter als der Amtstrager
und stiinde dessen Autoritit nicht gegeniiber, oder ist durch die Ordi-
nation nur an einem Gemeindeglied gesagt, was fiir alle gilt, alle hat-
ten diese Autoritit, gleichsam jeder jedem gegeniiber, strukturlos ?
Oder hat etwa der Amtstriger als Organ der Gemeinde deren Autori-
tit, die zugleich Gottes ist, hat er also Gottes Autoritéit, und eben nur
er allein ? Wire dann die Freiheit der tibrigen Gemeindeglieder ge-
leugnet ?

Wird der unklare Satz durch das in Klammern beigefiigte Wort
exousia geklart ? Viele neutestamentliche exousia-Stellen haben es
mit dem Problem zu tun, das unser Satz beriihrt. Aber das geschieht
in verschiedener Weise. Man greife etwa die Stellen heraus, wo es
heisst, Christus lehre mit exousia und nicht wie die Schriftgelehrten,
und, er gab ihnen exousia, Kinder Gottes zu werden, und wo Paulus
schreibt, er hitte exousia, (auf Kosten der Gemeinde) zu essen und zu
trinken, dann, er kénnte sich seiner exousia rithmen, die thm der Herr
~zur Auferbauung gegeben hat. — Das Wort exousia allein kldrt nichts.

Die vorliegende Untersuchung betrachtet die Wortgruppe ex-
estin (exon), exousiazein, exousia im Neuen Testament. Es soll ver-
sucht werden, das einzelne Wort jeweilen von der Struktur her zu ver-
stehen, in der es steht. Dabei zeigt sich, dass die genannten Worter
nicht nur sprachlich zusammengehoren, sondern auch theologisch.
exestin und exousia kénnen naher beieinander sein (z.B. Joh.5, 10
und Mark. 1, 22und 27) als die eineexousia-Stelle mitder andern (z.B.
Eph.1, 21 und Mat. 21, 23).

Wie ungleich unsere Wortgruppe im Neuen Testament ge-
braucht wird, zeigt uns schon ein Blick auf das noch einfache exestin
(exon). Mit Ausnahme von Mat. 20, 15 (der Herr des Weinbergs «darf»
den Lohn geben,wie er will) ist bei den Synoptikern das dort hidufige
exestin stets bei der Frage um die Erlaubtheit vor dem alttestament-



— 234 —

lichen Gesetz zu treffen. Von den zwei Stellen im Johannesevange-
lium ist eine (5, 10) wie bei den Synoptikern, wihrend es in der andern
(18, 31) um die Erlaubtheit vor dem romischen Gesetz geht. Letzteres
treffen wir auch bei Apg. 16, 21 und 22, 25. Apg. 21, 37 fragt Paulus die
romische Amtsperson, ob er reden diirfe. Apg. 2, 29 (exon, ich darf mit
Freimut sagen) steht mitten in der Predigt des Petrus. Der unmittel-
bare Zusammenhang (dass David gestorben ist) erkldrt entweder den
Ausdruck nicht, denn was sollte es Besonderes sein, zu sagen, was
doch schon jeder weiss, oder macht ihn zu einer blossen Floskel. Der
weitere Zusammenhang aber lasst eine andere Deutung zu. Danach
kénnte das «exon eipein meta parresias», das nach der dritten Anrede
der Horer steht, fiir die ganze Rede gelten, welche nun, nach der
reistausgiessung moglich ist. 2. Kor. 12, 4 (exon) sagt Paulus, dass er
Worte horte, die ein Mensch nicht sagen darf. Weshalb nicht, verneh-
men wir nicht. Vermuten liesse sich verschiedenes: Es mag eine Um-
schreibung des jenseitigen «totaliter aliter» sein, es konnte auch eine
Aufhebung der eschatologischen Spannung sein. Moéglicherweise
ware das, was Paulus horte, zu verwechseln mit dem, was seine gnosti-
sierenden Gegner verkiinden. Die beiden exon (Apg.2, 29 und
2.Kor. 12, 4) bedeuten wohl eher «es ist méglich», «man kann» als «er-
laubt seiny. In 1.Kor. 6, 12 geht es wiederum um die Erlaubtheit vor
dem gottlichen Willen, aber ohne vordergriindige Bezugnahme auf
das alttestamentliche Gesetz. Wenn wir das Problem im Auge haben,
das der anfangs zitierte Satz beriihrt, so finden wir bei den exestin-
Stellen meist die Spannung zwischen der Autoritit des Gesetzes und
der Autoritiat Christi und dann (1. Kor. 6, 12) auch der Christen. Dabei
tritt aber die Autoritit Christi nicht stets klar hervor. In Joh.5, 10
etwa ist sie einfach festgehalten, in Mark. 3, 4 u.a. aber kann sie nach
dem engern Zusammenhang verstanden werden als die Autoritéit des
besser begriffenen Gesetzes, gleichsam als die Autoritiat der qualifi-
zierteren Exegese.
exousiazein treffen wir 4mal. Luk. 22, 25 sind die exousiazontes
die weltlichen Machthaber. Die Legitimitat ihrer Macht steht nicht
zur Diskussion und kénnte nach dem Zusammenhang eventuell als
fraglich erscheinen. 1. Kor.7, 4: Die Frau hat nicht das Verfugungs-
recht iiber ihren Korper, ebenso ist es beim Mann. Hier geht es ums
Recht. Moglicherweise steht die Frage der Macht (Potenz) dahinter,
da ja erst durch den Leib des Geschlechtspartners der eigene Leib
fruchtbar wird, was fiir die Frau (die zuerst genannt wird!) und den
Mann gilt. 1. Kor. 6, 12: Alles ist mir erlaubt, aber ouk exousiastheso-



— 235 —

mai hypo tinos. Das scheint ein geistreicher Gebrauch des Wortes
durch Paulus allein zu sein. Das Wort steht dem exestin gegeniiber
und in Parallele zu sympherei. So diirfte der Satz sagen: Alles ist mir
erlaubt, aber die Erlaubtheit zwingt mich nicht, das Erlaubte zu tun,
das ja nicht immer niitzlich wire. Es geht also um die Macht wie um
die Erlaubtheit.

Mit der letzten Stelle wird eine Frage prinzipieller Art gestellt,
sobald wir die Frage nach der Spannung zwischen Erlaubtheit und
Notigung tiber die Briicke der Wortverwandtschaft beim Begriff der
exousia stellen. Diese Ubertragung der Frage ist nicht nur sprachlich,
sondern auch theologisch gegeben, da es um die Freiheit geht, nach
welcher sofort zu fragen ist, wo Amtsmacht sichtbar wird. Das Wort
exousia bezeichnet iibrigens die Amtsmacht wie die Erlaubtheit.
Etwa bei Mark. 1, 21 ff. werden wir auf dieses Problem treffen.

Beim Wort exousia nun, das sichim Neuen Testament recht hiu-
fig findet, wird die Lage komplizierter. Wie bei exousiazein spielt die
Bedeutung zwischen den beiden Polen von Macht und Recht. Neu ist
aber die Vielfalt der Beziehungen, in welchen das Wort steht. Wir fin-
den exousiain folgenden Bedeutungen:

Amtsmacht, Machtbefugnis, welche Menschen (z. B. Mat. 8, 9;
Joh.19, 10) oder Engel (z. B. Apk. 18, 1) haben konnen. Zustandigkeit
fiir einen Bereich hat z. B. auch der zweite Tod (Apk. 20, 6) oder die
Finsternis (Luk. 22, 53; Kol.1, 13). Héufig wird deutlich, dass diese
Macht verliehen wird (z.B. Mark. 13, 34; Luk.19, 17; mehrfach in
Apk.). So erhalten Engel (Apk.) wie Teufel (Luk. 4, 6) exousia, welche
der Versucher seinerseits weitergeben kann. Wie menschliche Amter
(z.B. Tit. 3, 1), so kénnen auch geistige Michte (Eph. und Kol.;
1.Kor. 15, 24) exousia genannt sein. Der Bedeutung von exestin steht
exousianahe, wenn es das Recht, etwas zu tun, meint, so Apg. 5, 4 und
mit folgenden Ausnahmen in den paulinischen Briefen und dem He-
braerbrief: Rom. 13,1-3 (staatliche Amtsgewalt), 1. Kor.11,10(dieex-
ousia auf dem Haupt der Frau, eine einmalige Sonderbedeutung),
1.Kor. 15, 24 (Engelart), 2. Kor. 10, 8 und 13, 10 (die Amtsvollmacht
des Paulus), Eph. und Kol. (5mal Engelart, einmal die Macht der
Engel, einmal die Macht der Finsternis), Tit. 3, 1 (staatliche Amtsge-
walt). Elfmal meint es in den paulinischen Briefen das Recht, etwas
zu tun, 16mal hat es eine andere Bedeutung. exousia als das Recht,
etwas zu tun, treffen wir in 1. Kor. 6mal als ein Recht, welches aus
dem Apostolat folgert, z. B. auf Kosten der Gemeinde zu essen. Es
geht hier um eine exousia, welche aus der von 2. Kor. 10, 8 und 13, 10,



— 236 —

welche die apostolische Vollmacht meint, folgert. Die Nichtbeniit-
zung dieser abgeleiteten exousia kann in den Augen der Gemeinde die
apostolische Vollmacht fraglich erscheinen lassen und den Apostel
zur Verteidigung notigen, wie 2. Kor. 10 ff. zeigt (wobei natiirlich die
Angriffe gegen den Apostel zuerst eine andere Ursache haben). — Nur
4mal (Luk.12, 5; Apg.1, 7; Jud.25; Apk.16, 9) heisst es von Gott,
dass er exousia habe. Die Parallele zu Luk. 12, 5 bei Mat. hat aber
dynamenos statt exousia. Auch an den andern Stellen liesse sich fast
reibungslos exousia durch dynamis ersetzen. (Diesen 4 Stellen konnte
man noch Rém.9, 21 beifiigen, wo mit dem Topfer Gott gemeint
ist.)

Forsterim Th. W.B. von Kittel im exousia-Artikel, der das Wort
z.T. unter Gesichtspunkten, auf die hier nicht eingegangen ist, be-
trachtet, meint trotz den nur 4 Stellen, die exousia sei vornehmlich
Gottes, wobei alle andern exousia-Verhiltnisse Abbild davon seien,
wozu dann die exousia als Ausdruck der Freiheit der Gemeinde nur
angehéngt erscheint als Folge der Notwendigkeit, dass «diese in nach
Rechtsnormen geordneten Verhéltnissen wirksame exousia, die Voll-
macht zu handeln, von ihrer selbsténdigen Verwaltung nicht zu tren-
nen sei». Forster sieht zugleich diese exousia der Gemeinde als eine
andere denn die Jesu und der Apostel.

Hier miisste doch gefragt werden, ob damit nicht die Folgerung
gezogen werden miisste, dass die exousia der Gemeinde entweder eine
gott-lose, wenn auch urspriinglich von Gott herstammende, wire,
oder dann aber pneumatologisch und nicht praktisch begriindet wer-
den sollte. (Beide Begriindungen miissen sich aber nicht ausschlies-
sen. Sie bestatigten sich vielmehr gegenseitig. Falsch ist nur, die prak-
tische Begriindung isoliert zu bringen, wenn dagegen die exousia Jesu
und der Apostel theologisch begriindet wird.) Dann aber wire ein Un-
terschied zwischen der exousia der Gemeinde und der der Apostel und
auch Jesusonicht mehr zusehen.

Uns scheint ein Einsetzen bei der exousia Gottes aber kein
fruchtbarer Ausgangspunkt zu sein. Dies schon deshalb nicht, weil die
4 Stellen, welche die exousia Gottes nennen, fast strukturlos sind.
Von diesen 4 Stellen her kann z. B. nicht ausgemacht werden, was der
Unterschied von exousia und dynamis sei.

Uns werden im folgenden die exousia-Stellen interessieren, in de-
nen es um das Amt Christi und das Amt der Christen geht.

Mat. 10, 1 ff. und Parallelen gibt Christus die exousia, Ddmonen
auszutreiben, Krankheiten zu heilen und zu predigen. Er gibt damit



dasselbe, was er selber hat; denn auch seine exousia ist gekennzeich-
net durch diese Wundertaten, so Mat. 9, 1 ff.; Mark. 1, 21 ff. und Par-
allelen. Christi exousia wird einmal genannt ohne diese Zeichen
(Mat.7, 29), wo es heisst, er lehre mit exousia und nicht wie die
Schriftgelehrten. Als «Zeichen» wird dort nur das Staunen des Volkes
genannt. Die synoptischen Parallelen aber haben dieser fast konturlo-
sen exousia gegeniiber wieder die erwéhnten Zeichen. Mat. 28, 18 sagt
der auferstandene Herr von sich, ihm sei alle exousia iibergeben.
Dabei sind natiirlich keine ndhern Angaben zu erwarten, alle ist eben
alles. Es heisst nun nirgends, selbst hier nicht, wo es um die Sendung
der Jiinger geht, Christus hatte alle exousia auch weitergegeben. Das
kann in der Einzigkeit Christi seinen Grund haben. Doch miisste eine
Teilhabe an dieser Fiille der exousia dennoch gefolgert werden, wenn
Christus nicht isoliert und die Inkarnation relativiert werden soll.
Allerdings miisste diese Teilhabe in der Spannung sein, welche durch
unsere Stelle vorgegeben ist. Es ist namlich der Auferstandene, der
redet. Die Kirche aber hat sowohl an der Auferstehung bereits Anteil
und hofft doch noch auf sie. Hier liesse sich 1. Kor. 6, 12 (alles ist mir
erlaubt) anschliessen. Christi «panexousia» wirkt unsere génzliche
Freiheit.

Noch einmal geht es um Christi exousia, ndmlich Mat. 21, 23 und
Parallelen, da die Schriftgelehrten u. a. ihn fragen, in welcher exousia
er wirke und von wem er sie habe. Strack-Billerbeck zur Stelle: «Die
Vollmacht zum selbsténdigen Lehren und Entscheiden wurde durch
die Ordination erteilt.» Mit Mat. 21, 23 haben wir den Gegensatz Chri-
sti zu den Schriftgelehrten in der exousia-Frage, wie er sich Mat. 7, 29
u.a. zeigte, von der Gegenseite her bestétigt. (In Mat. 7, 29 steht die
Erfahrung der exousia im Vordergrund, jetzt die Frage nach ihrer
Legitimitat.) Mat. 21, 23 gibt Christus keine direkte Antwort. Seine
Gegenfrage, woher des Johannes d.T. exousia sei, ob vom Himmel
oder von Menschen, sagt allerdings, dass er in der exousia-Frage auf
einem andern Boden stehe als seine Gegner. Der Gegensatz liegt aber
nicht darin, dass Christus allgemein die Ordination ablehnte und
seine Gegner unbedingt eine solche forderten. Einmalist nicht gesagt,
dass die Gegner Christus fiir nicht ordiniert hielten (Strack-Biller-
beck lisst sie das sogar annehmen ; er meint, sie wollten Christus als
einem Ordinierten, der gegen den Himmel rede, den Prozess machen),
und dann ordiniert Christus ja selber. Wenn sein Senden und Beauf-
tragen auch nicht eine Fortfiihrung einer evtl. empfangenen Ordina-
tion ist, soist es doch ein Ordinieren. Weiter scheinen auch die Gegner



die Moglichkeit einer exousia, die nicht durch Ordination erhalten
wurde, anzunehmen. Sonst wire einmal ihre Antwort, sie wiissten
nicht, woher des Johannes exousia sei, zu billig, da Johannes kaum
ordiniert war, sie damit also voraussetzen, dass an sich auch ein nicht
Ordinierter exousia vom Himmel haben konnte, und dann miissen sie
auch prophetisches Reden als méglich sehen. Ob die Gegner Christus
fiir ordiniert oder nicht ordiniert halten, ist fiir unsere Frage nicht von
Belang, da wegen Christi Antwort sich jedenfalls nichts weiter ausma-
chen lédsst {iber die Beziehung von exousia und Ordination. Christus
stellt die Frage vielmehr neu, und zwar so, dass das exousia-Problem
in gleicher Weise gilt, ob einer ordiniert sei oder nicht. Ist die exousia
vom Himmel oder von Menschen, lautet die Frage. Woran man dies
sehen konnte, wird nicht gesagt. (Es wire wohl abwegig, an dieser
Stelle zu reflektieren, ob Christus von Johannes «ordiniert» gewesen
sei. Die I'ragestellung bliebe iibrigens unveréndert.)

Wie die Ordination nach der Meinung Christi wie seiner Gegner
auchnicht giiltiges Reden garantiert, so wire Christus mit ihnen auch
da einig, dass die Kennzeichen der exousia nicht aufihre Legitimitét
schliessen lassen. So lasst es Christus in Mat. 7, 22 unter Umstianden
nicht gelten, wenn sich jemand darauf beruft, «in seinem Namen»
(was sich fast deckt mit «in seiner exousia») die Zeichen der exousia
gewirkt zu haben. Wenn es Christus dagegen zulédsst, dass ein vonihm
nicht Legitimierter in seinem Namen Damonen austreibt (Mark. 9,
38) und predigt, so heisst das nicht, Christus anerkenne ihn, es ist
blosse Duldung, er lisst ihn unbehelligt auf der Seite.

Das Streitgesprach von Mat. 21, 23 schliesst formal ungelost. Der
Grund dafiir ist deutlich. Es ist kein Gesprach, in dem echte Fragen
auf eine Antwort dringen. Vielmehr ist der Standpunkt jeder Partei
klar. Esist nun zu fragen, warum Christus seine oder des Johannes ex-
ousia nicht tiefer erortere. Offenbar tut er dies nicht, weil seine Geg-
ner gar nicht bereit sind, auf ihn einzugehen. Wenn Christus nun
ganzlich darauf verzichtet, seinerseits auf die Gegner einzugehen, sie
vielleicht mit einem Wunder zu erschiittern, so gewiss darum, weil er
ihrer Position gegeniiber keine Moglichkeit mehr hat. Er hat seine ex-
ousia offenbart, und sie haben nein gesagt.

Wer da, wo die exousia sich zeigt - und sich eben «in exousia»
und nicht wie bei den Schriftgelehrten zeigt —, sie nicht anerkennt,
hat sich gegen den Himmel selber entschieden, dem ist damit auch
nicht mehr mit Argumenten oder Wunderzeichen, die beide weniger
sind als der Himmel selber, zu helfen. Wo man der wirksamen exousia



gegeniibersteht, kann und muss man sich entscheiden. Christiexousia
ist geradezu die Prasenz Gottes.

Paulus nimmt in 2. Kor. 10 ff. im Prinzip dieselbe Haltung ein, da
seine exousia angegriffen wird. Er verteidigt zwar seine exousia, tut
dies aber gleichsam gegen seine Uberzeugung (2. Kor. 11, 1 und 16 fF.),
dass das doch keinen Sinn habe. Zudem steht er Gegnern gegeniiber,
die in seinen Augen keine definitive Stellung bezogen haben. Er zeigt
ihnen, dass ihre Ablehnung seiner exousia inkonsequent sei, da ja ge-
rade sie selber der Beweis seiner exousia sind; sie sind sein Empfeh-
lungsbrief. Paulus selber steht nun aber in einem gewissen Wider-
spruch da. Vorher, da hatte er seine exousia, die zur Auferbauung der
Gemeinde gegeben ist, damit sie richtig wirken kann, in den Hinter-
grund treten lassen. Jetzt, da sie von den Gegnern in den Hintergrund
gedringt wird, stellt er sie hervor. Die Gemeinde soll durch seine ex-
ousia nicht vergewaltigt werden (2. Kor. 11, 7). Daher stellt er sie zu-
riick. Da sie nun aber nicht mehr seiner exousia gegeniibersteht, féllt
sie in Irrtum. Die Gemeinde ist auf das stets erneute Gegeniiber zur
exousia des Apostels angewiesen. 2. Kor.13, 9 und 10 umreisst der
Apostel diese Dialektik. Seine Schwachheit dient der Stirkung der
(Gemeinde, die er aber zurechtbringen muss, notfalls mit Strenge, ge-
méss der exousia, die ihm zur Auferbauung gegeben ist.

Der Funktion nach entspricht des Paulus Sich-Verbergen und
doch In-Macht-Hervortreten dem, was Christus mit der Damonen-
austreibung in der Synagoge tut (Mark. 1, 21 ff.,s. u.). Beide Male geht
es darum, dass die Menschen frei werden, selbst frei vom Apostel oder
auch von Christus, um nun in Freiheit der exousia gegeniiberzuste-
hen, welche ihre Entscheidung, ihren Glauben erméglicht.

Wie die exousia auf die Horer wirkt, sehen wir auch an folgenden
Stellen.

Mat.9, 6 ff.: Die Heilung des Gelahmten. Christus hat dem Lah-
men die Stinden vergeben. Offenbar anerkennt dieser die Giiltigkeit
des Wortes, oder eben dessen exousia. Sie ist ihm unmittelbar ein-
leuchtend. Nicht aber fir die Kritiker. Diese trennen zwischen Gott
und der Macht Jesu. Erst fiir sie wird das Heilungswunder getan. Wir
sehen, dass zu unterscheiden ist zwischen wirksamer exousia und
Wundertaten. Und vor allem sehen wir, dass die exousia nicht auto-
matisch wirkt oder gar vergewaltigt. Die Zweifler glauben ja nicht.
Mat. 7, 28 und 29. Jesus lehrt mit exousia, nicht wie die Schriftgelehr-
ten. Diese Macht fithrt zur Erschiitterung, zum Staunen. Es ist das
Staunen ob dem Numinosen, der Gottesnihe. Wie dies Staunen aus-



gesehen haben mag, zeigt uns die Parallelstelle Mark. 1, 21 ff., der
Démonische in der Synagoge zu Kapernaum. Christi Predigt erschiit-
tert. Aber nicht bloss mit Erschiitterung, sondern auch mit einer Ant-
wort reagiert einzig der Besessene. Was er sagt, diirfte die Meinung
der meisten Horer gewesen sein. Er aber sagt sie als einziger. Die An-
nahme drangt sich auf, dass er die Predigt verstanden hat. Die ex-
ousia hat so gewirkt, dass sie ihn gezwungen hat, direktes Echo aufdie
Predigt zu sein. Der entscheidende Unterschied zu den andern diirfte
der sein, dass es ihm nicht méglich war, zu schweigen. Er war der Pre-
digt ausgeliefert. Sein Bekenntnis scheint uns z.T. richtig zu sein.
Man konnte denken, er hatte nur noch seelsorgerliche Hilfe ge-
braucht, um sehen zu kénnen, dass das Verderben, das er mit Recht
kommen sieht, zum Heil fiihrt, dass sich Christus selber in dies Ver-
derben geben wird fiir die andern. Offenbar geht es aber nicht bloss
um ein unvollkommenes Verstehen, wenn der Besessene meint, Chri-
stus komme zum Verderben. In seinem Zustand kann er es nicht an-
ders verstehen. Er steht der Predigt Jesu in Macht hilflos gegeniiber
und erlebt sie als eine, die zwingt, die ihn in seiner Unfreiheit festlegt.
Sie ermoglicht ihm keine eigene Entscheidung. Er ist nicht sich sel-
ber. Christus steht hier vor derselben Situation wie vor dem Versu-
cher, der ihm die Macht iiber die Reiche der Welt anbot, die, so wie sie

em Versucher ausgeliefert sind, nun Christus ausgeliefert wiirden.
Wie dort, so iiberwindet Christus auch hier die Versuchung. Er niitzt
die Hilflosigkeit des Besessenen nicht aus, sondern entlasst ihn aus
seiner Bindung, die ihn an Christus fesselt. Er heilt ihn, heisst nicht,
dass er ihn bekehre oder zum Glauben fithre, sondern eher, dass jener
den Glauben verliere. Der Mann ist gleichsam zum Psychiater gegan-
gen und geht nun nicht mehr zur Kirche.

Wiirde Christus der Versuchung erliegen, so wire seine Macht
wirksamer. Nun ist sie aber geradezu abhéngig von der Macht der
Horer. Das steht wohl auch hinter der Heilung des GGelihmten. Dieser
glaubt offenbar die Vergebung, die Kritiker aber nicht. Ihnen wird
Christi exousia nicht zur befreienden Wirklichkeit. Wir sehen aber,
dass dies dazu fithren kann, dass sie nun durch ein demonstratives
Wunder in einen Engpass getrieben werden. Die exousia zwingt zur
Entscheidung und wird damit zum Gericht. Vor der offenkundigen
exousia muss man sich entscheiden. Wére Christus nicht in exousia
aufgetreten, sondern unscheinbar dagestanden, und hétte etwas von
Vergebung gesagt, so hatte er bloss wie ein Sektierer gewirkt, dessen
Ablehnung keine Entscheidung bedeutet. So aber, indem Christi ex-



— 241 —

ousia in dynamis geschieht, erméglicht sie die Entscheidung. So er-
moglicht er die Ireiheit, sich zu entscheiden.

Man kann sich nun fragen, wie diese Freiheit durch einen Ge-
sandten Christi erméglicht werde, der nicht wie Paulus eine «dynami-
sche» exousia hat. Unter dem Stichwort exousia finden wir darauf
keine Antwort. Indirekt aber finden wir einen Hinweis bei der Aus-
sendung der 70 etwa (Luk. 10, 16 ff.). Die 70 freuen sich, dass ihnen in
Christi Namen die Dédmonen untertan seien. Dem «Namen» ent-
spricht «exousia». Die Machtzeichen sind dieselben. In diesem Zu-
sammenhang sagt Christus: «Wer euch hort, hort mich.» Das kann be-
deuten, dass er dazu steht, dass er sie gesandt hat. Er wiirde also
nichts Neues sagen. Dass der Gesandte fiir den Sendenden steht, war
fraglos. Wenn wir uns aber fragen, was die Wirkung, was die Funk-
tion dieser Betonung der giiltigen Sendung sei, dann kann es nur die
sein, dass die Bedeutung der Gesandten gestarkt wird. Wo die Ge-
sandten an sich schon wirken in der Intensitdt Christi, da sinkt der
Satz «Wer euch hort, hort mich» zu einer reflektierenden Feststellung
ab. Wo aber die Gesandten zwar in legitimer aber undynamischer ex-
ousia wirken, da erweist er sich als Hilfe fiir die Horer, die auch vor
solchen Gesandten die Moglichkeit der Entscheidung haben.

Wie es von Christi exousia gilt, so auch von der seiner Gesandten,
dass sich der exousia-Tréiger in die Hande der Horer gibt, die ihn auch
ablehnen konnen, womit ja auch die 70 rechnen mussten. s ist wieim
Gleichnis (Mark. 13, 34 ff.), wo die Knechte, denen der Herr exousia
gibt, sich damit auch gegen den Herrn wenden kénnen. Das gilt fiir
die Gesandten wie fiir die, zu denen sie gesandt sind. Man konnte hier
auch von einer exousia der Horer reden, welche durch die exousia des
Predigers gegeben wird. Es ware die Macht, die Moglichkeit, sich zu
entscheiden, den Glauben zu aktualisieren. (Das gilt natiirlich nicht
nur von einer Erstentscheidung, sondern auch von einzelnen Ent-
scheidungen bereits Glaubender.) Die Macht der Horer gegentiber
dem Amtstrager (der ja letztlich Christus selber ist; wer euch hért,
hért mich) wird aber nur einmal exousia genannt, namlich Joh. 1, 12
(er gab ihnen exousia, Kinder Gottes zu werden).

Dies, dass sich der exousia-Tréager in die Hand der Hérer begibt,
gilt in dem Mass, wie sich exousia verwirklicht. Der Schriftgelehrte,
so wie ihn die frithchristliche Polemik sieht, hat keine exousia vom
Himmel. Er steht auf gesichertem Boden. Seine Horer sind ihm aus-
geliefert und ihm gegeniiber unfrei. Er ist ja der Experte, der es besser
weiss. Vor ihm steht man aber auch nicht vor Gottes Wirklichkeit.



— 22 _—

Fragen wir zum Schluss, wie wir den am Anfang zitierten Satz
aus dem Dokument tiber das ordinierte Amt verstehen und anneh-
men konnten. Nach unserer Untersuchung miisste er etwa folgendes
bedeuten:

In der Autoritit des Amtstriagers begegnet man der Autoritat,
der exousia Christi selber. (Die Ordination stellt diesen Bezug auf
Christus, die Sendung durch ihn, dar.) Die exousia des Amtstrigers
ermoglicht das Bekenntnis zu Christus und die stets neue Aktualisie-
rung des Glaubens. Weil es der Glaube an Christus ist, muss der Laie
den Amtstrager ablehnen, wenn er Christus widerspricht. Das liegt im
Glauben, in der Freiheit (der exousia) der Laien, im selben Glauben
und derselben Freiheit, die auch die Annahme des Amtstriagers mog-
lich und notwendig macht. Peter Amiet



	Exousia im Neuen Testament

