
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 4

Artikel: Exousia im Neuen Testament

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 233 —

Exousia im Neuen Testament

In der Arbeit des Ökumenischen Rates der Kirchen, Kommission
für Glauben und KirchenVerfassung, vom April 1971 über «Das
ordinierte Amt» findet sich der Satz : «Die Ordination verleiht eine Autorität

(exousia), die nicht die des Amtsträgers ist, sondern Ausdruck
der Autorität Gottes, mit der die Gemeinschaft ausgerüstet ist. » Der
Satz ist in seiner Kürze mehrdeutig. Meint er, die »Autorität des

Amtsträgers sei Zeichen dafür, dass die Gemeinde vor Gottes Autorität
stehe, oder die Gemeinde hätte »Autorität direkter als der Amtsträger
und stünde dessen Autorität nicht gegenüber, oder ist durch die
Ordination nur an einem Gemeindeglied gesagt, was für alle gilt, alle hätten

diese Autorität, gleichsam jeder jedem gegenüber, strukturlos
Oder hat etwa der Amtsträger als Organ der Gemeinde deren Autorität,

die zugleich Gottes ist, hat er also Gottes »Autorität, und eben nur
er allein Wäre dann die Freiheit der übrigen Gemeindeglieder
geleugnet

Wird der unklare Satz durch das in Klammern beigefügte Wort
exousia geklärt Viele neutestam entliche exousia-Stellen haben es

mit dem Problem zu tun, das unser Satz berührt. Aber das geschieht
in verschiedener Weise. Man greife etwa die Stellen heraus, wo es

heisst, Christus lehre mit exousia und nicht wie die Schriftgelehrten,
und, er gab ihnen exousia, Kinder Gottes zu werden, und wo Paulus
schreibt, er hätte exousia, (aufKosten der Gemeinde) zu essen und zu
trinken, dann, er könnte sich seiner exousia rühmen, die ihm der Herr
zur Auferbauung gegeben hat. - Das Wort exousia allein klärt nichts.

Die vorliegende Untersuchung betrachtet die Wortgruppe ex-
estin (exon), exousiazein, exousia im Neuen Testament. Es soll
versucht werden, das einzelne Wort jeweilen von der Struktur her zu
verstehen, in der es steht. Dabei zeigt sich, dass die genannten Wörter
nicht nur sprachlich zusammengehören, sondern auch theologisch,
exestin und exousia können näher beieinander sein (z.B. Joh.5, 10

undMark. 1, 22und 27) als die ein e exousia-Stelle mitder andern (z.B.
Eph.l,21undMat.21,23).

Wie ungleich unsere Wortgruppe im Neuen Testament
gebraucht wird, zeigt uns schon ein Blick auf das noch einfache exestin
(exon). Mit Ausnahme von Mat. 20,15 (der Herr des Weinbergs «darf»
den Lohn geben,wie er will) ist bei den Synoptikern das dort häufige
exestin stets bei der Frage um die Erlaubtheit vor dem alttestament-



— 234 —

liehen Gesetz zu treffen. Von den zwei Stellen im Johannesevangelium

ist eine (5,10) wie bei den Synoptikern, während es in der andern
(18, 31) um die Erlaubtheit vor dem römischen Gesetz geht. Letzteres
treffen wir auch bei Apg. 16, 21 und 22, 25. Apg. 21, 37 fragt Paulus die
römische Amtsperson, ob er reden dürfe. Apg. 2,29 (exon, ich darf mit
Freimut sagen) steht mitten in der Predigt des Petrus. Der unmittelbare

Zusammenhang (dass David gestorben ist) erklärt entweder den
Ausdruck nicht, denn was sollte es Besonderes sein, zu sagen, was
doch schon jeder weiss, oder macht ihn zu einer blossen Floskel. Der
weitere Zusammenhang aber lässt eine andere Deutung zu. Danach
könnte das « exon eipein meta parresias », das nach der dritten »Anrede

der Hörer steht, für die ganze Rede gelten, welche nun, nach der
Geistausgiessung möglich ist. 2. Kor. 12, 4 (exon) sagt Paulus, dass er
Worte hörte, die ein Mensch nicht sagen darf. Weshalb nicht, vernehmen

wir nicht. Vermuten liesse sich verschiedenes : Es mag eine
Umschreibung des jenseitigen «totaliter aliter» sein, es könnte auch eine

Aufhebung der eschatologischen Spannung sein. Möglicherweise
wäre das, was Paulus hörte, zu verwechseln mit dem, was seine gnosti-
sierenden Gegner verkünden. Die beiden exon (Apg. 2, 29 und
2. Kor. 12, 4) bedeuten wohl eher «es ist möglich», «man kann» als
«erlaubt sein». In I.Kor. 6, 12 geht es wiederum um die Erlaubtheit vor
dem göttlichen Willen, aber ohne vordergründige Bezugnahme auf
das alttestamentliche Gesetz. Wenn wir das Problem im Auge haben,
das der anfangs zitierte Satz berührt, so finden wir bei den exestin-
Stellen meist die Spannung zwischen der Autorität des Gesetzes und
der Autorität Christi und dann 1. Kor. 6,12) auch der Christen. Dabei
tritt aber die Autorität Christi nicht stets klar hervor. In Joh. 5, 10

etwa ist sie einfach festgehalten, in Mark. 3, 4 u. a. aber kann sie nach
dem engern Zusammenhang verstanden werden als die Autorität des

besser begriffenen Gesetzes, gleichsam als die Autorität der
qualifizierteren Exegese.

exousiazein treffen wir 4mal. Luk. 22, 25 sind die exousiazontes
die weltlichen Machthaber. Die Legitimität ihrer Macht steht nicht
zur Diskussion und könnte nach dem Zusammenhang eventuell als

fraglich erscheinen. I.Kor. 7, 4: Die Frau hat nicht das Verfügungsrecht

über ihren Körper, ebenso ist es beim Mann. Hier geht es ums
Recht. Möglicherweise steht die Frage der Macht (Potenz) dahinter,
da ja erst durch den Leib des Geschlechtspartners der eigene Leib
fruchtbar wird, was für die Frau (die zuerst genannt wird und den
Mann gilt. 1. Kor. 6,12: Alles ist mir erlaubt, aber ouk exousiastheso-



— 235 —

mai hypo tinos. Das scheint ein geistreicher Gebrauch des Wortes
durch Paulus allein zu sein. Das Wort steht dem exestin gegenüber
und in Parallele zu sympherei. So dürfte der Satz sagen : »Alles ist mir
erlaubt, aber die Erlaubtheit zwingt mich nicht, das Erlaubte zu tun,
das ja nicht immer nützlich wäre. Es geht also um die Macht wie um
die Erlaubtheit.

Mit der letzten Stelle wird eine Frage prinzipieller Art gestellt,
sobald wir die Frage nach der Spannung zwischen Erlaubtheit und
Nötigung über die Brücke der Wortverwandtschaft beim Begriff der
exousia stellen. Diese Übertragung der Frage ist nicht nur sprachlich,
sondern auch theologisch gegeben, da es um die Freiheit geht, nach
welcher sofort zu fragen ist, wo Amtsmacht sichtbar wird. Das Wort
exousia bezeichnet übrigens die Amtsmacht wie die Erlaubtheit.
Etwa bei Mark. 1, 21 ff. werden wir auf dieses Problem treffen.

Beim Wort exousia nun, das sich im Neuen Testament recht häufig

findet, wird die Lage komplizierter. Wie bei exousiazein spielt die

Bedeutung zwischen den beiden Polen von Macht und Recht. Neu ist
aber die Vielfalt der Beziehungen, in welchen das Wort steht. Wir
finden exousia in folgenden Bedeutungen :

Amtsmacht, Machtbefugnis, welche Menschen (z.B. Mat.8, 9;
Joh. 19,10) oder Engel (z.B. »Apk. 18,1) haben können. Zuständigkeit
für einen Bereich hat z.B. auch der zweite Tod (Apk. 20, 6) oder die
Finsternis (Luk.22, 53; Kol. 1, 13). Häufig wird deutlich, dass diese

Macht verliehen wird (z.B. Mark. 13, 34; Luk. 19, 17; mehrfach in
Apk.). So erhalten Engel (»Apk.) wie Teufel (Luk. 4, 6) exousia, welche
der Versucher seinerseits weitergeben kann. Wie menschliche »Ämter

(z.B. Tit.3, 1), so können auch geistige Mächte (Eph. und Kol.;
1. Kor. 15, 24) exousia genannt sein. Der Bedeutung von exestin steht
exousia nahe, wenn es das Recht, etwas zu tun, meint, so Apg. 5, 4 und
mit folgenden »Ausnahmen in den paulinischen Briefen und dem
Hebräerbrief : Rom. 13, l-3(staatliche»Amtsgewalt), I.Kor.11,10(dieex-
ousia auf dem Haupt der Frau, eine einmalige Sonderbedeutimg),
I.Kor. 15, 24 (Engelart), 2.Kor. 10, 8 und 13, 10 (die »Amtsvollmacht
des Paulus), Eph. und Kol. (ornai Engelart, einmal die Macht der

Engel, einmal die Macht der Finsternis), Tit. 3, 1 (staatliche Amtsgewalt).

Elfmal meint es in den paulinischen Briefen das Recht, etwas
zu tun, 16mal hat es eine andere Bedeutung, exousia als das Recht,
etwas zu tun, treffen wir in I.Kor. 6mal als ein Recht, welches aus
dem Apostolat folgert, z.B. auf Kosten der Gemeinde zu essen. Es
geht hier um eine exousia, welche aus der von 2. Kor. 10, 8 und 13,10,



— 236 —

welche die apostolische Vollmacht meint, folgert. Die Nichtbenutzung

dieser abgeleiteten exousia kann in den Augen der Gemeinde die

apostolische Vollmacht fraglich erscheinen lassen und den Apostel
zur Verteidigung nötigen, wie 2.Kor. 10 ff. zeigt (wobei natürlich die

»Angriffe gegen den Apostel zuerst eine andere Ursache haben). - Nur
4mal (Luk. 12, 5; Apg. 1, 7; Jud. 25; Apk. 16, 9) heisst es von Gott,
dass er exousia habe. Die Parallele zu Luk. 12, 5 bei Mat. hat aber

dynamenos statt exousia. Auch an den andern Stellen liesse sich fast
reibungslos exousia durch dynamis ersetzen. (Diesen 4 Stellen könnte
man noch Röm. 9, 21 beifügen, wo mit dem Töpfer Gott gemeint
ist.)

Förster im Th. W.B. von Kittel im exousia-Artikel, der das Wort
z.T. unter Gesichtspunkten, auf die hier nicht eingegangen ist,
betrachtet, meint trotz den nur 4 Stellen, che exousia sei vornehmlich
Gottes, wobei alle andern exousia-Verhältnisse Abbild davon seien,

wozu dann die exousia als Ausdruck der Freiheit der Gemeinde nur
angehängt erscheint als Folge der Notwendigkeit, dass « diese in nach
Rechtsnormen geordneten Verhältnissen wirksame exousia, die
Vollmacht zu handeln, von ihrer selbständigen Verwaltung nicht zu trennen

sei». Förster sieht zugleich diese exousia der Gemeinde als eine
andere denn die Jesu und der Apostel.

Hier müsste doch gefragt werden, ob damit nicht die Folgerung
gezogen werden müsste, dass die exousia der Gemeinde entweder eine

gott-lose, wenn auch ursprünglich von Gott herstammende, wäre,
oder dann aber pneumatologisch und nicht praktisch begründet werden

sollte. (Beide Begründungen müssen sich aber nicht ausschlies-

sen. Sie bestätigten sich vielmehr gegenseitig. Falschist nur, die
praktische Begründung isoliert zu bringen, wenn dagegen die exousia Jesu
und der Apostel theologisch begründet wird.) Dann aber wäre ein
Unterschied zwischen der exousia der Gemeinde und der der Apostel und
auch Jesu so nicht mehr zu sehen.

Uns scheint ein Einsetzen bei der exousia Gottes aber kein
fruchtbarer Ausgangspunkt zu sein. Dies schon deshalb nicht, weil die
4 Stellen, welche die exousia Gottes nennen, fast strukturlos sind.
Von diesen 4 Stehen her kann z.B. nicht ausgemacht werden, was der
Unterschied von exousia und dynamis sei.

Uns werden im folgenden die exousia-Stellen interessieren, in
denen es um das Amt Christi und das Amt der Christen geht.

Mat. 10, Iff. und Parallelen gibt Christus die exousia, Dämonen
auszutreiben, Krankheiten zu heilen und zu predigen. Er gibt damit



237

dasselbe, was er selber hat ; denn auch seine exousia ist gekennzeichnet
durch diese Wundertaten, so Mat. 9, 1 ff. ; Mark. 1, 21 ff. und

Parallelen. Christi exousia wird einmal genannt ohne diese Zeichen
(Mat. 7, 29), wo es heisst, er lehre mit exousia und nicht wie die

Schriftgelehrten. Als «Zeichen» wird dort nur das Staunen des Volkes
genannt. Die synoptischen Parallelen aberhaben dieser fast konturlosen

exousia gegenüber wieder die erwähnten Zeichen. Mat. 28,18 sagt
der auferstandene Herr von sich, ihm sei alle exousia übergeben.
Dabei sind natürlich keine nähern Angaben zu erwarten, alle ist eben
alles. Es heisst nun nirgends, selbst hier nicht, wo es um die Sendung
der Jünger geht, Christus hätte alle exousia auch weitergegeben. Das
kann in der Einzigkeit Christi seinen Grund haben. Doch müsste eine
Teilhabe an dieser Fülle der exousia dennoch gefolgert werden, wenn
Christus nicht isoliert und die Inkarnation relativiert werden soll.

Allerdings müsste diese Teilhabe in der Spannung sein, welche durch
unsere Stelle vorgegeben ist. Es ist nämlich der Auferstandene, der
redet. Die Kirche aber hat sowohl an der Auferstehung bereits Anteil
und hofft doch noch auf sie. Hier liesse sich I.Kor. 6, 12 (alles ist mir
erlaubt) anschliessen. Christi «panexousia» wirkt unsere gänzliche
Freiheit.

Noch einmal geht es um Christi exousia, nämlich Mat. 21,23 und
Parallelen, da die Schriftgelehrten u. a. ihn fragen, in welcher exousia
er wirke und von wem er sie habe. Strack-Billerbeck zur Stelle : «Die
Vollmacht zum selbständigen Lehren und Entscheiden wurde durch
die Ordination erteilt. » Mit Mat. 21, 23 haben wir den Gegensatz Christi

zu den Schriftgelehrten in der exousia-Frage, wie er sich Mat. 7, 29

u.a. zeigte, von der Gegenseite her bestätigt. (In Mat. 7, 29 steht die

Erfahrung der exousia im Vordergrund, jetzt die Frage nach ihrer
Legitimität.) Mat. 21, 23 gibt Christus keine direkte xAntwort. Seine

Gegenfrage, woher des Johannes d.T. exousia sei, ob vom Himmel
oder von Menschen, sagt allerdings, dass er in der exousia-Frage auf
einem andern Boden stehe als seine Gegner. Der Gegensatz liegt aber
nicht darin, dass Christus allgemein die Ordination ablehnte und
seine Gegner unbedingt eine solche forderten. Einmal ist nicht gesagt,
dass die Gegner Christus für nicht ordiniert hielten (Strack-Billerbeck

lässt sie das sogar annehmen: er meint, sie wollten Christus als
einem Ordinierten, der gegen den Himmel rede, den Prozess machen),
und dann ordiniert Christus ja selber. Wenn sein Senden und Beauftragen

auch nicht eine Fortführung einer evtl. empfangenen Ordination

ist, so ist es doch ein Ordinieren. Weiter scheinen auch die Gegner



— 238 —

die Möglichkeit einer exousia, die nicht durch Ordination erhalten
wurde, anzunehmen. Sonst wäre einmal ihre Antwort, sie wüssten
nicht, woher des Johannes exousia sei, zu billig, da Johannes kaum
ordiniert war, sie damit also voraussetzen, dass an sich auch ein nicht
Ordinierter exousia vom Himmel haben könnte, und dann müssen sie
auch prophetisches Reden als möglich sehen. Ob die Gegner Christus
für ordiniert oder nicht ordiniert halten, ist für unsere Frage nicht von
Belang, da wegen Christi »Antwort sich jedenfalls nichts weiter ausmachen

lässt über die Beziehung von exousia und Ordination. Christus
stellt die Frage vielmehr neu, und zwar so, dass das exousia-Problem
in gleicher Weise gilt, ob einer ordiniert sei oder nicht. Ist die exousia
vom Himmel oder von Menschen, lautet die Frage. Woran man dies
sehen könnte, wird nicht gesagt. (Es wäre wohl abwegig, an dieser
Stelle zu reflektieren, ob Christus von Johannes « ordiniert » gewesen
sei. Die Fragestellung bliebe übrigens unverändert.)

Wie die Ordination nach der Meinung Christi wie seiner Gegner
auch nicht gültiges Reden garantiert, so wäre Christus mit ihnen auch
da einig, dass die Kennzeichen der exousia nicht auf ihre Legitimität
schliessen lassen. So lässt es Christus in Mat. 7, 22 unter Umständen
nicht gelten, wenn sich jemand darauf beruft, «in seinem Namen»
(was sich fast deckt mit «in seiner exousia») die Zeichen der exousia
gewirkt zu haben. Wenn es Christus dagegen zulässt, dass ein von ihm
nicht Legitimierter in seinem Namen Dämonen austreibt (Mark. 9,

38) und predigt, so heisst das nicht, Christus anerkenne ihn, es ist
blosse Duldung, er lässt ihn unbehelligt auf der Seite.

Das Streitgespräch von Mat. 21,23 schliesst formal ungelöst. Der
Grund dafür ist deutlich. Es ist kein Gespräch, in dem echte Fragen
auf eine i\ntwort dringen. Vielmehr ist der Standpunkt jeder Partei
klar. Es ist nun zu fragen, warum Christus seine oder des Johannes
exousia nicht tiefer erörtere. Offenbar tut er dies nicht, weil seine Gegner

gar nicht bereit sind, auf ihn einzugehen. Wenn Christus nun
gänzlich darauf verzichtet, seinerseits auf die Gegner einzugehen, sie

vielleicht mit einem Wunder zu erschüttern, so gewiss darum, weil er
ihrer Position gegenüber keine Möglichkeit mehr hat. Er hat seine
exousia offenbart, und sie haben nein gesagt.

Wer da, wo die exousia sich zeigt - und sich eben «in exousia»
und nicht wie bei den Schriftgelehrten zeigt -, sie nicht anerkennt,
hat sich gegen den Himmel selber entschieden, dem ist damit auch
nicht mehr mit Argumenten oder Wunderzeichen, che beide weniger
sind als der Himmel selber, zu helfen. Wo man der wirksamen exousia



— 239 -
gegenübersteht, kann und muss man sich entscheiden. Christi exousia
ist geradezu die Präsenz Gottes.

Paulus nimmt in 2. Kor. 10 ff. im Prinzip dieselbe Haltung ein, da
seine exousia angegriffen wird. Er verteidigt zwar seine exousia, tut
dies aber gleichsam gegen seine Überzeugung (2. Kor. 11,1 und 16 ff.),
dass das doch keinen Sinn habe. Zudem steht er Gegnern gegenüber,
die in seinen Augen keine definitive Stellung bezogen haben. Er zeigt
ihnen, dass ihre Ablehnung seiner exousia inkonsequent sei, da ja
gerade sie selber der Beweis seiner exousia sind ; sie sind sein
Empfehlungsbrief. Paulus selber steht nun aber in einem gewissen Widerspruch

da. Vorher, da hatte er seine exousia, die zur Auferbauung der
Gemeinde gegeben ist, damit sie richtig wirken kann, in den Hintergrund

treten lassen. Jetzt, da sie von den Gegnern in den Hintergrund
gedrängt wird, stellt er sie hervor. Die Gemeinde soll durch seine
exousia nicht vergewaltigt werden (2. Kor. 11, 7). Daher stellt er sie
zurück. Da sie nun aber nicht mehr seiner exousia gegenübersteht, fällt
sie in Irrtum. Die Gemeinde ist auf das stets erneute Gegenüber zur
exousia des »Apostels angewiesen. 2. Kor. 13, 9 und 10 umreisst der
Apostel diese Dialektik. Seine Schwachheit dient der Stärkung der
Gemeinde, die er aber zurechtbringen muss, notfalls mit Strenge,
gemäss der exousia, die ihm zur Auferbauung gegeben ist.

Der Funktion nach entspricht des Paulus Sich-Verbergen und
doch In-Macht-Hervortreten dem, was Christus mit der
Dämonenaustreibung in der S3'nagoge tut (Mark. 1, 21 ff., s. u. Beide Male geht
es darum, dass die Menschen frei werden, selbst frei vom »Apostel oder
auch von Christus, um nun in Freiheit der exousia gegenüberzustehen,

welche ihre Entscheidung, ihren Glauben ermöglicht.
Wie die exousia auf che Hörer wirkt, sehen wir auch an folgenden

Stellen.
Mat. 9, 6 ff. : Die Heilung des Gelähmten. Christus hat dem Lahmen

die Sünden vergeben. Offenbar anerkennt dieser die Gültigkeit
des Wortes, oder eben dessen exousia. Sie ist ihm unmittelbar
einleuchtend. Nicht aber für die Kritiker. Diese trennen zwischen Gott
und der Macht Jesu. Erst für sie wird das Heilungswunder getan. Wir
sehen, dass zu unterscheiden ist zwischen wirksamer exousia und
Wundertaten. Und vor allem sehen wir, dass die exousia nicht
automatisch wirkt oder gar vergewaltigt. Die Zweifler glauben ja nicht.
Mat. 7, 28 und 29. Jesus lehrt mit exousia, nicht wie die Schriftgelehrten.

Diese Macht führt zur Erschütterung, zum Staunen. Es ist das
Staunen ob dem Numinosen, der Gottesnähe. Wie dies Staunen aus-



— 240 —

gesehen haben mag, zeigt uns die Parallelstelle Mark. 1, 21 ff., der
Dämonische in der Synagoge zu Kapernaum. Christi Predigt erschüttert.

Aber nicht bloss mit Erschütterung, sondern auch mit einer
Antwort reagiert einzig der Besessene. Was er sagt, dürfte die Meinung
der meisten Hörer gewesen sein. Er aber sagt sie als einziger. Die
Annahme drängt sich auf, dass er che Predigt verstanden hat. Die
exousia hat so gewirkt, dass sie ihn gezwungen hat, direktes Echo auf die

Predigt zu sein. Der entscheidende Unterschied zu den andern dürfte
der sein, dass es ihm nicht möglich war, zu schweigen. Er war der Predigt

ausgeliefert. Sein Bekenntnis scheint uns z.T. richtig zu sein.
Man könnte denken, er hätte nur noch seelsorgerliche Hilfe
gebraucht, um sehen zu können, dass das Verderben, das er mit Recht
kommen sieht, zum Heil führt, dass sich Christus selber in dies
Verderben geben wird für che andern. Offenbar geht es aber nicht bloss

um ein unvollkommenes Verstehen, wenn der Besessene meint, Christus

komme zum Verderben. In seinem Zustand kann er es nicht
anders verstehen. Er steht der Predigt Jesu in Macht hilflos gegenüber
und erlebt sie als eine, die zwingt, die ihn in seiner Unfreiheit festlegt.
Sie ermöglicht ihm keine eigene Entscheidung. Er ist nicht sich
selber. Christus steht hier vor derselben Situation wie vor dem Versucher,

der ihm die Macht über die Reiche der Welt anbot, die, so wie sie

dem Versucher ausgeliefert sind, nun Christus ausgeliefert würden.
Wie dort, so überwindet Christus auch hier die Versuchung. Er nützt
die Hilflosigkeit des Besessenen nicht aus, sondern entlässt ihn aus
seiner Bindung, che ihn an Christus fesselt. Er heilt ihn, heisst nicht,
dass er ihn bekehre oder zum Glauben führe, sondern eher, dass jener
den Glauben verliere. Der Mann ist gleichsam zum Psychiater gegangen

und geht nun nicht mehr zur Kirche.
Würde Christus der Versuchung erliegen, so wäre seine Macht

wirksamer. Nun ist sie aber geradezu abhängig von der Macht der
Hörer. Das steht wohl auch hinter der Heilung des Gelähmten. Dieser

glaubt offenbar die Vergebung, die Kritiker aber nicht. Ihnen wird
Christi exousia nicht zur befreienden Wirklichkeit. Wir sehen aber,
dass dies dazu führen kann, class sie nun durch ein demonstratives
Wunder in einen Engpass getrieben werden. Die exousia zwingt zur
Entscheidung und wird damit zum Gericht. Vor der offenkundigen
exousia muss man sich entscheiden. Wäre Christus nicht in exousia

aufgetreten, sondern unscheinbar dagestanden, und hätte etwas von
Vergebung gesagt, so hätte er bloss wie ein Sektierer gewirkt, dessen

Ablehnung keine Entscheidung bedeutet. So aber, indem Christi ex-



— 241 —

oiisia in dynamis geschieht, ermöglicht sie die Entscheidung. So

ermöglicht er die Freiheit, sich zu entscheiden.
Man kann sich nun fragen, wie diese Freiheit durch einen

Gesandten Christi ermöglicht werde, der nicht wie Paulus eine «dynamische»

exousia hat. Unter dem Stichwort exousia finden wir darauf
keine Antwort. Indirekt aber finden wir einen Hinweis bei der
Aussendung der 70 etwa (Luk. 10, 16 ff.). Die 70 freuen sich, dass ihnen in
Christi Namen die Dämonen Untertan seien. Dem «Namen»
entspricht «exousia». Die Machtzeichen sind dieselben. In diesem

Zusammenhang sagt Christus : «Wer euch hört, hört mich. » Das kann
bedeuten, dass er dazu steht, dass er sie gesandt hat. Er würde also
nichts Neues sagen. Dass der Gesandte für den Sendenden steht, war
fraglos. Wenn wir uns aber fragen, was die Wirkung, was die Funktion

dieser Betonung der gültigen Sendung sei, dann kann es nur die
sein, dass die Bedeutung der Gesandten gestärkt wird. Wo die
Gesandten an sich schon wirken in der Intensität Christi, da sinkt der
Satz «Wer euch hört, hört mich » zu einer reflektierenden Feststellung
ab. Wo aber die Gesandten zwar in legitimer aber undynamischer
exousia wirken, da erweist er sich als Hilfe für die Hörer, die auch vor
solchen Gesandten die Möghchkeit der Entscheidung haben.

Wie es von Christi exousia gilt, so auch von der seiner Gesandten,
dass sich der exousia-Träger in die Hände der Hörer gibt, die ihn auch
ablehnen können, womit ja auch die 70 rechnen mussten. Es ist wie im
Gleichnis (Mark. 13, 34 ff.), wo die Knechte, denen der Herr exousia

gibt, sich damit auch gegen den Herrn wenden können. Das gilt für
die Gesandten wie für die, zu denen sie gesandt sind. Man könnte hier
auch von einer exousia der Hörer reden, welche durch che exousia des

Predigers gegeben wird. Es wäre die Macht, die Möglichkeit, sich zu
entscheiden, den Glauben zu aktualisieren. (Das gilt natürlich nicht
nur von einer Erstentscheidung, sondern auch von einzelnen
Entscheidungen bereits Glaubender.) Die Macht der Hörer gegenüber
dem Amtsträger (der ja letztlich Christus selber ist; wer euch hört,
hört mich) wird aber nur einmal exousia genannt, nämlich Joh. 1, 12

(ergab ihnen exousia, Kinder Gottes zu werden).
Dies, dass sich der exousia-Träger in che Hand der Hörer begibt,

gilt in dem Mass, wie sich exousia verwirklicht. Der Schriftgelehrte,
so wie ihn die frühchristliche Polemik sieht, hat keine e»xousia vom
Himmel. Er steht auf gesichertem Boden. Seine Hörer sind ihm
ausgeliefert und ihm gegenüber unfrei. Er ist ja der Experte, der es besser
weiss. Vor ihm steht man aber auch nicht vor Gottes Wirklichkeit.



— 242 —

Fragen wir zum Schluss, wie wir den am Anfang zitierten Satz

aus dem Dokument über das ordinierte Amt verstehen und annehmen

könnten. Nach unserer Untersuchung müsste er etwa folgendes
bedeuten :

In der xAutorität des Amtsträgers begegnet man der xAutorität,
der exousia Christi selber. (Die Ordination stellt diesen Bezug auf
Christus, die Sendung durch ihn, dar.) Die exousia des Amtsträgers
ermöglicht das Bekenntnis zu Christus und die stets neue Aktualisierung

des Glaubens. Weil es der Glaube an Christus ist, muss der Laie
den xAmtsträger ablehnen, wenn er Christus widerspricht. Das liegt im
Glauben, in der Freiheit (der exousia) der Laien, im selben Glauben
und derselben Freiheit, die auch die Annahme des x4.mtsträgers möglich

und notwendig macht. Peter Amiet


	Exousia im Neuen Testament

