
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 4

Artikel: KOO

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 200 —

EnisKonos

Im folgenden soll geprüft werden, ob und inwiefern sich
bestimmte Angaben über die Bedeutung der Vokabel sniaxonoç im
Neuen Testament machen lassen. Selbstverständlich lässt sich dabei
die Frage nach dem Bischofsamt nicht einfach ausklammern ; aber
nicht sie, sondern die Frage nach der Bedeutung des Wortes « Bischof»
soll primär Gegenstand der Untersuchung sein. Dabei stellt diese

Zielsetzung schon als solche ein Problem dar : Kann man über die Bedeutung

des Wortes «Bischof» im Neuen Testament überhaupt etwas
sagen ausser dadurch, dass man vom Bischofsamt1 spricht - Eben
das soll geprüft werden, wobei in dieser Frage gleich noch ein zweites

Problem impliziert ist, das nämlich, was wir mit «Amt» meinen,
wenn wir behaupten oder bestreiten, dass ein bestimmter neutesta-
mentlicher Ausdruck ein «Amt» bezeichne.

Auch sprachwissenschaftliche Probleme werden durch die
formulierte Zielsetzung aufgeworfen. Wittgensteins bekannter Satz
über die Bedeutung von Wörtern sagt: «Die Bedeutung eines Wortes

ist sein Gebrauch in der Sprache1.» Aus diesem Satz, der sich
als weithin zutreffend erwiesen hat, folgt, dass die Wörter der
natürlichen Sprache - «natürlich» im Gegensatz zu genau definierten

wissenschaftlichen Kunstsprachen z.B. in der Physik - keine
lexikographisch ein für allemal festgelegte und feststellbare Bedeutung

haben. Ein und dasselbe Wort kann auf sehr verschiedene
Weise gebraucht werden, es kann in zahlreichen, sehr verschiedenartigen

Zusammenhängen, «Sprachspielen», vorkommen und auch
in völlig neue eingesetzt werden, die früher nicht existierten, und
jedesmal erfährt es eine gewisse, unter Umständen sehr weitgehende

Modifikation. Die Bedeutung eines Wortes kann darum nicht
nach Belieben von irgendwoher erhoben werden; z.B. nicht aus seiner

Etymologie (was besagt beispielsweise die Etymologie des Wortes

«Pfarrer» aus Tiâgotxoç für seine Bedeutung im heutigen
Sprachgebrauch?), aber sehr oft auch nicht aus der sogenannten
«Begriffsgeschichte», da, wie gesagt, ein Wort jeder Zeit in ein
neues Sprachspiel eingesetzt werden kann, das in seiner Geschichte

1 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 3. Aufl., Oxford
1967, S. 20, Nr. 43.



201

zuvor noch nicht vorkam, nun aber für seine Bedeutung bestimmend

ist2.
Andererseits geht aus dem selben Wittgensteinschen Satz auch

hervor, dass sich die Bedeutung eines Wortes trotz allem, was eben

gesagt wurde, dennoch nicht nach Belieben ändern kann. Wenn ein
Wort einmal im Ganzen einer Sprache in einer bestimmten Bedeutung

in Gebrauch genommen ist, so behält es diese Bedeutung, und
die vorhin erwähnten Modifikationen können sich nur innerhalb
einer gewissen Bandbreite bewegen. Wie das zugeht, dass Wörter
gebildet und mit einer bestimmten Bedeutung verbunden werden,
ist schwer zu sagen; denn wir besitzen wohl Unterlagen, um die

Entstehung einer Sprache aus einer andern, z.B. des Italienischen
aus dem Latein, zu verfolgen, nicht aber solche, die uns erlaubten,
die Entstehung von Sprache überhaupt zu klären. Hingegen lässt
sich aus den Belegen über den Gebrauch eines Wortes während
einer bestimmten Periode erheben, welcher Bedeutung ein Wort
zugeordnet ist. Was sich dabei zeigt, möchte ich wie folgt umschreiben

: die meisten Wörter und dann auch alle Derivata dieses Wortes,

also die einzelnen Wortgruppen, scheinen einem zwar bestimmten,

in der Regel aber nicht genau abgegrenzten Phänomen oder
einer Erfahrung zugeordnet zu sein. »Auf Grund dieser Zuordnung
zu einem bestimmten, aber nicht fest abgegrenzten Phänomen
kann das Wort - und seine Verwandten - in verschiedene Sprachspiele

eingesetzt werden, wobei es die erwähnten Modifikationen
erfährt und zugleich die Zuordnung zu dem Phänomen, auf das es

bezogen ist, durchhält. Eben in diesem Phänomenbezug sind
»Änderungen, ausser in gewissen Fällen und auf Grund langfristiger
Entwicklungen in andere Kulturbereiche hinein, praktisch unmöglich.
Weil einerseits der Phänomenbezug' für eine Wortgruppe feststeht,
das Phänomen selber aber in grosser Weite visiert ist, kann eine

Wrortgruppe in immer neue, unendlich viele konkrete Sprachspiele

2 Meines Wissens zieht Wittgenstein selbst keine derartigen Folgerungen
aus seiner These, wie er sich überhaupt kaum mit bedeutungsgeschichtlichen
Fragen beschäftigt. Der oben zitierte Satz scheint mir aber die angegebene
Konsequenz zu haben und auch den einschlägigen Tatbeständen zu entsprechen,

was aber nur in einer besondern Untersuchung mit vielen Beispielen
bewiesen werden könnte. Vgl. im übrigen James Barr, ßibelexegese und moderne
Semantik, Theologische und linguistische Methode in der Bibelwissenschaft,
deutsche Fassung, Kaiser, München, 2.»Aufl. 1965. Leider ist diese »Arbeit fast
nur polemisch gehalten, so dass die linguistisch-semantische Konzeption, die
Barr voraussetzt und selber anerkennt, nicht deutlich in Erscheinung tritt.



— 202 —

eingesetzt werden und dabei immer neue Bedeutungsaspekte zum
Ausdruck bringen, so dass es lexikographisch nie endgültig
beschrieben werden kann. Deshalb können Texte «natürlicher» Sprache

nie allein auf Grund des Wörterbuchs übersetzt werden.
Der Umstand, dass sich der Phänomenbezug einer Wortgruppe

in allen Sprachspielen durchhält, führt leicht zur Meinung, dass er
die «ursprüngliche» oder «eigenthche» Bedeutung der Gruppe
darstelle. Diese Qualifikationen, die eine historisch und sachlich nur
teilweise haltbare Wertung enthalten, werden besonders dann
irreführend, wenn sie die Meinung suggerieren, als bekämen wir mit
dem «eigentlichen Sinn» des Wortes die gemeinte Sache selbst in
den Griff. Abgesehen davon, dass wir bei unserem Reden immer
unsere Erfahrung und Meinung von dem Besprochenen zum
Ausdruck bringen3, die allerdings zum Besprochenen selbst gehört,
sind die Wörter wohl auf Phänomene bezogen, aber sie enthalten
sie nicht. Eine Rede oder ein Text kann darum nicht verstanden
werden, wenn dem Hörer oder Leser der angesprochene Phänomenkomplex

nicht selber vor Augen kommt.
Es dürfte offensichtlich sein, dass diese sprachwissenschaftlichen

Überlegungen die Lösung der gestellten Aufgabe einerseits
erleichtern, andererseits erschweren. Sie erleichtern sie, indem sie

das Bewusstsein für die möglichen Voraussetzungen und Fragestellungen

verschärfen und die Offenheit für noch nicht erwogene
Gesichtspunkte vergrössern. Sie wirken erschwerend, indem sie dazu

nötigen können, verschiedene Möglichkeiten nebeneinander gelten
zu lassen. Dies scheint in unserm Fall um so mehr zu befürchten
zu sein, als der neutestamentliche Kontext für die Vokabel
«Bischof» so schmal ist.

Jedenfalls ergibt sich aus allem folgendes Programm für miser
Vorgehen: Es muss zuerst eine Beschreibung des Zusammenhangs
bzw. der Zusammenhänge, in dem (oder denen) das Wort «Bischof»
im neuen Testament vorkommt, gegeben und untersucht werden,
welche Bedingungen die Bedeutung des Wortes erfüllen muss,
damit es die Stelle ausfüllen kann, die es in den gegebenen
Zusammenhängen einnimmt. Wenn diese Zusammenhänge nicht selber

3 Dem entspricht, dass Ferdinand de Saussure in seinem Cours de linguistique

générale (deutsche Übersetzung unter dem Titel « Grundfragen der
allgemeinen Sprachwissenschaft», 2.»Aufl., Berlin 1967) das signifié, das durch einen
sprachlichen Ausdruck bezeichnet wird, durchgehend als idée versteht, wobei
er aber nichts über das Verhältnis von idée, Erfahrung und Sachwelt aussagt.



— 203 —

die nötigen Auskünfte liefern, muss angenommen werden, dass die

Texte mit von anderwärts oder allgemein Bekanntem arbeiten. Da
wird gegebenenfalls darnach zu fragen sein, ob sich feststellen lässt,
welche Phänomenerfahrung von dem Wort «Bischof» angesprochen
wird, wobei vielleicht auch stammverwandte Wörter wie zugehörige

Verben beigezogen werden können. Allenfalls lassen sich auch

spätere, vom Neuen Testament abhängige Texte zur weitern Erhellung

oder doch zur Überprüfung zu Hilfe nehmen. Schliesslich wird
zu prüfen sein, ob es Möglichkeiten gibt, alle Beobachtungen in
gegenseitig sich bestätigende Zusammenhänge zu bringen und zu

sagen, worin sie bestehen.

Die älteste Fundstelle im Neuen Testament ist Phil.I, 1, wo
Paulus mit allen Heihgen in Philippi auch Bischöfe und Diakonen
begrüsst. Die Erwähnung der Bischöfe und Diakone ist jedoch so

ohne Kontext, dass sich kaum nähere Feststellungen machen
lassen. Höchstens kann man sagen, dass die Bischöfe wahrscheinlich
einerseits von «allen Heiligen», andererseits von den Diakonen
durch irgend etwas unterschieden sein müssen; worin das
Unterscheidende besteht, lässt sich aber nicht ausmachen. Es liegt auch

nahe, anzunehmen, dass die Bischöfe in irgend etwas den Diakonen
ähnlich sind. Man kann aber auch wieder nicht sagen worin, ausser
in der Unterscheidung von «allen Heihgen». Wie die Diakone werden

auch die Bischöfe im Plural genannt. Es hat also in Philippi
mehrere Personen gegeben, die als «Bischöfe» angesprochen wurden.

Es lässt sich daraus aber nicht mit Sicherheit schliessen, dass

alle einander gleich waren, wie man aus dem Ausdruck «alle
Geistlichen» nicht erschliessen kann, ob eine Gruppe von lauter Pfarrern
oder eine solche von Pfarrern, Vikaren und Leuten mit Spezialauf-
trägen gemeint ist. So ist nicht einmal ganz sicher, ob der
Ausdruck «Bischöfe und Diakone» wirklich zwei Gruppen meint oder
ob das xai epexegetisch zu verstehen ist, so dass die Bischöfe und
Diakone die selben Personen wären und nur mit zwei Ausdrücken
angesprochen würden, von denen jeder einen andern Aspekt ihrer
Besonderheit, z.B. eine andere Seite ihrer Funktion oder die selbe

Funktion unter verschiedenen Gesichtspunkten, bezeichnete. Es
lassen sich also fast nur Fragen und kaum nähere Bestimmungen



— 204 —

Nach Apg. 20, 17 lässt Paulus die «Ältesten» der Gemeinde von
Ephesus zu sich nach Milet rufen, um sich von ihnen zu verabschieden.

Er erinnert sie daran, wie er seinen Dienst bei ihnen getan
hat, und ermahnt sie, ihren Dienst mit gleicher Hingabe zu erfüllen.

Dabei spricht er sie als èniaxonot an (20, 28). Es ist unbestreitbar,

dass die «Ältesten» und die als êniaxonot Angesprochenen die
selben Personen sein müssen, dass es in der Gemeinde von Ephesus
eine Mehrzahl von ihnen gibt, dass sie in der Gemeinde eine besondere

Aufgabe zu erfüllen haben, wodurch sie sich in irgendeiner
Weise von den andern Gemeindegliedern unterscheiden, und class

sie nach Meinung des Textes vom Heiligen Geist in diese Aufgabe
eingesetzt wurden.

Es liegt nahe, mit G. Stählin zu sagen, dass die «Ältesten»
auch «Bischöfe» genannt würden, und dann vom Titel «Bischof» zu
sprechen4, oder mit E.Haenchon zu erklären: V.28 zeigt: «die
Leitung der Einzelgemeinde obhegt einem Presbyterium (vgl. 14, 23),
dessen Mitglieder als ,Bischöfe' bezeichnet werden»5. Die beiden
Auskünfte gehen, vielleicht ohne die Absicht der Verfasser, stärker
auseinander, als man zunächst denken möchte. Wenn Stählin
sagt, dass die «Ältesten» auch «Bischöfe» genannt werden, und
dann vom Titel «Bischof» spricht, ist er anscheinend der Meinung,
es habe in Ephesus eine Gruppe von «Amtsträgern» gegeben, für
die gleichzeitig zwei Amtsbezeichnungen in Gebrauch waren, die
Bezeichnungen «Älteste» und «Bischöfe», während der Satz Haen-
chens den Gedanken impliziert, es habe in Ephesus ein Amtsgremium,

das Presbyterium, gegeben, das man mit einem kollektiven
Plural als «die Ältesten» bezeichnete. Man hätte also nur pluralisch
von «den Ältesten», aber nicht von «einem Ältesten» gesprochen.
Wenn man das einzelne Mitglied mit einem Amtstitel benennen
wollte, so nannte man es «Bischof». Die Auskunft Stählins
enthält eine Schwierigkeit : Es ist ungeschickt, wenn ein und dieselbe
amtliche Funktion gleichzeitig mit zwei verschiedenen Bezeichnungen

benannt wird. Man vermeidet das denn auch in der Praxis.
Dieser Schwierigkeit entgeht Haenchen ein Stück weit, indem er
«Älteste» als Kollektivbezeichnung für das Gremium versteht und
den Titel «Bischof» den einzelnen Mitgliedern zuweist, sofern sie als

* G. Stählin, die »Apostelgeschichte (NTD 1. Aufl. der neuen Bearbeitung,
Göttingen 1962), z. St.

5 E.Haenchen, Die »Apostelgeschichte (Krit.-exeget. Kommentar,
10. Aufl., Göttingen 1956), z. St.



205

einzelne Amtsträger in Betracht kommen. Damit wäre zwar wirklich

eine Unterscheidung hergestellt, eine Unterscheidung jedoch,
die in der Praxis auch allerlei Schwierigkeiten mit sich brächte. So
oder so erhebt sich die Frage: sind die Wörter TigsaßvxEgoi und
êniaxojiot, sprachlich gesehen, in gleicher Weise Amtsbezeichnungen

und Titel Meinen sie dasselbe oder differieren sie in der Weise,
wie Haenchen es sieht, oder verhält es sich überhaupt anders

Dass TigEoßvxEgot eine irgendwie konstituierte «amtliche»
Funktion oder Stellung bezeichnet, ergibt sich mit einer gewissen
Notwendigkeit einerseits aus dem komparativischen Charakter des

Wortes6, andererseits aus den Zusammenhängen, in denen es

vorkommt: WTenn es nicht den Altersunterschied anspricht und doch
eine Unterscheidung in menschlichen Gesellschaften einführt, so

muss es eine nicht allein durch das Lebensalter bedingte besondere
Funktion oder Stellung in der Gesellschaft bezeichnen, was um so

notwendiger ist, wenn beide Verwenclungsweisen gleichzeitig
nebeneinander vorkommen. Worin der Inhalt der Stellung und
Funktion des «Ältesten» besteht, ist sprachlich zunächst unerheblich.

Ob es sich um Vorstände von privaten Vereinen oder um
Gemeindebehörden handelt, ob sie im Judentum oder Heidentum
vorkommen, so oder so meint das Wort «Ältester» in allen diesen

Zusammenhängen eine in irgendeiner W'eise rechtlich begründete
Funktion im Dienst der betreffenden Gesellschaft7. Es ist zwar
interessant, dass die «Ältesten» im Judentum nicht im direkten
Zusammenhang mit dem gottesdienstlichen Leben vorkommen. Die
Mitglieder des Synagogenvorstandes heissen nicht «Älteste», son-

6 Man kann einen Komparativ nur mit dem bestimmten »Artikel verbinden,

wenn entweder angegeben ist. in Beziehung worauf etwas «mehr» ist, oder
wenn er eine terminologisch spezialisierte Bedeutung besitzt. Im zweiten Fall
kann das Moment des Vergleichs noch im Hintergrund stehen, ist aber nicht
mehr dominierend. Wo sich der Sachverhalt nicht eindeutig aus dem
Zusammenhang erheben lässt, muss es ungewiss bleiben, ob der erste oder der zweite
Fall vorliegt.

7 »Abgeleitet davon kann das Wort auch anzeigen, dass eine Person und
ihr Tun, ohne ausdrückliche Beauftragung, für eine Gemeinschaft eine
besondere Bedeutung hat. Es wird dann Würdebezeichnung. Das Lebensalter
mag dabei faktisch insofern eine Rolle spielen, als eme solche Bedeutung erst
in einem gewissen »Alter erreicht wird ; entscheidend ist aber die Bedeutsamkeit

der Funktion. Vgl. G.Bornkamm, ThWb.VI, 651 ff., besonders S.653 f.
und S.657 unten bis 659; M.Dibelius, Exkurs zu l.Tim.5, 17; weithin
entgegengesetzt urteilt G.Holtz, die Pastoralbriefe, Exkurs 9 zu l.Tim.5, 17.

Speziell zur Bedeutung von ngeoßvTEgo; als «Würdetitel» vgl. G.Born¬
kamm, ThWb.VI, 660, Z.4-16.

~



— 206 —

dem die leitende Behörde der jüdischen Gemeinde an den Orten,
wo die Juden die grosse Mehrheit besitzen und darum auch die
zivile Leitung und Verwaltung für die ganze Ortsbevölkerung
ausüben, dazu auch die Mitglieder des grossen Synedriums, die weder
zu den hohepriesterlichen Familien gehören noch Rabbiner sind,
heute also wahrscheinlich als «Laien» bezeichnet würden8. Die
christliche Gemeinde benützt also ein Wort, das nicht im
Zusammenhang mit dem Tempeldienst steht. Mehr lässt sich aber daraus
nicht folgern. Alles Weitere, worin die rechtliche Grundlage, das

«Amtliche», die Funktion, Inhalt und Reichweite des Amtes der
«Ältesten» besteht, lässt sich nicht aus irgendeinem Modell erheben
und in einen andern Zusammenhang übertragen, wo nähere Angaben

fehlen. Sogar die Frage, ob ein Wort religiöse oder nicht
religiöse Bedeutung habe, ist unsachgemäss gestellt. Denn die Bedeutung

des Begriffs und alle seine näheren Bestimmungen werden
allein durch den Charakter und die Grundlagen der Gemeinschaft
bestimmt, in denen das Amt des «Ältesten» vorkommt. Aus »A.pg. 20
lässt sich also vorläufig nur feststellen, dass es in der christlichen
Gemeinde von Ephesus Gemeindeglieder gab, die eine rechtlich
geordnete besondere Funktion ausübten und als Träger dieser Funktion

ngEoßvxegot genannt wurden. Wie die rechtliche Grundlage
beschaffen war - es gibt verschiedene Verstehensweisen und
verschiedene Praxis von Recht -, ob und in welcher Weise sie eine

Kollektivgrösse darstellten, ob sie einander aUe gleichgeordnet
waren oder ob es Differenzierungen in ihren Funktionen gab und
worin diese bestanden - darüber ist noch nichts ausgemacht. Das
könnte sich erst aus einer umfassenden Kenntnis der Gemeinde von
Ephesus ergeben. Von anderwärts her lässt es sich nicht ableiten.

Unsere Stelle bietet aber noch weitere Angaben. Sie erfolgen freilich

nicht im Zusammenhang des Wortes jtgsaßvxEgot. Da jedoch die
ngeaßvxEgoi und die als Iniaxonot Angesprochenen dieselben
Personen sein müssen, muss sich das, was unter dem Stichwort
STiîoxoTcot gesagt ist, auch auf die TtgeaßvxEgot beziehen. Die «Ältesten»
haben also über sich selbst und über die Gemeinde zu wachen.
Über sich selbst ; denn gerade sie stehen in der Gefahr, zu reissenden
Wölfen zu werden, welche die Gemeinde durch verkehrte Reden zu

8 Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus
Talmud und Midraseh, Bd. IV/1, S. 145, J.Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu,
3. Aufl., Göttingen 1962, S.252 ff., und zum Ganzen G.Bornkamm, ThWb.
VI, S. 652-654, 658-661.



— 207 —

Verfinsterung unci Abfall im Glauben, Denken und Handeln verführen.

Und einige von ihnen werden dieser Gefahr erliegen. Sie müssen
also über ihr eigenes Denken und Tun wachen, damit sie selber im
Licht bleiben. Sie müssen das aber nicht allein um ihretwillen,
sondern erst recht um der Gemeinde willen tun ; denn sie sind als Hirten
für die Gemeinde verantwortlich. Darum sollen sie, wie Paulus, auf
sich selbst und auf jedes Glied der Gemeinde achthaben, um jedes
Glied der Gemeinde Tag und Nacht kämpfen mit Ermunterung, mit
klärender und mahnender Rede. Es ist offensichtlich, dass Paulus
selbst das Bild dafür bietet, was die «Ältesten» tun sollen und was es

heisst, ETiîoxojioç zu sein. Man könnte insofern auch Paulus als
«Bischof» bezeichnen. Die «Ältesten» haben also in jeder Hinsicht die

Verantwortung von Hirten, womit alles anklingt, was im Alten und
Neuen Testament und auch anderwärts über das Tun des getreuen
Hirten gesagt wird. Was das Zentrum und den Umfang der Aufgabe
der «»Ältesten» ausmacht, ist damit deutlich ausgesprochen.

Ferner heisst es, dass die «Ältesten» durch den Heihgen Geist in
diese «bischöfliche» Aufgabe eingesetzt wurden. Dass es durch den

Heiligen Geist geschah, lässt auf I.Kor. 12 und 13 und auf Röm. 12,
4 ff. blicken. Nach Apg. 14, 23 kann man zwar annehmen, jedenfalls
nicht ausschliessen, dass auch in Ephesus die Ältesten als durch Paulus

eingesetzt zu denken »sind. Dennoch sagt 20, 28 sie seien durch den

Heiligen Geist eingesetzt. Sofern sie das sind, mussten sie also auch
als Charismatiker bezeichnet werden. Es ist zwar nicht statthaft,
paulinische Aussagen und Denkweisen in verwandt anmutende Impanisene

Zusammenhänge einzusetzen9. Immerhin, so sehr Paulus mit

9 Damit soll nicht die Meinung vertreten werden, dass deshalb, weil
Paulus mit dem Wort nvevßa andere Sachverhalte zur Sprache bringt als
Lukas, zwischen beiden ein Unterschied in der Pneumatologie bestehe. Man
kann nämlich das, was systematisch unter dem Stichwort «Pneumatologie»
zu erörtern ist, auch mit andern als dem Wort nvevßa zum Ausdruck bringen,

unter Umständen auch damit, dass man überhaupt kein besonderes
Wort braucht, sondern die in Betracht fallenden Sachverhalte einander in
einer bestimmten Weise zuordnet. Ebenso kann man das, was im Rahmen
der C'hristologie unter dem Stichwort der «Gottessohnschaft» zu behandeln
ist, nicht nur unter dem Ausdruck via; &eov finden, sondern auch unter
Wörtern wie X.óyo;, oocpia, äyyeXo;, ànóoxoXo; und in signifikanten
Zusammenstellungen von Ereignissen. Insofern stellen die verschiedenen Komplexe
im biblischen Zeugnis, wie der paulinische, johanneische, lukanische, je
eigene Sprachsysteme dar, die nicht bloss unter einzelnen Stichworten,
sondern vor allem im Blick auf die zu verhandelnde Frage miteinander zu
vergleichen sind. Die obige Aussage meint eben deshalb nur, dass man nicht
Teile des einen Sprachsystems beliebig in ein anderes einsetzen könne.



— 208 —

dem Wort nvEvua andere Komplexe anspricht als Lukas, so besteht
doch gerade in dem Punkt eine Übereinstimmung, dass bei beiden
der Heilige Geist gewisse Gaben schenkt und erweckt, wie etwa die
Gaben der prophetischen Rede oder der Krankenheilungen, und es

dürfte, mindestens in diesem Punkt, schwer zu beweisen sein, dass
hier und dort nicht dasselbe gemeint sei. Und selbst wenn diese
Überlegung nicht stichhaltig wäre, lässt sich dennoch im Blick auf
Apg. 20, 28 die Frage stellen, was denn eigentlich den Unterschied
zwischen einem «charismatischen Amt» und einem eine Rechtsordnung

voraussetzenden «Ältesten-Amt» im Sinn von Apg. 20, 17 ff.
ausmache.

Nun steht es zwar jedem frei, für seine Erörterungen eine

Begriffsdefinition so vorzunehmen, wie es ihm nützlich und sinnvoll
scheint. Aber eben deshalb kann man darüber diskutieren, ob es in
ekklesiologischem Zusammenhang nützlich und sinnvoll sei, das
«Amtliche» durch das Vorhandensein oder gar durch die Erwähnung

eines Wahlverfahrens und eines Einsetzungsritus definiert zu
sehen und von da her den Unterschied zwischen «charismatisch»
und «amtlich» zu formulieren. Ich würde vorziehen, das «Amthche»
wie folgt zu definieren: die Übertragung von Aufgaben an
bestimmte Personen, durch welche (sc. sowohl die Übertragung als
auch die Personen) die christliche Gemeinde aus Gehorsam die
Herrschaft Christi gegenüber ihr selbst und gegenüber der Welt
zum Vollzug bringt. Zur Präzisierung: a) Wie die Übertragung
geschehen soll, kann offenbleiben; sie muss aber jedenfalls die
Verantwortung und darum die Anerkennung (oder umgekehrt) durch
die Gemeinde implizieren, b) Übertragung meint nicht Delegation
(die Gliedschaft am Volke Gottes und die daraus erwachsende oder
geschenkte Verantwortung kann nicht delegiert werden, sonst
hätte der Christ sein Christsein abgetreten) ; sie geschieht vielmehr
zum und im Vollzug der Verantwortung für die Kirche, ihren Bau
und ihre Sendung (Delegation kann höchstens für Ermessensfragen
technischer Art geschehen; die Abgrenzung lässt sich aber nicht
zum voraus materiell festlegen), c) Die Übertragung muss implizieren,

dass durch sie das Gegenüber von Christus und Kirche in der
Kirche selbst konkret zur Erfüllung und Anerkennung kommt,
sonst bleibt Herrschaft Christi Abstraktion, und die Wahrnehmung
der Verantwortung jedes Kirchengliedes für Bau und Sendung der
Kirche bleibt unrealisierbar, d) Wenn es wahr ist, dass Christus
und sein Geist in der Kirche gegenwärtig sind, um durch sie ihr



— 209 —

selbst und der Welt zu begegnen, muss solche Übertragung von
Aufgaben als Sendung durch Christus verstanden werden; darum
steht umgekehrt das Tun der Kirche auch unter dem Gericht dieses

Satzes10.

Von hier aus ist auch zu bestimmen, wie in der Kirche Recht
konstituiert wird und zu verstehen ist. Dazu wäre eine längere
Erörterung nötig. Wir begnügen uns mit einem andeutenden Satz:
Recht in der Kirche wird konstituiert durch die Herrschaft Christi
über Kirche und Welt, durch die Sendung der Kirche und durch
ihre Verantwortung für deren Vollzug durch sie in ihrer Ganzheit,
durch ihre Gemeinden und ihre einzelnen Glieder, wobei die
Reihenfolge auch umgekehrt zu sehen ist.

Nach diesen definitorischen Andeutungen können wir die

Frage nach der Unterscheidung von «Charismatischem» und
«Amtlichem» wieder aufnehmen. Zur Vereinfachung numerieren wir die
in I.Kor. 12, 8-10 genannten Charismen mit Ziffern von 1 bis 9 und
die in 12, 28 genannten, bei cbioaxôXovç anfangend, mit 10-17,
wobei 14 und 17 schon in der ersten Gruppe, also jedesmal neu
gezählt sind. Trotz der Schwierigkeit, die Charismen genau zu
bestimmen, dürfte Udoereinstimmung darin erreichbar sein, dass die
Charismen 1, 2, 3, 5, 8, 13 und 17 der Natur der Sache nach von
vornherein im Simie der obigen Definition nicht «Ämter» sein können,

wenigstens nicht unmittelbar. Bei den andern könnte man,
abgesehen von 10-12, von Fall zu Fall verschiedener Meinung sein.

Die Entscheidung hängt aber nicht allein davon ab, wie wir die
Charismen glauben inhaltlich näher bestimmen zu können, sondern
weit mehr davon, ob das betreffende Charisma zu seinem Vollzug
der mitverantwortlichen Anerkennung und darin der Sendung
bedarf und also beides impliziert. Das ist bei 10-12 der Fall, denn
diese Charismen, wenn sie überhaupt als solche zu bezeichnen sind,
bedürfen zu ihrem Vollzug oder implizieren ihrer Natur nach die

Anerkennung durch die Gemeinde. Es kann einer nur als Apostel,
Prophet oder Lehrer in einer Gemeinde wirken, wenn ihm die
Gemeinde Raum gibt und ihn hören will. Will sie ihn hören, lässt sie

ihn wirken, übernimmt sie die Mitverantwortung für sein Tun. Sie

10 Es wäre zu prüfen, woran andere Verstehensweisen von »Amt und
Recht in der Kirche orientiert sind. »Am meisten wohl an der »Anschauung
von verteilten Kompetenzen. Diese »Anschauung widerspräche allerdings
total den obigen »Ausführungen.



— 210 —

vollzieht ihre Verantwortung gerade dadurch, dass sie ihm Raum
gibt - sie muss ihn unter Umständen auch abweisen. Dadurch
vollzieht sie also die Übertragung und Sendung im Sinn der obigen
Definition. Das verhält sich so, ob etwas über Anerkennungsverfahren
und Senderitus gesagt ist oder nicht. Ob ein Dienst als «Amt» zu
bezeichnen ist, ist also nicht unmittelbar dadurch gegeben, dass

einer gewisse Charismen hat. Es bedarf zwar zum Vollzug eines
Dienstes gewisser Charismen; zum «Amt» im obigen Sinn wird ein
Dienst aber erst durch die sendende Anerkennung, wie auch Paulus
nicht durch seine zahlreichen Charismen, sondern allein durch die
Sendung durch den Auferstandenen zum Apostel wird (vgl. Gal. 1,

15 f. und die Briefpräskripte). Es ist insofern verwirrend, von
«charismatischen Ämtern» im Unterschied zu «nicht charismatischen»
zu reden. Jedes Amt bedarf der Charismen; aber kein Charisma
konstituiert als solches ein Amt, sonst würde che Gemeinde den
charismatischen Individuen ausgeliefert und gäbe ihre Verantwortung

für das Geschehen von Kirche preis.
Verwirrend ist es auch, zu fragen, ob das Charisma das Amt

begründe oder die Sendung Charismen vermittle und inwiefern die
Sendung eine Änderung beim Gesendeten «bewirke». Wo die Kirche

nicht unter starker Zerstörung litt, wurde niemand in ein Amt
gesendet, ohne dass nach entsprechenden Charismen gefragt wurde,
auch wenn man nicht diesen Ausdruck gebrauchte. Und umgekehrt
hat es freilich verderbliche Sendungen gegeben, wie gerade in
Apg.20, 29 angekündigt wird; und ebenso hat es verderbliche Cha-
rismatiker gegeben, wie das Beispiel von Korinth zeigt. Freilich
«bewirkt» die Sendung der Kirche nicht als solche eine Veränderung

des Gesendeten. Er Avird meist nach der Sendung keine
andern Charismen haben als zuvor. Dennoch stellt es eine gravierende
Veränderung dar, wenn man in eine Sendung gestellt wird, durch
welche die Kirche ihre Verantwortung für die Erfüllung ihres
Auftrages an ihr selbst und an der Welt wahrnimmt. Dieser Änderung
kann auch die Änderung oder Mehrung der Charismen folgen, worin
dann eine besondere Anerkennung dieser Sendung durch den Herrn
der Kirche liegt.

Wenn nun in Apg. 20, 28-30 den «Ältesten» ihre Aufgabe vor
Augen gehalten wird, so ist es offensichtlich, dass sie ohne entsprechende

Charismen nicht in der Lage sein werden, diese Aufgaben zu
erfüllen. Wenn sie aufsich selbst und aufdie ganze Herde als gute Hirten

achten sollen, bedürfen sie des Xôyoç oocpïaç, wohl auch des Xôyoç



— 211 —

yvcôoEcoç, der tiîoxiç, der Tigocprjxeia, für die Abwehr der reissenden
Wölfe der ôtdxgiaiç nvevudrcov.

Da jedoch mit dem Ausdruck TtgEaßvxegot als solchem weder auf
den Inhalt einer Beauftragung noch auf ihre innere Qualifikation
gewiesen wird - er besagt allein, dass jemand überhaupt mit einem
besondern Auftrag, mit einem «Amt», betraut wurde - liegt die Vermutung

nahe, der Inhalt des Auftrags und das, was dabei impliziert ist,
werde mit dem Ausdruck Enîaxonoi angesprochen. Dafür spricht an
unserer Stelle sowohl der Umstand, dass die Nennung der »Aufgaben
eben mit diesem Wort verbunden wird, als auch der Vergleich mit
1. Petr. 2, 25, wo êniaxoiioç auf Christus bezogen ist und somit sicher
kein «Amt» im Sinne unserer Definition, wohl aber ein bestimmtes,
qualifiziertes Tun meint.

Für Apg. 20, 17 ff. hiesse das: Die ngEoßvxEgoi und die
ènioxojioi sind zwar dieselben Personen. Dennoch meinen die beiden
Ausdrücke nicht dasselbe. Der erste besagt ganz allgemein, dass die
betreffenden Personen «Amtsträger» sind, und der zweite nennt den
Inhalt ihres «Amtsauftrags», indem er angibt, als was sie handeln
sollen : als èmaxonot, was nach dem Kontext unserer Stelle bedeutet,
dass sie über sich und die Gemeinde wachen, fürsorgend auf sie sehen,
als Hirten sie leiten und auf alles bedacht sein sollen, wessen sie
bedarf11.

Versteht man die Begriffe «Amtstitel» oder «Amtsbezeichnung»
im Sinne des Sprachgebrauchs, wie er sich bei der Verwendung von
Titeln wie «Nationalrat», «Bundesrat», «Innenminister» usw. zeigt,
so ist festzustellen, dass mit diesen «Amtstiteln» bzw. « Amtsbezeich-

11 Schon H.W.Beyer, ThWb.II, S.612, hat die Sache im wesentlichen
so gesehen, wenn er schreibt, dass alle ngeoßvTegoi ohne Ausnahme
Ènioxonoi genannt würden und dass das erste Wort ihre Stellung, das
zweite ihre »Aufgabe bezeichne. Er verdirbt die Sache aber sofort wieder,
wenn er weiterfährt, «Es gibt in einer einzigen Gemeinde eine ganze Reihe
von inioxonoi, zwischen denen offenbar keine Rangunterschiede gelten».
Da versteht er nun anscheinend inioxonoi doch wieder als «»Amtstitel»,
nur eben als »Amtstitel, der die Aufgabe betont. Bliebe er dabei, dass
ènioxonoi die Aufgabe meint, müsste er sagen, es gebe eine Reihe von Leuten,

denen die imoxonf\ aufgetragen ist. Dass es zwischen ihnen keine
Differenzierungen gebe - von «Rangordnung» zu reden, wäre auch nach unserer
Definition von Amt nicht sehr angemessen -, ist aus dem Kontext von
Apg. 20. 17 ff. in keiner Weise zu belegen. Dass faktisch keine gemacht werden,

braucht nur zu bedeuten, dass ihre Erwähnung für den bestehenden
Zusammenhang nicht nötig oder sinnvoll war. Mehr lässt sich aus dem Kontext

nicht beweisen, also selbstverständlich auch nicht das Bestehen von
Differenzierungen.



212

nungen» von den betreffenden Personen immer zwei Dinge zugleich
ausgesagt werden : einmal, dass sie einen in geordneter Weise übertragenen

öffentlichen Auftrag haben, also Amtsträger sind, und zugleich
wird mit derselben Bezeichnung auch noch der Inhalt ihres Auftrags
angegeben, der durch Verfassung oder Gesetz genau umschrieben ist.
Werden also die Begriffe «Amtstitel» oder «Amtsbezeichnung» in
diesem Sinn verstanden, so wäre im Blick auf Apg. 20, 17 ff. zu sagen,
dass weder naeaßvxEgoc noch etiîoxojioç eine Amtsbezeichnung
darstellt. LJgEaßvxegoc gibt nur an, dass einer «Amtsträger» ist,
besagt aber weder etwas über den Inhalt seines »Auftrages noch etwas
darüber, ob alle TigEoßvxegoi genau den gleichen Auftrag haben, ob
sie einander gleichgeordnet sind oder ob es Differenzierungen
zwischen ihnen gibt; die Möglichkeit solcher Differenzierungen ist
weder ausgesprochen noch ausgeschlossen. Andererseits bezeichnet
der Ausdruck ejiiaxonoc ein inhaltlich bestimmtes, qualifiziertes
Tun, das jemand ausübt oder ausüben soll. Wie der Gebrauch des

Wortes in 1. Petr. 2, 25 zeigt, sagt es aber nichts darüber, ob dieses

Tun auf Grund einer «Amtsbeauftragung» oder aus andern Gründen

erfolgt bzw. erfolgen soll, noch darüber, ob dieses Tun von
einem allein oder von mehreren zugleich ausgeübt werden solle oder
könne. Und für den Fall, dass mehrere zugleich das Tun von
ETiÎGxoTioi erfüllen sollten, so besagte das Wort auch wieder nichts
darüber, ob dabei alle einander gleichgeordnet wären oder ob und
inwiefern es zwischen ihnen Differenzierungen geben könne. Auch
beim Gebrauch dieses Wortes ist die Möglichkeit von Differenzierungen

weder bejaht noch bestritten.
Erst die Verbindung von TigEoßvxegoi und êniaxonoi, wie sie

sich Apg. 20, 17 ff, findet, bewirkt der Sache nach eine Annäherung
an das, was vorhin als «Amtsbezeichnung» bestimmt wurde. Indem
sich nämlich beide Ausdrücke auf dieselben Personen beziehen,
wird der Auftrag der «.Amtsträger» (der TxgEüßvxegoi) inhaltlich
dahin bestimmt, dass sie als iniaxojiot handeln sollen. Es ist aber

nur eine »Annäherung, da weiterhin offenbleibt, ob alle TigsaßvxEgot

in gleicher Weise und in Gleichordnung èniaxonot sein sollen. Es
ändert sich somit nichts daran, dass im Sinne des oben charakterisierten

heutigen Sprachgebrauchs keiner der beiden Ausdrücke eine

«Amtsbezeichnung» oder einen «Amtstitel» darstellt.
Diese Bestimmung der Bedeutung der beiden in Frage stehenden

Wrörter und des Unterschiedes zwischen ihnen stellt freilich,
wie schon betont, erst eine Vermutung dar. Man wird aber immer-



— 213 —

hin sagen dürfen, dass die vermuteten Bedeutungen sich nicht nur
ohne Friktionen in den Zusammenhang von Apg. 20, 17 ff. einfügen,

sondern ihn vielmehr sinnvoll und beziehungsreich zu erklären
vermögen. Vor allem bekommt der Umstand, dass dieselben Personen

als TigEoßvxegoi eingeführt, dann aber als enioxoTtoi angesprochen

werden, einen guten Sinn. Das Unwahrscheinliche, dass für
die Träger ein und desselben Amtes zwei verschiedene «Amtstitel»
in Gebrauch gewesen wären, wird vermieden. Es müssen,
abgesehen von einem Punkt, keine Behauptungen gemacht werden, che

sich aus dem Kontext nicht belegen lassen. Darum dürfte der
geäusserten Vermutung wenigstens so viel Kredit zukommen, dass es

als gerechtfertigt erscheint, ihr weiter nachzugehen.
Der eine Punkt, der durch den Zusammenhang von Apg. 20,17 ff.

nicht belegt werden kann, besteht in der Frage, ob unserer
Vermutung eine allgemeinere Gültigkeit zukomme. Wäre das nicht der

Fall, so müsste sie auch im Blick auf die behandelte Stelle wieder
in Zweifel gezogen werden. Wir haben also zu untersuchen, ob sich

an andern Stellen ähnliche Sachverhalte finden, ob spätere
Verwendungsweisen der beiden Wörter und der ausserbiblische Sprachgebrauch

für oder gegen unsere Vermutung sprechen. Dabei wird die
Art der Fragestellung eine wichtige Rolle spielen. Wir haben die

Schwierigkeit, die sich ergeben müsste, wenn ein und dieselben
Personen mit zwei verschiedenen Amtsbezeichnungen gekennzeichnet
würden, dadurch zu lösen gesucht, dass wir etiîoxotioç nicht als

«Amtstitel», sondern als Kennzeichnung einer Person auf Grund
ihrer Funktion auffassten, also analog zu Wörtern wie «Seher»,

«Vorkämpfer» usw. Es stellt sich darum die Frage, ob das zu Recht
geschah. Oder, von der andern Seite her gefragt: Ist es angebracht,
von vornherein anzunehmen, dass etiîoxotioç eine «Amtsbezeichnung»

darstelle Mit andern Worten: Sind die Schwierigkeiten, die
für die Exegese überall dort entstehen, wo die Wörter
TigEoßvxegoi und etiÎoxotioi zusammenstossen, indem sie sich auf
dieselben Personen beziehen oder zu Unklarheiten hinsichtlich des

Verhältnisses zwischen beiden führen, vielleicht nur dadurch
provoziert, dass von vornherein, aber zu Unrecht angenommen wird,
ETiioxoTioç müsse Amtsbezeichnung sein Der Umstand, dass sich
das Wort in christlichen Texten meist auf «Amtsträger» bezieht,
später tatsächlich «Amtstitel» ist und uns heute nur noch in dieser

Verwendungsweise begegnet, lässt diese Annahme allerdings als

selbstverständlich erscheinen.



— 214 —

II

Eine ähnliche Situation wie in Apg. 20, 17 ff. treffen wir Tit. 1,

5-9. In V.5 erhält Titus den Auftrag, von Stadt zu Stadt
TigEoßvxEgot einzusetzen. Anschliessend werden in V. 6 drei
Bedingungen genannt, auf die bei der Auswahl zu achten ist, von denen
die erste die persönliche Unbescholtenheit, die beiden andern die
Familienverhältnisse betreffen. Dann aber wird in V. 7 der
ênioxoTioç eingeführt, und die Fortsetzung der Rede bezieht sich
auf die Bedingungen, die von ihm erfüllt sein müssen. Es ist aber
nicht so, dass zuerst von der Einsetzung der TtgsoßvxEgoi und den

von ihnen zu erfüllenden Bedingungen und dann, abgehoben
davon, von der Einsetzung der etxîoxotioi und den für sie geforderten

Voraussetzungen die Rede wäre. Vielmehr geht die Rede nicht
nur ohne Unterbruch von den ngEoßvxsgot zum ènioxonoç über;
die beiden Aussagereihen werden sogar durch ein yàg ausdrücklich
miteinander verknüpft, so dass der Eindruck entsteht, es sei besonders

wegen der für den etiîoxotioç erforderlichen Voraussetzungen
nötig, bei der Einsetzung der ngEoßvxEgot auf die genannten
Bedingungen zu achten. Somit beziehen sich die Aussagen über den
ênioxoTioç in einem gewissen Umfang auf dieselben Personen wie
die über die ngEoßvxEgot. Nur ist dieser Umfang schwer zu bestimmen;

denn im Unterschied zu Apg. 20, 17 ff., wo beide Ausdrücke
im Plural stehen, also oline Ausgrenzung dieselben Personen meinen,

stehen hier bloss die TigEoßvxegoi im Plural, während vom
etiîoxotioç nui' im Singular gesprochen wird.

Es liegt nahe, in Analogie zu spätem Verhältnissen, anzunehmen,

dass für jede Stadtgemeinde eine Mehrzahl von Presbytern,
also ein Presbyterium, eingesetzt werden sollte und dazu ein einziger

etiîoxotioç, der aus den Mitgliedern des Presbyteriums
auszuwählen war, weswegen schon bei der Einsetzung der Presbyter darauf

zu achten war, dass sie nachher auch zu Bischöfen gemacht
werden konnten. Somit wäre für die Pastoralbriefe mit einem
ähnlichen Stand zu rechnen, wie wir ihn bei Ignatius von Antiochien
treffen, d.h. mit dem sog. «monarchischen Episkopat» inmitten
eines Presbyteriums und einer Gruppe von Diakonen. Setzt man
dabei voraus, dass Apg.20, 17 ff.; 15; 14, 23 Zeugnisse für eine

«patriarchalische Presbyteratsverfassung» darstellten, während der
«monarchische Episkopat» erst einer spätem Periode angehören



215

würde, so muss man Tit. 1, 7 für eine Interpolation halten12 oder,
wenn man den Bischof zwar als Haupt, aber doch noch als Mitglied
des Presbyteriums betrachtet, mindestens damit rechnen, dass hier
zwei grundverschiedene Traditionen wenig glücklich miteinander
kombiniert wurden13.

Für beide Meinungen müssen Voraussetzungen gemacht werden,
die sich schwer belegen lassen. Sowohl für das Wort TigEoßvxsgoi als
auch für das Wort etiîoxotioç muss angenommen werden, dass sie
genau umschreibbare Amtsbezeichnungen im Sinne der oben gegebenen
Definition darstellten. Das lässt sich aber nicht beweisen. Somit fehlt
der Anhaltspunkt für die gemachten Gegenüberstellungen und
Verhältnisbestimmungen. Was im besondern das im Singular stehende
EnioxoTioç betrifft, könnte es als generischer Singular verstanden
werden und aus einem schon traditionellen «Bischofsspiegel»
übernommen worden sein14. Noch einfacher ist es jedoch, das Wort
überhaupt nicht als «Amtstitel», sondern als Bezeichnung des Trägers
einer Funktion zu verstehen, und zwar in der Art, dass mit der
Bezeichnung des Funktionsträgers in erster Linie die Funktion selbst
angesprochen ist. LlgEoßvxEgoc müsste dann auch wieder eine
Bezeichnung von Amtsträgern als solchen sein, die noch nichts Näheres
über den Inhalt und die Qualifikation ihres Auftrages aussagte. Dieser

Annahme entspräche die Verteilung der geforderten Bedingungen.

Für die Tigeoßvxegot wird Unbescholtenheit der Person und der
Familie verlangt, für den etiîoxotioç dagegen nicht allein persönliche
Unbescholtenheit, sondern Untadeligkeit als Hausverwalter Gottes
(V. 7 a), das Freisein von groben Süchten (V. 7b), die Bereitschaft zu
allem, was ein Repräsentant der Gemeinde der eigenen und andern
Gemeinden gegenüber schuldig ist (V. 8) und dann als Letztes und
wohl Schwierigstes: er muss die Verantwortung für die Bewahrung
der Gemeinde im Evangelium wahrzunehmen vermögen (V. 9), was

13 Vgl. dazu M. Dibelius, die Pastoralbriefe, Exkurs zu l.Tim, 3, 7,
Nr.2; E.Schweizer, Gemeinde und Gemeindeordnung, 1959, S.75 f.

13 So H.v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht,
1963, S.116, Anm. 2. - Von einer «Presbyter-Verfassung» zu reden, wie es
v.Campenhausen a.a.O., S. 84 ff. und G. Bornkamm, ThWb. VI, S.663 ff.,
tun (ähnlich E. Haenchen zu »Apg. 20, 17ff.), dürfte über das hinausgehen,
was sich aus den vorliegenden Texten erschiiessen lässt. Um von einer
«Verfassung» sprechen zu können, müsste man mehr wissen als bloss dies, dass es
in den Gemeinden verschiedener Gebiete Presbyter gab, denen besondere
Verantwortungen übertragen waren.

14 Vgl. oben Anm. 12.



— 216 —

der Sache nach weithin mit dem übereinstimmt, was nach Apg. 20,
28 ff. den ênioxonot aufgetragen ist.

Das würde bedeuten : Damit jemand überhaupt als Amtsträger
in Betracht kommen kann, muss auf jeden Fall in Ordnung sein, was
in V. 6 genannt ist. Das muss um so mehr in Ordnung sein, als es sich
nicht bloss um irgendwelche bürgerliche Amtsträger handelt, sondern
um Personen, die etiîoxotioç-Aufgaben erfüllen sollen, was noch viel
mehr erfordert. Dabei spricht das ydo in V. 7 dafür, dass alle
TigEoßvxEgot mit ènioxoTioc-Xuìgaben betraut sind. Es bleibt aber
offen, ob alle es in gleicher WTeise zu tun haben oder ob es dabei
Differenzierungen gibt. Vielleicht ist hier im Unterschied zu Apg. 20,17 ff.
eine grössere Wahrscheinlichkeit für das Zweite vorhanden. Es wäre

sogar möglich, aber keineswegs zu beweisen, dass ein einzelner eine

Hauptverantwortung hätte.
Diese Überlegungen finden eine Bestätigung in 1. Tim. 5, 17-19.

Es dürfte zutreffen, was M.Dibelius z.St. bemerkt, dass das xaXcbc

nicht einen Unterschied in der Qualität des «Vorstehens» ins Spiel
bringen will, so dass zwischen TigEoßvxegoi, die das «Vorstehen» in
ausgezeichneter Weise, und solchen, die es nur passabel ausüben,
unterschieden würde. Denn sonst müsste die Honorierung15 nach der
Qualität des Vorstehens abgestuft werden, und dagegen spricht nicht
nur der Umstand, dass dies schwer durchzuführen wäre und die
Gewinnsucht, die doch bekämpft werden soll (l.Tim. 3, 3; Tit. 1, 7),
geradezu institutionalisierte, sondern auch der Wortlaut von V. 17, in
dem nicht der geringste Hinweis auf einen «abgestuften Leistungslohn»

zu finden ist, sondern allein die Begründung der grundsätz-

15 Der Zusammenhang von l.Tim.5, 17 mit 5, 18 stellt praktisch sicher,
dass mit der xißrj in V. 17a eine Art von Entlöhnung gemeint ist (so auch
M.Dibelius z.St. und G.Bornkamm, ThWb.VI, S.667). Man wird dabei aber
kaum an eine «Barbesoldung» im Sinne einer heutigen Pfarrerbesoldung zu
denken haben, sondern daran, dass diese ngeoßvTsgoi den für ihren
Lebensunterhalt nötigen Anteil aus den Natural- und Geldgaben erhielten, die der
Gemeinde bei den gottesdienstliehen Kollekten und bei andern Gelegenheiten

für ihre Kranken und Armen tmd eben auch für ihre Diener übergeben
wurden. Dafür spricht Apg.4, 34 f.; 6, 1 ff. und das, was wir von der
kirchlichen Praxis der unmittelbar nachneutestamentlichen Zeit wissen (vgl.
G.Uhlhorn, Die christliche Liebestätigkeit, S.84 ff.). Dass die «Vorstehenden»

eine doppelte rißrj erhalten sollen, dürfte dahin zu verstehen sein, dass
die TigeoßvTegoi, die sich der Verkündigung und der Lehre widmeten,
«vollamtlich» im Dienst der Gemeinde standen oder wenigstens einen viel grösseren

Teil ihrer Zeit für ihre Aufgabe benötigten, während die andern
TigeoßvTEooi in viel grösserem Umfang ihren Lebensunterhalt durch eine
gewöhnliche Berufstätigkeit erwerben konnten.



217

liehen Verpflichtung, dem Arbeitenden seinen Lebensunterhalt zu
gewähren. Das xaXîoç' wird also die Tätigkeit des «Vorstehens» als solche
als eine gute und wichtige Arbeit bezeichnen, die nach V. 17 b
vornehmlich in Verkündigung und Lehre besteht, aber anscheinend auch
andere (vgl. das pdXuoxa), aus dem Kontext nicht näher bestimmbare
Tätigkeiten betreffen kann. In diesem Fall ist aber mit zweierlei
TtgsoßvxEgot zu rechnen, mit solchen, die als «Vorstehende» tätig
sind, und mit solchen, die nicht «vorstehen» und dennoch
TigEoßvxEgot sind. Mit diesem Befund ist bestätigt, was wir zunächst
nur vermutet haben, dass auch hier TigsoßvxEgoi keine
«Amtsbezeichnung» in dem Sinn darstellt, dass mit diesem Wort die Beauftragung

mit einem Amt und zugleich eine fest bestimmte Funktion
gemeint wäre. ügEoßvxEgoi besagt dann allein, dass einer «Amtsträger»
ist, gibt aber nicht den Inhalt des «Amtes» an. Es ist also kein Grund
vorhanden, von einer «Häufung von Funktionen oder Ehrenstellen
auf eine Person » zu sprechen, wie Dibelius z. St. es tut. Genau genommen

kann man nicht einmal von einem «Presbyteramt» reden,
sondern nur sagen, dass es mit besondern Verantwortungen Beauftragte
gab, die als TigEoßvxsgot bezeichnet wurden, wobei die Beauftragung

inhaltlich verschieden sein konnte. Angesichts dessen, was sich
in Apg. 20, 28 ff. und Tit. 1, 9 als ênioxoTioç-Kandeln herausgestellt
hat, ist es höchst wahrscheinlich, dass die TtgEoßvxsgoi, welche nach
l.Tim.5.17b sich der Verkündigung und der Lehre widmeten (hier
dürfte nicht zuletzt an die argumentierende, also theologische
Auseinandersetzung mit den Irrlehrern gedacht sein, was auch Apg. 20,
29 ff. visiert ist), sofern Art und Inhalt ihres Tuns bezeichnet werden
sollte, ETiioxoTiot genannt wurden.

Dafür, dass mit TigEoßvxEgot alle «Amtsträger» bezeichnet werden,

was immer sie für Funktionen haben, spricht auch l.Tim. 5, 19 ;

denn es ist unwahrscheinlich, dass diese Weisung nicht für alle
TigEoßvxEgot gelten sollte, die in V. 17 genannt sind. Wenn aber einige
von ihnen die ETiioxoTioc-Aufga.be erfüllen, also ettîoxotioi sind, so
sind in dem Wort TigEoßvxEgot auch die etiÎoxotioi impliziert. Man
kann sich sogar fragen, ob nicht auch die ôiâxovoi mitumfasst seien.

Denn, dass die Weisung von V. 19 im Blick auf sie nicht gelten sollte,
ist wiederum unwahrscheinlich. Dies um so weniger, als schwer zu

sagen ist, inwiefern sich die in l.Tim. 3, 8-13 für die Diakone genannten

Bedingungen wesentlich von denen unterscheiden, die unmittelbar

vorher in 3, 2-7 für den etiîoxotioç aufgezählt werden. Es ist freilich

auch möglich, dass die Diakone sosehr dem etiîoxotioç zugeord-



— 218 —

net sind, dass sie nicht als selbständige Grösse zu den ngsoßvxEgoi
gerechnet werden könnten. Genaueres lässt sich nicht feststellen.

Auch für die Bedeutung des Wortes ènioxonoç lässt sich aus
l.Tim. 3, 1-7 nicht viel Neues gewinnen. Bemerkenswert ist immerhin

das Wort ènioxomq in 3, 1. Es wird allgemein mit «Bischofsamt»
übersetzt. Diese Übersetzung setzt jedoch voraus, dass ènioxonoç
eine Amtsbezeichnung im oben S.211 f. angegebenen Sinn sei. Dass die

Berechtigung dieser Voraussetzung fraglich ist, wurde gezeigt.
Mindestens ebensogut passte an unserer Stelle, wenn man das Wort allein
als Bezeichnung eines Tuns oder einer Aufgabe verstünde. Der
Zusammenhang würde sogar noch deutlicher und einleuchtender. Einmal

entspräche die Kennzeichnung der êmoxonrj als eines ëgyov
genau der genannten Bedeutung. Ferner wäre erklärt, weswegen bei der

Aufzählung der Eignungsbedingungen nichts Typisches vorkommt,
woraus klare Rückschlüsse auf die Konzeption des Bischofsamtes
gemacht werden können: der Verfasser der Pastoralbriefe konnte
damit rechnen, dass seine Leser wissen, was èmoxonfj meint; somit
war alles Inhaltliche mit diesem Wort gegeben, und er brauchte nur
noch die «äussern» Bedingungen zu nennen, wobei V. 4b eine
verstärkte Signifikanz erhält. Und aus demselben Grund war es auch

angemessen, im Singular vom ènioxonoç zu reden, obwohl es sich, wie
1. Tim. 5,17 ff. und Tit. 1, 5 ff. zeigten, um mehrere handeln konnte.

Schliesslich wäre bei dieser Auffassung auch geklärt, weswegen
dort, wo von Bischöfen und Diakonen die Rede ist, nicht von Presbytern

gesprochen wird, und dort, wo die Presbyter erwähnt sind,
Bischof und Diakone nicht vorkommen16. Der Tatbestand erklärte
sich daraus, dass in 1. Tim. 3,1 ff. Funktionen vor Augen stehen, während

es sich dort, wo von ngEoßvxegot gesprochen wird, um alle

«Amtsträger» in der Gemeinde handelt (vielleicht mit »Ausnahme der

Diakone), zu denen auch die gehören, welche die èmoxonfj ausüben.

Ungeklärt bleibt dabei freihch, was für weitere »Aufgaben sonst noch
von ngeoßvxEgot erfüllt wurden und welches die Funktionen der
ngsoßvxEgoi waren, die nicht die ènioxonfj ausübten oder «Vorstehende»

waren. Dass diesen letztgenannten Funktionen eine beson-

16 So H.v.Campenhausen, a.a.O., S.116, und M.Dibelius, Exkurs zu
l.Tim.3, 7, Nr.2. Die Bemerkung erweckt zwar insofern einen falschen
Eindruck, als man meinen könnte, es handle sich statistisch um mehrere solcher
Fälle. Dabei ist Tit. 1, 7, wo ngEoßvregoi und ènioxono; zusammentreffen,
als «Nahtstelle» ausgeschieden, und von Diakonen ist nur einmal die Rede,
eben in l.Tim. 3, 8 ff.



— 219 —

dere Bedeutung zukam, zeigt sich l.Tim.5, 17 ff. und Tit. 1, 5 ff.
Näheres über die gegenseitige Zuordnung lässt sich wiederum kaum

sagen. Doch ist dies für die Frage nach der Bedeutung des W'ortes
ènioxonoç nicht von entscheidendem Gewicht17. Hingegen ergab
sich hinsichtlich dieser Frage nicht nur eine starke Übereinstimmung

zwischen Apg. 20, 17 ff. und den behandelten Stellen aus den
Pastoralbriefen ; es zeigte sich vielmehr, dass sich alle diese Stehen
besser als sonst erklären lassen, wenn man die für die Wörter
ngsoßvxsgoi und ènioxonoç vorgeschlagenen Bedeutungen
annimmt, womit sich die Wahrscheinlichkeit tmserer These beträchtlich

verstärkt.

III
Obwohl es uns um die Bedeutung des Wortes ènioxonoç zu

tun ist und nun alle Stellen behandelt sind, an denen es vorkommt,
müssen wir doch noch einen Blick auf die weitern Stellen werfen,
die von Presbytern sprechen. Denn nach der geäusserten Auffassung

steht die Bedeutung von ènioxonoç in einem ganz bestimmten

Verhältnis zur Bedeutung des Wortes ngsoßvxEgoi. Darum ist
mindestens zu kontrollieren, ob die andern Presbyterstellen dieser
Sicht widersprechen. Wir berücksichtigen dabei selbstverständlich
nur die Stellen, die sich sehr wahrscheinlich auf «Amtsträger» der
christlichen Gemeinde beziehen, nämlich Apg. 11, 30; 14, 23; 15,

2.4.6.22 f.; 16, 4; 21, 18; Jak.5, 14; l.Petr.5, 1 ff.18 und werden
uns weithin mit einigen generellen Beobachtungen begnügen können.

Da ist einmal festzustellen, dass in allen diesen Stellen die

Presbyter nur im Plural erwähnt werden. Sie stellen also
wahrscheinlich ein Kollegium dar. In Apg. 14, 23 wird es ausdrücklich
gesagt, an den andern Orten ist es wahrscheinlich, dass die betreffenden

Personen nach einer bestimmten, freilich nicht angegebenen
Ordnung zu Presbvtern gemacht werden. Jedenfalls erscheinen sie

17 l.Tim. 4. 14 wird deutlich, dass die Presbyter als Kollegium verstanden

wurden. Das war nach den bisherigen »Ausführungen ohnehin
wahrscheinlich. Für die oben genannte Frage lässt sich daraus aber nichts Neues
gewinnen. Darum wird die Stelle hier nicht behandelt.

18 Vielleicht wären 2. Joh. 1 und 3. Joh. 1 hier noch zu nennen. Die mit
diesen Stellen verbundenen Probleme sind jedoch so komplex, dass sich für
unsere Frage schwer etwas Gewisses erheben lässt. Wir lassen darum die beiden

Stellen ausser Betracht.



220

als von den Gemeinden in ihrer Stellung anerkannt; ihre Stellung
scheint im Kreis der betreffenden Gîemeinden also eine Art offiziellen

Charakter zu besitzen. Sie sind somit, was auch kaum bestritten

wird, «Amtsträger». Über die Struktur ihres Kollegiums, ob es

darin Differenzierungen, Vor- und Nachordnungen gab, ob alle
Presbyter dieselben Aufgaben hatten, lässt sich kaum etwas
Genaueres ausmachen. Wir finden insofern dasselbe wie bis anhin :

Indem bestimmte Personen als ngsoßvxsgoi angesprochen werden,
werden sie in einem allgemeinen Sinn als «Amtsträger» bezeichnet,
wobei weder behauptet noch ausgeschlossen ist, dass sie verschiedene

Funktionen ausübten.
Was die Stellen in der Apostelgeschichte betrifft, erscheinen

die Presbyter II, 30 und 21, 18 als Repräsentanten der Jerusalemer
Gemeinde. An der zweiten Stelle sind sie mit Jakobus zusammen
und veranlassen den Paulus, ein Gelübde und die Kosten für vier
andere zu übernehmen. Sie beteiligen sich also massgeblich, beratend

am Tun des Paulus. Nach Apg. 15 und 16, 4 treffen sie zusammen

mit den Jerusalemer Aposteln die Entscheidung in den durch
die paulinische Heidenmission aufgeworfenen Fragen, wobei sie in
15, 2.6.23; 16, 4 als allein mit den Aposteln, in 15, 4.22 mit den

Aposteln und der Gemeinde zusammen handelnd erwähnt werden.
Ob man darum Apostel und Presbyter zusammen als «Obersten
Gerichtshof und massgebliche Lehrinstanz für die Gesamtkirche»
bezeichnen soll, wie G. Bornkamm (ThWb.VT, S.663) es tut, ist
eine Frage für sich. Zumindest bedürften solche Begriffe einer
nähern Bestimmung. Im Zusammenhang mit unserer Frao'e ist in-
des nur von Bedeutung, dass den Presbytern damit ein Handeln
zugeschrieben wird, das nach Apg. 20, 28 ff. und Tit. 1, 7 ff. ein
Ê7r('o-^o.Toç-Handeln ist. Wir stossen somit wieder auf denselben
Befund: die als ngsoßvxegot angesprochenen Personen sind mit
diesem »Ausdruck allgemein als «Amtsträger» bezeichnet. Ihr Tun
kann aber das ënioxonoç-Tun sein, auch wenn dieses Wort nicht
gebraucht wird. Zur Frage, ob es unter den Presbytern Differenzierungen

gebe, sagen diese Stellen nichts aus, verneinen es also auch
nicht. Kann man wegen des Fehlens des Wortes ènioxonoç bezweifeln,

ob diese Stehen unsere Meinung bestätigten, so kann man
sicher nicht sagen, dass sie im Widerspruch dazu stünden.

In Jak. 5,14 begegnen uns die Presbyter zwar in einer genau
umschriebenen Funktion, wie sie in dieser Konkretheit bisher nicht zu
treffen war. Dennoch lässt sich wegen der Knappheit der Stelle für



221

unser Problem kaum mehr feststellen, als dass sie unserer These wohl
widersprechen kann, aber nicht muss. Denn der Krankendienst
könnte als «Weiden der Herde» somit als £Vr«7;*o:Toj-Handeln,und der
Plural ngsoßvxsgoi als verschiedene Funktionen umfassender
Sammelbegriff verstanden werden.

Ergiebiger ist l.Petr. 5, 1-4. Wegen V. 5, wo den Presbytern mit
einem ôpoicoç die vsdnsgot gegenübergestellt werden, könnte man
zunächst vermuten, dass mit ngsoßvxsgoi einfach Gemeindeglieder
gemeint seien, die an Jahren oder Bewährung älter sind. Der Umstand,
dass sich der Verfasser als ovpngsoßvxsgoc bezeichnet, dass er die
Adressaten auffordert, die Herde Gottes zu weiden, und ihnen sagt,
class sie das gern tun und nicht als Zwang und Last betrachten sollen,
spricht jedoch eindeutig dafür, dass die ngsoßvxegot als

«Amtsträger» zu verstehen sind19. Dann ist aber auffällig, dass sich der
Verfasser als oipngeoßvxegoc bezeichnet. Warum nicht als

ovvenioxonoç Oder, wenn er denn besonders demütig sein und
seine Solidarität bezeugen wollte, hätte er dann nicht eher
ovvôiâxovoç sagen sollen, wie Ignatius, Sm. 12, 2 die Diakone als

seine «Mitknechte» grüsst Die Frage löst sich, wenn wir
ngsoßvxsgoi wiederum als Bezeichnung für «Amtsträger» schlechthin

verstehen. Dann macht sich der Verfasser mit allen Amtsträgern

solidarisch. Und es ist auch sinnvoll, dass er in V. 2 eine
Aufgabe in den Vordergrund stellt, die nach 2, 25 der Inbegriff des

£.-T((T^o^oç-Handelns ist. Die Anspielung am Schluss von V. 3 und
das ag%inoipi]v in 4 weisen in die selbe Richtung. Und die zahlreichen

Handschriften, die in V. 2 ein ènioxonovvxsç einfügen, zeigen,
dass sie ebenfalls ein èTwa^o.-Toc-Handeln angesprochen sehen. Somit
bestätigt sich hier unsere Auffassung neuerdings: ngEoßvxsgoi
meint generell die Amtsträger. Ihre Hauptaufgabe ist das

ënioxonoç-Sein. Sie brauchen aber deswegen nicht als ënioxonoi
bezeichnet zu werden, weil ènioxonoç nicht «Amtsbezeichnung» ist,

19 Die vecoTEgoi sind dem gegenüber vielleicht nicht nur junge Leute,
sondern auch Neulinge in der Gemeinde. Das Christentum stellte auch eine
Befreiungsbewegung dar. so dass es vielen Neubekehrten als Widerspruch
erseheinen müsste, wenn in der christlichen Gemeinde Hören und Gehorsam
verlangt wurde. (Was H.Jonas, Gnosis und spätantiker Geist, Teil 1,

S. 214-251, über die Gnostiker ausführt, gilt zum Teil und in gewissem Sinn
auch vom Christentum.) - Das äßoico; ist folglich etwa mit «dementsprechend»

zu übersetzen, wenn es sich nicht bloss an das unmittelbar Vorausgehende

anschliesst und meint, dass sich auch die Jungen ihren Kranz erwerben

sollen, indem sie nämlich ihr Teil tun und sich den Presbvtern unterord-



— 222 —

sondern eine Funktionsangabe. Es ist auch nicht ausgeschlossen,
sondern wahrscheinlich, dass es unter den Presbytern Differenzierungen

gab, dass nicht alle das èniononsïv in gleicher Weise vollzogen.

IV

Somit stellt sich von neuem die Frage, ob es nicht verfehlt sei,

wenn man auf der Suche nach ausserbiblischen Parallelen zu
ènioxonoç darnach fragt, wo das Wort als «Amtstitel» vorkomme.
Überblickt man die ausserbiblischen und die LXX-Belege, die etwa
H.W.Beyer im ThWb.II, S.596 f., 602, 604 unten bis 611 oben,
und M.Dibelius zu Phil.I, 1 zusammenstellen20, so ist man
erstaunt, wie einheitlich die ganze Wortgruppe, Verba und Substantive,

im Sprachgebrauch sind. Wenn Götter ènioxonoi genannt
werden, so werden sie mit diesem Ausdruck als Beschützer von
Städten, Strassen, Gebäuden angesprochen. Zu ihrer Schutzherren-
funktion gehört dementsprechend auch, den zu bestrafen, der sich
an diesen für die menschliche Existenz so wichtigen Gütern
vergreift. Das tritt besonders dort hervor, wo Gottheiten als
snioxonot für Verträge, Gesetz und Recht erscheinen. Hier steht
der Ausdruck in Entsprechung zur Heiligkeit von Gesetz und
Recht und impliziert darum ihre Strafgewalt. So sind sie auch
Wächter über die Taten der Menschen. Es stehte aber eine
Verzeichnung dar, wenn man diese Wächterfunktion bloss im Sinne
des «Aufsehers» oder «Aufpassers» verstehen wollte. Im Zentrum
steht immer, dass sie für die Güter oder das Gute besorgt sind, sie
«sehen dazu» oder «dafür».

Ähnlich verhält es sich, wenn die kynisch-stoischen Philosophen

die Wortgruppe zur Kennzeichnung ihres Auftrags und ihres
Tuns benützen. Das Wort ënioxonot ist hier zwar selten; meist
werden die stammverwandten Verben oder xaxdoxonoç gebraucht,
wobei dieses Substantiv sowohl die Erforschung des göttlichen Wil-

20 »Auch M. G. y Gomez. Episcopos y presbyteros, Publicaciones del
seminario metropolitano de Burgos, Burgos 1962 (eine Untersuchung der
semantischen Entwicklung der beiden Wörter von Homer bis ins zweite
christliche Jahrhundert) ware hier zu beachten. S. 119-136 bespricht er Stellen,

in denen Gottheiten, S. 137-172 solche, in denen Menschen als
inioxonoi vorkommen. Leider ist mir das Buch aus sprachlichen Gründen
nicht recht zugänglich. Soweit ich sehe, entspricht aber das in spanischer
Übersetzung vorgelegte Material dem, was bei H.W.Beyer im ThWb. zitiert
ist.



— 223 —

lens als auch die Erforschung des Menschen meinen kann, das

Zweite, um dem Menschen zu sagen, wie es um ihn steht und was
ihm angemessen wäre21.

Soweit ist die Bedeutung der Wortgruppe unbestritten. Wir
können somit sagen, dass die Gruppe von ènioxonoç und
Stammverwandten dem Phänomen des fürsorgenden, schützenden,
wachenden auf oder für etwas bzw. jemanden Sehens zugeordnet
ist, wobei das «Für-Sehen» dem «Für-Sehenden» von Natur, kraft
der Geordnetheit des Kosmos, so bei den Gottheiten, oder, bei den

Menschen, durch Beauftragung zukommen kann. Wir könnten
auch sagen : die Wortgruppe ist dem Phänomen des Verantwortung-
Habens, Übernehmens und Erfüllens zugeordnet.

Die Reichweite dieses Befundes greift jedoch über eine blosse

Feststellung der Bedeutung unserer Wortgruppe im erwähnten
Stellenmaterial weit hinaus. Wenn nämlich eine Wortgruppe
einmal einem bestimmten Phänomen zugeordnet ist, so kann diese

Zuordnung nicht mehr willkürlich geändert werden22. Man kann mit
keinem Wrort, das dem Phänomen des Gehens zugeordnet ist, einen
Ausdruck bilden, in dem das Moment des Stehens eine Rolle spielt.
Obwohl «aufladen» oft mit «abfahren» in Zusammenhang steht,
kann mit keinem Wort der Gruppe «laden» ein Ausdruck gebildet
werden, in dem es um «fahren» geht. Wenn es nicht so wäre,
könnte die Sprache überhaupt nicht funktionieren.

Ist die vorhin gemachte Feststellung hinsichtlich der Zuordnung

unserer Wortgruppe zutreffend, so muss sie sich auch an den
Stellen durchhalten, in denen man Belege für eine «Amtsbezeichnung»

gesucht hat. Das ist nun durchaus der Fall23. Ob die Athener
oder sonstwer einen ènioxonoç in unterworfene Städte schicken, ob
die ènîoxonot für die Münz- oder Nahrungsmittelverwaltung', für
Vereinsfinanzen, für die Bereitstellung von Opfertieren bei einem
Tempel, für die Ausführung von Bauten oder sonst etwas zu sorgen

21 Vgl. dazu auch K.H.Rengstorf, Art. ànóoroXo; im ThVb.I, S.408ff. -
Indem Epiktet sich als Apostel des Zeus versteht und den Vollzug dieser
Sendung mit Ausdrücken aus der Wortgruppe umschreibt, zu der ènioxono;
gehört, zeigt sich eine gewisse Zusammengehörigkeit zwischen diesen beiden
Grössen, wie ja auch in »Apg. 20, 17 ff. eine Parallelität besteht zwischen der
Schilderung, die Paulus von seiner Arbeit gibt, und der »Aufgabe, die er den
Bischöfen zuweist.

22 Vgl. F. de Saussure, am »Anm. 3 genannten Ort, deutsche »Ausgabe
S.79ff.

23 Vgl. H.W.Beyer, ThWb.II, S. 607 ff. (Nr. 4).



— 224 -
haben, ob sie das im Auftrag von Städten, Kultgenossenschaften
oder Stiftungen tun, immer geht es darum, dass sie «für etwas
sehen» müssen, für etwas die Verantwortung übertragen bekommen.

Es liegt in der Natur der Sache, dass es in diesem Zusammenhang

unabsehbar viele Möglichkeiten gibt24. Es ist darum nicht
verwunderlich, dass H.W.Beyer (a.a.O., S.608, Z.32 f.) feststellen

muss, eine «festere Prägung des Begriffs» liege nicht vor. Das
besagt jedoch, dass ènioxonoç an allen diesen Stehen überhaupt nicht
«Amtsbezeichnung» ist, sondern allgemein das Phänomen
anspricht, dass jemand kraft Beauftragung für etwas zu sehen,

Verantwortung wahrzunehmen hat. Es ist mir jedenfalls noch keine
Stelle vor Augen gekommen, an der es sich nicht so verhalten
hätte. Nirgends ist ein Hinweis darauf zu finden, dass man
ènioxonoç grundsätzlich auf Lebenszeit würde oder dass es sich gar
um einen Beruf handelte. Meist scheint eine befristete nebenamtliche

Tätigkeit vor Augen zu stehen, die mit der Durchführung des

betreffenden Werks ihren Abschluss findet. Dabei können es die
Grösse des Auftrages und die konkreten Umstände durchaus mit
sich bringen, dass er die ganze Arbeitszeit eines Mannes bis zu
seinem Tod in Anspruch nimmt. In diesem Fall und wenn es in einer
bestimmten Gemeinschaft nur eine Person mit einem solchen Auftrag

gibt, so dass diese Person durch ihren Auftrag gekennzeichnet
wäre, könnte diese Person ô ènioxonoç heissen. Ich habe jedoch
keinen Beleg dafür gefunden (die Selbstbezeichnungen Epiktets
liegen nicht in dieser Linie), und wenn er sich finden liesse, stellte er
nur einen durch Umstände bedingten Spezialfall dar. Weder die

Befristung noch die Voll- oder Nebenamtlichkeit sind konstitutiv
für die Bedeutung des Wrortes. Die getroffenen Feststellungen sind

nur signifikant für das Konstitutive, das aber darin besteht, dass

ènioxonoç durch Nennung ihres Trägers eine Funktion bezeichnet.
Man hat in den vorhandenen Belegen also nur darum
«Amtsbezeichnungen» gefunden, weil man sie suchte und die meist knappen
Stellen von dieser Fragestellung her interpretierte.

Somit deckt sich der allgemeine griechische Sprachgebrauch
völlig mit dem, was uns bei der Untersuchung der neutestamentlichen

Stellen immer wahrscheinlicher wurde, wodurch unserm
Ergebnis ein starker Wahrscheinlichkeitsgrad verliehen wird.

24 Etwas nicht Gleiches, aber doch Ähnliches ist. in unserer Zeit beim
Wort und bei der Funktion des Sekretärs zu beobachten.



— 225 —

Die Bedeutung des Wortes ènioxonoç im Neuen Testament ist
demnach wie folgt zu umschreiben : Es bezeichnet in erster Linie
die Funktion dessen, der für etwas sehen, für etwas die Verantwortung

tragen und erfüllen soll, wobei meist impliziert ist, dass ihm
diese Verantwortung übertragen wurde. Der Bereich der
Verantwortung und die Weise der Übertragung werden nicht durch das

WTort als solches, sondern durch die Zusammenhänge bestimmt,
in denen es gebraucht wird, im Fall des Neuen Testaments also

durch Christologie, Soteriologie und Ekklesiologie. Wollte man für
ènioxonoç ein dieser Untersuchung entsprechendes deutsches Wort
einsetzen, könnte man vielleicht «der Verantwortliche» sagen oder,
weil der Bischof nicht allein verantwortlich ist, «der Erstverantwortliche».

Das ist freilich nicht sehr schön, aber auch nicht
unschöner und jedenfalls zutreffender als «Aufseher», wie man häufig
übersetzt.

Noch 1965 will G.Holtz, Pastoralbriefe S.79ff., das Bischofsamt

mit Verwaltungsaufgaben in Zusammenhang bringen und
meint' «Die Aufgaben der technisch-praktischen Leitung überwiegen

bei weitem.» Und: «Der geistliche Aufgabenkreis erscheint als

gering.» Zwar hat schon H.v.Campenhausen25 in Auseinandersetzung

mit E. Hatch und A.v. Harnack die Herleitung des Bischofsamtes

von ökonomischen und finanziellen Bedürfnissen - auch
dies war eine Folge der kritisierten Fragestellung - abgelehnt. Doch
ist er eine sprachhche Begründung schuldig geblieben. Er war auch
nicht daran interessiert, weil seine Aufmerksamkeit den
Verfassungsfragen galt. Diese Seite des Problems ist von uns höchstens

gestreift worden ; wir hätten uns sonst auf zu weitläufige
Auseinandersetzungen einlassen müssen. Es ist aber klar, dass manches neu
überlegt werden müsste, wenn unsere semantische These sich
bewähren sollte.

V

Die Bedeutung einer Wortgruppe kann sich wohl auf Grund
der Veränderung der Verhältnisse über eine längere Zeitspanne
hinweg verschieben, aber nicht ruckartig in wenigen Jahren. Somit
muss sich unsere These, wenn sie zu Recht bestehen soll, an den
unmittelbar nachneutestamentlichen Dokumenten bestätigen.
Daraufhin seien einige Stichproben gemacht.

25 H.v.Campenhausen, a.a.O., S.70 ff.; 88 u.a.



— 226 —

Nach Clem. 42, 4 setzten die Apostel überall, wo sie predigten,
ihre Erstlinge, nachdem sie sie im Geist geprüft hatten, zu Bischöfen
und Diakonen ein für die, welche künftig zum Glauben kommen würden.

Die Apostel taten das zu Recht, führt Kap. 43 aus ; denn sie folgten

damit dem Vorbild des Mose. Der Übergang von den Aposteln zu
den Bischöfen und Diakonen erfolgt also nicht automatisch ; die be-

wusste Verantwortung der Apostel für das künftige Leben der Kirche
spielt dabei ihre Rolle, womit freilich die Gottgewolltheit der Einsetzung

von Bischöfen und Diakonen nicht in Frage gestellt werden soll.
Das Handeln Gottes erfolgt nicht unter Ausschaltung menschlicher
Verantwortung. Deshalb wollten die Apostel die Frage nach der
ènioxonfj nicht dem Streit überlassen (44, 1), sondern setzten selber
Bischöfe und Diakonen ein und gaben die Anweisung, dass nach deren
Tod andere erprobte Männer den Dienst (X.sixovgyia) übernehmen
sollten (44, 2). (Das heisst nicht, dass èmoxonfj und Xstxovgyia
bedeutungsgleich seien, sondern allein, dass die ènioxong eine

Xstxovgyia, ein Dienst für die Gemeinde, sei.) Darum hält es Clemens
für ein Unrecht, dass in Korinth die Gemeindeleiter abgesetzt wurden,

die unter Zustimmung der ganzen Gemeinde von angesehenen
Männern eingesetzt worden waren, die der «Herde Christi untadelig
dienten » und über lange Zeit von allen das beste Zeugnis erhielten (44,
3). Darum preist Clemens die vorangegangenen Presbyter glücklich,
weil sie mit reichem Ertrag ihrer Arbeit sterben konnten und nicht
mehr befürchten müssen, von ihrem Platz weggestossen zu werden
(44, 5). Dabei ist auffällig, dass dieselben Amtsträger, die in 42, 4 und
44, 2 Bisehöfe und Diakonen hiessen und denen nach 44, 1 die
èmoxonfj übertragen wurde, jetzt als Presbyter bezeichnet werden.
Das WTort bezieht sich zwar auf Verstorbene ; wenn aber nicht
Amtsträger in gleicher Funktion gemeint wären, verlöre der Satz seinen
Sinn. Dass so zu verstehen ist, zeigt sich in 47, 6 ; 54, 2 und 57, 1, wo
dieselben Amtsträger gemeint sein müssen wie in 42 und 44 und doch

von Presbytern gesprochen wird.
Nun ist es unwahrscheinhch, dass Clemens, dem die Wohlgeord-

netheit so wichtig ist, sich mit einer Konfusion der «Amtsbezeichnungen»

abfände. Man kann nicht einmal sagen, dass bei ihm die Presbyter

auch Bischöfe heissen konnten; denn der Terminus «Presbyter»
umfasst sowohl Bischöfe wie Diakone. Die beste Erklärung ist darum
auch hier, dass für Clemens das Wort «Presbyter» den «Amtsträger»
schlechthin meint. In diesem Sinn sind sowohl Bischöfe wie Diakone
«Presbyter», während die WTörter «Bischof» und «Diakon» eine Un-



— 227 —

terscheidung in der Funktion einführen. Dem entspricht, dass es in
47, 6 ; 54, 2 und 57, 1 immer generell um «Amtsträger» als solche geht.
Ob er neben Bischöfen und Diakonen auch noch «Amtsträger»
kannte, die weder Bischöfe noch Diakone, sondern in einer andern
Funktion «Amtsträger», Presbyter waren, lässt sich auf Grund des

Textes weder behaupten noch bestreiten.
In Kap. 43 rechtfertigt Clemens das Tun der Apostel, sc. dass sie

Bischöfe und Diakone einsetzten, mit dem Hinweis auf das Beispiel
des Mose. Moses wird dabei als der «treue Diener im ganzen Hause»

eingeführt. Der Zusammenhang zeigt, dass ihn dies den Aposteln ähnlich

macht. Darum muss es sich auch bei den Bischöfen und Diakonen
um einen ähnlichen Dienst handeln. In 44, 3 wird denn von den
»Abgesetzten gesagt, dass sie der «Herde Christi» untadelig dienten; das

Hirt-Herde-Motiv haben wir schon Apg. 20, 28 f. ; 1. Petr. 2,25 und
insofern auch 5, 2 f. als signifikant für die ênîoxonoç-Funktion getroffen.

Es entspricht auch der Bedeutung, die in Abschnitt IV für che

ganze Gruppe gefunden wurde. In 54, 2 wird die Verbindung der
«Herde Christi» mit den Presbytern betont. Und auch 42, 5 dürfte in
diese Richtung weisen. Wie sich in 40, 2 und 44, 4 zeigt, spielt der
Dienst bei der Eucharistie eine betonte Rolle. Das steht aber nicht
im Widerspruch zur Hirtenfunktion, kann vielmehr darin impliziert

sein. Nicht zu übersehen ist endlich, dass es im ganzen Brief
um che Erhaltung der Gemeinde in Glaube und Liebe geht und dass
die Frage der Amtsträger unter diesem Gesichtspunkt zur Sprache
kommt. Man wird darum sagen dürfen, dass auch für Clemens die
Bischofsfunktion im Hirtendienst besteht, in dem alles andere impliziert

ist, und dass auch bei ihm das Wort ëntoxonij die Bedeutung von
«Verantwortung haben für» besitzt.

Sogar bei dem fast hundert Jahre später schreibenden Irenäus
bzw. in der nochmals spätem Übersetzung von Adv. haer. ins Lateinische

findet sich noch der gleiche Sprachgebrauch. In III, 2, 2 ist von
der traditio, quae est ab apostolis, quae per successiones presbytero-
rum in ecclesiis custoditur die Rede. Und gleich anschliessend heisst
es, dass die Gnostiker nicht nur den Presbytern, sondern auch den

Aposteln widersprechen. Wenige Zeilen später, in III, 3, 1 wird im
genau gleichen Sinn von der traditio gesprochen und gesagt, dass sie von
den Aposteln in der ganzen Welt verkündigt wurde und von jedem,
der sie sucht, gefunden werden könne. Dabei wird aber aufdie ab
apostolis instituti episcopi et successores eorum usque ad nos verwiesen,
worauf dann in 3, 2 f. als wichtigstes Beispiel die Sukzessionsliste



— 228 —

der Kirche von Rom aufgeführt wird, welche die Tradition von den

Aposteln Petrus und Paulus empfing, von denen sie per successiones

episcoporum usque ad nos weiterging. Die Apostel übertrugen den

episcopatum administrandae ecclesiae dem Linus; dann folgen die
weitern Bischöfe. - Der Anfang von IV, 26, 2, der berühmten Stelle
vom charisma veritatis, verbindet beide Termini unmittelbar miteinander

: Quapropter eis qui in ecclesia sunt, presbyteris obaudire oportet,

his qui successionem habent ab apostolis, sicut ostendimus ; qui
cum episcopatus successione charisma veritatis acceperunt. Dabei
zeigt gerade der letzte Ausdruck vom charisma veritatis, das cum
episcopatus successione empfangen wurde, was immer mit charisma
veritatis gemeint sei, dass das Wort episcopatus nicht nur das
Bischofsamt als «Amt», sondern zugleich seinen Inhalt, seine Funktion

bezeichnet, nämlich Zeuge, Verkünder der Wahrheit und so
Bewahrer der Kirche zu sein. Das ist ja auch in der Thematik und
Zielsetzung des Buches gegeben. In III, 3, 3 ist der episcopatus aber auch
als episcopatus administrandae ecclesiae umschrieben. Und in 3, 1

wird argumentiert, dass die Apostel, wenn sie noch weitere, über das

Schriftzeugnis hinausgehende Geheimnisse besessen hätten, sie sicher
denen anvertraut haben würden, denen sie sogar die Kirchen selbst
anvertrauten (quibus etiam ipsas ecclesias committebant). Das
heisst, die Bischofsaufgabe besteht darin, für che Kirche zu sorgen, die

Verantwortung für sie zu tragen und darum che Wahrheit getreu
weiterzugeben, wie wir es bisher gefunden haben. Demgegenüber
bezeichnet presbyter den Amtsträger als solchen. Der Ausdruck kann
darum wohl promiscue mit episcopus gebraucht werden, meint aber
doch nicht dasselbe, wie es sich etwa darin zeigt, dass am »4nfang der
zuletzt zitierten Stelle, wo vom Gehorsam die Rede ist, die presbyteri
genannt werden. Somit ist deutlich, dass Irenäus, er stammt ja aus
Kleinasien und schrieb Griechisch, noch klar die Bedeutung von
ènioxonoç empfand, die wir im allgemeinen Sprachgebrauch gefunden
haben.

Gegenüber allen bisher behandelten Schriften sind die uns
interessierenden Termini weitaus am dichtesten bei Ignatius von Antiochien

vertreten ; ènioxonoç kommt fast 60mal vor. Der Sachverhalt
ist aber insofern stark verschieden von dem schon Bekannten, als die
Ausdrücke ènioxonoç und ngsoßvksgoi sich an keiner Stehe auf
dieselben Personen beziehen. Vom Bischof ist immer im Singular die
Rede, die Presbyter erscheinen meist als Gruppe im Plural (13mal),
13mal tritt das besonders stark hervor, indem die Gruppenbezeich-



— 229 —

nung «Presbyterium» gebraucht wird. Immerhin wird doch auch von
einzelnen Presbytern gesprochen, sicher in Mg. 2, 1, wo sie auch mit
Namen genannt werden, und wahrscheinlich handelt es sich auch in
Phld. 10, 2 nur um einige, also einzelne Presbyter, nicht um alle. Für
die Diakonen gibt es keinen Sammelbegriff; sie werden 12mal im Plural,

als Kollektiv, 6mal im Singular, 3mal davon unter Namensnennung

erwähnt. Es scheint, dass die Diakone häufiger als einzelne
hervortreten als die Presbyter. Klar ist jedenfalls, dass sich nach Ignatius

in jeder Gemeinde26 ein einziger Bischof, eine Gruppe von
Presbytern und eine von Diakonen findet. Diese Cfruppen erscheinen als

klar von einander unterschieden; Überschneidungen sind nirgends
bemerkbar.

Eines aber ist bei Ignatius gleich oder noch deutlicher als in den
bisher besprochenen Dokumenten : die Bedeutung des Wortes
ènioxonoç. Sie tritt an einigen Stellen ganz klar hervor. So wenn
Ignatius in Rom. 9,1 zur Fürbitte für seine verwaiste Gemeinde in
Antiochien aufruft, die statt seiner « Gott zum Hirten hat. Jesus Christus
avxfjv ènioxomjosi und eure Liebe». Das was der Bischof tut,
entspricht dem Tun Gottes und Christi. Er hütet als Hirt die Gemeinde
und sieht zu ihr. Im Präskript von Pol. wird Polykarp, der Bischofder
Kirche der Smyrnäer als Adressat genannt und beigefügt, dass
vielmehr er, Polykarp selber, èmoxonnuévoç von Gott dem Vater und dem
Herrn Jesus Christus sei27. Ebenso ist in Eph. 1, 3, wo vom Bischofder
Epheser «im Fleisch» gesprochen wird, vorausgesetzt, dass Gott oder
Christus der eigentliche Bischof sei, was Mg. 3, 1 auch ausdrücklich
gesagt wird. Was an diesen Stellen direkt zum Ausdruck kommt,
hesse sich an andern indirekt erweisen: ênioxonoç-Sein bedeutet,
ähnlich wie Gott für die Gemeinde sorgen, sie bewahren, die

Verantwortung für sie tragen und alles tun, was dazu erforderlich ist.
Es ist offensichtlich, dass diese Bedeutung restlos dem

Sprachgebrauch in der allgemeinen Gräzität entspricht. Allein von
da aus ist es verständlich, dass das Wort ènioxonoç bei Ignatius
Bezeichnung für ein Amt sein kann - hier ist das Wort nun

28 Dass im Brief an die Römer kein Bisehof genannt ist. dürfte darin
begründet sein, dass Ignatius ihn nicht kennt. Die persönliche Bekanntschaft
mit dem Bischof ist in allen andern Briefen wesentliche Voraussetzung.

27 Das heisst nicht, dass Polykarp Gott und Christus als Bischof «über
sich» habe, wie J.A.Fischer, die apostolischen Väter, I.Teil, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, Darmstadt 1958, z.St. (S.217), übersetzt, sondern
dass Gott und Christus ihn behüten, schützend über ihm wachen.



— 230 —

im präzisen Sinn «Amtsbezeichnung» geworden -, das in seinem

ekklesiologischen Denken eine so zentrale Stelle einnimmt. Wäre
ènioxonoç in der allgemeinen Gräzität Amtsbezeichnung für
Beamte mit Finanz- und Wirtschaftsaufgaben gewesen, wäre die semantische

Entwicklung zu der Bedeutung, die das WTort bei Ignatius hat,
sprachlich völlig unverständlich. Sprachlich besteht also überhaupt
kein Problem ; es erwuchs ausschliesslich aus einer verfehlten
Fragestellung.

Weswegen das Wort ènioxonoç unter Wahrung seiner im
allgemeinen Sprachgebrauch verankerten, ein Handeln visierenden
Bedeutung zu einer Amtsbezeichnung wurde, ist leicht zu erraten.
Schon in Apg. 20, 17 ff. war die Möglichkeit nicht auszuschliessen,
dass es unter den Presbytern, obwohl sie alle für die ênioxonoç-Auï-
gabe verantwortlich gemacht wurden, dennoch Differenzierungen
gab. Und in den Pastoralbriefen bestand nach dieser Richtung bereits
eine gewisse Wahrscheinlichkeit. Von der Natur der Sache her müsste
sich eine solche Differenzierung, wenn nicht von Anfang an, so doch
sehr bald aufdrängen. Sollte die allen Presbytern aufgetragene
£7T('cr^o.Toç-Aufgabe praktisch durchführbar sein, so müsste einer von
ihnen die Hauptverantwortung übernehmen. War dies einmal
geschehen, so müsste auch die Terminologie diesem Tatbestand angepasst

werden, was dadurch geschah, dass man das Wort ènioxonoç
für den Hauptverantwortlichen reservierte und die andern «Amtsträger»

als Presbyter bzw. Diakonen bezeichnete. Es ist also einerseits die

Bedeutung des Wortes ènioxonoç, andererseits das Hervortreten
eines Hauptverantwortlichen, was dazu führte, dass der Terminus
zur Amtsbezeichnung wurde, obwohl er das vorher nicht war.

Mit dieser sachlichen und sprachlichen Entwicklung ist aber
noch nicht gegeben, dass allein dem Bischofdie Verantwortung für die
Kirche zukäme und alle andern, d. h. die Gemeinde selbst, die Presbyter

und Diakonen, ihre Verantwortung an ihn abgetreten hätten. Bei
Ignatius ist dies auch durchaus nicht der Fall. Das zeigt sich beispielsweise

schon daran, dass er seine Briefe an die Gemeinden richtet, also
sie für das verantwortlich macht, was er als unerlässlich einschärfen
möchte. Das ist neben der Abwehr von Irrlehre vor allem die Bewahrung

der Einheit und des Charakters einer christlichen Gemeinde in
allen Beziehungen. Und man wird kaum sagen können, wie dies
überhaupt anders hätte geschehen sollen als dadurch, dass sich die
Gemeinde zum Bischof hält, solange der Bischof seinerseits seine
Aufgabe in Treue zu Christus und zum Evangelium verwaltet, und Igna-



231

tius schreibt nur an Gemeinden mit solchen Bischöfen. Und dass auch
die andern Amtsträger nach Ignatius nichts von ihrer Verantwortung
an den Bischof abgetreten haben, kommt darin zum Ausdruck, dass

er den Bischof fast immer nur mit den andern Amtsträgern zusammen

nennt28 und dass die Gemeinde sich nicht weniger an sie halten

soll als an den Bischof, so dass sich kaum etwas darüber ausmachen

lässt, worin hinsichtlich Verantwortung und Dienst des

Bischofs und der andern Amtsträger, oder umgekehrt, ein Unter -

schied besteht ausser dem einen, dass der Bischof die Hauptverantwortung

trägt. Die Presbyter können darum in Analogie zu den

Aposteln oder zur Ratsversammlung Gottes und der Dienst der
Diakone in Analogie zum Dienst Christi gesetzt und die Reihenfolge

der Nennung ständig gewechselt werden29. Die Behauptung,
dass Ignatius den «monarchischen Episkopat» vertrete, ist darum
unsachgemäss und unbeweisbar30.

Dass das, was meist dem Ignatius angelastet wird, später zur
Tatsache wurde, ist eine andere Frage. In Entsprechung zur
Veränderung der Verhältnisse hat sich dann im Sprachgebrauch auch die
mit dem Wort «Bischof» verbundene Bedeutung geändert. Im
Westen war diese Entwicklung um so selbstverständlicher, als dort
das Wort «Bischof» ein Fremdwort ist, dessen Bedeutung man nur
an dem ablesen konnte, was man als Bischof vor »Augen hatte. Aber
auch da ist in kirchlichen Texten und beispielsweise am Bischofs-

2S Meist wird es umgekehrt gesagt, dass nämlich die andern »Amtsträger
nur mit dem Bischof zusammen genannt würden, wie wenn sie nur sein Stab
oder nur seine Begleitung wären. Ein Beweis für die »Angemessenheit dieser
abwertenden Interpretation ist aber nicht vorhanden.

29 »Als Beispiel für viele mögen Mg. 6, 1 und Tr. 3, 1 genannt sein. - Dass
die.--e Weise zu reden und die Dinge zu sehen, nicht nur symbolisch und
nicht nur «erlaubt», sondern ekklesiologisch sachnotwendig ist, kann hier
nicht begründet werden.

30 Für die Interpretation der Ignatius-Briefe darf nicht übersehen werden,

dass sie, von Rom. abgesehen, nur an Gemeinden gerichtet sind, von
deren Bischöfen der Verfasser weiss, dass sie ihren Dienst gut erfüllen. Es ist
signifikant, dass im Brief an die Römer, deren Bischof dem Ignatius anscheinend

nicht näher bekannt ist, alle »Aufrufe zur Einheit mit dem Bischof fehlen.

Es ist im höchsten Masse unwahrscheinlich, dass Ignatius, was er in dieser

Sache in den andern Briefen schreibt, auch dann gesagt hätte, wenn er
sich an eine Gemeinde mit einem häretischen oder pflichtvergessenen
Bischof hätte wenden müssen. Man darf also seine Aussagen, die einen
konkreten Ort haben, nicht nach Belieben dahin generalisieren, als trüge er eine
abstrakte Theorie über die «Autorität des Bischofs» vor - ein methodischer
Fehler, der bei der Interpretation aller hier behandelten Texte nur zu oft zu
beobachten ist.



— 232 —

stab, einem Hirtenstab, Entscheidendes vom alten Sprachgebrauch
geblieben, auch wenn man es nicht mehr als mit dem Wort als
solchem verbunden empfand.

In diesem alten Sprachgebrauch aber bezeichnet das Wort also
weder ein technisch-ökonomisches noch irgendein «Aufseheramt»,
sondern eine höchst anspruchsvolle geistliche Verantwortung. Wie
sie konkret verstanden und geübt wurde, hängt vom jeweiligen
Selbstverständnis der Kirche und zum Teil auch von den einzelnen
Trägern dieses Amtes ab. Da ist es zu Entstellungen gekommen. Sie

mögen indes so gross sein, wie sie wollen, die Aufgabe, die in unsern
Texten mit dem Wort ènioxonoç visiert ist, ist eine Aufgabe, die in
der Kirche erfüllt werden muss.

Kurt Stalder


	ΕΠΙΣKOΠOΣ

