
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 61 (1971)

Heft: 3

Artikel: Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet [Fortsetzung]

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 150 —

Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet
(Fortsetzung)

Ergänzungen zum Sigelverzeichnis

Bas Basiliusliturgie
Chrys ChrysostomusUturgie
Dêr Bai Papyrus von Der Balizeh
De sacr De saeramentis
Did Didache
Gregkopt koptische Gregoriusliturgie
Jak Jakobusliturgie
Mk Markusliturgie
Mkfr Papyrusfragment der Markusliturgie der John Ry

lands Library
Mkgr griechische Markusliturgie
Mkk koptische Markusliturgie
Ser Serapion

4. Die Epiklese vor dem Einsetzungsbericht

a) Serapion und das spätere Ägypten

Nachdemwir amBeispiel derHippolytliturgie feststellen konnten,
dass sich die Epiklese nach Einsetzungsbericht, Anamnese und
Oblation ausgezeichnet in den Zusammenhang einfügt, müssen wir uns
nun mit der Epiklese vor dem Einsetzungsbericht beschäftigen. Sie
ist zum erstenmal im Euchologium des ägyptischen Bischofs Serapion
von Thmuis bezeugt, das nach der herkömmlichen Auffassung um
die Mitte des 4. Jahrhunderts entstanden ist4". B. Botte bestreitet
jedoch neuerdings mit beachtlichen Gründen die Verfasserschaft
Serapions und hält es für möglich, dass das Euchologium erst
ein halbes bis ganzes Jahrhundert nach Serapion entstanden wäre46.

45 Text bei Funk, Didascalia et Const. Ap. (1905) II 172-176; J.Qua¬
sten, Monumenta eucharistica et liturgica vetustissima Florilegium Patri-
sticum 7 (1935-1937), 59-63; A.Hänggi, I.Pahl, Prex eucharistica, (Fri-
bourg 1968), S. 128-132. Zur Eigenart dieses Dokumentes vgl. besonders
B.Capette, L'anaphore de Serapion. Essai d'exégèse, Muséon LIX (1956),
425-443. Ferner P.Rodopoulos, The Sacramentary of Serapion, Theologia 28
(1957), 252-275, 420-439, 578-591.

46 L'Eucologe de Sérapion est-il authentique in : Oriens Christianus
48 (4. Serie, Bd. 12) (1964), 50-56. Sein Hauptargument ist, dass Serapion als
überzeugter Nizäner und Freund des hl. Athanasius nicht in einer Weise hätte



— 151 —

Es ist also eineinhalb oder nach Botte sogar zwei bis zweieinhalb
Jahrhunderte jünger als das Werk Hippolyts.

Von Serapion an begegnet die Epiklese vor den Einsetzungsworten

regelmässig in den Denkmälern ägyptischer Liturgie. Doch ist
dabei zu beachten, dass diese, soweit die Texte vollständig erhalten
sind, ausnahmslos auch eine Epiklese in der »Art Hippolyts nach
Abendmahlsbericht und Oblation aufweisen. Schon allein diese

Verdoppelung der Epiklese ist ein starkes Argument gegen die
Ursprünglichkeit einer solchen Liturgieform.

Ser, 1. Epiklese: oxhjgnç ô ovgavoç xal f) yfj rfjç ôoÇnç aov.

nhf]gnç Èaxiv ô ovgavoç, nlrjgnç êaxlv xal r) yrj xfjç /LteyaXongeTiovc

aov ôô^nç, xvgts xcov ôvvduEmv. nkrjgcooov xal xrjv dvaîav xavxnv xfjç afjç
ôvvâp.ecoç xal xfjç afjç p,ExakyjiDEtoç. aol yàg TtgoarjvéyxauEv xavxvv xr\v
t,coaav dvaîav, rfjv ngoocpogàv xr)v àvaipaxxov. Zol ngoanvéyxapev xàv

ägxov xovxov, xà ôpoîoj/ua xov acouaxoç xov /uovoyevovç ' ô àgxoç ovxoç
xov âyîov acouaxoç êaxiv ô/nokaua, dxt 6 xvgtoç usw. (es folgt der
Einsetzungsbericht).

Ser, 2. Epiklese: 'Emonunadxco, ûeè xfjç àXnêeîaç, 6 âytôç aov
Xôyoç ènl xòv ägxov xovxov, iva yêvnxai ô àgxoç acopa xov Xâyov, xal ênl
xò noxrjgtov xovxo, Iva yévrjxai xà novggiov aîua xfjç âÀr)-&£Îaç ' xal
noinaov nàvxaç xovç xotvcovovvxaç <pdgp.axov t,cofjç Xaßelv sic {rEgansiav
Tiavxoç voafjuaxoç xal eIç Evôvvd/umatv nâanç ngoxonfjç xal àgExfjç, /ni)

elç xaxdxgtatv, i?eè xfjç âXv&EÎaç, unàè sic ëÀEyyov xal oveiôoç.

Die Epiklese nach den Einsetzungsworten ist bei Ser eine Bitte
um das Kommen des ewigen göttlichen Wortes, des Logos. In den

reden können, die in der Situation um 350-360 eher arianisch klingt. Aria-
nisierende Tendenz sieht Botte im sehr häufigen Gebrauch von àyév7jro;
für Gott den Vater, während keine einzige »Anspielung auf die Göttlichkeit des
Sohnes noch auf seine Gleichheit mit dem Vater zu finden ist. Ferner sei der
im Euchologium regelmässig vorkommende, an sich orthodoxe Gebetsschluss
ôtà tov ßovoysvov; aov 'Irjoov Xgiarov, öi oi aoi f\ <5ófa xaì tò xgäxo; ev äyico

nvevßaTi... um diese Zeit wohl nur noch bei Arianern in Gebrauch, während die
Orthodoxen sagen öi' oi xaì ßsff oë xw Tiargi äßa reo äyico TtvEVßan f\ ôôÇa xaì tò
xgÓTo;... oder ähnlich. Es wäre erstaunlich, dass Serapion in der Liturgie
eine Doxologie bewahrt hätte, die charakteristisch für die »Arianer geworden
war. Schliesslich vermiede es das Euchologium, vom Heiligen Geist als Person
zu sprechen. Bei der Taufwasserweihe und in der »Anaphora wird der Logos
angerufen, und auch bei Chrisma- und Krankenölweihe wird der Heilige Geist
nicht genannt. Botte hält es für möglich, dass ein arianischer Redaktor die
echte »Anaphora des Serapion bearbeitet hat, was den Titel erklären würde.
Doch sei darüber nichts Sicheres zu sagen.



152

anderen uns bekannten ägyptischen Liturgien hat sie die Gestalt
einer Bitte tun die Sendung des Heiligen Geistes47, wie wir sie auch
bei Hippolyt kennengelernt haben. Jedoch wird dabei, über Hippolyt

hinausgehend, auch um eine Wandlung der Gaben gebetet.
Die Epiklese vor den Einsetzungsworten, die sich direkt an das

Sanctus anschliesst, das bei Ser im Gegensatz zu Hippolyt bereits
vorhanden ist, hat in der Serapionsliturgie die Form einer Bitte um
die Erfüllung der Gaben mit göttlicher Kraft ohne Nennung des

Heiligen Geistes oder des Logos. «Erfülle auch dieses Opfer mit deiner

Kraft und mit deiner Mitteilung...» In der alexandrinischen
Markusliturgie heisst es «mit dem Segen von dir her», und es wird
hinzugefügt «durch die Herbeikunft des Heiligen Geistes48, so dass

die Epiklese vor und die nach den Einsetzungsworten in dieser
Gestalt der ägyptischen Liturgie einander noch mehr gleichen und
ihre Verdoppelung noch mehr auffällt als bei Ser, da beide Male
ausdrücklich der Heilige Geist angerufen wird.

b) Die Auswirkungen der Stellung der Epiklese vor dem Einset¬

zungsbericht

Wie fügt sich nun die Epiklese vor dem Abendmahlsbericht in
das Ganze des Eucharistiegebetes ein Um diese Präge zu untersuchen,

wollen wir den Gedankengang eines solchen Eucharistiegebetes
ähnlich wie früher den des hippolytischen49 umschreiben, und

zwar nur bis und mit den Einsetzungsworten, da das weitere gleichbleibt

wie bei Hippolyt. Wir sehen dabei von den Besonderheiten
Serapions ab und beschränken uns auf die Gedanken, die sich allgemein

in der ersten Epiklese Ägyptens finden. Der Gedankengang
ist, in knappster Form dargestellt, ungefähr folgender:

47 In der ältesten Form der Markusliturgie nach C. H. Roberts, Catalogue
of the Greek and Latin Papyri in the John Rylands Library Manchester
(Manchester 1938) 26 (Pergamentfragment aus dem 6. Jahrhundert):

OEÓ/ue&a xaì TzagaxaXovßev ce, È^aTióoxsiXóv aov tò Tivevßa tò äyiov ènì xà
ogcoßEva oov Sàiga, ini tòv ägrov tovtov xaì etcì tò tiotijqiov xovxó xaì noirjon;
ròv ßev ägrov tovtov acojxa 'Itjoov Xgioxov, tò òè TiorfjQiov alp,a xrjç xaivrj; ôia&rjxn;
avxov tov xvgiov xaì Heov xaì ocoTfjgo; xaì TiaßßaaiXeco; fjfxtav ' Irjoov Xgiorov.

48 Markusliturgie (Brightman, S. 132; Hänggi/Pahl, S. 112) :

TiXrJQCooov ó ìteò; xaì Tavxnv rr)v ftvoiav rrjç nagà oov svX.oyia; olà xr}; ÈTiiipoi-
Trjoeco; xov navayiov oov nvEV/xaro;.

49 S.o. S.116L



— 153 —

Danksagung Wir danken dir, Gott, für alles, was du getan
hast...,

Epiklese Erfülle diese Gaben mit deiner Kraft (und lass
sie durch den Heiligen Geist geweiht werden
zu Leib und Blut deines Sohnes50),

Einsetzungsbericht als denn der Herr Jesus setzte das Abendmahl ein
Anhang zur Epiklese, mit den Worten : Dies ist mein Leib Dies ist
aber nicht mehr als Teil mein Blut, das für euch vergossen wird...
der Danksagung

Bei der Betrachtung eines solchen Eucharistiegebetes müssen
wir zunächst feststellen, dass die Danksagung, die bei Hippolyt
auch den Einsetzungsbericht umfasste, durch die Epiklese
unterbrochen wird. Der Einsetzungsbericht ist durch die vorhergehende
Epiklese von der Danksagung losgerissen, er erscheint als Anhang
der Epiklese, als Begründung, warum wir Gott um die Weihe der
Gaben bitten51, oder auch als Begründung eines weiteren eingeschobenen

Gedankens52, aber keineswegs als abschliessender Höhepunkt
der Danksagung. Der Gedankengang des Eucharistiegebetes, wie
wir ihn bei Hippolyt kennengelernt haben, ist also nicht nur
unterbrochen, sondern gestört und verändert. Ja man kann sich fragen,
inwiefern es sich überhaupt noch um ein Dankgebet handelt. Von
einem Dankgebet kann man doch eigentlich irnr sprechen, wenn ein
wesentlicher Teil des Gebetes aus Danksagung besteht, und wenn
auch das Kernstück dieses Gebetes wenigstens zum Teil unter dem
Vorzeichen der Danksagung steht. Bei der Eucharistie Hippolyts
ist das gewiss der Fall. Wenn aber vor dem Einsetzungsbericht eine

Epiklese steht, bildet die Danksagung nur noch die Einleitung zu
einem Gebet, das in seinem Hauptteil nicht mehr Danksagung ist.

Wenn wir von der Epiklese nach den Einsetzungsworten bei

Hippolyt sagen konnten, dass sie sich aufs beste in den Gedankengang

des ganzen Eucharistiegebetes einfügte, ohne ihn zu stören
oder zu verändern, dann gilt von der Epiklese vor den Einsetzungsworten

das gerade Gegenteil. Sie bringt eine schwerwiegende
Veränderung der ganzen Struktur des zentralen Abendmahlsgebetes
mit sich und zerstört wenigstens zu einem grossen Teil seinen

ursprünglichen Gedankengang.

50 Zu einer solchen Wandlungsbitte ist die erste ägyptische Epiklese
nur in den relativ späten Liturgien des Papyrus von Der Balizeh und des

von Th.Lefort in den Coptiea Lovaniensia publizierten koptischen
Fragments (beide 6. Jahrhundert) weitergebildet. Näheres dazu s.u. S. 157f, 160ff.

51 So in der Markusliturgie und im koptischen Fragment von Löwen
s.u. S. 159 u. 161.

52 So bei Ser und im Papyrus von Der Balizeh. Näheres s.u. S. 164 f.



— 154 —

Eine solche Feststellung mag radikal klingen, und man wird
gegen sie vor allem einwenden, dass die Stellung eines epiklesearti-
gen Gebetes vor den Einsetzungsworten in Ägypten immerhin
recht alt und auch in Born etwas Ähnliches zu finden sei, worüber
noch zu sprechen ist. Könnte man sich denn vorstellen, dass in zwei
so bedeutenden Kirchen wie denen von Alexandrien und Rom
schon in so früher Zeit ein derart tiefer Bruch mit der ursprünglichen

Überlieferung eingetreten ist, oder wäre es nicht möglich,
dass es schon ursprünglich einen solchen Liturgietyp neben dem

von Hippolyt bezeugten gegeben hätte Und wenn man gewiss
nicht annehmen kann, dass die zwei ägyptischen Epiklesen beide
ursprünglich seien, so haben doch so bedeutende Forscher wie
Baumstark53 und Lietzmann51 die Meinung vertreten, dass nur die
erste - also die vor den Einsetzungsworten - echt ägyptisch und die
zweite eine spätere Hinzufügung unter syrischem Einfluss sei. Es
wird also unsere nächste Aufgabe sein, auf diese Einwände einzugehen.

c) Die zwei Epiklesen Ägyptens

Die erste der zwei Epiklesen Ägyptens schliesst sich eng an das
Sanctus an, und zwar besonders an die Worte: «... erfüllt sind Himmel

und Erde von deiner Herrlichkeit», indem sie fortfährt:
«Erfülle auch diese Gaben mit deiner Kraft» oder ähnlich. Wie immer
dieser Gedanke auch später erweitert wurde, er beginnt immer mit
dem «plêrôson», das an das «plêrês» im Sanctus anknüpft. Die
einzige Ausnahme bildet das koptische Fragment aus dem 6. Jahrhundert,

das aber in dieser ganzen Partie eindeutig sekundär ist55. Der
enge Anschluss des «Erfülle» an das «voll» im Sanctus ist in Ägypten

noch dadurch erleichtert, dass das Sanctus hier mit den Worten
«voll sind Himmel und Erde deiner Herrlichkeit» endet, während in
anderen Liturgiegebieten wenigstens in späterer Zeit noch « Gelobt
sei, der da kommt im Namen des Herrn» folgt.

Die Meinung Lietzmanns, dass diese erste Epiklese echt äg3"p-
tisch, die zweite, nach den Einsetzungsworten stehende dagegen ein
syrischer Einschub sei, beruht auf zwei Voraussetzungen : erstens
auf der feststehenden Tatsache, dass die unmittelbar an das Sanc-

53 Vor allem in: Liturgie comparée 31953, 28 ff.
64 Messe und Herrenmahl, S.76.
65 Vgl. dazu das Urteil von B.Capette, in: C.H.Roberts und B.Capette,

An early Euchologium, Louvain 1949, S. 45: «Cet agglomérat n'est certainement

pas primitif.» S. auch unten S. 161.



— 155 —

tus anschliessende, Pleroson-Epiklese ägyptischen Ursprungs sein

muss, und zweitens auf der Annahme, class unmöglich beide
Epiklesen echt ägyptisch sein können. Wenn das zutrifft, folgt daraus,
dass die zweite ägyptische Epiklese erst später unter fremdem
Einfluss eingefügt worden sein kann.

Aber trifft die zweite dieser Voraussetzungen wirklich zu
Lietzmann sagt: «...es kann naturgemäss nicht zweimal feierlich
um dasselbe entscheidende Herabkommen des Heiligen Geistes
gebetet werden56». Das trifft für die ursprüngliche Gestalt einer

Liturgie sicher zu. Aber im Laufe der Entwicklung ist es in der

Liturgiegeschichte immer wieder vorgekommen, dass ein Gedanke,
der ursprünglich erst an einer späteren Stelle seinen Platz hatte,
schon in einem früheren Zeitpunkt vorweggenommen und damit
verdoppelt wurde (Prolepse)57. Es lässt sich also ohne weiteres den-

56 A.a.O., S.76.
57 Es sei nur daran erinnert, wie oft römische Sekreten, die doch auch

als ein feierliches Gebet konzipiert sind, die Kanonbitten um Heiligung oder
Segnung der Gaben vorwegnehmen, z.B. 3.Weihnachtsmesse, 2. Sonntag
nach Epiphanie, Montag nach dem 1. Fastensonntag, Quatemberfreitag in
der Fastenzeit, Montag nach dem 3. Fastensonntag (hier in der Form einer
Bitte, die Gaben zum Sakrament zu machen), Pfingstsonntag, Pfingstmontag,

Trinitatis, 7. Sonntag nach Pfingsten («pari benedictione, sicut mimera
Abel, sanctifica». Hier also auch mit Vorwegnahme des alttestamentlichen
Typus), Nikolaus, Conversio Pauli, Transfiguratio, 2.Messe von einem hl.
Märtyrer imd Bischof, »Altarweihe, um nur einige zu nennen. In der 2.
Weihnachtsmesse enthält die Sekret sogar eine vorweggenommene Kommunionepiklese.

Aus einem ganz anderen Liturgiebereich sei die Logosepiklese
angeführt, die im Darbringungsgebet am »Anfang der koptischen Liturgie enthalten

ist (Brightman, S. 148; vgl. A.Raes, Introductio in liturgiam orientalem,
Rom 1947, S.69. Eine Hypothese, die die Übertragung der Epiklese an diesen

Ort erklären will, stellt A. Baumstark, Le liturgie orientali e le preghiere
«Supra quae» e «Supplices» del canone romano, Grottaferrata 1913, auf).
Die gleiche Erscheinung findet sich auch im äthiopischen Ritus (Brightman,
S.204; Raes, S.70). »Aus der koptischen Liturgie ist auch die dreifache
Rezitation der Orationes Sollemnes erwähnenswert. Diese standen ursprünglich,
und im griechischen Ordo communis der alexandrinischen Liturgie stets, nur
zwischen Evangelium und Symbolum. Bereits in den älteren koptischen
Codices (13. Jh.) ist ihre Rezitation jedoch auch vor der Pauluslesung und
vor der »Apostelgeschichtelesung vorgesehen. Die dritte, ursprüngliche Reihe
ist allerdings etwas ausführlicher als die beiden ersten (vgl. J.M.Hanssens,
Institutiones liturgicae de ritibus orientalibus. Rom 1930/32, III, S.91 f.,
95). Natürlich stammen alle diese Beispiele aus viel späterer Zeit als die
erste ägyptische Epiklese. Sie sollen ja auch nur in übrigens ganz fragmentarischer

und unsystematischer Weise die Macht illustrieren, mit der die prolep-
tische Tendenz in der Liturgiegeschichte gewirkt hat. Beispiele, die sich
direkt auf die erste ägyptische Epiklese beziehen, s.u. S. 159-163.



— 156 —

ken, dass die zweite ägyptische Epiklese die ursprüngliche wäre
und dass man später bei Einfügung des Sanctus an die Worte
«erfüllt sind Himmel und Erde von deiner Herrlichkeit» eine Bitte
«erfülle auch diese Gaben mit deiner Kraft» oder «mit deinem Segen»
angeschlossen hätte. In diesem Fall müsste man für keine der beiden

ägyptischen Epiklesen ausserägyptischen Ursprung annehmen.
Es ist auch keineswegs sicher oder nur wahrscheinlich, dass die

erste ägyptische Epiklese von Anfang an den Heiligen Geist genannt
habe. Bei Serapion ist das, wie wir gesehen haben, nicht der Fall.
Allerdings wird man mit der Berufung auf die Serapionsanaphora
vorsichtig sein müssen, da sie, wie B. CapelleoS gezeigt hat, stark
persönlichen Charakter trägt und ganz allgemein die Tendenz erkennen
lässt, Anrufungen des Heiligen Geis-tes durch eine Logos- oder
Christusanrufung zu ersetzen. Dass aber ihre erste Epiklese im Gegensatz

zur zweiten nicht einmal den Logos nennt, spricht doch dafür,
dass die Tradition, auf der sie beruht, hier auch den Heiligen Geist
nicht erwähnte. Jedenfalls nennt Ser an den Stellen, an denen sonst
in der liturgischen Tradition die Anrufung des Heiligen Geistes üblich
ist, wie bei der zweiten Epiklese, der Taufwasser-, Katechumenenöl-,
Chrisma- und Krankenölweihe ausdrücklich den Logos, Christus
oder den uovoyevfjç'3. Wenn also die erste Epiklese in der Serapion
vorliegenden Tradition bereits einen Ausdruck wie ôià xov âyîov
jcvEvuaxoç gehabt hätte, hätte Ser dafür wohl ôià xov piovoysvovç
aov oder ähnlich sagen müssen.

Auch die Markusliturgie spricht in der ersten Epiklese in einer
solchen Art vom Heiligen Geist, dass man sie sich sehr gut ohne seine

Erwähnung vorstellen könnte. LlXrjgcoaov 6 &eoç xal xavxrjv xrjv êvaiav

xfjç jtagà aov svXoyiaç ôià xfjç ETctcpomJGECoç xov navayîov aov nvevuaxoç
heisst es in der späteren griechischen Markusliturgie, im Fragment
von Manchester muss es nach dem Urteil des Herausgebers C. H.
Roberts vermutlich nur ôià xov âyîov TzvEv/uaxoc geheissen
haben60. Da lässt es sich gut denken, ja es legt sich geradezu die
Vermutung nahe, dass in einem noch früheren Stadium auch dieses
ôtà xov âyîov n,vôvp,axoç gefehlt habe. Das würde dann gut zu
TiXrjgcooov xal xrjv Hvaiav xavxrjv xfjç afjç ôvvduecoç xal xfjç afjç fiExa-
XfjipEcijç bei Ser passen. Es ist merkwürdig, dass Lietzmann sein

Argument von der Unmöglichkeit des zweimaligen Betens um die

58 L' anaphore de Sérapion.
59 A.a.O., S.439-441.
60 A.a.O., S.26, 1.3.



157

Herabkunft des Heiligen Geistes so sehr auf die spätere Markusliturgie
aufbaut61, während er an anderer Stelle selbst die ursprüngliche

ägyptische Liturgie vielmehr aus Ser rekonstruieren zu können
meint. Zwar stehen wir Ser viel kritischer gegenüber als Lietzmann,
aber wie das auch sein mag, die Argumentation Lietzmanns scheint
auf schwachen Füssen zu stehen und in sich selbst widersprüchlich
zu sein.

Neben der Prolepse, von der wir oben sprachen, gibt es in der
Liturgiegeschichte allerdings auch die entgegengesetzte Erscheinung,

nämlich dass ein Gedanke, sei es infolge fremder Einflüsse,
sei es im Rahmen einer immanenten Entwicklung, an einer seinem

ursprünglichen Ort erst folgenden Stelle wiederholt wird. Wenn das
auch im allgemeinen nicht so häufig vorkommt wie die Prolepse,
muss man doch mit dieser Möglichkeit rechnen. Bei solchen späteren

Verdopplungen ist der Gedanke jedoch an seinem ursprünglichen

Platz meist stärker entfaltet als an den sekundären Stellen.
Erst im Verlauf einer noch weiteren Entwicklung kann es geschehen,

dass sich das Verhältnis umkehrt und der Gedanke an der
sekundären Stelle stärker entfaltet erscheint als an der primären.

So erklärt Baumstark, auf den sich die Anhänger der Ursprünglichkeit

der ersten ägyptischen Epiklese ausser auf Lietzmann vor
allem berufen, dass in Ägypten die Wandlungsbitte oder vielmehr
die Bitte um »Annahme des eucharistischen Opfers durch Gott, deren

Entfaltung die Wandlungsbitte sei62, ursprünglich vor dem
Einsetzungsbericht stehe. Nach dem Zweiten ökumenischen Konzil von
Konstantinopel63 hätten sich diese Formeln zu richtigen Heilig-Geist-
Epiklesen entwickelt wie im Papyrus von Der Balizeh, wo die Epi-

61 Dass Lietzmann bei der Behandlung der Frage zu sehr von der
späteren Markus]iturgie ausgeht, wird auch von J.Laager im »Artikel «Epikle-
sis» im Reallexikon für »Antike und Christentum, Bd. V (1962), kritisiert.

62 Dass die Epiklese in Wirklichkeit nicht aus einer Opferannahmebitte
entstanden ist, hat bereits Lietzmann, der vorher selbst an eine solche
Lösung geglaubt hatte, auf Grund des Vergleichs der einschlägigen Stellen
der verschiedensten Liturgien festgestellt (a.a.O., S. 116,Anm. 1). Wenn im
Zusammenhang mit der ersten ägyptischen Epiklese von einer Opferannahmebitte

geredet wird, muss das besonders erstaunen, da eine solche dort
nirgends zu finden ist und der traditionelle »Anschluss der ersten ägyptischen
Epiklese mit plërôson an das Sanctus eine Opferannahmebitte ausschliesst.

63 Dazu bemerkt Botte als Herausgeber der 3.»Auflage von Baumstarks
Liturgie comparée auf S.54, dass es verschiedene Epiklesen gebe. Hippolyt
enthalte eine, die echt ist. Basilius (de Spiritu Saneto XXVII 66) scheine
schon ziemlich lange vor 381 auf eine konsekratorische Epiklese anzuspielen.



— 158 —

kiese nach dem Sanctus lautet : LIXrjg[coaov] xal rjuäc xfjç nag[à aov]
ôoÇnç [xa]l xaxaÇiojoov xaxa[jiÉ]uipat xò nvEvpa x[ò ä]ytov aov ènì
xà xxiap.axa raûra [xal 7io(va]ov xòv uh ägxov ocoua [xov xvgiov xal]
acoxfjgoç fjucov 'Incrov Xgiaxov, [xò] ôè n[oxijgiov at]pa xfjç xatvfjç
[ôiad-rjxnç] i.

Noch später sei unter syrischem Einfluss in Ägypten eine
Geistepiklese nach dem Einsetzungsbericht eingeführt worden. Dadurch
seien Dubletten entstanden. Dem Ausdruck xà xxiopaxa xavxa in
Der Balizeh hätte ursprünglich in der ersten Epiklese des griechischen

Originals der koptischen Kyrillos-(Markus-)Liturgie entsprochen

: xà xiuta ôcoga xavxu xà TigoxsipiEva èvdjTiióv aov, xòv ägxov xovxov
xal xò noxijgtov xovxo. Die gleichen Worte hätten dann auch indie
zweite Epiklese Aufnahme gefunden. Auf die Dauer aber seien
diese Dubletten nicht erträglich gewesen, und so habe sich die alte
Wandlungsbitte, die sich zu einer Geistepiklese entwickelt hatte,
mit allen ihren Formeln dort erhalten, wo sie in Ägypten nicht
ursprünglich sei, d. h. nach dem Einsetzungsbericht60. Weitere
Begründungen und Beweise für diese Behauptungen werden keine
vorgebracht.

Wir müssen also untersuchen, ob es zutrifft, dass die oben
erwähnte Wendung in der Markusliturgie ursprünglich ihren Platz in
der ersten Epiklese gehabt habe und erst später auch in die zweite
eingedrungen sei. Zu diesem Zweck stellen wir die erste und zweite
Epiklese in drei Formen der Markusliturgie nebeneinander. An
erster Stelle steht der älteste erhaltene Text dieser Liturgie nach dem

Papyrus John Rylands66, an zweiter Stelle die griechische
Markusliturgie67 und an dritter Stelle eine griechische Rückübersetzung
der koptischen Markusliturgie68. Es sei dazu noch bemerkt, dass
die koptische Markusliturgie gegenüber der griechisch überlieferten
teilweise sekundär ist, in anderen Fällen aber auf ein noch
ursprünglicheres griechisches Original zurückgeht, so dass für jede
Stelle gesondert untersucht werden muss, wie der Fall bei ihr liegt.

64 Text hier nach HänggifPohl, S. 126.
65 Liturgie comparée, S. 28-30.
66 Nach C.H.Roberts, Catalogue 26.
67 Nach HänggijPahl, S. 112."
68 Griechische Rückübersetzung nach Lietzmann, Messe und Herren-

mahl, S. 75, mit Ausnahme der in den folgenden »Anmerkungen begründeten
Abweichungen.



— 159

1. Epiklese
Mkfr
Tt/.Tjgœoov ó èco;
xaì xavTnv \xrjv]
&voiav Trj; Tiagà
oov Ev/.oyia; olà

tov äyiov oov
TivEVßarro;

10

16

20

ori avrò;

xvgiog...

Mkgr
nX.rjgcooov ó -dea;
xaì TaVTTjV tt)v
ûvoîav Trj; nagà
oov EvXoyia; olà
TTJ; ÈTUCpOlTTJOECO;

tov navayiov oov
nvEvparo;

xvgio;.

2. Epiklese
zìanóoTEiXov ÈCanóoTEiXov

(oov) tò TivEVßa tò Tivevßa
tò rfj; aXn&eia; tò

äyiov äyiov
5 ê<p' fjßä; xaì11

Eni
rà ogcbßevä
oov [óàtga,

Eni xòv ìtù tov;
10 ägxov tovtov] xaì ägrov; tovtov; xal

Eni tò norrjgiov ènl rà noTTJgia
[rov] to. Taira

Mkk
nXrjgcoaov xaì tuvtijv
rrjv ilvoiav oov,
y.vgiE Trj; nagà
oov EvXoyia; dia
rfj; enupoiTTjOEio;
tov äyiov oov
nvEVßaTo; xaì
EvXoyia EvXóyrjaov
(xaì xatfagioßäi
xa&dgioov6") xal
äyiaaßä) äyiaoov
rà rißia òcógd aov
rà ngoy.eißEva èvco-
nióv"'a aov, tóv
ägrov tovtov xaì
TÒ noTljgtOV TOVTO,

ori avrò; 6 /lovo-
yevfj; oov vió;, ó

y.vgio; (es folgt der
Einsetzungsbericht)

ii-anóaTEiXov
tò nvEVßä

OOV TÒ

äyiov
£<p' ijßä; tov; òovXov;
aov xaì ènl Taira
rà rißia ôwgà oov
rà ngoxeißcva èvcó-
nióv70 oov, ènì ròv
ägrov tovtov xaì
ènì tò noTrjgtov
TOVTO.

69 Hanssens, a.a.O. (Ili 407, secundum euchologium Cahirense) : «cum
benedizione benedic et cum emundatione emunda et cum sanctificatione
sanctifica (ariagiazin)»; Brightman, S. 176: «in blessing bless and in purifying
parity»; ebenso - d.h. ohne «sanctifica» - auf lateinisch Renaudot (1, 45).
Im koptischen Euchologium rovßo, Kausativ vom Stamm ovaß «rein, heilig
sein». Bei Hanssens «emunda et sanctifica» geht wohl auf doppelte Übersetzung

der griechischen Vorlage ins Koptische zurück: griech. äyiaoov wurde
einerseits mit Hilfe des griechischen Fremdwortes als cragiazin übersetzt,
anderseits rein koptisch mit tubo, das sowohl «heilige» als auch «reinige»
bedeuten kann. Da die griechische Vorlage aber jedenfalls äyiaoov hatte,
muss die Übersetzung hier «heilige» lauten, nicht «reinige» wie bei Renaudot
und Brightman. Richtig ist dagegen die arabische Übersetzung in einem mir
vorliegenden koptischen Euchologium von 1959 «wa-bi-t-taqdïsi qaddis»
uoh chen titubo eketubo». xa&agtoßco xa&ägioov» bei Lietzmann wäre also
zu streichen. Damit scheint mir auch die Eneinheitliehkeit der koptischen
Überlieferung, auf die E. Hammerschmidt, Die koptische Gregoriosana-
phora, (Berlin 1957), S. 126. aufmerksam macht, erklärt zu sein.

70 Lietzmann übersetzt wörtlich: ngò ngooibnov oov, doch gibt das
koptische 'mpek'mtho. das hier steht, auch griechisches iviónióv oov wieder, so
z.B. bei der grossen Darbringung der Kyrillosliturgie, wo den Worten der



— 160 —

Der Vergleich zeigt deutlich, dass die von Baumstark angezogene

Wendung von den xi/ua ôcoga in der ersten Epiklese von Mkk nicht
nur in Mkgr fehlt, was eventuell im Sinne Baumstarks als sekundäre
Beseitigung gedeutet werden könnte, sondern auch in Mkfr. Dagegen
enthält die zweite Epiklese bereits in Mkfr die Wendung von den
ôo>ga, wenn auch nicht ganz klar ist, mit welchen Audrücken. Das
Zeugnis der Quellen bescheinigt also unzweideutig, dass die betreffende

Wendung ursprünglich in der zweiten Epiklese stand und von
dort in die erste eingedrungen ist und nicht umgekehrt, wie Baumstark

meinte. Dann kehrt sich aber auch die Argumentation Baumstarks

zugunsten der Ursprünglichkeit der ersten Epiklese ins Gegenteil.

Die Quellen bezeugen, dass in der früheren Form der Markusliturgie

die zweite Epiklese stärker entwickelt war als die erste und
die erste später durch Gedanken aus der zweiten aufgefüllt wurde.
Zu einer Wandlungsbitte hat sich die erste in der stadtalexandrini-
schen Markusliturgie nie entwickelt, doch ist sie ihr auf der letzten
Entwicklungsstufe infolge der weitgehenden Übernahme von Gedanken

und Formeln der zweiten Epiklese relativ nahegekommen.
Dagegen ist sie je weiter von einer Wandlungsbitte entfernt, desto früher
die Entwicklungsstufe ist, auf der wir sie beobachten können. Die
zweite Epiklese enthält dagegen schon in der frühesten feststellbaren
Gestalt die Wandlungsbitte'2. Daraus ergibt sich, dass nicht die
erste, sondern die zweite Epiklese ursprünglich sein muss.

Aber wie steht es dann mit Dêr Bai In ihm findet sich tatsächlich

eine Wandlungsepiklese vor dem Einsetzungsbericht. Zusammen

griechischen Markusliturgie (aoi rà aà ex tö>v oöbv ôcogtov) ngoeftfjxaßev
ìvd>móv oov im Koptischen «ankhô impe'mtho 'mpeköu ethuab» entspricht,
was auch Lietzmann mit ngoEÜijxaßEV èviómov rfj; âyîa; oov ôo£r]Ç
übersetzt. Renaudot (1, 45) und Hanssens (III 407) übersetzen «coram te», die
arabische Übersetzung in dem mir vorliegenden koptischen Euchologium
«amämaka» «vor dir», Brightman (176) jedoch: «before thy face».

71 Zur Textverderbnis von Mk^r s. Lietzmann, a.a.O., S.79 f.
72 S.o. S.152, »Anm.47. H.Engberding, Neues Licht über die

Geschichte des Textes der ägyptischen Markusliturgie, in : Oriens Christianus,
4. Serie, 40 (1956). 40-68, davon 51-68: Zur Epiklese der Markusliturgie,
kommt durch Vergleich verschiedener Texte zum Schluss, dass auch die
Epiklese von Mkfr einer stark entwickelten Stufe angehöre und dass die älteste

Epiklese der Markusliturgie nicht die Bitte «sende deinen Heiligen
Geist», sondern «blicke auf uns und auf dieses Brot und diesen Kelch»
gehabt habe, die in Mk*r mit der anderen in ungeschickter und störender
Weise vermischt ist. Engberding sieht darin einen weiteren Hinweis darauf,
dass die zweite Epiklesc in »Ägypten einheimischen Ursprungs und nicht aus
Jerusalem und Syrien importiert ist.



— 161 —

mit einem koptischen Fragment aus dem 6. Jahrhundert'3 bildet er
jedoch das einzige Beispiel für eine solche Erscheinung. In dem

koptischen Fragment sind ausserdem die Anamnese und die
Darbringung, die sich sonst in der liturgischen Tradition nach dem

Einsetzungsbericht und vor der zweiten Epiklese befinden, der ersten

Epiklese vorangestellt. Auch ist der traditionelle Anschluss der ersten
ägyptischen Epiklese an das Sanctus mit nXrjgcooov verändert,
obwohl der Wortlaut noch den Zusammenhang mit jener Tradition
erkennen lässt. Das alles zeigt, wie weit sich dieser Text von der älteren
ägyptischen Liturgieform entfernt hat. Der betreffende Abschnitt
lautet in der griechischen Rückübersetzung des Herausgebers
Th.Lefort:

yfj xijç ôoÇnç aov ' nXijgnç 6 ovgavoç xal rj yfj xavxtjç xfjç ôàÇrjç, f]
èôô^aaaç fjuàç ôtà xov itovoyevovç vîov aov 'Inaov Xgiaxov. xov rrocoxo-
xóxov ndarjç xxiaecoç, xa&ÎCovxoç ev ôeÇiô. xijç fiEya?.oavvi]ç êv xoïç

ovgavoTç. oç uéXXei xgiveiv xovç S,ô)vxaç xal xovç vsxgovç ' ov xfjV davàxov

âvàpvnaiv tcoiovuev Tigoacpégovxéç aoi xà xxiapaxd aov xavxa ' xovxov xòv

ägxov xal xovxo xò noxggiov. Aeoue&a xal nagaxaXoëpév as, ïva êx-

jiéuyjrjç etù xavxa xò LIvevucÌ aov xò äytov xal xò Tiagdy.Xnxov èx xcov

ovgavcov àyi xòv uèv ägxov xò acopa xov Xgiaxov, xà ôè noxijgiov
xà aîpa xov Xgiaxov xfjç xaivfjç ôiadijxriç. Kaûcbç avxoç ô xvgioç, ÈtzeI

ë/zeXXe nagaôôodai, xòv ägxov EXaßsv (es folgt der Einsetzungsbericht,
mit dem das Fragment endet).

Während der sekundäre Charakter dieses Abschnitts des koptischen

Fragments sozusagen auf den ersten Blick zu erkennen ist,
benötigt die Frage nach dem »Alter der ersten Epiklese von Dêr Bai
eine genauere Untersuchung. Dass der Papyrus erst im 6./7.
Jahrhundert geschrieben wurde und auch der Inhalt als Ganzes nicht
viel älter ist, wird heute ziemlich allgemein angenommen74. Doch
enthält der Text teilweise auch recht altertümliche Elemente, so
dass für jede Stelle einzeln untersucht werden muss, ob sie altes

73 Herausgegeben von L. Th.Lefort unter den Coptica Lovaniensia, in:
Le Muséon 53 (1940), 22-24. Das Fragment stammt wahrscheinlich aus
Mittelägypten (ebd., S.22).

74 CH. Roberts, B. Capette, »An early Euchologium. The Dcr-Balizeh
Papyrus enlarged and reedited, Louvain 1949. Zur Datierung der Handschrift

s. dort S. 10 (Roberts), Kommentar zum Text S. 39-61 (Capello), zur
Datierung desselben bes. S.52. Danach auch J.A .Jungmann, Art. Der Balizeh,

in: Lexikon für Theologie und Kirche, 2Bd.LU, Freiburg i.Br. 1959.



— 162 —

Material wiedergibt oder ein spätes Entwicklungsstadium
darstellt75.

Für die Epiklese hat bereits Lietzmann gezeigt, dass sie sekundäre

Entwicklungen durchgemacht hat76. Wir wollen sie zunächst
mit derjenigen bei Mk und Ser vergleichen.
Dêr Bai Mk Ser
nXrjgiooov xal r)ßä; Trj; nXrjgcooov, ó Ileo;, xaì nXrjgcooov xaì TÌ]v
nagà oov ôôçr); xaì xaraCico- tovttiv t?).» Hvoiav rrj; nagà Hvoiav ravrnv rfj; ofjç
oov xaraneß-ipai tò nvevßa oov evXoyla; olà (rrj; övväßEto; xaì rfj; or);
tò ayióv oov ènì rà xTWßara ÈnicpoiTr]oEco;) tov (nav-) ßEraXrjipEco;
ravra... äyiov oov nvev/iaro;

Die Pleroson-Epiklese bezieht sich bei Ser unci Mk in alien
Formen auf die Gaben, bei Dêr Bal auf die Gemeinde. Eine gewisse
Parallele zu Dêr Bai findet sich in dieser Beziehung im Rahmen der
ersten ägyptischen Epiklese nur im Löwener koptischen Fragment :

TtXfjgvç o ovgavoç xaì r) yfj xavxnç xfjç ôâ^nç, r) êôoçaoaçfjpâç...". Schon

75 K.Garnber, Das Eucharistiegebet im Papyrus von Dêr Balizeh und
die Samstagabendagapen in Ägypten, in: Ostkirchliche Studien 7 (1958),
48-65, bes. 48 f., behauptet, dass das Gebetsgut von Dêr Bai wesentlich
älter sein dürfte als der Papyrus selbst und mindestens ins 4./5. Jahrhundert
zurückgehe. Immerhin sagt auch er, dass das ausgehende 2. Jahrhundert als
Ansatzpunkt für die Entstehung des Textes, wie es Th. Schermann (Der
liturgische Papyrus von Der Balizeh, eine Abendmahlsliturgie des Ostermor-
gens, in: Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Altchristlichen
Literatur XXXV, 1, Leipzig 1910) angenommen hatte, zu früh sei. Auf die
Ausführungen Capelles, a.a.O., die das späte literarische Entwicklungsstadium
des Textes als ganzen aufzeigen, geht Gamber überhaupt nicht ein, ja
erwähnt sie nicht einmal. Den Anzeichen für hohes Alter verschiedener
Elemente, die auch Capelle anerkennt, muss durch eine entsprechende Differenzierung

der einzelnen Teile und Schichten Rechnung getragen werden.
76 A.a.O., S.74f.
77 Auf diese Übereinstimmung weist Capelle, a.a.O., S. 45, hin. »Aber es

wäre sicher verfehlt, daraus auf eine Ursprünglichkeit der Beziehung der
Epiklese auf die Gemeinde statt auf die Gaben zu schliessen, was Capelle
auch nicht tut. Dagegen neigt er dazu, die Erfüllung mit der cMfa nach Dêr Bai
und dem Löwener Fragment als ursprünglich anzunehmen, weil sie besser
dem nXr'ign; ¦•• ri); òó^n; oov im Sanctus entspreche. Man kann sich jedoch
fragen, ob nicht gerade diese genaue Entsprechung erst eine sekundäre An-
gleichung ist. Im Zusammenhang der Epiklese passt die Erfüllung der Gaben
mit Segen oder Kraft fast noch besser als mit Herrlichkeit. Der »Anschluss der
ersten ägyptischen Epiklese an das Sanctus ist dann zwar mehr äusserlich
als streng logisch, aber damit muss durchaus gerechnet werden, da es offenbar
vor allem darauf ankam, einen Übergang zur Fortsetzung des Gebetes nach
dem Sanctus zu finden. Und fiir diesen Ühergang war die Assoziation xX.rjgri;-
n/.ijgcooov wichtig, nicht aber unbedingt eine streng logische Verknüpfung.
Übrigens will auch Capelle seine Vermutung nicht als »Argument fiir die
Ursprünglichkeit der ersten ägyptischen Epiklese verstanden wissen. «Ceci
n'implique cependant pas qu'une demande de consécration à cette place soit
primitive.»



— 163 —

allein der Umstand, dass hier alle anderen echten Pleroson-Epiklesen
gegen Der Bai stehen und nur die bereits vielfach umgebildete des

koptischen Fragments mit ihm übereinstimmt, spricht gegen die
Ursprünglichkeit dieser Form. Noch deutlicher wird das, wenn man
den logischen Zusammenhang beachtet. Das Hauptgewicht liegt
in Der Bai erst auf dem zweiten Teil der Epiklese xal xaxa^ivjaov
xaxuTtÉpyiai xò jiVEvpa xò äyiov aov etiI xà xxiauaxa xavxa xal 7ioîr]aov
xòv uèv ägxov acoua xov xvgiov... xò òÈ noxfjgtov aïua xij; xatvfjç ôiadtjxijç.
Nun muss man aber beachten, dass dieser zweite Teil eigentlich
gar nicht mehr zur Pleroson-Epiklese gehört, sondern für sich
allein eine vollständige Epiklese darstellt, die bloss an die
Pleroson-Epiklese angereiht ist. Es verbindet auch kein einheitlicher
Gedanke diese beiden Epiklesen, sondern es lässt sich ein deutlicher
Bruch zwischen ihnen feststellen. Ganz anders liegt der Fall in der
Pleroson-Epiklese bei Ser und Mk, die einen einheitlichen und
vollständigen Gedanken zum Ausdruck bringt und keiner Ergänzung
durch eine weitere Epiklese bedarf. Die Pleroson-Epiklese von Der
Bai ist dagegen für sich allein ungenügend, und Lietzmann vermutet
mit Recht, dass sie aus nXfJQcoaov xal ypäc xal xrjv dvaîav xavxijv
verkürzt worden ist und dann anstelle von xal xfrv -dvaîav xavxnv die
xaxâ7iBp,ipov-~E,x)i\deso eingefügt worden sei. Dabei wäre xal fjuâç xal
xrjv dvaîav xavxnv schon sekundäre Erweiterung von blossem xrjv
dvaîav xavxrjv gewesen.

Dass das nXrjgowov sich ursprünglich nicht auf die Gemeinde,
sondern auf die Gaben bezogen haben muss, wird ausser durch den

logischen Zusammenhang und den Vergleich mit Ser und Mk auch
durch die parallele Entwicklung bei der zweiten Epiklese aufgezeigt.
Dort hat noch Mkfr bloss int xà ôojga, genau so wie Hippolyt, die
Apostolischen Konstitutionen, Ser (1. und 2.Epiklese), »Addai und
Mari, während die spätere Markusliturgie zu sq/ fjuäc xal etü
xà ôcoga erweitert, ganz ähnlich, wie das in Bas (auch ägyptisch),
Chrys und Jak geschieht'8.

Die Gestalt der ersten Epiklese, wie sie sich in Dêr Bai findet,
ist also durch mehrere sekundäre Umbildungen gekennzeichnet.
Zuerst wurde x>)v dvaîav xavxnv durch ècp' ij/uäc erweitert, dann das ur-

78 Gregküi" hat eino etwas kompliziertere .Struktur, die versucht, die
Sendung des Heiligen Geistes auf die Gemeinde und auf die Gaben enger
miteinander zu verbinden : « Sende auf uns die Gnade deines Heiligen
Geistes, damit er diese vorgelegten Gaben heilige und wandle zum Leib und
Blut unserer Erlösung und dieses Brot mache zu deinem heiligen Leib usw.»



— 164 —

sprüngliche xi]v dvaîav xavxr\v ausgelassen und dafür eine
vollständige ^aTcbre/iyor-Epiklese mit VVanclhmgsbitte an die
unvollständig gewordene Pleroson-Epiklese angehängt. Das alles zeigt, dass
die Epiklese von Dêr Bai nicht zu den alten Elementen dieses Textes
gehört, sondern das Resultat einer längeren Entwicklung und
Umgestaltung ist. Damit fällt Der Bai als Argument für eine schon in
früher Zeit stark entwickelte erste ägyptische Epiklese weg.

Es ist in diesem Zusammenhang interessant, noch von einem
Abschnitt zu reden, der zwar nicht mehr zur Epiklese von Dêr Bai
gehört, aber unmittelbar auf sie folgt. Er lautet79:

Kai ov xgôziov ovxoç ô ägxoc eoxogniapevoc i]v ÈTidvco xcov ògécov

xal ßovvcdv xal âgovgcov xal av/Jt/jtiyelc èyévEXO ev ocdua ooco xadcbç
ó oîvoç ovxoç ô ê^eXdcbv êx xfjç âyiaç apjiéXov Aavelò xal xò vôcog èf
âpvov âjudj/,iov xcd avppiixxà .sto êyévsxo êv pvaxijgiov, ovxcoç èniavva^ov

xfjv xa&oXtxijv êxxXr]oiav xov 'Inaov Xgiaxov
avxoç yàg ô xvgtoç ijucov (es folgt der Einsetzungsbericht).
Diese Bitte ist im grossen und ganzen die Brotbitte der Didache,

die sich auch bei Ser an fast der gleichen Stelle wie in Der Bai in der
Anaphora findet.

Did 9, 4 : ''Qotieo -fjv xovxo xò xXdaua òtEaxogziiap,évov èrtàvco

xcov ôgécov xal avvcr/dèv êyévexo ev, ovxco avva'/&ijxco aov fj êxxXrjoia
chiò xcov Tiegdxcov xfjç yfjç sic xfjv ar)v ßaauxiav.

Ser : Kai cooTtEg ó àgxoç ovxoç èaxogTiiapévoç fjv ênâvco xcov ôgécov

xal avvayfleiç êyévEXo eIç ev, ovxco xal rijv âyiav aov êxxXrjoîav ovvaCov
êx Ttavxoç e{H>ovç xal 7iàat]c "/_cbgaç xal ndar/ç tio/.ecoç xal xtopnç xal
oîxov xcd ,-roinaov fiiav ilojaav xa&o/.ixt)v êxx/.naiav.

Capelle30 weist darauf hin, dass der ekklesiologische Gedanke
der Brotbitte der Didache in Der Bai zu einem eucharistischen geworden

ist: aus êyévExo ev wurde èyévExo ëv oojpu. Als Ergänzung zu
ägxoc ovjpa wird noch ein paralleler Satz mit oîvoç xal vôcog

uvoxi'igtov hinzugefügt. Da Ser diese ganze Umbildung noch nicht
hat, ist auch sie ein Anzeichen für die späte Entwicklungsstufe von
Dêr Bai. Die Funktion dieser Entlehnung aus der Didache in Der
Bai ergibt sich aus ihrer Stellung. Durch die Konsekrationsepiklese
hervorgerufen, leitet sie zum Einsetzungsbericht über. Wenn das Brot
Leib geworden ist und der mit Wasser vermischte Wein ein einziges
Mysterium, dann deshalb, weil (yàg) der Herr sprach: Dies ist
mein Leib usw. «La mention intermédiaire du rassemblement de

79 Text nach Hänggi/Pahl, S. 126.
80 In: RobertsfCapelle, »An early Euchologium, S.47.



— 165 —

l'Eglise, vestige du texte primitif, paraît secondaire dans la structure
logique de la phrase: yàg ne me semble se justifier que par l'idée
eucharistique qui précède81.»'

Diese Überlegung zeigt, wie ungeeignet Dêr Bal zur Stützung
der Auffassung ist, dass die Epiklese vor den Einsetzungsworten
stehen sollte, damit die letzteren dann den Höhepunkt der Konsekration

bilden könnten. Denn nach Dêr Bai ist die Konsekration
eben schon vor den Einsetzungsworten - wohl gerade durch die
Konsekrationsepiklese - geschehen, und der Einsetzungsbericht
begründet nur noch, warum sie geschehen ist. Die gemein-altkirchliche

Konsekrationsauffassung gibt Dêr Bai damit freilich nicht
wieder, sondern es zeugt auch hier für eine eigentümliche
Sonderentwicklung. Aber wenn man seine Konsekrationsauffassung nicht
teilen kann, dann darf man es konsequenterweise auch nicht als

Argument für die mit seiner Konsekrationsauffassung verbundene
Stellung der Konsekrationsepiklese gebrauchen.

Übrigens kann man fast mit Sicherheit annehmen, dass Der
Bai auch nach dem Einsetzungsbericht eine Epiklese hatte. Zwar
fehlen mindestens 15 Zeilen des Papyrus, die gerade diese zweite
Epiklese enthalten haben müssen, aber die erhaltenen »Anfangsworte

und die ebenfalls erhaltenen Schlussworte sind, wenn man sie

mit anderen Liturgien vergleicht, ein genügendes Zeugnis82.
Der Bai, 2.Epiklese (nach dem Einsetzungsbericht): xòv ddva-

xóv aov xaxayyé'AofiEV, xrjv àvâaxaoiv aov ôjxoXoyovfXEv, xaì osópsira x[ ].
Auf anderem Blatt nach mindestens 15 fehlenden Zeilen : ato%

aç xal nagaays r\pTv xoîç ôovXotç aov eÏç ôvvap,iv Tivevpaxoç âyîov,
sîç ßsßaicoGtv xaì zigoadfjxnv niaxEcoç, eîç èXniôa xfjç psXXovanç
alcoviov Zcofjç ôià xov xvgiov fjucöv ''Inaov Xgiaxov, p,eß of) aoi, xcp

naxgi, r) ôôÇa avv âyicp nvEvp,axi sîç xovç alcovaç. 'A/uyv.
Jedenfalls kann Dêr Bal auch von daher nicht als Argument

für die These vom sekundären Charakter der zweiten ägyptischen
Epiklese gebraucht werden.

Wir haben gesehen, dass die Argumente für die Ursprünglichkeit
der Post-Sanctus-Epiklese entweder nichts oder eher das

Gegenteil beweisen. Das Gesamtbild sieht, kurz zusammengefasst, so

aus : Die zweite Epiklese ist schon im 4. Jahrhundert in voll entwik-
81 Ebd. S.49.
82 Vgl. ebd., S. 51 : «En soi osaßEifa pourrait introduire n'importe quelle

prière. Mais l'imposante documentation liturgique aujourd'hui recueillie
autorise à penser qu'à cette place oeoßed-a amorce quasi sûrement une prière
épiclétique.» Ferner S. 52, 54^56.



— 166 —

kelter Form bezeugt83. Die erste Epiklese ist damals noch ganz
knapp und allgemein gehalten, in anderen Dokumenten vom
6. Jahrhundert an jedoch mehr oder weniger stark nach dem Vorbild

der zweiten Epiklese erweitert. Im koptischen Papyrus aus
dem 6. Jahrhundert sind sogar Anamnese und Darbringung der
ersten Epiklese vorangestellt. Darin zeigt sich eine starke Tendenz,
immer mehr Elemente, die sich ursprünglich nach dem
Einsetzungsbericht und im Zusammenhang mit der zweiten Epiklese
fanden, vor die Einsetzungsworte zu setzen und mit der ersten
Epiklese zu verbinden. Das alles spricht nun aber auch dafür, dass die
erste ägyptische Epiklese überhaupt gegenüber der zweiten eine
sekundäre Erscheinung ist.

Es gibt aber auch noch andere Argumente gegen die Annahme

eines höheren Alters der ersten Epiklese Ägyptens. Diese kann,
wie wir gesehen haben, nicht vor der Einfügung des Sanctus existiert
haben, da ihr dann der Anknüpfungspunkt für das «erfülle» gefehlt
hätte. Nun gehört das Sanctus aber nicht zu den ältesten Bestandteilen

des Eucharistiegebetes. Bei Hippolyt ist es z.B. noch nicht
vorhanden84. Dann ist damit aber auch für die Entstehung der ersten
ägyptischen Epiklese eine Grenze angegeben. Sie kann nicht älter
sein als das Sanctus im Eucharistiegebet. Die zweite ägyptische
Epiklese dagegen kann ohne weiteres schon vor Einfügung des
Sanctus existiert haben, wie wir das auch bei Hippolyt sahen.

Ihr volles Gewicht erhalten alle diese Argumente schliesslich
durch den Vergleich der ägyptischen mit den nicht-ägyptischen
Liturgien. In allen anderen Liturgiegebieten gibt es wenigstens auf
einer älteren Stufe nur eine Epiklese nach den EinsetzungsWorten,

83 Nämlich bei Ser, aber auch in Mkfr, dessen im Vergleich zu später
noch sehr einfache zweite Epiklese nach dem Urteil von E.C.Ratcliff vermuten

lässt, dass der ganze Text ins späte 4. Jahrhundert zurückgeht (bei
C.H.Roberts, Catalogue 25).

84 Nach neueren Forschungsergebnissen wurde das Sanctus erst im 4.
und S.Jahrhundert eingeführt, und zwar zuerst im Osten und dann im
Westen. Nach einem zwischen 400 und 450 von einem unbekannten Verfasser

geschriebenen kleinen Büchlein über den Heiligen Geist (Libellus de Spiritu

Saneto) wurde das Sanctus in der Messe damals schon in fast allen
östlichen, aber erst in einigen westlichen Kirchen gesungen. Vgl. L.Chavoutier,
Un libellus pseudo-ambrosien, in: Sacris erudiri 11 (1960). 136-192; Klaus
Gamber, Die Einführung des Sanctus in die heilige Messe, in : Heiliger Dienst
14 (1960), 132-136; ders., Sakramentartypen, Beuron 1958, S.11-16; ders.,
Das Papyrusfragment zur Markusliturgie, in: Ostkirchliche Studien 8

(1959), 31-45; ders., Ein römisches Eucharistiegebet aus dem 4./5. Jahrhundert,

in: Ephemerides liturgicae 74 (1960), 103-114.



— 167 —

und zwar in sehr alter Zeit auch in der mit der ägyptischen
verwandten Liturgie Roms, wie Hippolyt zeigt85. In späterer Zeit
finden wir in Rom auch eine zu einem epikleseartigen Gebet umgebildete

Darbringungsannahmebitte vor dem Einsetzungsbericht,
wodurch eine ähnliche Verdoppelung entsteht wie in Ägypten, da
die der Einsetzungserzählung folgende Epiklese, wenn auch in anderer

und später nicht mehr recht verstandener Form erhalten bleibt.
Es ist doch am natürlichsten anzunehmen, dass die Entwicklung

in Ägypten ähnlich verlaufen ist. Warum sollte man meinen,
die ältere Struktur der ägyptischen Liturgie habe sich von der aller
anderen Liturgien so stark unterschieden, wenn es keinen echten
Grund für eine solche Hypothese gibt

Bei diesem Stand der Dinge ist es nur zu gut begreiflich, dass
sich verschiedene Fachgelehrte immer wieder gegenüber der These

vom höheren »liter der ersten Epiklese Ägyptens ablehnend geäussert

haben86. Trotzdem wird jene These in der Liturgiewissenschaft
immer noch recht oft wiederholt. Meistens geschieht das unter
Berufung auf Baumstark und Lietzmann ohne eigene Begründung.

Bei Lietzmann hängt die Meinung von der Priorität der ersten
Epiklese Ägyptens übrigens auch eng mit seiner Hypothese zusammen,

dass der ägyptische Liturgietyp ursprünglich überhaupt
nichts mit dem letzten Abendmahle Jesu zu tun gehabt habe. Diese

Liturgie hätte dementsprechend auch keinen Einsetzungsbericht
gekannt, sondern vor dem Einsetzungsbericht nach der ersten
Epiklese bereits aufgehört. Erst später wären aus anderen Liturgiegebieten

Einsetzungsbericht und Epiklese nach den Einsetzungsworten
übernommen und hinzugefügt worden87. Im Rahmen dieser

Hypothese Lietzmanns ist es klar, dass die erste Epiklese in Ägypten

die ältere sein müsste.
Wir wollen hier nicht wiederholen, was bereits früher von vielen

Autoren gegen Lietzmann vorgebracht wurde. »Aber da neuerdings

K.Gamberaa die These Lietzmanns wieder aufgenommen hat,

85 Zur römischen Herkunft der Hippolytliturgie s.u. S 188., Anm. 137a.
86 J.Brinktrine in: Zeitschrift für kath. Theologie 42 (1918), 305; wohl

auch G.Dix, The shape of the Liturgy, London 1949, S. 164 f., 167 f.;
J.M.Hanssens. Institutiones Liturgicae de ritibus orientalibus III, S.462;
J.Laager im Artikel «Epiklesis» im Reallexikon für Antike und Christentum,
Bd.V (1962); H.Engberding, s.o. S. 160. Anm.72.

87 A.a.O., S. 186-197, bes. S. 196 f.
88 Die Serapion-Anaphora ihrem ältesten Bestand nach untersucht, in :

Ostkirchliche Studien 16 (1967), 33-42.



— 168 —

wollen wir doch aufzeigen, zu welchen Vorstellungen über die ältere
Liturgiegeschichte Ägyptens sie uns zwingt. Wir halten es zwar von
vornherein für methodisch unhaltbar, Ser zur Grundlage
weitreichender Hypothesen zu machen. Vor allem Capelle69 hat im einzelnen

nachgewiesen, dass Ser für sich allein kein zuverlässiger Zeuge
der ägyptischen Tradition ist. Er kommt zum Schluss, dass die
Serapionsanaphora zwar zahlreiche archaische Züge und sichere
Anzeichen einer Benützung von durch ihr Alter kostbaren
Dokumenten aufweist, dass aber dieses Erbe der Vergangenheit von dem
Bischof in eine Komposition aufgenommen wurde, die sein Werk
ist. «Si les très grandes lignes des anaphores égyptiennes y sont
encore apparentes, la structure en fut cependant si audacieusement
altérée, même pour les prières les plus vénérables, que la valeur du
recueil comme témoin des liturgies d'Egypte s'en trouve notablement

réduite. Les pièces anciennes ne furent admises ou maintenues

par le rédacteur, que retravaillées selon ses critères personnels90».

Aber nicht nur die Methode ist unannehmbar, sondern auch
die Konsequenzen. Gamber meint, dass die ältere ägyptische Liturgie

nur je ein Dankgebet über Brot und Wein ohne Einsetzungsbericht

- und ohne Epiklese - innerhalb des Dankgebetes gekannt
habe. Jedoch glaubt er im Gegensatz zu Lietzmann, dass auch dieser

Eucharistietyp mit dem Gedächtnis des Todes und des letzten
Mahles Jesu verbunden gewesen sei, und er hält es für wahrscheinlich,

dass der Einsetzungsbericht bei dieser Art der Eucharistiefeier
ausserhalb der Dankgebete gesprochen worden wäre91.

Dagegen erheben sich aber die schwersten Bedenken. Von
einer solchen Rezitation des Einsetzungsberichtes ausserhalb des

Eucharistiegebetes gibt es nirgends eine Spur. Origenes etwa spricht
von «Danksagung und Gebet» bei der Eucharistie, aber nirgends
von einem für sich stehenden Einsetzungsbericht92. Da ist es doch
noch eher möglich, ein völliges Fehlen des Einsetzungsberichtes

anzunehmen. Allerdings legt Gamber auf dessen Vorhandensein

bei der Eucharistiefeier auch keinen entscheidenden Wert.
Aber wenn sein Fehlen in der Didache noch denkbar ist, falls es
sich bei ihr wirklich um Abendmahlsgebete handelt, so ist es in

89 L'anaphore de Serapion, 425-443.
90 A.a.O., S.438. Vgl. auch Botte, L'eucologe des Serapion (s.o. S.150,

Anm. 46).
91 A.a.O., S.40ff.
92 Cels. 8, 33 (Gcs II 249).



— 169 —

Ägypten schon bei Klemens von Alexandrien und Origenes nicht
mehr denkbar, denn, wie Lietzmann selbst sagt93, teilen sie die

Vorstellungen des «paulinischen» Eucharistietyps von letzem Mahl
und Tod Jesu. Diese Gedanken werden aber in Ägypten vor dem
Einsetzungsbericht, bzw. bei Ser vor dem Übergang von der ersten
Epiklese zum Einsetzungsbericht, nirgends ausgesprochen. Nun
kann aber doch nicht angenommen werden, dass Klemens und
Origenes im Zusammenhang der Eucharistie von Abendmahl und Tod
Jesu reden, aber diese Gedanken zu ihrer Zeit noch gar keinen
Ausdruck in den konkreten Eucharistiegebeten gefunden hätten. Man
könnte also für Ägypten höchstens die Möglichkeit offenlassen, dass
der Einsetzungsbericht in der Eucharistiefeier ursprünglich nicht
gebraucht wurde, aber in der Zeit des Klemens und Origenes schon
an das Dankgebet bzw. an die Bitte, mit der das Dankgebet
schloss, angefügt war. Aber abgesehen davon, dass nicht der
geringste Grund für eine solche Annahme vorliegt, schafft sie nur
neue Schwierigkeiten. Denn die Zufügung des Einsetzungsberichtes
wäre dann ja unter der Einwirkung des Neuen Testaments und der
Praxis der anderen Liturgiegebiete geschehen, und zwar auf eine im
Vergleich zur Einordnung des Berichtes in die Danksagung
ungeschickte Weise, die die Danksagung ihrer bis dahin beherrschenden

Stellung beraubt hätte. Wieso sollte der Einsetzungsbericht in
Ägypten dann nicht wenigstens in die Danksagung eingefügt worden

sein, wenn doch andere Liturgien zur Zeit des Klemens und
Origenes ihn zweifellos schon an jener Stelle hatten, wie wir bei

Hippolyt sahen Wenn schon ausserägyptischer Einfluss zu dieser

Zufügung geführt hätte, was man bei dieser These wohl annehmen

muss, warum dann nicht auch in der gleichen Stellung wie in ausser -

ägyptischen Liturgien
Bei einer solchen Erklärung der frühen ägyptischen

Liturgiegeschichte, wie sie sich als notwendige Konsequenz aus den Thesen
Lietzmanns und Gambers ergibt, häufen sich nur die Unwahr-
scheinlichkeiten. Wenn man dagegen annimmt, dass die ägyptische
Liturgie ursprünglich einen ähnlichen Aufbau hatte wie Hippolyt
und erst später bei der Einfügung des Sanctus die erste Epiklese
und schliesslich ihre verschiedenen Erweiterungen eingeschaltet
worden sind, lässt sich alles mit den auch sonst in der Liturgiegeschichte

wirksamen Kräften ohne jede gewaltsame Konstruktion
erklären.

A.a.O., S.260.



— 170 —

5. Die lateinische Liturgie Roms

a) Epikletische Gebete im römischen Kanon

Ausser in Ägypten treffen wir ein epikleseartiges Gebet vor
den Einsetzungsworten auch im römischen Kanon an. Es lautet :

« Quam oblationem tu, deus, in omnibus quaesumus benedic-
tam, adscriptam, ratam, rationabilem acceptabilemque facere di-
gneris, ut nobis corpus et sanguis fiat dilectissimi filii tui domini dei
nostri Jesu Christi94».

Um eine Anrufung des Heiligen Geistes handelt es sich hier zwar
nicht, aber doch um eine Bitte an Gott um die Weihe der Gaben.

Abgesehen von « Quam oblationem » hat der römische Kanon
aber auch im Anschluss an Einsetzungsworte, Anamnese und Oblation

ein Gebet mit Epiklesemotiv :

« Supplices te rogamus, omnipotens deus : iubc haec perferri per
manus sancti angeli tui in sublime altare tuum, in conspectu divinae
maiestatis tuae ; ut, quotquot ex hae altaris partieipatione sacrosanc-
tum filii tui corpus et sanguinem sumpserimus, omni benedictione
caelesti et gratia repleamur. »

Dieses Gebet hat seit dem Mittelalter bis in neuere Zeit sehr
verschiedene Auslegungen gefunden. Zum Teil wurde in dem Engel Christus

selbst oder der Heilige Geist gesehen und die Übertragung auf
den himmlischen Altar als Vereinigung des sakramentalen mit dem
himmlischen Leib Christi als Vollendung des Opfers oder der
Konsekration betrachtet95. In neuerer Zeit wird das «Supplices» oft als

«Kommunionepiklese» im Unterschied zur «Konsekrations- oder
Wandlungsepiklese» des «Quam oblationem» bezeichnet96. Es ist
für unsere Untersuchung ausserordentlich wichtig, den genauen
Sinn des Supplices nach Wortlaut und Zusammenhang zu ermitteln.

94 HänggijPahl, S.433.
95 S. J.R.Geiselmann, Die Abendmahlslehre an der Wende der christlichen

Spätantike zum Frühmittelalter, München 1933, S. 101 f., 110 f., 115;
B. Botte, L'ange du sacrifice et l'épiclèse de la messe romaine au moyen-âge,
in: Rech, de théol. anc. et med. 1 (1929), 285-308.

96 Bes. Jungmann, Missarum Sollemnia II 292 und dort »Anm.48; ders.,
Le Canon romain et les autres formes de la grande prière eucharistique, in:
Le Canon de la Messe, La Maison-Dieu 87 (1966) 62-77, 67. In diesem Sinn
z.B. auch L.Eizenhöfer, I.Paid, Liturgia Romana, in A.Hänggi, I.Pohl,
Pre.K Eucharistica, S.423: «oratio epicletica (Quam oblationem; pro commu-
nione: Supplices)».



171

Die Bitte um Übertragung der Gaben auf den himmlischen Altar

erinnert an die Vision von Apok. 8, 3-5, wo auch von einem
solchen »Altar die Rede ist, auf den ein Engel Weihrauch zugunsten der
Gebete der Heiligen niederlegt. Gebete, die um eine Aufnahme der
Gaben auf den himmlischen Altar bitten, sind auch in orientalischen
Liturgien häufig, allerdings nicht an dieser Stelle9'. Sie stellen für
sich allein nur eine besonders starke Annahmebitte in bildhafter
Form dar. Der im « Supplices» genannte Engel wird ganz wörtlich als

Engel und nicht als Christus oder der Heilige Geist zu verstehen
sein98. Dafür spricht vor allem der Plural «per manus angelorum
tuorum» in der frühen Nebenform des römischen Kanons, die in der
um 400 entstandenen Schrift De sacramentis bezeugt ist. Aber auch
orientalische Parallelen lassen sich anführen. So wird im anaphori-
schen Fürbittengebet der ägyptischen Markusliturgie, das dort vor
dem Sanctus eingeschaltet ist, die Aufnahme der (laben auf den
himmlischen Altar ôtà xfjç âgyayysXixfjç aov Xstxovgyîaç erbeten99.

Nun wird im «Supplices» aber nicht nur um die Übertragung
der Gaben auf den himmlischen Altar gebetet, sondern sogleich
fortgefahren, dass das zu dem Zweck geschehen möge, dass alle, die
aus dieser Altarsgemeinschaft Leib und Blut Christi empfangen,
mit aller himmlischen Segnung und Gnade erfüllt werden. Die
«altaris participatio» ist dem Zusammenhang nach Teilnahme am
himmlischen Altar, wobei aber jedenfalls der irdische Altar in Einheit

mit dem himmlischen gesehen wird. Das Wichtigste ist zu
erkennen, dass wir nach dem Gedankengang dieses Gebetes Leib und
Blut Christi eigentlich vom himmlischen Altar empfangen. Noch
deutlicher wird das in der irischen und mailändischen Überlieferung

des römischen Kanons, wo es statt «ex hae altaris partieipa-
tione» heisst «ex hoc altari sanetificationis»100, wo also der himmlische

Altar direkt als der heiligende Altar bezeichnet wird, von

97 Zusammenstellung bei Lietzmann, Messe und Herrcnmahl, S. 81-93.
Lietzmann hält sie alle für ursprüngliche Weihrauchgebete, die dann auf die
Gaben übertragen worden wären. Das dürfte aber kaum zutreffen, denn der
Gedanke wird schon in den Apostolischen Konstitutionen auf die Gaben
bezogen. Da jene kurz nach der Einführung des Weihrauchs in den christlichen
Gottesdienst des Ostens entstanden, bleibt fiir die Übertragung des Gedankens

nicht die nötige Zeit. Vgl. Jungmann, MS II 28831.
98 S. besonders B.Botte, L'ange du sacrifice, in: Cours et conférences

VII, Löwen 1929, 209-221.
99 Brightman, S. 129; HänggifPahl, S.108.
100 Hänggi/Pahl, S.435; B.Botte, Le Canon de la Messe Romaine, Louvain

1935, S. 42.



— 172 —

dem wir Leib und Blut Christi empfangen101. Aber genau genommen

ist der Gedanke in der gregorianischen Überlieferungsgestalt
der gleiche, nur dass er in der irisch-mailändischen Form noch
etwas deutlicher zum Ausdruck kommt. Das «Supplices» enthält
also mehr oder weniger klar eine Bitte um Heiligung der Gaben.
Dabei ist durchaus anzuerkennen, dass es in seinem ersten Teil, für
sich allein betrachtet, nur eine ausgestaltete Armahmebitte ist,
wobei man aber nicht vergessen darf, dass die volle »Annahme einer
Gabe durch Gott auch eine gewisse Heiligung derselben
einschliesst. Durch den Anschluss des Nebensatzes «ut quotquot», der
als Ziel der Aufnahme der Gaben durch Gott angibt, dass wir vom
himmlischen Altar Leib und Blut Christi zu unserem Heil empfangen

mögen, wird nun aber der in der Annahmebitte sonst nur im
Hintergrund stehende Gedanke der Heiligung der Gaben stärker
zur Geltung gebracht.

Aber wie ist diese Heiligung zu verstehen Ist gemeint, dass

Gott die Gaben von Brot und Wein auf seinen himmlischen Altar
aufnehmen möge, damit wir sie von dort als Leib und Blut Christi,
also im höchsten Sinn geheiligt, wieder empfangen, oder ist
gemeint, dass bereits voll konsekrierte Gaben, also Leib und Blut
Christi, nur noch eine zusätzliche Heiligung erfahren sollen Das
zweite wird weithin in der heutigen römisch-katholischen Interpretation

angenommen und kann sich auch auf Gedanken mittelalterlicher

Theologen stützen102. Aber ist es der ursprüngliche Sinn
dieses Gebetes Theologisch ist die Vorstellung einer zusätzlichen
Heiligung der bereits zu Leib und Blut Christi konsekrierten Gaben
meines Erachtens unhaltbar, wie noch gezeigt werden soll103. Aber

101 Jungmann, MS II 293, findet, dass die irisch-mailändische Form
hier vom irdischen Altar redet und deshalb kaum ursprünglich sein könne.
Denn es sei «nicht wahrscheinlich, dass das Wort »Altar im gleichen Atemzug
zuerst vom himmlischen und dann vom irdischen »Altar gebraucht ist». Diese
letzte Überlegung ist zweifellos richtig, aber muss man daraus nicht herleiten,

dass auch in der irisch-mailändischen Form der himmlische Altar
gemeint ist Man würde vielleicht eher «ex ilio» statt «ex hoc altari» erwarten,
aber da der irdische Altar gewisserrnassen als in den himmlischen aufgenommen

betrachtet wird, scheint mir auch das Pronomen «hie» in bezug auf den
himmlischen Altar verständlich zu sein. Jungmann selbst sagt treffend,
«dass der irdische Altar in der biblischen wohl bildlichen, Anm. d. Verf.)
Sprache unseres Gebetes den Blicken entschwunden und in den himmlischen
aufgenommen ist, der allein noch Geltung hat». »Anderseits lässt sich auch
nicht beweisen, dass die irisch-mailändische Fassung die ältere wäre.

102 S.Geiselmann, a.a.O., S. 100 ff., 105 f., 110 f., 115.
103 S.u. S.212L



— 173 —

das schlies»st nicht von vornherein aus, dass sie der Entstehung des

Supplices-Gebetes zugrunde gelegen haben könnte.
Der Wortlaut des «Supplices» legt allerdings nicht im geringsten

nahe, dass die Gaben schon vor ihrer Übertragung auf den
himmlischen Altar als Leib und Blut Christi betrachtet würden.
Ihre ganz unbestimmte Bezeichnung als «haec» lässt viel eher an
noch nicht konsekrierte Gaben denken. Auch Anhänger der
entgegengesetzten Meinung müssen zugeben, dass diese Benennung
auffällig ist. WTenn dann versucht wird, sie mit der religiösen Scheu zu
erklären, die einen deutlichen Hinweis vermeiden wollte104, wirkt
das nicht recht überzeugend.

Abgesehen vom Wortlaut des «Supplices» ist natürlich auch
der Zusammenhang zu beachten. Doch auch da ist zu sagen, dass

nirgends in den vorhergehenden Kanongebeten die Gaben Leib und
Blut Christi genannt oder als bereits konsekriert vorausgesetzt
werden. Das muss allerdings des näheren ausgeführt werden, und
zwar anhand des Textes des Abschnitts, der zwischen Einsetzungsbericht

und «Supplices» steht.

b) Die Oblation im römischen Kanon

Der zuletzt erwähnte Text lautet :

«Unde et memores, domine, nos, tui servi, sed et plebs tua
sancta, Christi filii tui domini dei nostri, tarn beatae passionis nec
non et ab inferis resurrectionis, sed et in caelos gloriosae ascensio-

nis, offerimus praeclarae maiestati tuae de tuis donis ac datis
hostiam puram, hostiam sanetam, hostiam immaculatam, panem
sanctum vitae aeternae et calicem salutis perpetuae.

Supra quae propitio ac sereno vultu respicere digneris et
accepta habere, sicuti accepta habere dignatus es munera pueri tui
iusti Abel et sacrificium patriarchae nostri Abrahae et quod tibi ob-
tulit summus sacerdos tuus Melchisedech, sanctum sacrificium,
immaculatam hostiam.»

Wir sahen bei Hippolyt105, dass die Worte «offerimus tibi
panem et calicem» so viel bedeuten wie «wir weihen dir dieses Brot
und diesen Kelch» und dass sie sich durchaus auf die natürlichen

104 So Jungmann, MS II 28829, unter Berufung auf W.Havers, Neuere
Literatur zum Sprachtabu (Sitzungsberichte der »Akademie der Wissenschaften

in Wien, Phil-hist. Kl. 223, 5), Wien 1946, 189 f.
105 S.o. S. 101-110, bes. 109f.



— 174 —

Gaben beziehen, die eben jetzt durch das Dankgebet konsekriert
werden. »Als später die Anschauung herrschend wurde, dass die
Konsekration allein durch die Rezitation der Einsetzungsworte
geschehe, und man den Konsekrationsmoment in der Folge auch
zeitlich festlegte, müsste das «offerimus tibi panem et calicem» ebenfalls

einen anderen Sinn bekommen. Da es nach den Einsetzungsworten

steht, müsste es jetzt auf die bereits konsekrierten Gaben,
also nicht auf Brot und Wein, sondern auf Leib und Blut Christi
bezogen werden. Dass der römische Kanon spelter so verstanden
wurde, unterliegt keinem Zweifel. Die Frage ist nur, ob dieses
Verständnis schon in der Zeit seiner Ausbildung massgebend war. Wie
wir sahen, ist diese »4uffassung von der zeitlichen Festlegung der
Konsekration im Moment der Rezitation der Einsetzungsworte abhängig.

Eine solche Fixierung des Konsekrationsmoments wurde aber
in der Epoche der Entstehung des römischen Kanons nur ansatzweise

und vereinzelt vertreten und war auch zur Zeit der endgültigen

gregorianischen Kanonredaktion noch keineswegs allgemein
herrschend. Johannes Chrysostomus106 im Osten und Ambrosius107
im Westen hatten zwar die Bedeutung der Einsetzungsworte für
die Konsekration hervorgehoben, sie jedoch - abgesehen von der
Ambrosius zugeschriebenen Schrift De sacramentis108 - noch

106 De proditione Judae hom. 1, 6.
107 De mysteriis IX 52.
108 TV 14; V 21-24. - Die Schrift wird vor allem seit den »Arbeiten von

O.Faller, Zeitschrift für katholische Theologie 1940, 1-14, 81-101; H.Frank,
Theologische Quartalschrift 1940, 67-82, und R. H .Connolly, The De
sacramentis, a work of St.»Ambrose, 1942 und 1946, meistens für ambrosianisch
gehalten. Doch wird die Zuschreibung an Ambrosius durch K.Gamber, Ist
Nicetas von Remesiana der Verfasser von «De sacramentis», in: Ostkirchliche

Studien 7 (1958), 153-172, wieder heftig bestritten. Botte, der die
Arbeit Gambers einer scharfen Kritik unterzieht (in: Bulletin de théol. anc.
et med. <S [1958], n° 513), findet: «Le défaut principal de cette étude est ce

que j'appellerais une certaine myopie. M. G. voit quelques détails, mais il
semble incapable de saisir l'ensemble des faits.» Mir scheint es jedoch eher
umgekehrt zu sein. Die Einzelargumente Gambers sind oft mehr phantasievoll

als beweiskräftig, aber sein Gesamtanliegen ist doch sehr ernst zu
nehmen. Es geht ihm ja nicht in erster Linie um die Verfasserschaft des Nicetas
von Remesiana, sondern um das Verständnis der mailändisohen Liturgiegeschichte.

Und dieses wird ausserordentlich erschwert, wenn De sacr wirklich
von Ambrosius stammt. Abgesehen von De sacr ist die ambrosianische
Liturgie als stark romanisierte, aber ursprünglich gallikanische leicht zu
verstehen. Gehört De sacr aber »Ambrosius an, dann hatte Mailand bereits zu
seiner Zeit den römischen Kanon. Dagegen spricht aber, was L.Eizenhöfer,
I.Pahl (Hänggi/Pahl, S.448) folgendermassen ausdrücken: «Canon ipse»,



— 175 —

durchaus im Zusammenhang des als Ganzes konsekrierenden
Eucharistiegebetes gesehen. Bei Chrysostomus als Orientalen!, der
die Wandlungsepiklese nach den Einsetzungsworten übt, versteht
sich das von selbst. Doch auch für die grossen abendländischen
Kirchenväter kommt Geiselmann, der der Frage besonders gründlich

nachgegangen ist, zum Schluss: «Man kann daher bei Augustinus

(wie auch bei Ambrosius) nicht von einem zeitlich fixierten
Konsekrationsmoment reden109.» Sogar in De sacr wird genau ge¬

nämlich der heutige mailändische, «est Canon romanus, qui interdum ali-
quomodo variatur. Tarnen eo praecise tempore quo potissimum traditiones
antiquiores soient conservari, sc. in Cena Domini et in Vigilia Paschae,
habentur formulae propriae (in Missali hodierno coniunctae cum textu
romano), quae exhibent indolem gallicanam, sc. orationes Post Sanctus et
Post Pridie.» Botte scheint mir über diesen Umstand zu leicht hinwegzugehen,

wenn er die erwähnten Post-Sanctus und Post-Pridie-Gebeto einfach
einer späteren Gallikanisierung der mailändischen Liturgie zuschreibt.

Anderseits hat die literarkritische Untersuchung von De sacr ergeben,
dass die Stilunterschiede gegenüber anderen ambrosianischen Schriften,
besonders gegenüber De mysteriis, auf mündlichen im Gegensatz zu literarischem

Stil zurückgehen und daher nicht gegen die Echtheit sprechen. Da
der Verfasser ganz in der Gedankenwelt des »Ambrosius, vor allem von De
mysteriis, gelebt haben muss, ist es natürlich am einfachsten, ihn im grossen
Mailänder Bischof selbst zu suchen, falls nicht schwerwiegende Gründe
anderer Art dagegen sprechen. Die Frage ist nun, ob die liturgiegeschichtlichen
Schwierigkeiten ein solcher Grund sind. Gamber meint es, und in diesem
Punkt hat seine »Auffassung meines Erachtens viel für sich. Am Ergebnis
unserer Untersuchung über die Struktur des Eucharistiegebetes ändert die
Verfasserfrage von De sacr jedoch nichts, und es ist weder nötig noch möglich,

näher auf sie einzugehen.
109 »A.a.O., S.208. Dagegen findet Geiselmann, a.a.O., S.88 f. und 208

f., in der im Geiste »Augustins gehaltenen pseudoaugustinischen Predigt serm.
Denis 6, 3, ed. G.Morin 1930, S.31, die dem 5./6. Jahrhundert angehört, den
Konsekrationsbegriff von De sacr. Er meint sogar, dass die Vergegenwärtigung

von Leib und Blut Christi dort schon als zeitlich bestimmbarer
Vorgang gefasst sei. Diese Interpretation hat aber keinen Grund im Text, der
zunächst auf die Einleitimg zur Präfation hinweist und dann fortfährt: «Et
inde iam quae aguntur in precibus Sanctis, quas audituri estis, ut accedente
verbo fiat corpus et sanguis Christi. Nam tolle vcrbum, panis est et vinum;
adde verbum, et iam aliud est. Et ipstun aliud quid est Corpus Christi et
sanguis Christi. Tolle ergo verbum, panis est et vinum; adde verbum et fiet
sacramentum. Ad hoc dicitis : »Amen. Amen dicore subscribere est. Amen
latine interpretatur Verum. Deinde dicitur Dominica oratio.» Das Amen ist
eindeutig dasjenige am Schluss des Kanons, da ja gleich darauf das Gebet
des Herrn folgt. Dann meint aber das «verbum» das ganze eucharistische
Hochgebet. Zum Teil sieht Geiselmann das auch so, aber anderseits sagt er
doch: «Klar sind hier innerhalb dieser actio in precibus Sanctis die Herren-
worte, welche die Vergegenwärtigung bewirken, herausgehoben, namentlich
durch die Formulierung: «adele verbum et iam aliud est» (a.a.O., S.209).



— 176 —

nommen keine zeitliche Fixierung des Konsekrationsmomentes
vorgenommen, doch liegt diese in der Konsequenz der dort vertretenen

Auffassung, die die Einsetzungsworte vom übrigen Kanonge-
bet abhebt und ihnen allein die Konsekrationskraft zuschreibt.
Bischof Faustus von Riez in der Provence (f 490/500), der diese
Theorie weiterführt, zieht dann auch die Folgerung, dass die Gaben
«nach den Worten Christi (post verba Christi) Leib und Blut Chri-

,- • 110sti» seien
Doch bleibt gerade im gallikanisch-mozarabischen Liturgiegebet
die alte Auffassung bis ins S.Jahrhundert vorherrschend111.

Dazu hat nicht zuletzt Isidor von Sevilla beigetragen, der in seinem
einflussreichen Schrifttum im wesentlichen die altkirchliche
Konsekrationstheologie vertritt112. Auch als im Frankenreich die altgallische

durch die römische Liturgie ersetzt wurde, machte sich die
ältere Auffassung zunächst noch geltend, wurde aber im 9.

Jahrhundert immer mehr durch die jüngere verdrängt.
So ist für die aus dem 8./9. Jahrhundert stammende expositio

missae Dominus vobiscum113 die Konsekration zu Leib und Blut

Von einer Herattshebung der Herrenworte ist hier aber keine Spur zu finden.
Das «iam» kann nach dem Zusammenhang nicht als zeitliche Bestimmung
der Wandlung sofort nach dem Aussprechen der Einsetzungsworte verstanden

werden, sondern nur nach Vollendimg des Hochgebetes. Das Ganze wird
noch besser verständlich, wenn man bedenkt, dass hier der Grundsatz «acce-
dit verbum ad elementum et fit sacramentum», den Augustin für die Taufe
aufgestellt hatte (Tract, in loh. 80, 3), auf die Eucharistie angewandt wird.

110 Nach Geiselmanìì, a.a.O., S.199, »Anm. la. - In De sacr IV 5 heisst
es zwar «ante verba Christi calix est vini et aquae plenus», aber der Gegensatz

dazu lautet nicht «post verba Christi», sondern «ubi verba Christi
operata fuerint, ibi sanguis Christi efficitur». Das lässt sich im Sinn der auch
von Chrysostomus vertretenen »Auffassung verstehen, dass die Worte Christi
dem ganzen Eucharistiegebet die konsekrierende Kraft verleihen. Wenn es
in De sacr an der oben angeführten Stelle heisst: «»Antequam consecretur,
panis est; ubi autem verba Christi accesserint, corpus est Christi», klingt das
schon ausschliesslicher. Immerhin geht es dem ganzen Zusammenhang nach
auch hier nicht darum, die Worte Christi als genauen Zeitpunkt der
Konsekration zu fixieren, sondern ihnen, und ihnen allein, die Wirkkraft für die
Wandlung zuzuschreiben. Gross ist der Schritt von da zu dem «post verba
Christi» bei Faustus von Riez allerdings nicht mehr.

111 Zum ganzen folgenden »Abschnitt vgl. Geiselmann, a.a.O., S.90-107,
180-197.

112 Nur «im wesentlichen» deshalb, weil er das Konsekrationsgebet erst
nach dem Sanctus beginnen lässt, also die Präfation bereits von ihm trennt.

113 In: M.Gerbert, Monumenta Veteris Liturgiae alemannicae II,
St.Blasien 1779, S.276 ff., sowie in: Amalarii episcopi opera, ed. J.M.Hans-
sens, I, Rom 1948.



— 177 —

Christi keineswegs mit den Einsetzungsworten vollendet. Das

ergibt sich besonders deutlich aus der Erklärung des Unde-et-memo-
res-Gebetes. Zu den dort stehenden Worten «hostiam puram,
hostiam sanetam, panem sanctum vitae aeternae» wird nämlich
gesagt: «hostiam puram, quia purum est corpus tuum quod de hoc

pane fieri credimus; hostiam sanetam, quia tu sanetificasti corpus
tuum quando hominem in deum assumpsisti et nunc sanctifica
hunc panem, ut corpus tuum fiat. Panem sanctum vitae aeternae,
quia tu panis vivus es et corpus tuum in hoc pane a te sanetificato
nos aeeipere voluisti... Tu sanctifica hanc hostiam, ut nobis corpus
tuum et sanguis tuus fiat.»

Hier ist die Oblation also ganz im alten Sinn als Darbringung
zur Konsekration, nicht als Darbringung von bereits konsekrierten
Gaben aufgefasst. Dagegen bezieht die vor 819 entstandene
Messerklärung «Primum in ordine» das «hostiam sanetam» im «Unde et

memores» auf den bereits gegenwärtigen Herrenleib. Sie erklärt es

nämlich mit den Worten: «i.e. coelesti dono, per assumptionem
corporis Domini nostri Jesu Christi sanetificatam114.» Damit
stimmt überein, dass diese Messerklärung zwischen der consecratio,
die offenbar nach den Einsetzungsworten als beendet gedacht wird,
und der precatio valida unterscheidet.

Eine weitere Messerklärung, die den gleichen Titel wie die
schon erwähnte «Dominus vobiscum» trägt, aber aus dem

9./10. Jahrhundert stammt (ms. 102 der Zürcher Kantonalbibliothek)115,

übt an der älteren direkte Kritik. Sie nimmt auf sie Bezug
mit den Worten: «Item scribit, ubi mentionem facit de hostia pura
et sancta et immaculata : et nunc sanctifica hunc panem, ut corpus
tuum fiat. Et iterum : Tu sanctifica hanc hostiam, ut nobis corpus
tuum et sanguis tuus fiat.» Dagegen wendet sie ein: «Hoc nos
totum antieipamus in eadem oratione in eo loco ubi dicit : Accepta-
bilemque facere digneris, ut nobis corpus et sanguis fiat dilectissimi
filii tui.» Die entscheidende Heiligungsbitte wird also nicht mehr
nach den Einsetzungsworten, sondern im «Quam oblationem» vor
ihnen gesehen. Zur Begründung wird ausdrücklich der zeitlich
fixierte Konsekrationsmoment angegeben: «Et ubi ipsius verba
Domini dieuntur: Accipite et manducate ex hoc omnes; Hoc est

corpus meum, ibi credimus de simplici pane fieri corpus domini; et
ubi dicitur: Hic est calix sanguinis mei, ibi de simplici vino et aqua

114 Gerbert, a.a.O., S.287, col. 2.

115Ebendort, S. 269-274.



— 178 —

sanguinerei domini.» Der zweite Teil des «Supplices» wird nun als
eine Bestätigung der schon vorher geschehenen Wandlung aufgefasst:

«Ut quotquot ex hae altaris partieipatione sacrosanetum filii
tui corpus et sanguinem sumpserimus. Ubi intellegi datur non in-
choandis fieri, sed esse.» Bei unvoreingenommener Betrachtung
könnte man vom «Supplices» viel eher sagen, dass «intellegi datur
inchoandis fieri», nämlich dass die Gaben von Brot und Wein auf
den himmlischen Altar aufgenommen werden mögen, damit wir sie

von dort als Leib und Blut Christi empfangen. Aber eine unbefangene

Betrachtung des « Supplices » war im Rahmen der neuen
Konsekrationsauffassung nicht mehr möghch. Immerhin wurde es vielfach

doch noch so ernst genommen, dass man in ihm eine Bitte um
eine Heiligung der Gaben zusätzlich zur Wandlung sah116.

Es ist allerdings zuzugeben, dass der Gedanke des «Supplices»
nicht so eindeutig formuliert ist, dass er dem mächtig vorwärtsdrängenden

Streben nach Hervorhebung der Einsetzungsworte als
Konsekrationsform und Konsekrationsmoment sehr starken Widerstand
hätte entgegensetzen können. Die altgallische und mozarabische
Liturgie mit ihren häufig unmissverständlich formulierten
Wandlungsepiklesen nach den Einsetzungsworten war da widerstandsfähiger

gegenüber den neuen Tendenzen. Aus diesem Grund vermutet
Geiselmann117, dass man im Stammbereich der römischen Liturgie
im 8. Jahrhundert weithin in den Einsetzungsworten die Form der
Konsekration gesehen habe, während das im altgallisch-mozarabischen

Liturgiegebiet zu jener Zeit noch nicht der Fall war.
Von Gregor dem Grossen stellt der genannte Forscher auf Grund
einer längeren Untersuchung jedoch fest118: «Gerade daraus aber,
dass Gregor in dem Kanon als Ganzem die Konsekrationsform
sieht, folgt, dass er die Konsekrationsform als ein Ganzes von
Gebeten fasst, in dem die Einsetzungsworte zwar eingeschlossen, aber
in ihrer besonderen Bedeutung für die Konsekration noch nicht
bestimmt sind. »

So haben wir also sogar noch für die Zeit der endgültigen
gregorianischen Redaktion, erst recht aber für die Zeit der Entstehung des

römischen Kanons nicht anzunehmen, dass die Vorstellung von der
Konsekration im Moment der Einsetzungsworte bereits herrschend

gewesen wäre. Demnach ist auch das «offerimus panem et

116 Vgl. oben S. 172, Anm. 102.
117 A.a.O., S.191, Anm.17.
118 Ebenda, S.217.



— 179 —

calicem» durchaus noch im alten Sinn wie bei Hippolyt und wie noch
in der älteren Messerklärung «Dominus vobiscum» aus dem 8./9.
Jahrhundert auf die unkonsekrierten Elemente zu beziehen. Allerdings

darf nicht vergessen werden, dass schon ziemlich früh die
Darbringung der noch unkonsekrierten Elemente von Brot und Wein
als eine real-symbolische Darstellung der Darbringung des Leibes
und Blutes Christi, als Vergegenwärtigung seines Opfers vor Gott
verstanden wurde. In einem vorläufigen Sinn konnten die Elemente
also schon vor der Konsekration als Leib und Blut Christi betrachtet
werden. So sahen wir bei Serapion, dass er mit Bezug auf die Nieder-
legung der Gaben auf den »Altar sagt: «aoi ngoarjvéyxapev xòv ägxov
xovxov, xò ôpoicopa xov acouaxoç xov /uovoysvovç ngoanvéyxafiEv
ôè xul xò noxìjgtov, xò ô/xoicoua xov aïuaxoç.» Erst nachher folgen
aber Einsetzungsworte und Wandlungsepiklese. Auch wenn Cyprian
als erster sagt, dass wir in der Eucharistie das Blut Christi darbringen119,

kann das nach der Konsekrationsauffassung seiner Zeit nicht
vom bereits konsekrierten Kelch verstanden werden120, sondern nur
irn erwähnten vorläufig-symbolischen Sinn. Und - um nur noch ein
Beispiel zu nennen - in der byzantinischen Basiliusliturgie wird als

Einleitung zur Epiklese gesagt: «...ngoQévxEç xà âvxixvna xov
âyîov acbpaxoç xaì aïuaxoç xov Xgiaxov aov aov ocópsda xxX121.»

119 Ep. 63, 14.
120 Allerdings wTirdo der Unterschied zwischen noch nicht konsekrierten

und bereits konsekrierten Gaben im Altertum bei weitem nicht so stark
empfunden wie heute. Gerade deshalb konnte sich die proleptisch-symbo-
lische Betrachtungsweise ganz natürlich entwickeln, während sie späteren
Zeiten nicht mehr recht verständlich war. L. Winterswyl, Das eucharistische
Hochgebet der altkatholischen Liturgien, in IKZ 24 (1934), 1-46 schreibt:
«Die Alten konnten, weil sie den Kanon als Ganzes nahmen und seine actio
als einen einzigen Akt, sorglos auch schon vor der Wandlung vom Opfer
sprechen, vom Opfer Christi, das in der eucharistischen Feier tatsächlich
auch Opfer der mit ihm verbundenen Kirche wird. Es ist für antikes Denken
irrelevant, ob das Opfer vor oder nach der Wandlung erwähnt wird» (S.30).
So vieles hier richtig gesehen ist, geht es meines Erachtens doch zu weit,
wenn der Unterschied zwischen konsekrierten und nichtkonsekrierten Gaben
für den Opferbegriff im antiken Denken als völlig irrelevant betrachtet wird.

121 Brightman, S.406; Hänggif'Pohl, S.236. In der älteren alexandrinischen

Form der Basiliusliturgie fehlt die Wendung noch, Hänggi'Pahl,
S.352. - Die spätere byzantinische Deutung trifft zwar nicht in der
Terminologie, wohl aber in der Sache die altkirchliche Auffassung, wenn sie sagt,
die Gaben seien vor der Konsekration, die erst mit der Epiklese abgeschlossen

ist, Symbole von Leib und Blut Christi, nachher Leib und Blut Christi
selbst. Der älteren Redeweise wurde es mehr entsprechen zu sagen, die
Gaben seien vor Beendigung des Eucharistiegebetes in vorläufig-symbolischem

Sinn, nachher in voll real-symbolischem Sinn Leib und Blut Christi.



— 180 -
Da auf diesen Satz sogleich die Konsekrationsepiklese folgt, kann
er sich nicht auf die bereits konsekrierten, jedenfalls nicht auf voll
konsekrierte Elemente beziehen, sondern nur jene real-symbolische
Darstellung und Vergegenwärtigung des Opfers Christi vor Gott meinen,

von der wir sprachen. In diesem Sinn müssen aber auch im
römischen Kanon die Ausdrücke «offerimus hostiam puram, hostiam
sanetam, hostiam immaculatam, panem sanctum vitae aeternae et
calicem salutis perpetuae» ursprünglich gemeint sein. Sie setzen
keineswegs die schon vollendete Konsekration voraus, sie sind sogar
zurückhaltender als die eben erwähnten Wendungen bei Serapion
und in der byzantinischen Basilius-Anaphora. Von der alten symbolischen

Deutung der Darbringung der natürlichen Gaben her lassen sie
sich ohne die geringste Schwierigkeit verstehen und geben keinerlei
Anlass zu der Annahme, dass ihnen bereits die fatale Umbildung des
eucharistischen Opfergedankens zugrunde liegt, die aus der
realsymbolischen Darstellung des Opfers Christi vor Gott eine dingliche
Darbringung von Leib und Blut Christi in der Gestalt der bereits
konsekrierten und gewandelten Elemente macht.

Zusammenfassend können wir also sagen, dass «offerimus

panem et calicem» im römischen Kanon durchaus noch im alten
Sinn die Darbietung der natürlichen Elemente an Gott zum
Zwecke der Konsekration meint, in ihr aber die symbolische
Darstellung des Kreuzesopfers gesehen wird, wie die Wendung von der
hostia pura, sancta, immaculata zeigt. Die Worte «Brot des

Lebens» und «Kelch des Heiles» sind zum Teil ebenfalls von daher
zu verstehen, zum Teil aber auch einfach als proleptische Aus-
drucksweise, die Bezeichnungen, die im vollen Sinne erst für die
konsekrierten Elemente gelten, schon auf die unkonsekrierten
anwendet. Diese Erscheinung ist ja in den verschiedensten Liturgien
sehr verbreitet122. In der Folge wird dann im «Supplices» darum ge-

122 Dass die »Ausdrücke in der »Anamnese «auf die zu verwandelnden
Gaben» gehen, hat auf römisch-katholischer Seite auch der um die Hippo-
lytforschung verdiente H.Elfers, in: Theologie und Glaube 33 (1941), 352 f.,
gesehen. Wenn Jungmann, M.S II 280, »Anm. 38, sich dagegen auf De sacr
beruft, so wäre doch eher umgekehrt zu sagen: da die Konsekrationstheorie
von De sacr in jener Zeit vereinzelt dasteht, kann auch ein Kanonverständnis,

das diese Theorie voraussetzt, in jener Zeit nur vereinzelt vorgekommen
sein.

H.Elfers, Die Kirchenordnung Hippolyts, Paderborn 1938, S.253,
»Anm. 67, weist auch darauf hin, dass die Konzilsväter von Trient in weiser
Beschränkung eine Definition der sakramentalen Form der Eucharistie trotz
des Drängens einiger Theologen vermieden.



- 181 —

betet, dass die Gaben von Brot und Wein geistig auf den
himmlischen »Altar übertragen, also ganz von Gott angenommen werden,
damit wir sie von dort als Leib und Blut Christi zu unserem Heile
empfangen.

c) Das epikletische Hauptgebet des römischen Kanons

Wenn das «Supplices» also eine Heiligungsbitte enthält, stellt
sich die Frage, wie sie sich zu der des « Quam oblationem» verhält.
Häufig wird « Quam oblationem » als Konsekrations- oder
Wandlungsepiklese, «Supplices» dagegen als Kommunionepiklese
bezeichnet123. Diese Unterscheidung ist jedoch sehr fragwürdig.
Einerseits ist die Konsekrationsbitte im «Quam oblationem»
durchaus auf die Kommunion ausgerichtet, heisst es doch «ut nobis

corpus et sanguis fiat...». Anderseits ist das «Supplices» nicht bloss
eine Bitte für die Kommunikanten, wie die entsprechenden
Kommunionbitten in S, Th1 und den neuen römischen Eucharistiegebeten

von 1968, sondern eine Bitte um ein göttliches Handeln an

Übrigens lässt sich auch die Bitte um gnädiges Herabblicken und
»Annahme viel besser verstehen, wenn sie sich auf unkonsekrierte Gaben
bezieht. Zwar sagen die Vertreter der spätabendländischen Deutung, class die
konsekrierten Gaben als Leib und Blut Christi an sich keine Bitte um
göttliches Wohlgefallen nötig haben, wohl aber, insofern sie von U7is dargebracht
werden. Diese Erklärung ist aber doch recht gezwungen, besonders da sich
das «Supra quae» auf die Gaben selbst und nicht auf unseren Darbringungs-
akt bezieht.

Die prolcptische Anschauungsweise, die wir bei «panem sanctum vitae
aeternae et calicem salutis perpetuae» feststellten, liegt im römischen
Kanon z.B. auch bei «sancta sacrificia illibata» im «Te igitur» vor. In
orientalischen Liturgien nimmt sie noch ganz andere »Ausmasse an. Bekannt ist,
dass in der byzantinischen Liturgie der grosse Einzug mit den Gaben beim
Offertorium als Einzug Christi gedeutet wird und die Gaben proleptische
Verehrung geniessen. Noch weiter geht es, wenn in der armenischen Liturgie
beim Offertorium gesungen wird: «Corpus Domini et sanguis Salvatoris iam
exhibendi sunt super altare. Virtutes caelestes invisibiliter cantant et voce
non interrupta dicunt: sanctus, sanctus, sanctus Deus Sabaoth» (Brightman,
S.430). Derselbe Text wird als «antiphona mysteriorum» auch im chaldäi-
schen (ostsyrischen) Ritus zum Offertorium gesungen (Brightman, S.2G7 f.;
A.Raes, Introductio in liturgiam orientaient, Rom 1947, S.81). Der maronitische

Ritus hat den Einzug mit den Gaben nicht mehr, aber es wird an dieser

Stelle gesungen: «Ego sum panis vivus, dicit Dominus, et nunc mani-
bus sacerdotis deducor triumpho ad altare...» (Raes, a.a.O., S.82). Wollte
man aus den »Ausdrücken «panem sanctum etc.» im römischen Kanon ableiten,

dass sie sich auf bereits konsekrierte Elemente beziehen müssen, würde
man den Geist, aus dem solche »Ausdrucksweise herauswächst, verkennen.

v13 S.o. S.170., Anm.96.



— 182 —

den Gaben, allerdings zu dem Zweck, dass die Kommunikanten in
ihnen Leib und Blut Christi zu ihrem Heil empfangen. Der Unterschied

zwischen einer blossen Bitte um segensreichen Kommunion-
empfang und einer Bitte für die Gaben im Hinblick auf die
Kommunion ist aber nicht zu übersehen124.

Wenn man das alles bedenkt, stehen « Supplices » und « Quam
oblationem» einander trotz aller Unterschiede sehr nahe. In beiden
Fällen handelt es sich um eine Bitte um Heiligung der Gaben zum
Zweck der Kommunion. Demgegenüber ist es nur von zweitrangiger

Bedeutung, wenn der »Akzent in « Quam oblationem» mehr auf
der Konsekration und im «Supplices» mehr auf dem Kommunionempfang

liegt. Nur in diesem beschränkten Sinn einer verschiedenen

»Akzentuierung ist die Unterscheidung zwischen Konsekrationsund

Kommunionepiklese berechtigt.
An diesem Punkt stellt sich die weitere Frage, ob « Quam

oblationem» oder «Supplices» die entscheidende Heiligungsbitte enthält.
Auch wenn wir zu ihrer Beantwortung keine Vergleiche mit anderen

Liturgieformen zu Hilfe nehmen, sondern nur das bisher über
den römischen Kanon Ausgeführte berücksichtigen, lässt sich

sagen, dass die letzte Bitte um Heiligung der Gaben, also das
«Supplices», die entscheidende ist, und die Bitte des «Quam oblationem»

ihr gegenüber nur vorläufig-vorbereitenden Charakter hat.
Das « Quam oblationem» ist ja auch nicht die einzige vorbereitende
Heiligungsbitte, sondern nur die letzte und gewichtigste. Ihr
geht das «Te igitur» mit den Worten «...petimus, uti accepta habeas
et benedicas haec dona etc.» sowie häufig eine Segnungsbitte im
wechselnden Gebet über die Gaben voraus.

Wenn man umgekehrt «Quam oblationem» für die entscheidende

Bitte halten wollte, hätte das «Supplices» keinen rechten
Sinn mehr, und man müsste es konsequenterweise auslassen und an
seine Stelle eine blosse Kommunionbitte setzen, wie es S, Th1 und
die neuen römischen Hochgebete tun. Man kann zwar mit guten
Gründen auch eine vorbereitende Vorwegnahme einer Bitte für
überflüssig halten, aber sie hat doch immer noch mehr Sinn als eine

nachträgliche abwandelnde Wiederholung, nachdem die entscheidende

Bitte bereits ausgesprochen ist. Als das epikletische Hauptgebet

des römischen Kanons erweist sich das «Supplices» auch
dadurch, dass es als einziges mit jener uralten Bitte für die Kom-

124 Dennoch wird er von vielen Liturgikern geflissentlich übergangen.



— 183 —

munikanten verbunden ist, die alle Liturgien kennen und die auf
die Struktur der jüdischen Dankgebete zurückgeht. Gegenüber
einer Bitte für die Gaben, die mit dieser Bitte für die Kommunikanten

verbunden ist, müssen alle vorhergehenden ähnlichen Bitten als
bloss vorbereitend gelten. Und das «Quam oblationem» ist zwar
auf die Kommunion ausgerichtet, aber doch nicht mit einer Bitte
für die Kommunikanten verbunden wie das «Supplices»!

Woher kommt dann die bis heute weit verbreitete Auffassung
von « Quam oblationem » als dem hauptsächlichen epikletischen Gebet

des römischen Kanons Nach allem, was wir bisher sahen,
kann es keinen Zweifel geben: vor allem von der späteren Auffassung

über den zeitlich fixierten Konsekrationsmoment125. Diese

Auffassung zwang natürlich dazu, die Bedeutung des «Supplices»
abzuschwächen und dafür die des « Quam oblationem» zu erhöhen.

d) Die ältere Form der römischen Kanongebete

Wir haben unseren Erörterungen bis jetzt nur den überlieferten

römischen Kanon zugrunde gelegt, müssen ihn aber jetzt
wenigstens an einigen Punkten mit seiner frühen Nebenform
vergleichen, die uns in der um 400 entstandenen Schrift «De
sacramentis» erhalten ist. Zunächst ist es nötig, das « Quam oblationem»
mit seiner älteren Form in De sacr zu vergleichen. Dort heisst es :

«Fac nobis hanc oblationem scriptam, rationabilem, acceptabi-
lem, quod est figura corporis et sanguinis Domini nostri Jesu
Christi126».

Die eigentlich epikletischen Elemente von « Quam oblationem».

nämlich «benedictam» und «ut nobis corpus et sanguis fiat
dilectissimi filii tui...» fehlen in dieser älteren Form. Es handelt
sich also ursprünglich nicht um eine Epiklese, sondern um ein Dar-
bringungsannahmegebet127. Nicht um die Weihe der Gaben zu Leib
und Blut Christi wird gebetet, sondern die Bitte um Annehmbar-
machung wird damit begründet, dass die Gaben «figura corporis et
sanguinis domini nostri Jesu Christi» seien. Wie wir es bereits in
verschiedenen alten Liturgien sahen, werden die eucharistischen

125 Daneben hat sicher der Umstand eine Rolle gespielt, dass « Quam
oblationem» eine klare Wandlungsbitte enthält, während der epikletische
Gedanke im «Supplices» auf mehr indirekte »Art ausgesprochen ist.

126 Hängcji/Pahl, S. 421.
127 Vgl. B. Botte, Rezension von H.Smit, Epiclese en sacramentologie. -



— 184 —

Elemente auch schon vor der Konsekration in einem
vorläufigsymbolischen Sinn als Zeichen von Leib und Blut Christi und ihre
Darbringung als bildhafte Darstellung des Opfers Christi betrachtet.

Im römischen Kanon ist die ursprüngliche Darbringungsannah-
mebitte in Richtung auf eine Epiklese weiterentwickelt, ohne aber zu
einer Geistepiklese geworden zu sein. Für die vergleichend-liturgiegeschichtliche

Einordnung dieses römischen Kanongebetes ist es jedoch
wichtig, zu sehen, dass es seinem Ursprung nach überhaupt keine
Epiklese ist.

Die Gedanken des «Supplices» sind in De sacr mit denen des im
römischen Kanon dem «Supplices» vorangehenden «Supra quae» in
einem einzigen Gebete vereint. Es lautet :

«Et petimus et precamur, ut hanc oblationem suscipias in
sublimi altari tuo per m anus angelorum tuorum, sicut suscipere dignatus
es numera pueri tui iusti Abel et sacrificium patriarchae nostri Abra-
hae et quod tibi obtulit summus sacerdos Melchisedech128.»

Die Frage, welche Form des Gebetes die ursprüngliche ist,
wurde in der Forschung verschieden beantwortet. Lietzmann1'29

hielt die Form von De sacr für sekundär und wenig vorteilhaft
verändert, Casel130 und besonders Botte131 vertreten jedoch die

Ursprünglichkeit der Fassung von De Sacr. Botte zeigt einerseits,
dass das «Supplices» noch durch die gregorianische Redaktion
verändert wurde, weist aber anderseits auf Grund eines mozarabischen
Gebetes auf, dass die Trennung der Gedanken von «Supra quae»
und «Supplices» bis in vorleonianische Zeit zurückgeht132. Was

jedoch für De sacr spricht, sind die Parallelen von orientalischen
Gebeten.

Auffällig ist, dass im Kanon von De sacr gar keine
Kommunionbitte zitiert wird. Dass er überhaupt keine gehabt hätte, ist
jedoch sehr unwahrscheinlich. Und wenn es doch der Fall wäre,

Tijdschrift voor Liturgie 40 (1956) 84-115, in: Bulletin de théol. anc. et
med- 9 (1962), 14: «Quant à la liturgie romaine, l'hypothèse d'une épiclèse
consécratoire antécédente ne repose sur aucun fondement. La forme du
Quam oblationem antérieure à la fixation du canon n'est pas du tout une
demande de consécration.»

12S Hänggi/Pahl, S. 422.
129 Messe und Herrenmahl, S. 121.
130 JL VI (1926), 212 (Besprechung von «Messe und Herrenmahl»).
131 Le Canon de la messe romaine, Louvain 1935, S. 65.
132 Ebenda, S. 66.



— 185 —

könnte dies nicht den ursprünglichen Zustand der römischen Liturgie

wiedergeben, denn die Kommunionbitte ist nicht nur in allen

Liturgien verbreitet, sondern geht auch auf die Struktur des
jüdischen Dankgebetes zurück, und es ist absolut nicht anzunehmen,
dass der römische Kanon zuerst einer Kommunionbitte ermangelt
und diese erst nachträglich aus anderen Liturgien entlehnt hätte.
Der in De sacr zitierte Kanontext ist offensichtlich nicht vollständig,

und wie die Kommunionbitte fehlt ihm ja auch die Schlussdoxologie.

Es geht dem Verfasser ja nicht darum, den ganzen Kanon
zu zitieren, sondern nur seinen zentralen Teil mit den Einsetzungsworten.

Wir sahen, dass, ähnlich wie «Quam oblationem», auch das

«Supplices» in seinem ersten Teil nicht von vornherein eine
Epiklese darstellt, sondern erst durch die Verbindung mit der
Kommunionbitte. »Aber während die Wandlungsbitte im Anschluss an

«Quam oblationem» nach dem Zeugnis von De sacr ihre Entstehung

erst einer sekundären Umbildung verdankt, so muss die
Kommunionbitte im »Anschluss an das «Supplices» wohl so alt sein

wie das «Supplices» selbst oder ein ähnliches Gebet an dieser Stelle.
Dass wir nicht wissen, wie im Kanon von De sacr die Kommunion-
bitte angeschlossen war, ändert an diesem prinzipiellen Sachverhalt
nichts. In diesem Sinne ist das «Supplices» auch historisch die
ursprünglichere Epiklese als «Quam oblationem», wie es sachlich die

gewichtigere ist.
Wenn der epikletische Charakter des «Supplices» sich als

ursprünglicher erwiesen hat als der des « Quam oblationem», dann soll
das nicht heissen, dass schon in allen Vorstufen des römischen
Kanons ein epikletisches Gebet in dieser Form enthalten gewesen
sei. Vielmehr ist anzunehmen, dass der in diesem Zusammenhang
doch wohl eine längere Entwicklung voraussetzende Gedankengang
des «Supplices» an die Stelle einer einfacheren und auch klareren
Kommunionepiklese in der Art, wie wir sie bei Hippolyt kennengelernt

haben, getreten ist. Zwar ist die Richtung des Gedankens bei
der aufsteigenden Epiklese umgekehrt wie bei der herabsteigenden,
aber im Laufe der Entwicklung sind häufig herabsteigende
Epiklesegedanken neben oder an die Stelle aufsteigender Offertoriumsge-
danken getreten und umgekehrt133. Dass die aufsteigende Epiklese

133 S. Lietzmamt, a.a.O., S.81-122. B.Botte, Tradition apostolique et
Canon romain, in: Le Canon romain, La Maison-Dieu 87 (1966), 52-61,
meint, dass der römische Kanon, auch wenn man alle Darbringungsgebete



— 186 —

die ältere Form wäre, kann nicht angenommen werden, weil ihr
Gedankengang doch weniger naheliegt, weil der römische Kanon in
diesem Punkt gegenüber den verschiedensten anderen Liturgien
ziemlich isoliert dasteht und weil auch Hippolyt als der älteste
Zeuge eines Eucharistiegebetes gegen sie spricht.

e) Geistepiklese in Rom?

Interessant wäre es, zu wissen, ob auch der römische Kanon in
einem früheren .Stadium eine ausdrückliche Anrufung des Heiligen

und Fürbitten vor dem Einsetzungsbericht als spätere Einsehübe wegdenkt,
mit der Anaphora Hippolyts kein gemeinsames Schema habe, weil die letztere

eine Epiklese enthalte «dont il n'y a pas trace dans la tradition
romaine» (S.57). Von der Hippolyt-Eucharistie sagt er ferner: «Il est
probable que l'épiclèse qui termine l'anaphore a été ajoutée pour compléter le
schéma trinitaire» (S.58). Das bedeutet bei Botte natürlich nicht, dass die
Epiklese von Hippolyt eine Interpolation wäre, sondern dass Hippolyt selbst
sie an ein traditionelles Schema, in dem sie noch gefehlt hätte, angefügt
habe. Ist das aber wirklich wahrscheinlich

Dass die Hippolyt vorliegende Tradition überhaupt kein deprekatives
Element in der Eucharistie gekannt hätte, ist nicht anzunehmen, da sowohl
das jüdische Dankgebet nach der Mahlzeit als auch die Eucharistiegebete der
Didache am Schluss eine Bitte enthalten. »Auch die Redeweise Justins setzt
voraus, dass das Eucharistiegebet ausser Dank und Lobpreis das Element der
Bitte in sich schliesst, nennt er es doch mit einem zusammenfassenden
Ausdruck EÙ'/à; xaì EV-/agiaTÌav (»Apol. 65) und ein «Gebet um den Logos» (s.o. S.

115). Dafür, dass «Gebet um den Logos» übersetzt werden muss, s. J. Betz,
a.a.O., S. 270, »Anm. 32. Dort auch weitere Literaturangaben. Wenn im Kanonzitat

von De sacr eine solche Bitte fehlt, darf man diesen Mangel doch nicht
der ältesten Tradition zuschreiben, umso weniger, als in De sacr der Kanon
nicht vollständig zitiert ist und möglicherweise noch eine Bitte folgte. Übrigens
sagt Botte selbst (in B. Botte, C. Mohrmaim, L'ordinaire de la messe. Paris/
Louvain 1953, S. 16) : «Tels sont les éléments du schéma qu'on retrouve dans
toutes les liturgies anciennes : action de grâces, récit de l'institution, anamnèse
et épiclèse. Je donne à ce dernier mot un sens très large, sans aborder les
controverses historiques et théologiques que ce mot évoque. »

Jedenfalls in diesem weiten Sinn muss man auch in der Hippolyt
vorangehenden Tradition die Epiklese annehmen. Man könnte sich fragen, ob
jene Tradition nur eine Bitte für Personen, nicht aber für die Gaben gehabt
habe. Doch ist nicht einzusehen, warum Hippolyt eine Bitte für die Gaben
neu hätte einführen sollen. Zur Vervollständigung des trinitarischen Schemas

hätte eine Bitte um den Geist für die Kommunikanten genauso gut
gedient. Und wenn Justin sagt, dass durch «ein Gebet um den Logos» Brot
und Wein Fleisch und Blut Christi werden, muss dieses Gebet doch auch
eine Bitte um den Logos für die Gaben enthalten haben. Dass Hippolyt als
erster statt der Logos- eine Geistepiklese eingeführt und damit das trinitarische

Schema des Eucharistiegebetes geschaffen hätte, ist möglich, aber
keineswegs sicher. Genauso gut können vor ihm Geist- und Logosepiklese
nebeneinander bestanden haben.



187

Geistes gekannt hat. Papst Gelasius scheint gegen Ende des

S.Jahrhunderts eine Geistepiklese zu bezeugen, wenn er schreibt:
« Quomodo ad divini mysterii consecrationem coelestis Spiritus

invocatus adveniet, si sacerdos et qui eum adesse deprecatili', crimi-
nosis plenus actionibus reprobetur .134»

Für sich allein genommen ist dieses Zeugnis allerdings nicht
ganz sicher, denn Gelasius könnte auch eine allgemeinere Bitte
oder den ganzen Kanon, der ja Epiklese im weiteren Sinne ist, als

»Anrufung des Heiligen Geistes deuten. Jedoch spricht für das
Vorhandensein einer Geistepiklese in Rom der Umstand, dass eine solche

auch für die der römischen nächstverwandte nordafrikanische
Liturgie bezeugt ist. Im 4. Jahrhundert schreibt Optatus von Mileve :

«altaria dei.... in quibus et vota populi et membra Christi portata
sunt, quo deus omnipotens invocatus sit, quo postulatus descendent

spiritus sanctus, unde a multis et pignus salutis aeternae et tutela
fidei et spes resurrectionis accepta sit135».

Diese Stelle klingt etwas bestimmter als die von Gelasius.
Trotzdem ist der Mangel an völliger Sicherheit auch hier noch nicht
ganz behoben. Keinerlei Zweifel kann es aber mehr geben, wenn
Fvlgentius von Ruspe (f 533) schreibt:

« Iam nunc etiam ilia nobis de Spiritus saneti missione quaestio
revolvenda : cur scilicet, si omne Trinitati sacrificium offertur, ad
sanetificandum oblationis nostrae munus Saneti Spiritus tantum
missio postuletur, quasi ita Spiritus ad consecrandum ecclesiae
sacrificium mittendus sit, tanquam Pater aut Filius desit136».

Gerade weil die ausdrückliche Anrufung des Heiligen Geistes
hier theologisch als Problem empfunden wird, ist es klar, dass von
ihr nicht als einer theologischen Interpretation, sondern als einer

interpretationsbediirftigen traditionellen liturgischen Gegebenheit
die Rede ist.

Die nachweisbare Existenz der Geistepiklese in Nordafrika13'
macht es in Verbindung mit der Gelasiusstelle doch recht
wahrscheinlich, dass sie auch in Rom in Gebrauch stand. Sie muss dann
allerdings im Laufe des 6. Jahrhunderts beseitigt worden sein, denn

134 Ep. fragm. 7. Thiel, Epp. Rom. Pontificum, Braunsberg 1868,1, S.468
(Mg. 59. 143).

135 Deschismat. Donat. VI 1 (Mg. 11, 1065).
136 Ep. adMonimum (Mg. 65, 184).
137 C.Callewaert, Histoire positive du Canon romain, Une épiclèse à

Rome?, in: Sacris erudiri II (1949), 95-110, 95, wendet sich dagegen, dass
man auf Grund orientalischer und spanisch-gallikanischer Parallelen eine



— 188 —

in der späteren Kanonüberlieferung, die auf das Ende des 6.

Jahrhunderts zurückgeht, findet sich von ihr keine Spur.
An welcher Stelle müsste eine solche Geistepiklese gestanden

haben Die grosse Masse des vergleichbaren liturgiegeschichtlichen
Materials, darunter nicht zuletzt Hippolyt13'3 spricht für den Platz
nach der Anamnese. Doch ist zu überlegen, ob sie nicht auch vor
den Einsetzungsworten hätte stehen können. Früher berief man
sich für die Behauptung einer alten römischen Geistepiklese vor
den Einsetzungsworten gern auf die georgische Petrusliturgie. Sie

stellt in ihrem Kern eine im 10. Jahrhundert hergestellte Übersetzung

des römischen Kanons dar und enthält als Erweiterung des
«Te igitur» eine Geistepiklese. Es ist jedoch seit langem erwiesen,
dass diese Epiklese ein späteres orientalisches Einschiebsel ist und
nicht auf einen alten römischen Grundtext zurückgeht. Sie fehlt
auch im griechischen Text der Petrusliturgie138.

Geistepiklese in Rom annehme, geht aber nicht auf die nordafrikanischen
Zeugnisse ein, die für die römische Liturgie viel mehr Gewicht haben.

13 7 a Der römische Ursprung der Hippolyt-Liturgie wird zwar gelegentlich
immer wieder bestritten, aber von der überwiegenden Mehrheit der Fachleute
doch mit guten Gründen festgehalten. Am gründlichsten ist gegenüber den
Einwänden H. Engberdings, Das angebliche Dokument römischer Liturgie aus
dem Beginn des 3. Jahrhunderts, in : Miscellanea Liturgica in honorem L. Cuni-
berti Mohlberg. Vol. I (Bibliotheca «Ephemerides Liturgicae» 22), Roma
1948, 47-71, und P. Nautins, Hippolyte et Josipe, Paris 1947, und: Hippolyte
contre les hérésies, Paris 1949, Heinrich Elfers der Frage nachgegangen (Neue
Untersuchungen über die Kirchenordnung Hippolyts von Rom, in: »Abhandlungen

über Theologie und Kirche, Festschrift für Karl Adam, Düsseldorf
1952, S. 169-210). Seine »Ausführungen halte ich für entscheidend zugunsten
der Herkunft der «Apostolischen Tradition» von Hippolyt von Rom. Eine
neuerliche Bestreitung durch J. Magne, La prétendue Tradition apostolique
d'Hippolyte de Rome s'appelait-elle Ai ôiardçEi; tcov âyicov ànoOTÓX.ojv, Les
statuts des saints apôtres?, in: Ostkirchliche Studien 74 (1965), 35-67, ist,
auch wenn die vernichtende Rezension Bottes in Bulletin de théologie ancienne
et médiévale, t. IX, n° 2089, zu weit gehen mag, schon dadurch gerichtet, dass
sie Elfers zu den Bestreitern der hippolytischen Herkunft der Ägyptischen
Kirchenordnung zählt (S. 36, Anm. 5). Gegenüber J. M. Hanssens,La liturgie
d'Hippolyte, Rome 1959, der die Hippolytliturgie aus »Alexandrien herleiten
will, stellt Botte, La tradition apostolique XVI, fest, dass zwar die meisten
Vorschriften der Apostolischen Tradition sich auch in Alexandrien denken
lassen, dass es aber keine durchschlagenden Argumente für alexandrinische
Herkunft gibt, und dass immerhin ein Ritus, nämlich die doppelte Salbung
nach der Taufe, nur in Rom bezeugt sei, und weder in Alexandrien noch sonst
irgendwo.

138 S. H.W.Codrington, The liturgy of St.Peter (LQF 30), Münster
1936, bes. S.47 f., 182. - L. Winterswyl, Das eucharistische Hochgebet in den
altkatholischen Liturgien, in: IKZ 24 (1934) 1-46, 30, bezog sieh noch auf
die georgische Petrusliturgie.



— 1S9 —

Wenn einmal eine Geistanrufung im römischen Kanon vor den

Einsetzungsworten gestanden hätte, könnte man sie sich am
ehesten als eine Erweiterung des «Quam oblationem» vorstellen. Aber
dieses ist, wie wir gesehen haben, in seiner älteren Gestalt in De

sacr überhaupt keine Epiklese und hat noch viel weniger mit einer
Geistepiklese zu tun139.

Dagegen lässt sich im Anschluss an das dem «Supplices» und
«Supra quae» entsprechende Gebet in De sacr, mit dem dort das

Kanonzitat schliesst, sehr wohl eine Geistkommunionepiklese denken.

Dagegen wird eingewendet, dass der aszendentale Gedanke
sich nicht mit dem deszendentalen der Geistepiklese vertrage140.
Aber eine Geistepiklese muss nicht direkt deszendental formuliert
sein. Im Anschluss an das dem «Supplices» entsprechende Gebet in
De sacr «et petimus et precamur, ut hanc oblationem suscipias in
sublimi altari tuo...» könnte sie etwa gelautet haben: «mitte in earn

spiritum tuum sanctum, ut quotquot...» oder «infunde ei virtutem
spiritus saneti, ut quotquot...» oder ähnlich. In dieser Form würde
sie der vorhergehenden Bitte um Aufnahme auf den himmlischen
Altar keineswegs widersprechen. Sie müsste dann allerdings
zwischen Gelasius und Gregor dem Grossen doch als störend oder
zumindest überflüssig empfunden und beseitigt worden sein. Da das
« Supplices » noch durch die gregorianische Redaktion betroffen
wurde141 und in der vorhergehenden Zeit auch sonst grössere
Veränderungen in der Messe vorgenommen wurde, wie z.B. die
Unterdrückung des Gläubigengebetes wahrscheinlich unter Gelasius und
anderes, ist auch der Ausfall einer Geistanrufung zwischen dem
Ende des 5. und dem Ende des 6. Jahrhunderts nicht auszuschlies-

sen. Sicheres lässt sich darüber aber infolge des Mangels deutlicherer

Zeugnisse nicht sagen.
Die Frage, ob es im römischen Kanon in einem früheren Stadium

eine ausdrückliche Geistanrufung gab, ist zwar interessant, aber doch
nicht so entscheidend. Viel wichtiger ist, was wir weiter oben über
den Charakter der Gebete « Quam oblationem » und « Supplices », über
den Sinn der Darbringung in der Anamnese und über das «Supplices»
als epikletisches Hauptgebet des römischen Kanons ausgeführt haben.

Wallbach Herwig Aldenhoven

139 Dass «rationabilis» «geistig» bedeutet, gehört einem anderen
Gedankenkreis an als die »Anrufung des Heiligen Geistes.

140 Z.B. A.G.Martimort, L'Eglise en prière, Tournai 1961, S.407.
141 S.o. 184. (Schluss folgt Heft 1, 1972)


	Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet [Fortsetzung]

