
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 4

Artikel: Bericht über den XX. Internationalen Altkatholikenkongress : 3. bis 6.
September 1970 in Bonn (Deutschland)

Autor: Heese, E. W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 269 —

Bericht über den
XX. Internationalen Altkatholikenkongress

3. bis 6. September 1970

in Bonn (Deutschland)

Bearbeitet von Pfarrer E. W.Heese, Nordstrand und Hamburg

Tagesordnung des Kongresses

Donnerstag, 3. September

16.30 Uhr Eröffnung des Kongresses und der Ausstellung «Dölhn¬

ger und die Altkatholische Kirche» in der Universitätsbibliothek

(Seite 271 ff.).
Grussworte (Seite 414 ff.).
Vortrag von Professor Dr.W.Küppers, Bonn: «Das
Bild Dölhngers im Wechsel der Zeiten» (Seite 276 ff.).
Besichtigung der Ausstellung und Empfang durch die
Altkathohsche Gemeinde Bonn.

20.00 Uhr 1. Kongress-Sitzung (Hörsaal X der Universität).
Bericht des Ständigen Ausschusses und Konstituierung
der Kongressleitung.
Einführungsvortrag von Bischof J.Brinkhues, Bonn:
«Kirche in Freiheit und Bindung» (Seite 291 ff.).

Freitag, 4. September
8.30 Uhr Gottesdienst.

9.30 Uhr 2. Kongress-Sitzung (Hörsaal X).
Einführung in die vier Sektionen (Seite 301 ff.).

10.15 Uhr bis 13.00 Uhr: Getrennte Sektionsaussprachen in ver¬
schiedenen Hörsälen.

I. Glauben in Freiheit und Verantwortung.
IL Nachfolge Christi heute.

III. Lebendiger Gottesdienst.
IV. Geistliches Amt - Mündige Christen.

15.00 Uhr bis 16.00 Uhr: Fortsetzung der Aussprachen in den
Sektionen.

16.00 Uhr bis 18.00 Uhr: Vorträge.
Reihe A: «Der altkatholisch /orthodoxe Dialog»,



270

Prof.Dr. J.Kalogirou, Saloniki (Seite 322).
«Das altkatholisch/römisch-katholische Gespräch»,
Prof.Dr.P.Bläser, Paderborn (Seite 347).
Reihe B: «Katholizität nach Uppsala», Pastor
Dr.H.-Ch. Schmidt-Lauber, Kiel (Seite 360).
«Reformiertes Verständnis katholischer Einheit»,
PD. Dr. A. Lindt, Bern (Seite 372).
Reihe C: «Das Primatverständnis in der anglikanischen
Theologie», The Very Rev. E.Kemp, D.D., Dean of
Worcester (Seite 385).

«Dölhngers Gedanke der Wiedervereinigung der
Kirchen in heutiger altkatholischer Sicht», Prof. Dr.
P. J.Maan, Arnhem (Seite 393).

20.00 Uhr 3. Kongress-Sitzung (Hörsaal X).
Podiumsgespräch mit den Referenten: «Einheit in
Christus», Leitung Pfr.H.Frei, Bern (Seite 409ff.).

Samstag, S.September
8.30 Uhr Gottesdienste.

9.30 Uhr 4. Kongress-Sitzung (Hörsaal X).
Aussprache und Beschlussfassung über die Sektionsberichte

(Seite 411 und 318 ff.).
Neuwahl des Ständigen Ausschusses und Bestimmung
des nächsten Kongresslandes.

13.30 Uhr Rheinfahrt. Abfahrt des Sonderschiffes am »Alten Zoll.
Mittagessen an Bord.

19.00 Uhr Rückkehr nach Bonn.
Abend frei mit Gelegenheit zu Verbandszusammenkünften

nach eigenem Programm.

Sonntag, 6. September

10.00 Uhr Festliches Hochamt in der Aula der Universität.
12.00 Uhr «Agape» zum Kongressabschluss im Restaurant des

Bundeshauses.

Im Auftrag des Ortsausschusses war zur Vorbereitimg des Kongresses zu -

handen der Teilnehmer von Professor Dr.W.Küppers ein «Arbeitsbuch»
herausgegeben worden, das sowohl eine Einführung in das Generalthema «Kirche
in Freiheit und Bindung» als auch in die Themen der vier Sektionen bot
(Arbeitsbuch, S.34ff.).



— 271 —

Erster Kongresstag, Donnerstag, 3. September

16.30 Uhr: Eröffnung des Kongresses und der Ausstellung
«Dölhnger und die Alt-Katholische Kirche» in der Universitätsbibliothek.

Als erster nahm Professor Dr.0. Wenig in Stellvertretung des

Direktors der Universitätsbibliothek das Wort :

«Der XX. Internationale Altkatholikenkongress soll heute und
hier in der Universitätsbibliothek eröffnet werden. Es ist mir als
Hausherr eine Ehre und eine Freude, Sie herzlich willkommen zu
heissen. Leid tut mir, dass für Sie der Anmarsch bzw. die Anfahrt
infolge der Sperren und Gräben in der Adenauer-Allee so beschwerlich

war. Diese Schwierigkeiten hängen mit dem Bau der Bonner
Untergrundbahn zusammen und waren in dieser Entwicklung nicht
vorauszusehen. Aber Theologen und Kirchenmänner haben ja oft
mit Sperren und Gräben zu tun, die überwunden werden müssen.
Meinen Willkommensgruss sage ich zugleich im Namen des
Vorsitzenden der Bibliothekskommission, Herrn Professor Dr.Kloft, der
gerade aus Kabul zurückgekommen ist und nachher noch hierher
kommen wird, und ich sage ihn auch im Namen des Leitenden
Direktors dieses Hauses, Herrn Dr. Loose, der zu einer Bibliothe-
kartagung im Ausland weilt. Ich als Theologe begrüsse Sie aus
besonderer Verbundenheit heraus und bin natürlich an dem Kongress
als Faktum sowie an seinem theologischen Gehalt interessiert. Dieser

Kongress steht unter dem Zentralthema Kirche in Freiheit
und Bindung' ; um Freiheit und Bindung geht es im Christentum
und in der Kirche. Es ist das Geheimnis des Christen, in seinem
Gebundensein an seine Kirche zugleich seiner Freiheit als Erlöster
froh zu sein. ,Cor nostrum irrequietum est,...' mit unruhigem Herzen
der Gnade Gottes harrend, sind wir gebunden oder können gebieterisch

gebunden werden durch seinen Zuruf. In einer keineswegs heilen

Welt, im Zeichen der Komplexität der konfessionellen, religiösen,

weltanschaulichen und ideologischen Ansprüche einen Kongress

zusammenzurufen und während seines Verlaufs sich zu besinnen,

ist Wagnis und Tat zugleich.
Mögen Ihr Beten, Denken und Sprechen gesegnet sein.
Es ist bekannt, dass die Universität Bonn in der Geschichte

der altkatholischen Kirche eine besondere Rolle spielt. Daher hat
die Universitätsbibliothek Bonn für Sie entscheidend wichtige Be-



— 272 —

stände. Da es zu den Aufgaben dieser Universitätsbibliothek
gehört, auf ihre Bestände in der Öffentlichkeit hinzuweisen, so soll es

auch hier, wie schon in vielen anderen Ausstellungen, in dieser
Ausstellung geschehen. Die Ausstehung steht unter dem Thema
Döllinger und die Altkatholische Kirche'. Sie ist diesem Kirchenhistoriker

von hohen Graden gewidmet und zeigt die Stufen der
Entwicklung der altkatholischen Bewegung samt ihrer Vorgeschichte.
Diese umfangreiche Ausstellung, die bis Ende November zu sehen

sein wird, ist mit viel Liebe und starkem Arbeitseinsatz aufgebaut
worden. Der theologische Berater war Herr Professor Dr. Küppers,
der Direktor des Altkatholischen Seminars unserer Universität. Die
Ausstellung wurde von einer Gruppe von Mitarbeitern der Bibliothek

gestaltet, wobei für die Ausführung der graphischen und vieler
praktischen Arbeiten Herr Danibier-Wiedmeier zu nennen ist.
Intensiv an den Vorbereitungen und am Aufbau beteiligt, stand in
steter Zusammenarbeit mit unserer Arbeitsgruppe Frau Dr. Brinkhues.

Ihnen allen sei zunächst von meiner Seite herzlich gedankt.
Aber nicht alles, was in dieser Ausstellung gezeigt wird, konnte aus

unserem Besitz stammen. Aus den Bibliotheken der altkatholischen
Kirche sind Bestände eingeflossen, und die Bayrische Staatsbibliothek

in München hat aus ihrem Reichtum zu unserer Ausstellung
beigesteuert. Als besondere Leihgaben sind die bischöflichen Insi-
gnien und der aus Utrecht stammende Kelch von Port Royal zu
nennen.

Ferner muss ich die Döhinger darstehende Büste und
Gemälde hervorheben. Die Büste von Hildebrandt am Eingang vor
dem Mosaik und das grössere Döllinger-Gemälde von Lenbach an
der Westwand des Lesesaals sind Leihgaben des Lenbachhauses in
München. Das kleinere Döllinger-Bild, auch hier an der Westwand,
stammt aus dem Döllinger-Haus in Bonn. Das zweite Lenbachsche

Dölhnger-Gemälde, auf das Sie im Vestibül dieses Hauses stiessen,

gehört in die Sakristei der St.-Cyprians-Kirche. Im gleichen Vestibül

sehen Sie die Döllinger-Büste, die Heinrich Voegele aus Nord-
hofen im Westerwald aus eigener Initiative für diese Ausstellung-
geschaffen hat. Auch ihnen allen sei herzlich gedankt. Als Gäste des

mit dieser Veranstaltung verbundenen Empfangs haben wir der
altkatholischen Gemeinde Bonn zu danken.

Ignaz von Döllinger ist ein grosser Bücherliebhaber gewesen
und hat eine namhafte Privatbibhothek, über die eine gesonderte
Ausstellungsvitrine Auskunft gibt, besessen. So ist wohl eine innere



Berechtigung vorhanden, wenn der Kongress und die ihm gewidmete

Ausstellung in dieser Bibliothek eröffnet werden.»
Darauf eröffnete der Präsident des Ständigen Kongress-Aus-

schusses, Mr. J.A.C, de Jonge (Den Haag), den XX.Internationa¬
len Altkatholikenkongress mit folgender Ansprache :

«Meine Damen und Herren,

Es gehört mit zu der Aufgabe des Präsidenten des Ständigen
Kongress-Ausschusses, den Internationalen Altkatholiken-Kongress

zu eröffnen. Auf Einladung der Katholischen Kirche der
Altkatholiken in Deutschland sind wir in Bonn zusammengekommen
zur Abhaltung des XX. Kongresses. Wer kein Fremdling ist in der
Kirchengeschichte des vergangenen Jahrhunderts, wird es bejahen,
dass seit 1870 wichtige Ereignisse stattgefunden haben. Diese
Ereignisse umfassen auch den Werdegang der Entstehung und des

Anliegens unserer altkatholischen Kirchengemeinschaft. Hundert
Jahre nach dem ersten Vatikanischen Konzil der römisch-katholischen

Kirche bedeutet auch 100 Jahre altkatholische Kongresse.
Wie bekannt, spielten die Laien in diesen Kongressen von Anfang
an eine hervorragende Rolle, und diese Lage hat sich glücklicherweise

nicht geändert. Was sich auch nicht geändert hat, ist ihr
internationaler Charakter. Im Zusammenhang mit diesem Charakter
bedeutet international keineswegs nur interstaathch, aber vielmehr
ökumenisch. Schon die wichtigen drei ersten Kongresse zeigten
sowohl nach ihrer kirchlichen Programmatik wie durch die
Anwesenheit prominenter Gäste aus der orthodoxen und anglikanischen
Kirche eine durchaus ökumenische Prägung. Auch dieser Kongress
ist - wie alle vorigen es waren - eine freie Vereinigung ohne
kirchenamtlichen Charakter. Die Aufgabe ist nicht, dogmatische Fragen

zu entscheiden oder sich in die besonderen Verhältnisse der
einzelnen Kirchen einzumischen. Der Zweck ist es, einerseits der freien
Zusammenarbeit der altkatholischen Kirchen untereinander und
andererseits der Forderung ihrer gemeinsamen Beziehungen zu den
anderen Kirchen zu dienen. Und eben dieser Dienst hat sich als
einflussreich und segensreich für unsere Kirchengemeinschaft bewährt.
Aber wir können und dürfen dabei nicht stehenbleiben. Dieser
Dienst ist auch der Welt zu leisten. Dazu aber ist eine der wesentlichen

Voraussetzungen die Einheit der Kirche. Überblicken wir die
100 Jahre Kongressgeschichte, so begrüssen wir mit Freude die
Gnade Gottes, dass heute die störenden polemischen Belastungen



— 274 —

zwischen der Kirche und der Welt so gut wie ganz zurücktreten,
immer mehr verschwanden und dass wir uns einer neuen Gemeinsamkeit

vielseitig bewusst werden, in der wir als Altkatholiken uns

sozusagen heimisch' fühlen. In ökumenischer Offenheit und
gläubigem Vertrauen auf den Herrn der Kirche erwarten wir die weitere
und endgültige Überwindung des Trennenden und setzen uns auch
in diesem Kongress ein für eine Erneuerung der ganzen Kirche.
Diesen neuen Umständen versucht eine zeitgemässe Form des

Kongresses zu entsprechen. Der Ausgangspunkt ist die eigene Tätigkeit
jedes Teilnehmers, wobei das Programm einen Rahmen bietet, um
zu arbeiten und zu beten. Dies gilt uns allen, wie wir hier sind,
Geistlichkeit und Laien, Gäste der konfessionsverwandten Kirchen,
Frauen und Jugend, und allen, die mit uns zusammen sein wollen.
Es ist mir eine besondere Freude und Ehre, Sie alle, die von nah
und fern gekommen sind, herzlich willkommen zu heissen. Grosse

Dankbarkeit erfüllt uns, dass wir mehr als 500 Teilnehmer begrüssen

dürfen.
Mit uns sind hier zusammengekommen der Vorsitzende der

Altkatholischen Bischofskonferenz, der Erzbischof von Utrecht,
und die Bischöfe der Kirchen der Schweiz, der Niederlande,
Deutschlands, Österreichs, der Tschechoslowakei, Polens und der
Polnischen katholischen Nationalkirche Amerikas. Mit uns sind
auch die Bischöfe der Philippinischen unabhängigen kathohschen
Kirche, der spanischen reformierten Episkopalkirche und der Lusi-
tanisch-katholischen Kirche Portugals, die in voller kirchlicher
Gemeinschaft stehen mit unseren altkatholischen Kirchen.

I am very happy to greet the representatives of the Anglican
Communion, specially the delegation of the Anglican Church, headed

by the Lord-Bishop of Exeter, appointed by the Archbishop of
Canterbury. The active participation in these congresses is a tradition

from the beginning. The Agreement of Bonn, that established
the full intercommunion between the Anglican and the Old-Catholic

Communion, may be regarded as a result of this type of
meetings.

God bless our work in this congress, so that the unity of the
Church becomes more and more visible to us and to the world.

Selon l'habitude des congrès précédents j'adresse en français
aux représentants des Eglises orthodoxes. Je salue très cordialement

tous les évêques, les prêtres et les laïques, qui démontrent par
leur présence l'intérêt à ce congrès.



275

Spécialement je suis venu souhaiter la bienvenue à Son
Eminence Jakóvos, le représentant du Patriarche œcuménique de
Constantinople et à Son Eminence Wladimir, le délégué du saint Synode

du Patriarcat de Moscou.

J'espère que la connaissance avec les fidèles des Eglises de

l'Occident sera très profonde et bénie par Dieu à la réahsation de

l'unité de l'Eglise sainte, catholique et apostolique.
Es freut uns sehr, eben jetzt die Vertreter der römisch-katholischen

Kirche hier zu begrüssen. Wir heissen .willkommen Herrn
Weihbischof Kampe als Vertreter von Erzbischof Lorenz Kardinal
Jäger und Herrn Prof. Victor Conzemius als Delegierten des
Vatikanischen Sekretariates für die Einheit der Christen.

Nicht weniger dankbar sind wir, dass auch Vertreter der
evangelischen Kirchen anwesend sind. Mit Namen erwähne ich Herrn
Bischof Kunst, den Bevollmächtigten des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland. Auch Sie, Herr Bischof Kunst: herzlich
willkommen. Das gilt auch Ihnen, Herr Pfr. Puffert, als Delegierter
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Genf und Ihnen, Herr
Bischof Sommer, als Vorsitzender der Arbeitsgemeinschaft Christlicher

Kirchen in Deutschland.
Nicht nur habe ich die Teilnehmer und die kirchlichen Ehrengäste

zu begrüssen, auch habe ich die Ehre, offizielle Persönlichkeiten

und Behördenvertreter zur Gelegenheit der Eröffnung dieses

Kongresses willkommen zu heissen. Ich begrüsse gerne Herrn Richter,

Vertreter des Kultusministers des Landes Nordrhein-Westfalen,

und Herrn Steger als Vertreter des erkrankten Oberbürgermeisters

der Stadt Bonn.
Betend, dass Jesus Christus, unser Herr, uns unsere Aufgabe

in Seiner Kirche zu erfüllen lehrt und uns zu Trägern seines Geistes

macht, damit das Antlitz der Erde erneuert wird, erkläre ich den
XX. Internationalen Altkatholikenkongress für eröffnet.»

Die Grüsse der Stadt Bonn überbrachte im Namen des

Oberbürgermeisters und des Rates der Stadt Herr Bürgermeister Steger.
Als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Dr. Michael

Ramsey, ergriff der Bischof von Exeter, Dr. R. C. Mortimer, das
Wort (Text: Seite 422).

Der griechisch-orthodoxe Metropoht von Deutschland, Mgr.
Jakovos, grüsste als offizieller Repräsentant des Ökumenischen
Patriarchen von Konstantinopel, Athenagoras L, den Kongress
(Text: Seite 419).



— 276 —

In Vertretung von Kardinal Jaeger sprach sodann Weihbischof

Walther Kampe (Limburg) (Text: Seite 414ff.).
Für den Ratsvorsitzenden der Evangelischen Kirche in

Deutschland, Landesbischof D.Dietzfelbinger, wandte sich Bischof
D.H.Kunst an den Kongress (Text: Seite 419).

Daraufhielt Professor Dr. W.Küppers seinen FestVortrag:

«Das Büd Döllingers im Wandel der Zeit»

«Verehrte Zuhörer Meine Damen und Herren

Erwarten Sie von mir keine Festrede, keinen Jubiläumsvortrag

Der Fall Ignaz Döllinger ist zu ernst, die Fragen um ihn zu
offen - immer noch, achtzig Jahre nach dem stillen Tod des fast
Neunzigjährigen am lO.Januar 1890 und hundert Jahre nach dem
18. Juli 1870, dem Schicksalstag seines fast das ganze 19. Jahrhundert

umspannenden Lebens.
Schon früh schwankte das Büd Dölhngers zwischen Heroisierung

und Karikatur, was als Symptom von Anerkennung und
Unverstandensein der betroffenen Persönlichkeit zu werten sein mag.
Was den Wandel des Döllinger-Bildes jedoch so verwirrend erscheinen

lässt, ist die dabei auftretende Verkehrung der Fronten Dabei
vollzieht sich ein Wandel: Vom Schreckbild der Liberalen der
dreissiger und vierziger Jahre zum anerkannten Heros der Freiheit
um die Jahrhundertwende, vom bewunderten, gesuchten und
gefürchteten Vorkämpfer der katholischen Restauration zum ausge-
stossenen und gemiedenen Abtrünnigen der Papstkirche.

Der erste auf dem Plan, der noch im Todesjahr 1890 bis heute

gültiges Material für den unmittelbaren, lebendigen Zugang zu
Werk und Persönlichkeit Döllingers der wissenschaftlichen
Forschung zur Verfügung stellte, war sein Freund und berühmtester
Schüler, Lord John Acton-Dalberg, mit dem Aufsatz in der Londoner

«Historical Review», «Döllinger's historical Work». Hier fehlt
alles Klischeehafte und Konstruierte. Mit einer direkten Einwirkung

gerade dieses Beitrages auf das entstehende Dölhnger-Bild ist
jedoch im deutschen Sprachraum und in kirchlichen Kreisen nicht
zu rechnen. Hier besetzte auf römisch-kathohscher Seite den ersten
Platz der Innsbrucker Jesuit und Kirchengeschichtler Emil
Michael mit einer «Charakteristik», die schon 1890, zunächst in der
Zeitschrift für kathohsche Theologie, erschien, und in erweiterter



— 277 —

Form als Buch von 600 Seiten 1892 und 1894 rasch zwei Auflagen
erlebte. Hier aber beherrscht deuthch ein Schema die Darstellung :

Die Charakteristik von Döllingers Leben und Wirken wird in den
drei Phasen unternommen: vielversprechender Anfang, langsam
sich vorbereitender innerer Abfall von der Kirche und offener
Bruch mit betrüblichen Folgen. Dabei zeichnen die ersten 80 Seiten
den «inneren Abfaü», 99 weitere den «offenen Bruch»; 100 daran
sich anschliessende die «steten Niederlagen»; in breiter Kritik wird
Dölhnger als akademischer Redner behandelt, während die
restlichen fast 200 Seiten unter den Stichworten stehen: «Einladungen
zur Umkehr»; «immer tiefer»; «isohert». In summa für Emil
Michael gilt : Die Kirche ist sich während des charakterisierten
Prozesses gleichgeblieben, Döllinger aber hat sich geändert. Erst knapp
10 Jahre später, nachdem die Biographiepläne der Döllinger-
Freunde Reusch in Bonn und Acton in England nicht zur Reife
gelangt waren, tritt der Münchener Kirchenhistoriker und führende
Altkatholik Johannes Friedrich mit der aus vorzüglichen Quellen
gearbeiteten, dreibändigen Biographie seines Meisters und Freundes

Döhinger hervor. Hier tritt zum erstenmal der ganze
Lebenszusammenhang Döhingers ins Licht. Das Werk ist bis heute in seiner
Art nicht überholt. Dennoch bestimmt auch hier eine einfache

Grundkonzeption den Tenor des Ganzen : Die Kirche hat sich geändert,

Döllinger aber ist sich im Entscheidenden stets gleich und im
wesentlichen seinen Anfängen treu geblieben. Die gegensätzlichen
Konzeptionen Michaels und Friedrichs besassen nun aber auch ihr
eigenes Gefäüe hinsichtlich der moralischen Beurteilung der in
Frage stehenden Persönlichkeit durch »Anhänger oder Gegner. WTie

leicht konnte der sich ändernde Döllinger charakterlich zweifelhaft
erscheinen, und wie nahe lag beim sich treu Bleibenden die Stilisierung

zum Helden und Vorbild! Nur zu gern ist die vom «alten
Amanuensis» Jörg im Nachruf der «Histor-Politischen Blätter»
hingeworfene Bemerkung aufgenommen und weitergetragen worden:

Dölhnger habe schon lange zum Ketzer nur der materielle
Rückhalt gefehlt; zum Bruch mit Rom 1871 sei es erst gekommen,
nachdem Döhinger 1868 von staatlicher Seite eine solche
Sicherstellung erhalten hatte. Umgekehrt findet sich 1903 im Anschluss
an Joh. Friedrichs Darstellung auf evangelischer Seite bei Wendt
der Gedanke: Dölhnger sei zwar keine frühaufstrahlende «Achillesnatur»,

dafür aber eine «Nestorgestalt» gewesen, die in kontinuierlichem

Werden erst im Alter als Bannerträger des Altkatholizismus



— 278 —

voü ausgereift sei. Zwar hatte Jörg erklärt, trotz der sich gegenseitig

aufhebenden zwei Hälften seines Lebens sei Döllinger nie ein
Heuchler, sondern stets wahrhaftig gewesen. Während heute die
einfache Sicht eines sich stets gleichen Döllinger wissenschaftlieh
immer fragwürdiger geworden ist, stellt auch ein in zwei Hälften
zerfallenes Bild ein kaum lösbares Problem dar. Damit würde dann
aber Franz von Lenbach, der in immer neuen Ansätzen den Döllinger

der achtziger Jahre porträtiert hat, recht behalten, der, wie
Stefan Lösch sagt, «das Döllingerbild als ein unlösbares Problem
behandelte» (St. Lösch, Döllinger und Frankreich 1955, S.362).

In dieser Lage gelang dem Bonner Kirchenhistoriker und
engagierten Döllinger-Kenner Heinrich Schrörsim Jahre 1914 ein
überraschender Griff im Zurechtrücken des herrschenden klischeehaften
Bildes des Menschen Ignaz Döllinger durch die Veröffentlichung von
100 Briefen «an eine junge Freundin », die 35 Jahre jüngere Anna
Gramich, aus den Jahren von 1858 bis 1869, unmittelbar vor Konzilsbeginn.

Seither ist es unmöglich geworden, weiter vom «kalten
Verstandesmenschen Dölhnger» zu sprechen. Weitere seitherige Briefpublikationen

haben das von Schrörs gezeigte Bild abgerundet. Der
unerschrockene Würzburger Kirchenhistoriker Sebastian Merkle hat 1918

mit seiner Besprechung der Freundinbriefe im Hochland-Aufsatz
«Dölhnger als Mensch » Schrörs Linienführung zustimmend weitergeführt.

1926 erschienen Fritz Vigeners «Drei Gestalten aus dem modernen

Katholizismus, Möhler - Diepenbrock - Döllinger», wobei der
Verfasser übrigens mitten im letzten, Dölhnger behandelnden Teil die
Feder für immer aus der Hand legte. So rundete sich mit den Beiträgen

von Schrörs, Merkle und Vigener das neue menschliche Bild eines
Lebens ab, das Franz Xaver Kraus in seinen Tagebüchern «ein gewaltiges

und ergreifendes Drama» nennt. Dennoch fehlte weiter noch
immer eigentlich alles, was man im strengen Sinne Döllinger-Forschung

hätte nennen können. Eine solche setzte tatsächlich erst nach
dem Zweiten Weltkrieg ein. Dabei kam nach 1948 Heinrich Fries in
seiner vielbeachteten Arbeit über « Döllinger und Newman » bei positiver

W'ertung in Einzelheiten doch zu einem überwiegend negativen
Gesamfurteil. Döllinger wird hier vor ahem mangelnder Sinn für das

Wesensgeheimnis derKirche vorgeworfen. Dagegen eröffnete 1955 des

Tübingers Stefan Lösch erstaunliches Buch «Döllinger und Frankreich.

Eine geistige Allianz, 1821-1871 » der Forschung neue Perspektiven.

Vor allem wurde hier nicht mehr so sehr über Dölhnger geurteilt,

als Tatsachen, auch wenn diese weitgehend schon von Johann



— 279 —

Friedrich erwähnt worden waren, ins Licht weiterer Zusammenhänge
gerückt und durch allerlei Beigaben interessant gemacht. Dabei
wanderte der Belichtungsscheinwerfer zurück vom späten, mit seiner Kirche

zerfaüenen Döhinger auf die Zeit vor dem Bruch und nicht zuletzt
auf die Frühzeit der Münchener kathohschen Romantik und auf
Döllingers intensive Beteiligung an deren lange kaum beachteter
Zeitschrift Eos, zu deutsch «Morgenröte», besonders aber auf die geistigen
Einflüsse aus dem katholischen Frankreich des frühen 19. Jahrhunderts.

So erschien die Beschäftigung mit Döllinger neu sinnvoll und in
den breiten Horizont von Theologie und Geistesgeschichte des

19. Jahrhunderts einbezogen, der sich in jenen Jahren ganz allgemein
der Forschung neu aufzutun begann. Neben den einzelnen Arbeiten
verschiedener biographischer tatsachenmässiger und spezifisch
theologischer Art von Drou, Denzler, Ditzler, Schwaiger, Albrecht, Lutz
und Speigl gewann hier vor allem die umfangreiche Forschertätigkeit
von Dr. Victor Conzemius Bedeutung. Sein monumentaler Editionsplan

trat 1963 mit der Veröffentlichung des Döllinger-Acton-Brief-
wechsels hervor und lässt noch eine ganze Reihe von bisher unzugänglichen

Dokumentationen und damit verbundenen historischen
Erläuterungen erwarten.

Den bisherigen Abschluss dieser Rückgewinnung des positiven
Bildes eines katholischen Döllingers - weithin allerdings unter
Zurückstellung der beunruhigenden Fragen um den späten, antivatikanischen

Döllinger - bezeichnet Johann Finsterhölzl, der junge
Münchener Theologe aus der Schule von Heinrich Fries, der leider am
7. Juni dieses Jahres mit 34 Jahren verstorben ist. Seine grosse Arbeit
über «Das Kirchenverständnis Döllingers bis zum I. Vatikanum» ist
zwar noch nicht veröffentlicht, ihre Ergebnisse lassen sich jedoch
entnehmen aus dem auch für Nichttheologen lesbaren, letzten Buch Fin-
sterhölzls : «Ignaz von Döllinger» in der Reihe « Wegbereiter heutiger
Theologie ». Hier tritt dem überraschten Leser ein Döüinger-Bild
entgegen, in dem Döllinger als Kronzeuge für die neue katholische Theologie

des IL Vatikanums und der allgemeinen kirchlichen Erneuerung
erscheint: Bischöfliche Kohegialität, Ausgleich zwischen bischöflichem

und päpstlichen Amt, neues Gewicht der Laien und öffentliche
Meinung in der Kirche, Kirchenverständnis im Licht der Eucharistie,
Aussöhnung mit den Kirchen des Ostens und der Reformation und
positive Stellung der Kirche in der modernen Welt, die ganze Breite
also der neuen Aspekte, kirchlicher Aufgaben und christlicher
Möglichkeiten wird hier aus Döllingers Schrifttum in Zitaten erhoben und



— 280 —

im Spektrum seiner Gesamtschau nachgewiesen. Unsere Ausstellung
darf in mancher Hinsicht wie eine Ihustration des literarischen
Nachweises bei Finsterhölzl angesehen werden. Und doch stehen wir in der

Gewinnung eines neuen, klischeefreien Döllingerbüdes im ganzen
genommen doch wohl eher an einem Anfang. Diese Ausstellung, wohl
die erste überhaupt, die Döllinger zum Gegenstand hat, kann
vielleicht eine gewisse Hilfe dazu sein oder gar einzelne Anstösse zur
Weiterarbeit vermitteln. Deshalb möchte ich die Gelegenheit nicht
vorübergehen lassen, um allen herzlich zu danken, die zur Verwirklichung

eines lange gehegten Planes beigetragen haben, der schon 1968

zu ersten Absprachen mit der Bibliotheksleitung führte. Ich danke
besonders Herrn Kollegen Wenig, der während seiner Tätigkeit als
kommissarischer geschäftsführender Direktor dem Plan seine volle
Unterstützung zuteil werden hess, wie auch Herrn Direktor Loose, der
die vorgefundene Planung voll bejahte, sowie allen leitenden und
helfenden Mitarbeitern in dieser Bibliothek für das Verständnis, mit dem
sie alle »Arbeiten bis zur letzten Stunde durchgeführt haben. Sie werden

mir dabei auch gestatten, meinen beiden Hauptstützen bei der
Zusammenstellung des Materials mit besonderer Anerkennung zu
gedenken, Herrn cand. theol. et phil. Ewald Kessler in München und
«last but not least» Frau Dr. Ilse Brinkhues in Bonn als der unermüdlichen

Aufspürerin und Ordnerin von Bildern, Akten und Dokumenten.

Noch während der Dauer dieser Aussteüung wird ein Döllinger-
Kolloquium imAltkatholischen Seminar eine kleine Zahl interessierter
Theologen und Historiker zur Aussprache über Stand, Aufgaben und
Möglichkeiten der Döllinger-Forschung vereinen.

Die Ausstellung zeigt, wieviel hier noch zu tun ist. Schon der
Überblick über das ganze literarische Werk ist beim Fehlen einer
Gesamtausgabe sehr erschwert. Immerhin wurde hier mit annähernder
Vollständigkeit das gedruckte Werk zusammengebracht, wenn auch
manche englischen, französischen und weiteren fremdsprachhchen
Übersetzungen fehlen. Das gleiche gilt für die Literatur über Döhinger.

Die Zusammenstellungen der Titel von über 150 Zeitschriften-
Aufsätzen des frühen Döllinger weisen auf eine besonders wichtige
Quelle zum Verständnis des Gesamtwerkes hin. Ungenügend
erschlossen ist bisher auch der Komplex der Vorlesungsnachschriften.
So gut wie ganz im dunkeln blieb bisher eine ungeordnete Ansammlung

von Notizen und Exzerpten Döhingers in der Bayerischen
Staatsbibliothek in München. Der überaus weitgreifende Briefwechsel lässt
sich zum grössten Teil wohl nur noch dem Namen der Beteiligten



— 281 —

nach erfassen. Immerhin darfhier mit der Fortsetzung der Bemühungen

von Victor Conzemius gerechnet werden. Im Bereich der Akten
und Urkunden um und über Dölhnger markiert diese Ausstellung eine
erste andeutende Übersicht. Ein glücklicher Vorstoss gelang im
Zusammenbringen der wichtigsten bekannten Bilder, Photographien
und Plastiken. Dabei wurde klar, wieviel über die Angaben Stefan
Löschs von 1955 hinaus in diesem Bereich noch zu klären bleibt. Weiter

stellen sich verlegerische Probleme im Blick auf Neudrucke und
Nachdrucke.

Über alle Einzelfragen einer hoffentlich sich weiter verstärkenden

Döllinger-Forschung hinaus bleibt jedoch die Frage des gültigen
und lebendigen Döllinger-Bildes im ganzen genommen ungelöst. Die
heute festzustellende irenisch-ökumenische Konvergenz der Arbeiten,

etwa von Johannes Finsterhölzl auf römisch-katholischer und
von Josef Lieser auf altkatholischer Seite, markiert hier eher eine
gewisse Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes als ein umfassend
abschliessendes Ergebnis. Oder gibt es für die Frage nach dem innersten
Kern und bleibenden Zeugnis bei Döllinger keinen Schlüssel für die

widerspruchsvolle Vielheit der uns entgegentretenden Bilder Da ist
der sinnierend in sich zusammengesunkene alte Mann, wie ihn Josef
Kopfs und Franz Lenbachs letzte Darstellungen festhalten. Dem still
nach innen gekehrten Greis entspricht fast 70 Jahre früher der
Gymnasiast Döllinger in den stillen Räumen des Würzburger säkularisierten

Klosters, mehrere Wochen hindurch beglückt einen Katalog der
Bücherschätze der alten xAbtei erstellend. In der gleichen Linie liegt
die unablässige Büchersuche durch Briefe und auf Reisen sowie der
Umgang mit den Münchener Bibliotheken und der eigenen, am
Lebensende fast 20000 Nummern erreichenden Bibliothek. Doch
dem nach innen gewandten Bücherfreund steht der nach aussen
gewandte Döllinger gegenüber als Politiker, Abgeordneter im bayerischen

Landtag, im Paulskirchenparlament und als ernannter Reichsrat

im Bayerischen Oberhaus. Daneben steht der gelegentlich äusserst

aggressive Polemiker bis hin zum Rebellen gegen seine Kirche, deren
höchst geachteter Verteidiger er so lange gewesen war. Da stehen sich

gegenüber der Europäer im Stil und Geist der Gelehrtenrepublik des

17. und 18. Jahrhunderts und der bayerische oder bismarckisch-deut-
sche Nationalist. Wie aber geht der Polyhistor mit dem Fachgelehrten,

wie der journalistische Polemiker mit dem objektiven Forscher,
wie der Hofgeistliche mit dem schlichten Christen zusammen? Die
Kette der Fragen will nicht aufhören, wenn man versucht, über



— 282 —

klischeehafte Vorstellungen hinaus zum Lebensdrama des wirklichen
und echten Döllinger vorzustossen.

Zusammengesunken auf einer Kiste im Atelier des ihn porträtierenden

Bildhauers Josef Kopf sitzt der 87jährige. Kopf fragt ihn,
warum er die widerspruchsvolle Vielheit seines Lebens, deren Widerschein

in den Zügen des Greises den Künstler fasziniert, nicht in
Tagebüchern - wir könnten an Kierkegaard oder Newman denken -
festhalte oder festgehalten habe. Döllingers Antwort: «Das ist nicht
nötig. Ich bin ein Stäubchen vom Staube, ich lebte einer Idee und die
Idee ist unsterblich» (Stefan Lösch, S. 369).

Was aber könnte als eine solche Idee gesehen werden, in der die
wechselnde Vielfalt dieses Lebens sich zusammengefasst zeigt
Jedenfalls hat Döllinger bis zuletzt sein Leben in der Einheit einer

Verantwortung vor Gott dem Schöpfer und im Zusammenhang des

Ethos der Wahrheit gesehen. Vielleicht öffnet sich von da her eine

Möglichkeit des Verständnisses, wenn wir den Bhck zurücklenken auf
den jungen Döllinger und die ihn prägenden Welten. Wir meinen,
dass drei solcher Welten für den Knaben und jungen Mann in Frage
kommen : die rnainfränkische Umwelt in der nachwirkenden Prägung
durch ihre geistlichen Reichsfürstentümer in Bamberg und Würzburg,

die naturphiiosophisch beseelte Forscherwelt, in der der Vater
als anerkannter Anatom lebte, und die Welt der katholischen Romantik,

die von Frankreich her herüberwirkte und im München Ludwigs
I. um die neue Universität ihren Mittelpunkt fand. Diesen drei sehr
verschiedenen Welten war dieses gemeinsam, dass sie jede in ihrer Art
ausgesprochen ganzheitlich und in einem tiefen Sinne universal geartet

waren. Jede von ihnen suchte in der Ganzheit die Fülle des Vielfältigen

zu wahren, ja erst recht zu erkennen und gerade dadurch zur
lebensvollen Einheit des ganzen zu kommen. Dies gilt zunächst
vor allem für die politisch-sozialen Traditionen des alten heiligen
Reiches deutscher Nation vom grossen Ideal her der Harmonie des

Natürlichen und des Übernatürlichen in den geistlichen und
weltlichen Ordnungen bis hin zur Harmonie von Wissenschaft und Glauben.

Es gilt weiter für die grosse Vision der Einheit und Vielfalt der
Naturwirklichkeit, die sich durch Experiment und exaktes Denken
dem Menschen erschliesst. Es gilt aber erst recht für das Verständnis
der menschlichen Geschichte, wie die Romantik sie sah, als leibhaftige

Einheit in der Fülle und Mannigfaltigkeit, vor allem aber als Ort
des Aufleuchtens göttlicher Offenbarung und als Raum ihrer konkreten

Entfaltung und Verwirklichung. Von da her erwuchs ein Ver-



— 283 —

ständnis der Kirche als der geschichtlich wirklichen und wirksamen
Mittlerin des Ewigen in der Zeit. Für die Generation des jungen
Döllinger um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert gehörten Freudentaumel

und Schrecken der Französischen Revolution der Vergangenheit

an. Jetzt müsste es darum gehen, Altes und Neues, Natürliches
und Übernatürliches, Geschichtsloses und Geschichtliches in eigener
Verantwortung von neuem zu gestalten. Dies war der Anspruch, den
der junge Döllinger zutiefst empfand und dem gegenüber er früh
seinen geistigen Standort und die bleibende Grundform seiner Haltung
gewann. In kindlich gläubiger Annahme einer der biblischen Verkündigung

entsprechenden Daseins- und Weltauffassung als Schöpfung
des ewigen weltüberlegenen, in Allmacht und Liebe sich offenbarenden

Gottes gewinnt er sein Grundverhältnis zu den drei genannten
Welten des christlichen Reichsgedankens, der exakten Naturwissenschaft

und der katholischen Romantik. Überall stehen ihm die grossen

Eigenständigkeiten dieser Welten mit der ganzen Fülle ihrer
Einzelerscheinungen als unter Gottes Macht stehende Einheiten vor
Augen. Wie aber der Entdecker der Übergrösse von Sternenwelten
sich vor immer uferlosere Aufgaben exakter Beobachtung und strenger

Zusammenordnung gestellt sieht, so lebt Döllinger von seinem
Grundansatz her in der Leidenschaft sich stets erweiternden Erkennens

und im AVillen zur Ordnung des Erkannten. Von hier her erklärt
sich die tiefe Abneigung gegenüber aller ideologischen Abstraktion
und Systematik. Zugleich ist seine ganze Lebensarbeit erfüllt vom
unablässigen Aufspüren wahrer Berichte über das Geschehene und
von der Kritik an verfälschten oder verfälschenden Überlieferungen.
Hier wurzelt das Interesse an geschichtswirksamen Fälschungen und
geschichtsgestaltenden Visionen. Das ausgebreitete Bemühen um
die Klärung, etwa der pseudoisidorischen imd anderer kirchlicher
Fälschungen auf der einen und der geistigen Visionen Joachim von
Fiores und Dantes auf der anderen Seite, sind ein Beweis dafür. Von
hier her erschliesst sich Döllingers Verständnis der Offenbarung als
Geschichte und sein Wort von Philosophie und Geschichte als «den
zwei »Augen der Theologie». Zugleich hängt damit zusammen die

Schätzung der Ursprünge und der Anfänge der Geschichte der Kirche
für die Bewahrung der Wahrheit. Der Begriff des «dogmatischen
Klassizismus» ist jedenfalls für diese Haltung nicht ausreichend. In
Döllingers unablässigem, kritischen Ringen um die geschichtliche
Wahrheit und um die Wahrheit als Geschichte steht die heute so stark
empfundene Problematik der modernen Historik und des Historikers



— 284 —

selbst vor unseren Augen : Öffnet sich hier doch der schmale Weg
zwischen Fakten-Statistik und ideologiegebundener Systematisierung
nur in der persönlichen Entscheidung des erkennenden und forschenden

Menschen. Vielleicht kann die zu diesem Tage von Heinrich Voe-
gele geschaffene Büste etwas von der Einmahgkeit einer solchen
Haltung in der christlichen und menschlichen Existenz Döllingers zum
Ausdruck bringen. Es war Döllinger auferlegt, am Ende seines Lebens
sich, wie er bekannte, «isoliert » zu sehen. Es gehört zum neuen Döllin-
ger-Bild, das in unserer Zeit zu entstehen beginnt, dass diese Isolierung

von vielen Seiten her in sachlicher und exakt begründeter Weise
überbrückt überwunden wird. Es zeigt Ignaz Döllinger heute nicht
isoliert, sondern in wachsendem Masse als Wegbereiter einer menschlichen

und christlichen Gemeinschaft in Freiheit und Bindung
ökumenischer Katholizität.»

Der Rektor der Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn,
Professor Dr.H.J. Weitbrecht, überbrachte die Grüsse der Hochschule
und erklärte die Dölhnger-Ausstellung offiziell als eröffnet. Für die
Teilnehmer und Gäste am Kongress hatte die altkatholische
Gemeinde Bonn einen Empfang vorbereitet, der sich der Eröffnung in
den Räumen der Bibliothek anschloss.

1. Kongress-Sitzung

Diese fand, wre alle Plenarsitzungen des Kongresses, im Hörsaal

X des Hauptgebäudes der Universität statt. Zunächst wies
Pfr. H. Frei, Bern, als Sekretär des Ständigen Kongress-Ausschusses
auf seinen Bericht hin, dessen Text den Teilnehmern ausgehändigt
worden war, um eine speditive Abwicklung dieses Punktes zu
gewährleisten. Er gab einige Erläuterungen zu seinem Bericht, dessen

Text hier folgt:

Bericht des Sekretärs des Ständigen Kongress-Ausschusses

1965-1970

Zeitpunkt und Ort unseres diesjährigen Kongresses wecken
unwillkürlich derartige Assoziationen, dass der Berichterstatter
sich nur mit Mühe der Reflexion darüber entziehen kann, was die
beiden Jahreszahlen 1870-1970 als hundertjährige Geschichte alt-
katholisch-kirchhcher Sonderexistenz umschhessen und welchen



— 285 —

Weg die von 1890 bis 1970 durchgeführten zwanzig internationalen
Altkatholikenkongresse zurücklegten. Eine auch nur flüchtige
Besinnung auf diese Zusammenhänge vermöchte uns bereits zum
Bewusstsein zu bringen, wie sehr sich die Dinge auch für uns gewandelt

haben.

Beginn des Dialogs mit Rom

Um dessen wirklich innezuwerden, dürfte jedoch wohl bereits
der Rückblick auf die seit dem letzten Kongress (Wien 1965)
verflossene Zeitspanne genügen: Wurde in Wien vor fünf Jahren die

erstmalige Teilnahme eines offiziellen Vertreters des römisch-katholischen

Sekretariates für die Einheit fast als sensationell empfunden

und vor ahem als höfliche Erwiderung der altkatholischen
Beobachterposition während des Zweiten Vatikanischen Konzils
gewertet, wurde das vom ersten römisch-katholischen Referenten an
einem Kongress damals gehaltene «Plädoyer für einen gemeinsamen

Dialog unter Katholiken» da und dort als etwas gewagt,
zumindest als verfrüht und allzu optimistisch betrachtet, so sahen
sich alle, die so oder ähnlich gedacht hatten, schon bald mit der
Tatsache konfrontiert, dass das Gespräch zwischen Rom und uns
Altkatholiken auf landeskirchlicher Ebene allen Ernstes in Gang kam.

Am 7. November 1966 fand in der St.-Gertrudis-Kathedrale zu
Utrecht jene denkwürdige gemeinsame gottesdienstliche Feier von
Römisch-Katholiken und »Altkatholiken Hollands statt, welche
zugleich den Abschluss der langwierigen Annäherungsphase zwischen
den beiden Kirchen und den Beginn des eigentlichen Dialogs
markierte, welcher auf der ersten Sitzung vom 9. Dezember 1966

aufgenommen wurde.
In der Schweiz hatte eine ähnlich konstituierte römisch-

kathohsch/aitkatholische Gesprächskommission schon am 29.

August 1966 ihre seither kontinuierlich fortschreitende Tätigkeit
aufgenommen.

Im November 1967 begann der römisch-katholisch/altkatholische

Dialog auch in Deutschland, und im Mai 1968 folgten entsprechende

erste Kontaktnahmen zwischen den Spitzen der beiden
Kirchen auch in Österreich.

Es fanden wieder zwei Theologentagungen statt

Obwohl eine jede dieser Gesprächskommissionen in ihrem
Vorgehen völlig autonom ist, um so mehr als ja auch die konkreten



— 286 —

Spannungsfelder und Reibungsflächen zwischen beiden Konfessionen

von Land zu Land anders gelagert sind, geht es letzterdings
doch um dieselben theologischen Kontroverspunkte, deren Erörterung

und Klärung das eigenthche Ziel aller in Gang gekommenen
Gespräche bleibt.

Aus dieser Einsicht heraus stehten sich auch unsere altkatholischen

Theologen mit ihren beiden Studienwochen von 1968 und
1969 ganz in den Dienst dieser grundlegenden Abklärung. So waren
es vom 9. bis 14. September 1968 in der Paulus-Akademie Zürich-
Witikon über 30 Teilnehmer, die sich auf Grund einführender Referate

zum Tagungsthema «Der römisch-katholisch/altkatholische
Dialog» vermutlich erstmals in derart eindringlicher Weise Gedanken

machten über die Anforderungen, welche das Gespräch mit
Rom gerade auch an unsere Seite stellt.

Vor einem Jahr (8.-12. September 1969 in Bonn) griff unsere
Theologentagung sodann das wohl zentralste und brennendste
Problem in unserem Verhältnis zu Rom auf: die Frage der kirchlichen
Autorität. Zu welchen vorläufigen Erkenntnissen wir kamen,
dokumentierten die damals zur Primatsfrage erarbeiteten und in der
Folge publizierten Thesen.

Begegnungen zwischen römisch-katholischen und altkatholischen
Laien

Weil der Dialog mit Rom nicht bloss eine Sache für kleine
Kommissionen und fur Theologen bleiben darf, wurden in der
Sclrweiz seither auch entsprechende Begegnungen für Laien
durchgeführt, die erste für Teilnehmer aus der deutschsprachigen
Schweiz im Juni 1968 in Zürich. Im April 1970 folgte dann eine
solche für die Region Basel-Fricktal in Rheinfelden. An beiden
gutbesuchten Tagungen kamen eine ganze Reihe von jenen Fragen
und Problemen zur Sprache, welche sich angesichts des veränderten

konfessionellen Klimas im alltäglichen Zusammenleben der
Angehörigen beider Kirchen je länger, desto deutlicher stellen.

Orthodoxe - Anglikaner - Ökumene

Selbstverständlich verfolgen gerade wir Altkatholiken, denen
bekanntlich das «ökumenische Stigma» von Anbeginn an aufgeprägt

wurde, mit regem Interesse die Entwicklung des Dialogs, der
zwischen Rom einerseits, den grossen Weltkirchen bzw. dem
Ökumenischen Rat andererseits in Gang gekommen ist.



— 287 —

Unsere eigenen Beziehungen sowohl zu den anglikanischen
Kirchen als auch zu denjenigen der östlichen Orthodoxie erhielten
auch in den vergangenen fünf Jahren zahlreiche Impulse. Wir
erinnern nur an die 4.Anghkanisch-altkatholische Theologenkonferenz
vom Juh 1966 in Oxford, aber auch an offizielle Besuche altkatholischer

Bischöfe bei mehreren orthodoxen Patriarchaten.
Es ist uns deshalb gerade hier in Bonn, wo 1874 und 1875 auf

Initiative Döllingers erste Unionskonferenzen zwischen Vertretern der
westlichen und östlichen romfreien Kirchen stattgefunden haben,
eine besondere Freude, dass diese lebendige Verbundenheit durch die
Anwesenheit offizieller Delegationen und zahlreicher weiterer Gäste

aus Ost und West erneut ihre eindrückliche Bestätigung findet
Wie auf allen Gebieten, so bauen sich auch im zwischenkirchlichen

Bereich die Beziehungen des gegenseitigen Verstehens und
Vertrauens vor ahem durch persönliche Begegnungen und
Kontakte auf. Damit dies schon möglichst frühzeitig geschehen könne
und bereits Studenten Gelegenheit erhalten, ihren geistigen Horizont

zu erweitern und aus eigener Anschauung das altkatholische
«Phänomen» kennenzulernen, um später vielleicht an verantwortlicher

Stelle der eigenen Kirche als informierte Verbindungsmänner
für die Vertiefung dieser Kontakte besorgt zu sein, wurde bereits
vor Jahrzehnten

die Internationale Stipendienkasse

ins Leben gerufen, deren Mittel zur Ausrichtung von Stipendien an
ausländische Studierende der Christkatholisch -theologischen Fakultät

der Universität Bern (Schweiz) aus befreundeten Kirchen
dienen. Von Herbst 1965 bis Sommer 1970 haben von dieser noch

längst nicht überall bekannten Möglichkeit sieben ausländische
Studenten Gebrauch gemacht, nämhch ein Grieche (3 Semester),
ein Serbe (7), ein Rumäne (4), ein Bulgare (2 Semester an der
Christkathohsch-theologischen und auf Druck der Stipendienkommission

des Ökumenischen Rates in Genf noch 2 weitere Semester

an der Evangelisch-theologischen Fakultät), ein Italiener (3), ein
Deutscher (3) und ein Geistlicher der Kirche von England (2).

Diese Studierenden aus Ost und West, Nord und Süd fanden
kostenlos Unterkunft im christkatholischen Studentenheim in Bern,
das übrigens dank der Opferbereitschaft der schweizerischen Kirche
im kommenden Frühjahr in ein eigenes, nahe der Universität gelegenes

Haus übersiedeln darf.



— 288 —

Die fortschreitende Teuerung nötigte auch zu einer sukzessiven
Anpassung der Stipendien, die pro Student und Monat gegenwärtig
Fr. 500- betragen. Die hierfür benötigten beträchtlichen Mittel
stammen zum kleinsten Teil aus den Zinsen des Kapitals, das zur Zeit
Fr. 12000,- beträgt, zur Hauptsache jedoch aus den jährlichen
Sammlungen des christkatholischen Hilfswerkes der Schweiz.

Zu einem «Sorgenkind» besonderer Art hat sich in den letzten
Jahren

die Internationale Kirchliche Zeitschrift

entwickelt. Wenn nämlich sogar die Druckkosten unter zunehmenden

Druck geraten, dann verheisst dies gerade für ein vierteljährlich
erscheinendes Presseerzeugnis mit kleiner »Auflage gar nichts

Gutes, wie die folgenden Zahlen drastisch beweisen :

Im Jahre 1959 beliefen sich die Druckkosten für 4 Hefte 1

Jahrgang) auf Fr. 7500.-, wovon die Erträge aus den Abonnementen

Fr. 5300.- zu decken vermochten. Es blieb eine ungedeckte
Differenz von Fr. 2200.-.

1965 verschlechterte sich dieses Zahlenverhältnis wie folgt:
Druckkosten Fr. 13000-, Abonnementseinnahmen Fr. 6300-,

ungedeckte Differenz Fr. 6700.-.
1969 lauteten die entsprechenden Zahlen Fr. 16000.-/Fr.

6900-, somit eine ungedeckte Differenz von Fr. 9100.—.

Dass es angesichts dieser Entwicklung bis jetzt noch nicht
zu einem Debakel gekommen ist, verdanken wir vor ahem dem

tüchtigen Geschäftsführer, Herrn Pfarrer A. Jobin (Rheinfelden),
der es mit beharrlicher Energie verstanden hat, einen wachsenden
Gönnerkreis aufzubauen, der durch freiwillige Beiträge Jahr um
Jahr das ununterbrochene Erscheinen dieses für unsere Sache
unentbehrlichen einzigen wissenschaftlichen Publikationsorgans des

Gesamt-Altkatholizismus finanziell ermöglichen hilft.
Dem Gönnerkreis gehören vor allem mehrere Landeskirchen,

kirchliche Institutionen, einige wenige altkatholische Gemeinden
sowie eine Reihe privater Spender aus der Schweiz an.

Eine Übersicht pro 1969 mag zeigen, welchen Umfang diese

Gönnerbeiträge hatten und aus welchen Quellen sie stammten :

Beiträge der altkatholischen Landeskirchen 1800.-

Episcopal Church in den USA 1300-
(leider ab 1. Januar 1970 sistiert, obwohl er für die Sen-



— 289 —

dung von Frei-Exemplaren in orthodoxe Länder zur
Verfügung gestellt worden war)
Altkatholische Gemeinden und Institutionen 3500-
Vereine 200.-
Pfarrämter 650-
Private Gönner 434-

Total gingen an Gönnerbeiträgen pro 1969 somit Fr. 6560.96

ein, die sich auf die einzelnen Länder wie folgt verteilen:
Schweiz Fr. 4256.-, Deutschland Fr. 1376.41, Niederlande Fr.

500.-, Polnisch-katholische Kirche der USA Fr. 428.55.
Wenn diese Zahlen auch Ihnen Eindruck machen und Sie die

Überzeugung gewonnen haben, die IKZ sei auch Ihrer tatkräftigen

Unterstützung bedürftig und wert, dann beachten Sie bitte das

letzte Blatt dieses Berichtes und werden Sie Abonnent oder doch
Gönner der IKZ

Was die Schriftleitung anbetrifft, so liegt die Hauptredaktion
nach wie vor in den bewährten Händen von Bischof Prof. Dr. U.

Küry (Bern), der sich aber auf eine nur begrenzte Zahl von potentiellen

Mitarbeitern stützen kann. An dieser Tatsache hat eine
thematisch aktuelle Gestaltung des jeweihgen Inhaltes stets ihre
Grenze. Immerhin ist die Redaktion bemüht, gemäss der
herkömmlichen Tendenz der IKZ durch deren Publikationen der
theologischen und geschichtlichen Vertiefung der altkatholischen
Grundpositionen zu dienen. Das ebenso wichtige ökumenische
Anliegen der Einheit der Kirchen kommt einerseits in der «Kirchlichen

Chronik», andererseits besonders auch in der vom Mitherausgeber

Prof. Dr. B. Spuler (Hamburg) verfassten, umfassend
dokumentierten Umschau «Die Orthodoxen Kirchen» zum Ausdruck.

Wenn Bischof Dr. U. Küry den Berichterstatter bat, an dieser
Stehe allen regelmässigen und gelegentlichen Mitarbeitern den
herzlichen Dank abzustatten, dann ist es erst recht am Platz, dass

wir unserseits auch ihm für seine unentwegte Arbeit an der IKZ
ganz herzlich danken!

Zum Schluss sei noch kurz über die Tätigkeit des

Ständigen Kongress-Ausschusses

berichtet. Diesem Team gehörten in der Berichtsperiode unverändert

an die Herren Mr. J.A.C.de Jonge (Holland) als Vorsitzender,
Prof. Dr. W. Küppers (Deutschland) als Vizepräsident und Pfr.



— 290 —

H. Frei (Schweiz) als Sekretär. Häufiger als vor früheren
Kongressen trat unser Ausschuss diesmal im Zusammenhang mit den

Vorbereitungen zu arbeitsreichen Sitzungen zusammen, nämlich
bereits im Aprü 1966 erstmals wieder und seither alljährlich, um
alle sich laufend ergebenden Fragen und Probleme hinsichtlich
Gestaltung und Durchführung dieses Kongresses eingehend zu
besprechen. Dank der einsatzbereiten Mithilfe des rührigen Ortskomitees,

aber auch der Vorbereitungsteams für die vier Sektionen, und
nicht zuletzt auch dank unserer Referenten und ungezählter, z.T.
völlig im Hintergrund wirkender Helfer ist dieser XX. Internationale

Altkatholikenkongress schliesslich zu dem geworden, als was
wir ihn in diesen Tagen miteinander erleben dürfen. Schon jetzt sei

allen, die irgendwie dazu beitrugen, ganz herzlich gedankt!
Obwohl wir sagen dürfen, die umfassenden Vorarbeiten gerade

auch in geistiger Hinsicht seien im Blick auf einen Kongress wohl
noch nie so gründlich gewiesen, müssen wir dennoch bekennen, dass

wir sie uns gerade in den einzelnen Landeskirchen teilweise noch
intensiver gewünscht hätten!

Um so gewichtiger scheint uns jetzt die Verpflichtung für
jeden einzelnen Teilnehmer an diesem Kongress, das Gehörte,
Erlebte und Empfangene nicht als private Bereicherung mit nach
Hause zu nehmen, sondern es in seiner eigenen Gemeinde ausstrahlen

zu lassen. Das lebhafte und verantwortungsbewusste Gespräch
über alle hier zur Sprache kommenden Fragen und Probleme, die

uns Altkatholiken an der Schwelle zum zweiten Jahrhundert kirchlicher

Sonderexistenz beschäftigen, ist mit diesem Kongress nicht
beendet, sondern muss in derselben Lebendigkeit und inneren
Beteiligtheit weitergehen. Erst wenn das geschieht, beginnt sich etwas

von dem zu erfüllen, was wir vor Augen hatten, als wir diesen Kongress

unter dem aktuellen Thema «Küche in Freiheit und
Bindung» konzipierten.

Bern, Ende August 1970

Der Sekretär des Ständigen Kongress-Ausschusses:

Pfarrer Hans Frei



— 291 —

Konstituierung der Kongressleitung

Sodann oblag der Versammlung die Wahl der Kongressleitung.
Auf Antrag des Ständigen Ausschusses wurden gewählt :

Präsident : Dr. W. Deisler, Deutschland
Beisitzer: Frau Professor Dr.D. Bindschedler, Schweiz

Generalvikar Dr. E. Kreuzeder, Österreich

Schriftführer : 67. Bollebakker, Holland
Pfr.E.W.Heese, Deutschland

Dem Kongress wurden verschiedene Grussworte überbracht :

Rev. K. Lütge sprach für den anglikanischen Bischof von New
York.

Professor Dr. V. Conzemius vom Sekretariat für die Einheit der
Christen in Rom überbrachte Grüsse von Kardmal Willebrands
(Text Seite 414).

Pfr. Dr. H. Puffert ergriff das Wort für den Ökumenischen Rat
der Kirchen in Genf (Text: Seite 416).

Bischof Dr. Sommer von der Evangehsch-methodistischen Kirche

sprach als Vorsitzender der Arbeitsgemeinschaft christlicher
Küchen in Deutschland (Text: Seite 417).

Dr. Deister verdankte diese Grussworte und verlas einige
Grusstelegramme und -schreiben (Seite 423 f.).

Schliesslich erhielt Bischof Josef Brinkhues (Bonn) das Wort zu
seinem Einführungsvortrag in das Generalthema des Kongresses:

«Kirche in Freiheit und Bindung»

«Das Generalthema des XX. Internationalen Altkatholikenkongresses

1970 lautet: Küche in Freiheit und Bindung.
Die vier Arbeitsgruppen unseres Kongresses haben es je auf

ihre WTeise mit diesem umfassenden Thema zu tun.
Es ist mü der Auftrag erteilt worden, heute abend dazu

einführend zu sprechen.
Über die von Jesus Christus gestiftete Kirche, die von ihm

gewollte und mit besonderen Kennzeichen ausgestattete Gemeinschaft

der Gläubigen sagt Hans Küng in seinem bekannten Buch
«Was ist Kirche»:

«Die Küche ist als Gemeinschaft der Glaubenden bei all dem
Positiven, was man von ihr sagen kann, kein gottgleiches Wesen.



— 292 —

Gott bleibt Gott, und sein WTüken wird nie durch das von ihm
Gewirkte einfach abgelöst, ersetzt oder gar überflüssig gemacht. Die
Küche ist und bleibt geschaffen, und gerade deshalb ist jede
Vergöttlichung der Küche ausgeschlossen. Die Kirche ist als Gemeinschaft

der C.laubenden nichts von uns Verschiedenes. Sie ist keine

gnostische Kollektivperson, die uns einfach gegenübersteht. Sie ist
eme Gemeinschaft von Suchenden, Wandernden, Irrenden, von
Ratlosen, Gequälten und Leidenden, von Sündern undPügern; aber sie

ist zugleich eine Gemeinschaft von Hörenden und Glaubenden, die

ganz auf Gottes Gnade und Wahrheit, Vergebung und Befreiung
angewiesen ist, die ihr ganzes Vertrauen auf Gott setzt und so

jedenfalls nicht an sich selbst glaubt. Wo wir diese Kirche glauben,
besagt dies : dass die Kirche aus Gottes Gnade durch den Glauben
wüd, und dass der Glaube aus Gottes Gnade durch die Küche wüd. »

In diesem Versuch einer Umschreibung des Geheimnisses der

menschlich-göttlichen Gemeinschaft, die wü Kirche nennen, ist sehr
deutlich zum Ausdruck gebracht, dass schon unter diesem Aspekt
Freiheit und Bindung in der geschichtlich existenten Küche in
einer dauernden Wechselbeziehung zueinander stehen.

Die Küche wüd aus Gottes Gnade durch den Glauben, das

heisst doch, sie wird durch immer wieder neue, freie Entscheidungen

von Menschen, die ihr eigenes Leben vertrauensvoll an Gottes
Verheissung binden wollen, dass in Jesus Christus uns das Heil
gegeben ist (Apg.4, 12).

Diese freie Entscheidung des Menschen aber wüd nur möglich
aus Gottes Gnade, nämlich durch das Angebot der Küche, die als
in Christus gläubige Gemeinde diese Heüsbotschaft in WTort und
Sakrament verkündet und so die Menschen aus ihrer ratlosen
Einsamkeit und Selbstgebundenheit herausruft in die Geborgenheit
einer von Gott gestifteten Gemeinschaft, in der der Mensch das

Licht der Wahrheit, die Vergebung und überhaupt die Gnade Gottes

zu finden vermag zu dessen Lobpreis, «auf dass wir nunmehr
dienen zum Lobe seiner Herrlichkeit» (Eph. 1, 12-14).

Im Heilshandeln Gottes an den Menschen geschieht Erlösung
demnach im Spannungsfeld von Freiheit und Bindung, und wer die

Bindung ablehnt, ist in Gefahr, dem Schwärmertum zu verfallen
oder aber zu einer nichtssagenden und zu nichts verpflichtenden
Gottesvorstellung zu kommen.

Freiheit und Bindung, Lehramt und Glaube, Autorität und
persönliches Gewissen sind in der Küche Christi einander zugeord-



— 293 —

net und nicht entgegengesetzt. Sie sind vielleicht am besten mit
einer Ellipse zu vergleichen, die in ihrer Bahn wesensgemäss von
zwei Punkten bestimmt ist. Das Miteinander und das Füreinander,
die freie Bmdung und die gebundene Freiheit gehören zu den

Grundwüklichkeiten des Heilsprozesses in der Küche Gottes.
Es gibt dabei Zeiten und Augenblicke äusserster Spannungen,

sowohl im persönlichen als auch im küchlich-gemeinschaftlichen
Leben.

Dieser Kongress findet 100 Jahre nach der Verkündigung der
Glaubenssätze vom universalen Rechtsprimat und der Lehrunfehlbarkeit

des Papstes als göttlich geoffenbarten Glaubenswahrheiten
auf dem Ersten Vatikanischen Konzil statt.

Es kann nicht meine Aufgabe sein, in einer historischen
Rückblende die für die Altkatholiken so überaus schmerzlichen Ereignisse

jener Jahre nachzuzeichnen. Aber eines sei gesagt: auch
damals ging es entscheidend um das rechte Verhältnis zwischen
Freiheit und Bindung in der Kirche, zwischen Lehramt und
Wahrhaftigkeit, zwischen Autorität und Gewissen. Dieses Verhältnis
wurde durch die vatikanischen Dekrete, die weder in der Heihgen
Schrift noch in der unverfälschten, gemeinsamen Tradition der
ungeteilten christlichen Küche eine Begründung haben, aufs tiefste
gestört, und das hat der westlichen Küche ein weiteres Schisma
und ungezählten treuen Katholiken durch die Exkommunikation
unsagbares Leid gebracht. Im Anfang des 18. Jahrhunderts war ein
Gleiches schon einmal mit dem auf den hl. Willibrord zurückgehenden

Erzbistum von Utrecht geschehen.
Der erste altkatholische Bischof in Deutschland, Joseph

Hubert Reinkens, dessen wir hier in Verehrung und dankbarer
Hochachtung gedenken und auf dessen Grab auf dem Alten Friedhof in
Bonn wü aus Anlass dieses Kongresses einen Kranz niederlegten,
sagte in seinem ersten Hirtenbriefnach seiner Weihe zum Bischof:

«Ich übernehme das »Amt kraft legitimer Wahl und apostolischer
Nachfolge und ich übernehme es, um der erschütternden Gewissensnot

zu Hilfe zu eilen, in welche die glaubenstreuen Katholiken ohne
ihre Schuld versetzt sind. Ein grosses Übel ist das Schisma der
morgenländischen und abendländischen Küche und wiederum innerhalb
derselben. Aber wü streben zur Einheit zurück, und auf unserem
Banner steht einerseits : Es kann kein anderes Fundament gelegt werden

als das, welches gelegt ist, Jesus Christus, und andererseits : Alles,
was nicht aus Überzeugung getan wird, ist Sünde. »



— 294 —

Der Glaube, der seinen Grund ahein in der Wrahrheitsmacht des
sich offenbarenden, lebendigen Gottes hat, bedarf der Freiheit des

Gewissens, weil er ein letzterdings von Gott gewükter und vom
Menschen nach dem Mass seines Gewissens zu vollziehender Akt ist, sagt
BischofKüry in seinem Buch : «Die altkatholische Küche».

Diese Freiheit der Glaubensentscheidung aus der Wahrheitsmacht

des Evangeliums selbst war es, für die die Altkatholiken in der
Abwehr gegen eine kirchenamtlich geforderte Festlegung auf die
blosse Kirchenlehre von Anfang an gekämpft haben. «Wo der Geist
des Herrn ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3, 17).

Der altkatholische Widerstand gegen die dogmatischen Aussagen

des Ersten Vatikanums war ein Aufstand des Gewissens, aber
nicht gegen die Kirche, sondern für die Wahrheit, für die Einheit und
für die Reform in der Kirche.

In der Tübinger Theologischen Quartalschrift 1965 sagt Professor

Dr. Conzemius : «Mit dem ihm eigenen, feinen Gespür für
unterdrückte, unterschlagene oder verkümmerte katholische Reformanliegen

hat der Alt-Katholizismus eine Reihe solcher Bestrebungen
aufgegriffen und verwirklicht, die heute in der Römisch-Katholischen
Küche eme eklatante Rechtfertigung erfahren. Es sind hauptsächheh
vier Strömungen, die wieder in die Mitte des kirchlichen Lebens
geführt werden :

1. Die Einführung der Muttersprache in die Liturgie und deren

Orientierung an der Kultfeier der alten Küche...
2. Im Alt-Katholizismus hat das Laienelement spontan von

Anfang an eine wichtige Rolle gespielt. Was zunächst als Auflehnung

gegen einennicht immer zu Unrecht als bedrückend empfundenen

Klerikalismus in Erscheinung trat, fand im Aufbau der

neuen kirchlichen Organisation ein positives Betätigungsfeld.
3. Die landesküchhehe Autonomie und bischöfliche Kollegialität...
4. Die Alt-Katholische Kirche empfand von Anfang an ihre eigent¬

liche und tiefste Sendung darin, Brückenkirche zu sein für die

Wiedervereinigung der getrennten Küchen und Christen... In
seiner geschichtlichen Gestalt weist der Alt-Katholizismus wohl
am deuthehsten auf die unerfüllt gebliebenen oder ungenügend
verwirklichten Reformanliegen innerhalb des abendländischen
Katholizismus hin...»

Diese Sorge um die Reform der Kirche, entscheidend aber die
Sorge um die Wahrheit, um die Wahrhaftigkeit und um die Einheit in



— 295 —

der Küche ist bei uns von den Anfängen an bis heute lebendig geblieben.

Und nicht zuletzt deshalb haben wir mit grösster Aufmerksamkeit

die Vorbereitungen und den Verlauf des zweiten vatikanischen
Konzils verfolgt und mit Dankbarkeit gegen Gott festgestellt, dass in
einigen der Ergebnisse, besonders aber auch im nachkonziliaren Ringen

um die Verwirklichung der Anregungen und Empfehlungen des

Konzils im Sinne der rechten Zuordnung von Freiheit und Bindung,
besonders im ökumenischen Bereich, Fortschritte erzielt worden
sind. In der Erklärung der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz der Utrechter Union vom 29. Juni 1970 über den Primat
in der Kirche heisst es deshalb : «Mit Freude und mit grosser
Dankbarkeit gegenüber dem Herrn der Kirche dürfen wir nun aber feststellen,

dass durch das Zweite Vatikanische Konzil ein Anfang zur
Wiedergewinnung der Konziliarität und der kollegialen Leitung der Kirche

gemacht wurde. Mit Freude sehen wir auch, dass ein neues Hören
auf die Heilige Schrift und che Überlieferung eingesetzt hat und es

schon auf dem Konzil zu einer Begegnung der römischen Küche mit
den getrennten Kirchen und nicht zuletzt auch den uns anvertrauten
Küchen gekommen ist. »

So wurde es denn auch möglich, dass offizielle Gesprächskommissionen

der altkathohschen Küchen mit der römisch-katholischen
Kirche sich mit der Möglichkeit einer Interkommunion für besondere

Fälle, mit der Erlaubtheit und Anerkennung der konfessionsverschiedenen

Ehen, sowie der freien Entscheidung der Eltern hinsichtlich
der Taufe ihrer Kinder und mit gemeinsamen pastoralen Aufgaben
befassten ; und wir können nur hoffen, dass wir in diesen Beratungen
weitere Fortschritte machen, nachdem in vielen Punkten beiderseits
Übereinstimmung festgestellt wurde. Professor Bläser aus Paderborn
wird auf diesem Kongress in der Reihe der Vorträge über das

altkatholisch/römisch-katholische Gespräch berichten.
In diesem Zusammenhang muss ich mit sehr grosser Dankbarkeit

feststellen, dass durch die Initiative des Ökumenischen Patriarchen

von Konstantinopel die schon seit langem gehenden Gespräche
über che volle küchliche Gemeinschaft der »Altkatholiken mit den
orthodoxen Kirchen des Ostens in eine neue, verheissungsvollere
Phase eingetreten sind. Auf der Grundlage früherer Feststellungen
und Beschlüsse und der zuletzt noch am 21. Juni 1970 dem Ökumenischen

Patriarchen Athenagoras persönlich überreichten Dokumente
der Internationalen Altkathohschen Bischofskonferenz werden
nunmehr die von beiden Seiten offiziell gebildeten Kommissionen in ab-



— 296 —

sehbarer Zeit zusammenkommen, um für das bevorstehende
panorthodoxe Konzil ahe notwendigen Vorarbeiten zu leisten, damit das

Konzil über diese seit langem anstehende Frage entscheiden kann.
Auch über diesen Dialog erhalten wü auf unserem Kongress einen
Bericht, den uns Prof. Kalogirou aus Saloniki geben wüd.

Dankbar wollen wir auch die mannigfachen Begegnungen und
Gespräche mit unseren evangelischen Brüdern erwähnen, in denen es

uns um die Wiedergewinnung der Einheit in einer ökumenischen
Katholizität geht.

Wenn wir von der Kirche in Freiheit und Bindung sprechen,
dann sprechen wir natürlich auch und gerade von der Kirche in unserer

Zeit und in unserer Welt.
Die Arbeitsgruppen werden den dadurch gestellten Fragen in

ihrer ganzen Schwere und Bedeutung gegenüberstehen.

1. Glauben in Freiheit und Verantwortung als »Angebot der Küche
in einer Zeit, in der der Mensch immer weniger bereit ist,
Verantwortung zu übernehmen und Freiheit fast nur noch als eme Freiheit

für sich selbst versteht.
2. Nachfolge Christi heute : Der Nachfolge Christi heute steht eine

ganz andere Zielsetzung neuer Weltlichkeit entgegen, einer
Welthchkeit, die mehr und mehr das Organ für Gott und
Transzendenz verliert und deshalb nur noch auf sich selbst bezogen
bleibt.

3. Lebendiger Gottesdienst : Wie werden Gottesdienst und
Frömmigkeit verstanden von Menschen, für die in ihrer leidenschaftlich

bejahten Diesseitigkeit das Gebet als der Ausdruck der
lebendigen Gottesbeziehung jedwede Selbstverständlichkeit
verloren hat

4. Geistliches Amt - Mündige Christen : Von Anfang an war in den
altkatholischen Küchen der mündige Christ gefordert und durch
die küchlichen Ordnungen und Satzungen in die verschiedensten
Dienste innerhalb der Küche berufen. Man folgte darin dem
apostolischen Wort : «Dienet einander je nach der Gnadengabe, die
der Einzelne empfangen hat. Wer ein Amt hat, verwalte es mit
der Kraft, die Gott verleiht. » 1. Petr. 4,10).

Wü stehen aber heute vor der Tatsache, dass Mündigkeit und
Wille zum Dienst in der Gemeinde Christi nicht mehr in dem nötigen
und von Gott geforderten Mass vorhanden ist. Es wird eine der
entscheidenden Aufgaben in den Arbeitsgruppen unseres Kongresses



— 297 —

sein, dass wü ahe uns aufs neue davon ergreifen lassen und einander
bestärken, von Gott in seinen Dienst Berufene zu sein. Das apostolische

WTort: «Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, ein königliches

Priestertum, ein heiliges Volk, ein gottgehörendes Volk! Ihr
sollt die herrhchen Taten dessen verkünden, der euch aus der Finsternis

zu seinem wunderbaren Licht berufen hat» (l.Petr. 2, 9) - dieses

apostolische Wort muss wieder in seiner ganzen Verpflichtung und
Tragweite erkannt und anerkannt werden.

Es wüd nach diesem Kongress ebenfalls von entscheidender
Bedeutung sein, dass wir dieses Ergriffensein von hier aus an unsere
Gemeinden weitergeben, damit auch dort verstanden wüd, dass die Küche

zum selbstlosen Dienst an allen Menschen, an der Welt da ist. So

findet sie trotz aller Kleinheit die wahre Grösse, trotz aller Schwäche
ihre Stärke, und sie kann ohne Angst im Bewusstsein des Auferste-
hungssieges ihren Weg gehen (nach Küng «Was ist die Küche »).

Dank jedenfalls sei Gott für alle, die in unseren Gemeinden durch
ihr Gebet, durch ihre Opferbereitschaft und Mitverantwortung in
Treue dienen, und haben wir dabei das Vertrauen, dass er, der das

gute Werk in ihnen angefangen hat, es auch vollenden wird bis zum
Tage Jesu Christi (Phil. 1,6).

Wü haben nur andeutungsweise und sehr begrenzt sprechen
können aus der Fülle der sich aufdrängenden Gedanken und
Fragestellungen, die einer ernsten Vertiefung bedürften. Aber das sei noch
hinzugefügt :

Wenn wir von der Küche sprechen, dann können wü es nur im
Glauben und in Hoffnung als solche tun, die die Wahrheit nicht aus
sich selbst besitzen und über sie verfügen, sondern die ihr ganzes
Vertrauen auf Jesus Christus stellen, der als Fundament gelegt ist.

Er hat uns das Gebot der Gottes- und Menschenhebe gegeben ; er
hat es wie kein anderer vor ihm und nach ihm uns vorgelebt. Die
Zukunft und das Schicksal der Kirchen hängt ganz davon ab, wie stark,
wie grenzenlos, wie selbstlos wir ihm darin folgen und die erfahrene
Liebe Gottes weitergeben an die Welt, in der wir leben.

Das gilt vor allem auch im ökumenischen Bereich.
In seinem Gespräch mit der altkatholischen Delegation sagte der

Ökumenische Patriarch Athenagoras im Juni dieses Jahres in
Konstantinopel: «Es gibt zwischen den Küchen einen zweifachen

Dialog, den Dialog der Theologen und den Dialog der Liebe. Der Dialog

der Liebe muss den Vorrang haben.» Diese Worte haben mich sehr

bewegt, sie kommen aus der Tiefe des Evangeliums und wer denkt



— 298 —

dabei nicht an das Wort des Apostels Paulus : «Und hätte ich alle
Erkenntnis, aber die Liebe nicht, so wäre ich nichts». (I.Kor. 13). Man
sieht nur mit dem Herzen gut, sagt Saint-Exupéry, das Wesentliche
ist dem Auge unsichtbar.

Möchten doch die Kirchen frei werden für diesen Dialog der
Liebe, damit das Werk der Einigung vorankomme, das doch
vorankommen muss, wenn wir als Christen vor dieser Welt, in der wir leben,
überhaupt noch glaubwürdig bleiben wollen.

Möchte die Kirche frei werden für die Liebe zu dieser Welt, die
Gottes Schöpfung ist. Die Kirche muss mit dem Stoff der Welt, ich
möchte sagen, ins Handgemenge kommen, das ist das ihr eigene
Gesetz der Inkarnation. Sie hat die Botschaft Christi für die WTelt, wie sie

ist, wirksam zu machen, aber - in der Treue zum grundgelegten
Bekenntnis, in der Achtung und Ehrfurcht vor dem echt Gewachsenen
und in der Offenheit und in dem Mut für die Aufgaben und Forderungen

der Gegenwart.
Ich unterstreiche: mit Mut! Denn es ist die Verheissung des

Herrn der Küche : « Ich bin bei euch alle Tage, bis zum Ende der Weltzeit.

» Stellen wir darum alles Bewegende und Erschütternde unserer
Tage, alle Not und alles Versagen der Küche, die eigene Schuld, aber
auch den Willen und Ernst der Neubesinnung um Wesen und
Sendung der Kirche in das alles erhellende Licht Jesu Christi. Dann dürfen

wir von IHM her sagen :

In allen Erschütterungen und Fehlschlägen, in aller Sünde und
Hoffnungslosigkeit bleibt die Verheissung, dass die der Küche anvertraute

Wahrheit und das ihr eingegebene Leben nie einfach zerstört
werden können. Christus bleibt bei seiner Kirche und erhält sie in seiner

Wahrheit. Und Verheissung meint: Gott sorgt dafür, dass es

immer wieder Glauben in der Kirche gibt und die Küche die Wahrheit

Christi weiterträgt. Sie bleibt bestehen aus der Kraft Gottes. Sie

bleibt « Säule und Grundfeste der Wahrheit».
Es liegt bei Ihnen, liebe Kongressteilnehmer, durch lebhafte

Beteiligung in den Arbeitsgruppen, durch aufmerksames Zuhören bei
den Informationsvorträgen und vor allem durch das Gebet den Kongress

zu dem zu machen, was er sein soll : lebendige Gemeinde Nehmen

wir an den Diskussionen regen Anteil, es gilt auch hier der alt-
küchliche Grundsatz : Was alle angeht, muss auch von allen besprochen

werden. Wenn Kritik, dann in aller Freiheit und brüderlichen
Offenheit ; aber eine Kritik, die konstruktiv ist, weil sie aus dem Geist
des Evangeliums kommt. Die wichtigen Vorträge über die uns alle be-



— 299 —

wegenden Fragen des zwischenkirchlichen Dialogs, der rechten
Auffassung über die Katholizität und Einheit der Kirche fordern unsere

ganze Anteilnahme.
Und unsere Bitte an den heiligen und lebendigen Gott kann nur

dahingehen, dass sein Geist uns erleuchte, seine Gnade uns stärke, als
Christen aufgeschlossen zu werden für unsere Aufgabe in der modernen

Welt; unabhängig zu bleiben von Zwängen und Versuchungen,
die nicht aus Gottes Geist kommen und uns die wahre Freiheit
rauben.

Denn nur wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit Zu dieser
Freiheit sind wü berufen (Gal. 5,13) !»

Mit Dank an den Referenten -wurde die 1. Sitzung um 21.30 Uhr
geschlossen.

Zweiter Kongresstag, Freitag, 4. September

Um 8.30 Uhr fand in der Schlosskirche der Universität ein vom
Erzbischof von Utrecht, Mgr. Dr. A. Rinkel, zelebriertes Pontifikal-
amt statt, dem Bischofskoadjutor M.Kok, Utrecht, und der
Bischof von Haarlem, Mgr. G. A. van Kleef, im Chor beiwohnten.
Der Gottesdienst, der teilweise in deutscher, teilweise in niederländischer

Sprache gefeiert wurde, war eine Votivmesse zum Heiligen
Geist. Die Predigt wurde von Pfr. A.Moll, Zürich, gehalten.

2. Kongress- Sitzung

Diese konnte erst um 10.30 Uhr eröffnet werden. Es wurden
einige Grusstelegramme verlesen. Sodann überbrachten Erzbischof
Wladimir, Berlin, der Exarch des Patriarchats Moskau für
Mitteleuropa (Text: Seite 421 f.), und Br.Desmond, SSF, von der Fiwila-
Mission in Sambia, Grussworte.

Ein Vorschlag des Präsidenten, am Ende dieser Sitzung ein

Opfer für die Mission in Fiwila einzusammeln, wurde angenommen.
Nach einigen geschäftlichen Mitteilungen begann die eigentliche

Kongressarbeit.
Es seien an dieser Stelle zum Zwecke der leichteren Einordnung

und klaren Profilierung dieser Arbeit die Gedanken wiederholt,

wie sie zum Generalthema «Kirche in Freiheit und Bindung»
und zu den vier Sektionen im «Arbeitsbuch» des Kongresses entfaltet

wrorden waren (Arbeitsbuch, Seiten 34 bis 66).



— 300 —

Gedanken zum Generalthema «Kirche in Freiheit und Bindung»

In jedem Menschen lebt das Verlangen nach sein Dasein tragendem Halt
und nach sein äusseres Ausgreifen ermöglichender und sein inneres Leben
erhellender Freiheit Doch ist über diese grossen Fragen schon soviel nachgedacht

worden und wird auch heute so vieles gesagt und geschrieben, dass es

ganz gewiss nicht Sache eines altkatholischen Kongresses ist, zu den beiden
Anliegen im einzelnen und zur Bestimmung ihres Verhältnisses Beiträge zu
leisten. Vielmehr will das Generalthema hundert Jahre nach der befreienden
Gewissensentscheidimg von Katholiken, die in der Bindung an die Überlieferung
lebten, zur Besinnung auf den heutigen Sinn jener Entscheidung hinführen.
Offenbar besagt die Formulierung des Themas doch gerade dies : Freiheit und
Bindung oder Freiheit und Autorität sind hier nicht einfach für sich genommen
oder als Gegensätze einander gegenübergestellt. Vielmehr wüd davon
ausgegangen, dass es ein Kirchesein gibt, in dem diese nicht nur nebeneinander
bestehen können, sondern vielmehr sogar in einer erstaunlichen Zusammengehörigkeit

erst das rechte Kirchesein ausmachen.
Ging und geht es aber 7Ücht gerade darum im Grunde im Ringen um das

I.Vatikanum Damals wollten starke Kräfte innerhalb und ausserhalb der
Kirche im Primat des römischen Bischofs sozusagen den letzten metaphysischen

Rückhalt kirchlicher und weltlicher Ordnung gegen Revolution und
Glaubenslosigkeit sehen und ihn darum im höchsten denkbaren Grade dogmatisch

sichern. Zugleich aber pochten die Forderungen freier Forschung, freier
Lebensgestaltung und freier Gewissensentscheidung an che Pforten der Kirche
und drohten sich über alle Bindungen hinwegzusetzen.

Während in Rom die Entscheidung für den Vorrang der Bindimg fiel,
schien der altkatholische Protest vielen einseitig nach der Seite der Freiheit hin
zu fallen. Doch lag sein Besonderes gerade darin, dass hier in Freiheit ganz
bestimmte Bindungen bejaht wurden : Die Bindung an die Katholische Küche
und ihre Glaubensüberlieferung als verpflichtende Überlieferung göttlicher
Offenbarung. Deshalb hatte der altkatholische Protest gegen die vatikanische
Papst- und Primatslehre nichts mit «Freigeisterei» zu tun Er bejahte vielmehr
die küchliche Bindung an das »Amt der Bischöfe, an die alten, allgemeinen Konzile

und deren Glaubensentscheidungen und an die ganze Heilige Schrift und
die alten, ökumenischen Glaubensbekenntnisse. Dies alles aber wurde von den
ersten »Altkatholiken durchaus nicht als im Widerspruch zur Freiheit des zur
Mündigkeit in Christus berufenen Christen stehend angesehen. Vielmehr ging
man zuversichtlich an den Bau einer Freiheit und Bindung verbindenden und
zum Ausgleich bringenden Synodal- und Gemeindeordnung, so schritt man zur
Wahl eines Bischofs durch eine mehrheitlich aus Laienvertretern der Gemeinden

bestehende Synode und sicherte ihm zugleich verfassungsgemässe Autorität
in den «geistlichen Belangen» zu.
Die Frage, um die es im Generalthema des Kongresses geht, zielt deshalb

auch heute nicht auf eine Infragestellung dieser praktisch bewährten Grundlage,

die in den Grundzügen altküchlichen Ordnungen entspricht. Das aber
sind alle, die zum Kongress kommen oder geistig an ihm »Anteil nehmen,
gefragt : Ist auf den gegebenen Grundlagen entsprechend weitergebaut worden
Und was bedeuten die alten Grundsätze und Überlieferungen heute, besser,
was fordern sie uns heute ab Was in «Wahrhaftigkeit» der «Ruf der Freiheit»
heute in der «Katholischen Kirche der Altkatholiken» bedeutet, das kann
jedoch erst dann - bei aller Konfrontation mit den brennenden Fragen der
Gegenwart - einsichtig und klar werden, wenn das Generalthema und die mit ihm
eng verbundene Thematik der vier Sektionen im Blick auf Christus und von



— 301 —

ihm her gesehen werden. In allem, was uns von seinem Leben bis in den Tod
hinein bewusst werden kann, sind Freiheit und Bindung ohne Gegensatz
vereinigt. Er ist eins mit Gott und lebt in einer Freiheit, die so erstaunlich
vollkommen ist, dass sie mit der vollkommensten Bindung an Gott gleichzusetzen
ist : Im mathematischen Bild gesprochen, treffen sich in Christus die beiden
Koordinaten Freiheit und Bindung. Die Lebenslmien der küchlichen Existenz
aber zeichnen sich wie die Kurven einer graphischen Darstellung, von diesem
« Christuspunkt» in der Mitte des Koordinatenkreuzes ausgehend, aufdem sich
immer weiter öffnenden Feld des geschichtlichen Lebens ab und sind darnach
zu beurteilen, in welchem Masse und Grade sie der in Christus vorgegebenen
Einheit von Freiheit und Bindung entsprechen.

Küchliches Leben kann ja immer entscheidend nur an Christus gemessen
werden. Dabei aber gilt, dass es zur Wüksamkeit des Heiligen Geistes gehört,
dass er als « Geist Christi» in Freiheit bindet, wie er nicht nur aus Bindungen
sondern auch in Bindung befreit Das Leben der Küche wie jedes einzelnen in
ihr trägt die Prägung dieses Siegels.

So gesehen gehören Generalthema und Sektionen aufs engste zusammen.
Auch in den Sektionen fasst jeweils die Formulierung des Themas zwei
Gegensätzlichkeiten oder doch polare Verschiedenheiten vom Einheitspunkt oder
Koordinatenschnittpunkt Christus her zusammen und öffnet damit die Sicht
aufein Gestaltwerden in der Katholizität der Küche.

In Sektion I erschliesst sich das Glaubenkönnen aus der Christusbegegnung
in der Gemeinschaft der Küche als freieste Tat und steht gerade darin

«vor Gott» und «zum Bruder».
In Sektion II Schemen Nachgehen hinter einem jüdischen Rabbi aus dem

Palästina vor 2000 Jahren und heutige Welt höchst fragwürdig oder geradezu
unmöglich. Christus lässt jedoch im durch die Liebe wirksamen Glauben jedes
«heute» und jede « Situation» als Nachfolge annehmen und sogar im Versagen
aus Gnaden bestehen

In Sektion III scheint zunächst alles eher Bindung als Freiheit zu sein.
Und doch erfüllt jedes Erkennen des Gottesdienstes als Christuszeugnis
zutiefst die Formen des gottesdienstlichen Geschehens mit Leben. Und wenn
alles, was Sektionen I und II vom gläubigen Denken und vom »Alltagsleben in
der Nachfolge zu sagen haben, mit diesem «Leben» im Gottesdienst in Verbindung

gesetzt wüd, so kommt es auch hier zur beglückenden Verbindung von
Bindung und Freiheit. Und schliesslich Sektion IV : Hier lässt sich weder das
geistliche »Amt noch das Mündigsein des Glaubenden überhaupt recht denken
ohne die in Christus vorgelebte und durch seinen Geist geschenkte Einheit von
Freiheit und Bindung. Ist doch der innerste Kern ja das ganze Wesen des
»Amtsauftrages von Christus her hingebender Dienst und ist doch ebenso die
Mündigkeit, besser noch das Mündigwerden des Christen treues »Annehmen und
Auswüken des Rufes in die Nachfolge in Gottesdienst und Weltdienst

W.K.

Sektion I. Glauben in Freiheit und Verantwortung

A. Die Freiheit zum Glauben
1. Bei jeder Bischofs- und Priesterweihe bekennt der Ordüiand mit den

Worten des nizäischen bzw. apostolischen Glaubensbekenntnisses seinen
Glauben und übernimmt damit die Verpflichtung, dieses Bekenntnis treu zu
bewahren und weiterzugeben. Mit dem Ordinanden zusammen übernehmen
auch alle andern anwesenden Gläubigen als Mitrepräsentanten der Diözese
und der ganzen Küche dieselbe Verpflichtung. So ist nach dem Verständnis



— 302 —

der altkatholischen Küche jede Ordination als Kernereignis apostolischer
Sukzession ein allseitiges Verpüichtungsgeschehen zwischen Ordinator, Ordi-
nand und Gemeinden.

2. Gott ist der, der in unzugänglichem Lichte wohnt, den kern Mensch
gesehen hat noch sehen kann (l.Tim. 6,16). Er hat aber sein Wort in die
Welt gesandt, das ist Jesus Christus, und sich ein Volk gesammelt, dessen
Herr er sein will. Durch dieses Volk tritt er der ganzen Menschheit gegenüber,

um sie zu seinem Licht und zum Leben zu rufen. Dass Gott mitten unter

seinem Volke lebt, kann mit Häusern oder äussern Einrichtungen nicht
angemessen bekundet werden. Selbst die besten Taten semes Volkes reichen
dazu nicht aus. Weil er der von unzugänglichem Licht Umgebene ist,
entspricht ihm entscheidend nur, dass er verkündigt, geglaubt und bekennend
anerkannt wird. Darum gehören Herrlichkeit Gottes und Bekenntnis seiner
Gemeinde wesentlich zusammen. Wo Volk Gottes ist, ist auch Bekenntnis
zu dem Herrn, der in seiner Mitte lebt. Und eine Gemeinschaft, in der solches
Bekennen nicht geschähe, wäre nicht die Gemeinde, durch die Gott der
Menschheit begegnet. Zum Bekennen gehört sowohl das Zeugnis durch das
Wort als auch das Zeugnis durch das Werk, wobei das Wort dem Werk seine
Bedeutung gibt, und das Werk auf die Bedeutimg des Wortes hinweist.
Wort und Werk werden darum durcheinander gerichtet. Das gute Bekenntnis

umfasst das ganze Leben der Gemeinde und ihrer einzelnen Glieder, so
dass man in »Anlehnung an das Apostelwort sagen darf: ein Gott, eine
Gemeinde, ein Glaube, ein Bekenntnis (vgl. Eph. 4, 4-6).

3. Das Bekenntnis in Worten kann auf mannigfache Weise geschehen.
Entscheidend liegt es nicht in unseren »Auffassungen und Meinungen über
Gott, sondern darin, dass wir uns zu ihm bekennen. Darum geht es auch den
grundlegenden altkirchlichen Glaubensbekenntnissen: Sie wollen Gott vor
den Menschen und vor ihm selbst anbetend anerkennen und so sich zu ihm
bekennen. Sie wollen darum nicht belehren, erklären oder gar erörtern : sie
sprechen einfach aus, wer der ist, zu dem sich seine Gemeinde bekennt.

4. Es kann sich jedoch niemand ernstlich zu Gott als zu seinem Herrn
bekennen, wenn er ihn nicht erkannt hat. Erkenntnis Gottes aber lässt sich
nicht erzwingen. Sie ereignet sich nur in der Freiheit, die uns selber Gott für
sich gibt, indem er sich uns eröffnet. Darum wäre die Meinung, dass die
Glaubensbekenntnisse vorschreiben wollten, «was man glauben muss»,
ebenso verfehlt wie die andere, dass «jeder glauben könne, was er will».
Glaubens- und Religionsfreiheit ist vom Staat und erst recht von der Kirche
zu schützen, aber nicht darum, weil jeder denken kann, was ihm beliebt,
sondern deshalb, weil wir nur glauben und bekennen können, was uns zu
erkennen gegeben wurde. Ist es uns geschenkt, zu verstehen, was uns durch
die Heilige Schrift bezeugt wird, so gelangen wü immer von neuem zur
Einsicht, dass auch wir uns nur zu dem bekennen können, den schon die
Glaubensbekenntnisse der alten Kirche bekannt haben. Darum und darin haben
diese Bekenntnisse unter uns »Autorität, d.h. in der Freiheit für Gott sehen
wü uns in dem, was sie bezeugen, gebunden und zu einer Gemeinschaft des
Lebens für Gott und die Menschen vereint.

B. Glauben in Verantwortung
5. Das Bekenntnis zu Gott als dem Herrn seines Volkes und der Welt

wüd zu einer leeren Behauptung, wenn wir so tun, als gäbe es in der Welt
und im Leben Dinge, die nichts mit Gott zu tun haben. Das Leben im Glauben

vollzieht sich gerade darin, dass wir alles in oder nach seiner Beziehung
zu Gott sehen und beurteilen und je nachdem annehmen oder ablehnen und



— 303 —

entsprechend damit umgehen. So wird unser Leben zu einer Tat des Glaubens,

lind der Glaube zu unserem Leben. Darin gelangen wü zur Erfüllung
und zur Fülle des Menschseins.

6. Hier aber türmen sich für viele grosse Schwierigkeiten, und zwar
nicht nur für Zweifler, sondern auch für solche, die mit Gewissheit glauben.
Christlicher Glaube und die technisierte, organisierte Welt des »Alltags sind
ihnen zu getrennten Welten geworden. Der Glaube mag in ausgesparten Zeiten

zur Erholung und Beruhigung dienen, erscheint aber im täghchen Leben
als bedeutungsloser Fremdkörper.

7. Die Schwierigkeit rührt daher, dass wir uns nicht darüber Rechenschaft

geben, wie alle unsere Beobachtungen und Feststellungen durch die
Grundansichten bedingt sind, von denen her wü die Dinge und Ereignisse
aufnehmen; denn ohne solche Grundansichten vermöchten wir überhaupt
keine Beobachtungen und Erfahrungen zu machen. Wenn nun in den
Voraussetzungen, in deren Licht wir die Dinge des Alltags wahrnehmen, Gott
schon ausgeschaltet ist, indem wü etwa alles als selbstverständlich oder
notwendig ansehen, und andererseits die Botschaft der Bibel in einer Meinung
gelesen wird, die von vornherein die Aussagen des Glaubens von der Alltagswelt

absondert, so ist es fast unausweichlich, dass wir zwischen Gott und
dem, was wir als Wirklichkeit von Welt und Leben ansehen, keine Beziehung

mehr zu finden vermögen. Blicken wü dann erst noch auf das Meer
sinnloser Entsetzlichkeiten in der Welt, so erscheint die Ablehnung Gottes
oder die Leugnung seiner Existenz als die einzige ehrliche Konsequenz.

8. Da tritt in Sicht, was «Glauben in Verantwortung» meinen könnte.
Wenn Glauben und Leben in der Welt nicht auseinanderfallen, der Glaube
nicht bedeutungslos werden und das Leben sein Licht nicht verlieren soll,
darf der Glaube nicht als Flucht vor Denken und Erfahrung verstanden
werden. Es gilt, die »Aussagen des Glaubens auf ihren Zusammenhang mit
dem Leben und der Welt hin so neu zu bedenken und die Voraussetzungen
von Beobachtung, Erfahrung, Wissenschaft, Technik so zu hinterfragen,
dass wir alles, was uns begegnet, in Gott und Gott derart in seiner Beziehung
zu allen Dingen zu sehen vermögen, dass uns freier Raum zu einem erfüllten
Leben mit Gott eröffnet wüd, in dem wir mit allem zum Wohl aller umzugehen

wissen. »Angesichts dessen, was für ein Geschenk ein solches Leben für
die Menschen wäre, wird die Verantwortung im Glauben offensichtlich, die
uns alle verpflichtet, einzeln und vor allem gemeinsam unsere Erfahrungen
und unser Denken zu versammeln, damit wir und alle, die mit uns zu tun
haben, neu verstehen und ergreifen lernen, was uns gegeben ist.

9. Die Erfüllung dieser »Aufgabe darf nicht durch »Ängstlichkeit gehindert

werden. Keinem, der mit gewissen Schwierigkeiten nicht zu Rande
kommt, müssen wir den Glauben absprechen. Er soll seine Schwierigkeiten,
die ja meist auch andere bedrängen, an geeignetem Ort offen zur Sprache
bringen. Nur in dem, was zur Sprache gebracht ist, kann man einander helfen.

Und wenn einer ungewohnte Wege des Glaubensdenkens versucht, müssen

wir nicht schon zum voraus den Glauben bedroht sehen. Denn der
Glaube ist nicht unser Gemachte. Er bekennt, dass Gott der Schöpfer, Erlöser

und Erleuchter ist. Darum gehört es zur Freiheit des Glaubens, mutig, in
immer neuer Weise, seine Erkenntnis nach allen Richtungen nachzudenken.
Die Aussagen des Glaubens dürfen nicht nur, sie müssen sogar erörtert werden,

denn nur so ist es möglich, einander in der Gemeinschaft des Glaubens
zu finden.

Wenn es ein »Anliegen der ersten Altkatholiken war, dass nichts als
Wahrheit des Glaubens ausgegeben werden dürfe, das wider das Gewissen



304

und die Einsicht ist, so heisst das heut«, dass wü aus Glauben und im
Dienst an den Menschen die eben angedeutete Denkarbeit unternehmen.
Sie nicht zu leisten, hiesse den Glauben dem Misstrauen ausliefern.

10. Zum freien Dienst des Glaubens in der Küche und an der Welt
gehört es auch, dass wü aus der Erkenntnis der Herrlichkeit dessen, zu dem
wir uns bekennen, ergründen und aussprechen, was es mit den Dingen,
Erscheinungen und Bewegungen, die uns in Beschlag nehmen wollen, für eine
Bewandtnis hat. Das kann an Synoden, in Gemeinden oder durch einzelne
Gruppen geschehen. Dabei dürfen auch verschiedene Beurteilungen
nebeneinander treten. Auch Gegenüberstellungen können zur Klärung und heilsamen

Entscheidung dienen.
11. In allem muss klar werden : Der Glaube hindert nicht das Denken ;

er gibt vielmehr frei zu umfassendem kritischen Denken, zu freiem
wissenschaftlichen Forschen, zu einem Verstehen der Welt und des Lebens aus
dem Glauben, zu einer Erhellung des Zusammenhangs von Welt und Leben
mit dem, den wü bekennen; er ermächtigt zu kritischer Annahme des
Lebens und der Welt und eröffnet ein Leben in Freiheit zu Gott und für den
Menschen. Doch nur im täglichen Wagnis des Glaubensdenkens- und
Handelns wüd solche Freiheit aus der Bindimg des Glaubens erfahren.

Die folgenden Fragen möchten dazu dienen, die Vorbereitungen auf den
Kongress zu erleichtern und den Einstieg in das Gespräch zu beschleunigen :

1. Oft wird behauptet, dass der christliche Glaube, wie er in den altküch-
lichen Bekenntnissen bezeugt wüd, im heutigen Leben als Fremdkörper
ohne aktuelle Bedeutung empfunden werde. Trifft diese Behauptung zu
und, wenn ja, was mögen die Gründe dafiü sein

2. Trifft es zu, dass wir um der Menschen willen eine Verantwortung für den
Glauben haben Wenn ja, was müssen wü tun, um dieser Verantwortung
gerecht zu werden

3. Wenn Glauben und Leben nicht auseinanderfallen können, stellt sich die
Frage, ob und wie weit Glaube und Kirche mit der bestehenden
Gesellschaftsordnung konform gehen dürfen Wie können wü in dieser Sache
die Verantwortung des Glaubens wahrnehmen

Edgar Nickel, Kurt Schibier, Kurt Stalder

Sektion II. Nachfolge Christi heute

I. Grundlagen

l.a) Der Mensch lebt zwischen Angst und Hoffnung. Aber nur die Hoffnung

kann sein Leben vorwärtsbringen : die Hoffnung in die Zukunft, in die
allernächste und in die fernste.

b) Gott bietet uns an und verspricht uns eine Zukunft, die über alle
Erwartungen des Menschen hinausgeht.

c) Er bietet uns engste Gemeinschaft mit Christus an, die uns dahin
führt, wohin Christus uns vorausgegangen ist: in das alles übersteigende
Leben.

d) Er verspricht uns, dass dieser Weg Christi wüklich der Weg ist, der
zu dem Erhofften führt. Dass er dieses Versprechen erfüllt, zeigt er uns an
Christus, der auf diesem Weg das aües übersteigende Leben erlangt hat.

e) Wir sind von Gott aufgerufen, Christus in dieses Leben nachzufolgen.

Das bedeutet, semen Weg dorthin mit ihm zu gehen : den Weg, der über
das Kreuz führt.



— 305 —

f Die engste Gemeinschaft mit Christus ist uns gegeben sowohl in den
Sakramenten und in der Verkündigung der Küche, als auch in der Konfrontation

mit unseren Mitmenschen und ihrem Leid.

II. Wie Gottes Anruf uns erreicht und wie wir ihm entsprechen

2. Da wir wissen, dass der Weg Christi unser Weg ins
Leben ist, suchen wir die Situationen, in denen wir gerufen sind,
Christus nachzufolgen. Bei uns liegt also die Verantwortung,
uns den Situationen der Welt zu stellen: uns über sie zu
informieren und zu handeln. Als Christen sind wir der Überzeugung,
dass wir die Situationen dann verstehen, wenn wir sie von Christus

her deuten. Das ist die Vorentscheidung, die der Christgefällt
hat. Er hat sich an Christus gebunden.

Jeder Augenblick des Lebens, auch die am unbedeutendsten erscheinende

Minute, steht eine bestimmte Situation dar. Wü stehen unablässig
vor Situationen unseres eigenen Lebens und unserer Umwelt. Bedeutung
und Wichtigkeit jeder Situation erfassen wü nur dann, wenn wir über eine
oberflächliche Betrachtungsweise hinauskommen und Zusammenhänge
verstehen. In jeder von uns erfassten Situation sind wü zur Stellungnahme
aufgerufen. Somit ist die Nachfolge Christi nicht eigentlich eine einmalige
Entscheidimg, sondern eine ständig erneuerte Ausrichtung auf Gottes Heilswillen

für die Welt. Das Leben ist eine unablässige Kette von Entscheidungen
(bewussten oder unbewussten), die an den Menschen herangetragen werden.
Überall ist Christus beteiligt. Jedesmal geht es um die Entscheidung für
oder wider ihn, für oder wider das Heil der Welt. Es gibt keine für Christus
gleichgültige Taten im menschlichen Leben.

Weil nun bei den verschiedenen Menschen die Informations- und
Handlungsmöglichkeiten unterschiedlich sind, bedeutet der Ruf, Christus
nachzufolgen, individuell sehr Verschiedenes. Während er den einen zu den
höchsten Höhen der Macht und des Einflusses in der Welt führt, kann er für
einen zweiten ein durchschnittliches bürgerliches Leben meinen, während
der dritte die äussersten Bedrängnisse der Armut, der Einsamkeit, der
Verfolgung, des Kampfes, ja des Todes bestehen muss.

3. Nachfolge Christi heisst also, dass der Mensch sich dem
an ihn ergangenen Ruf stellt und sein Leben in persönlicher
Verantwortung vor Gott führt. Das geschieht dadurch, dass er
in den Ereignissen des Alltags die Entscheidungssituation
erkennt und auf Grund selbständiger Überlegungen zum richtigen

Gewissensentscheid kommt.
Gott hat uns zu semen freien Mitarbeitern berufen. Er gibt uns keine

detaillierten Anweisungen fiü das Leben. Wü können uns also weder hinter
Gesetzen verstecken noch auf Gebote herausreden, sondern müssen in jeder
Situation die angemessene Entscheidung auf Grund eigener Überlegungen
treffen und dann natürlich auch zu unsern Gedanken, Worten und Taten
stehen. Gott gehorchen heisst also, die Verantwortung auf sich nehmen und
selber zu handeln wagen. Die Entscheidung für oder wider Gott ist dabei
bereits enthalten in der Art und Weise, wie wü eine Situation betrachten und
beurteilen.

Es wäre eigentlich eine vorurteilsfreie Prüfung der Entscheidungssituation
erforderlich. Das ist aber nicht möglich, denn jede Entscheidung

geschieht so, dass wir die aufgegebene Situation mit Modellvorstellungen und
Leitbildern über uns und unsere Umgebung vergleichen und auf Grund von
Massstäben und Prinzipien urteilen, die wü uns im Laufe des Lebens gebil-



— 306 —•

det haben. Diese Modellvorstellungen und Massstäbe bilden dann ein
System von persönlichen Geboten, an denen wü unser Handeln normieren.
Sie können dem Willen Gottes entsprechen, sie können ihm aber auch
zuwiderlaufen. Den Willen Gottes tun, muss darum heissen, uns über unsere
Sicht der Dinge Klarheit zu verschaffen und unsere Grundsätze und
Verhaltensmuster als Hilfsmittel erkennen : Sie sind zwar notwendig, müssen aber
dennoch immer wieder in Frage gesteht werden, indem wü sie konfrontieren
mit dem allgemeinen Gebot, Gott zu lieben und den Nächsten wie uns
selbst. Verantwortliches Handeln hat demnach zur Voraussetzung, dass wir
jederzeit bereit sind, unsere Leitbilder zu überprüfen und den Gegebenheiten

anzupassen im Hinblick auf das Ziel, dass die Welt besser werde.
Dabei darf nicht übersehen werden, dass wü manche dieser Grundsätze

und Verhaltensmuster unbewusst bilden. Diese Einsicht ist besonders wichtig,

weil wü unbewusste Motive ja zuerst bewusst machen müssen, bevor wir
sie allenfalls ändern können. Der Christusnachfolger wird aber auch ihnen
gegenüber seine Verantwortung übernehmen.

4. Im einzelnen kann die Entscheidungssituation beispielsweise folgen-
dermassen gezeichnet werden:

a) Es gilt, in der einzelnen Situation die gefällte Vorentscheidung für
Christus in neuer freier Entscheidung, auf die gegebene Situation bezogon,
anzuerkennen. Ich muss mich an sie erinnern und neu zu ihr stehen.

b) Gleichzeitig gilt es, die gegebene Situation von Christus her zu deuten,

das heisst auf dem Hintergrund von Predigt, von anderen »Arten kirchlicher

Verkündigung, von Schriftlesung und dergleichen. Durch freie
»Aneinanderreihung der Gedanken werde ich mich an verschiedene Gedanken oder
Vorstellungen erinnern, welche jene Verkündigung mir vermittelt hat und
die nun mehr oder weniger klar zur gegebenen Situation etwas Grundsätzliches

sagen. In diesem Geschehen ereignet sich das Sprechen des Herrn zu
uns.

c) Ist die Vorentscheidung in der konkreten Situation neu anerkannt
worden und hat der Christ ein gewisses Verständnis von der Situation durch
Christus erlangt, so steht er vor der eigentlichen Glaubensentscheidung, die
er nur in persönlicher Freiheit und eigener Verantwortung fällen kann:
Wovon lasse ich mich entscheidend beeinflussen für meine Stellungnahme zu
dieser Situation Gehe ich den Weg, den mir mein Unbewusstes aufdrängt,
den meine Umwelt in diesem Fall als «normal» betrachtet, geborgen in der
Masse und in ihren Konventionen Oder gehe ich den Weg, auf den Christus
mich ruft und der von meiner Umwelt vielleicht als töricht betrachtet wüd
Den Weg über das Kreuz, geborgen allein in Glauben, Hoffnung, gestützt
auf das Beispiel Christi, der mir vorangegangen ist

In vielen Situationen werden die drei genannten Schritte nicht so klar
voneinander getrennt vollzogen werden, wie es hier erscheint. Um aber auf
solche Weise sich den Situationen im Glauben zu stellen, braucht es eine
Einübung, damit man sich immer häufiger an die gefällte Vorentscheidung
erinnert, das heisst, damit man immer leichter den »Anruf des Herrn hört
und sich ihm nicht verschliesst.

5. Die Kirche unterstützt die Gläubigen auf dem Wege der
Nachfolge Christi, indem sie Entscheidungssituationen
bewusst macht und unter Umständen direkt bestimmte Handlungen

fordert.
Als Menschen, die Christus nachfolgen, sind wü Glieder seines Leibes

und damit in Gemeinschaft untereinander. Diese Gemeinschaft der Küche
ist nur dann echt, wenn sie fiü das Tun des einzelnen mitverantwortlich



— 307 —

wüd. Das bedeutet, dass die Küche über allgemeine Formulierungen des
Willens Gottes hinaus in bestimmten Situationen den Menschen mit dem
konkreten Anspruch Gottes konfrontieren muss, indem sie sagt, was zu tun
ist.

Dadurch wird der einzelne in seiner Freiheit und Verantwortung
keineswegs eingeschränkt. Kein noch so autoritatives Wort der Küche enthebt
ihn der Pflicht, selber zu entscheiden, was er zu tun hat. Im Gegenteil :

Gerade dadurch, dass das Wort der Küche mit dem »Anspruch, Wort Gottes zu
sein, den einzelnen erreicht, wüd dessen Freiheit und eigene Verantwortung
erst ermöglicht.

Natürlich kann die Kirche bei ihren Entscheiden und Forderungen das
Fachwissen nicht übersehen. In solchen Fragen muss darum vor der
Entscheidung jede mögliche Information gesucht und in Offenheit und Ehrlichkeit

untersucht und diskutiert werden. Die Forderungen der Küche haben
nur dann die ihnen zukommende Autorität, wenn alle Voraussetzungen und
Hintergründe einer Frage geklärt und alle Folgerungen und Konsequenzen
der vorgeschlagenen Lösung bedacht wurden. Dabei gilt auch für die Küche,
dass neue Entwicklungen, neue Informationen und neue Einsichten eme
Entscheidung in Frage stellen und eine andere fordern können. Aber das
Wissen um die Zeitbedingtheit und Vorläufigkeit jeder ethischen Entscheidung

entbindet die Küche nicht von der Pflicht, sich zu engagieren.

III. Beispiele für Entscheidimgssituationen
6. Im folgenden werden diese grundsätzlichen Ausführungen anhand

konkreter Fragen und Fragenkomplexe erläutert. Den Ausgangspunkt
bilden dabei Erfahrungen und »Ansprüche, mit denen jeder Mensch sich
unweigerlich täglich auseinandersetzt.

Unsere Erfahrung lehrt uns zum Beispiel, dass der Mensch mit seinem
Gehör nicht gleichmässig alles registriert, was um ihn herum gesprochen
wird. Gewisse Dinge hört er besser, andere nimmt er gar nicht wahr. Manche
Menschen hören besonders gut, wenn etwas Nachteiliges über einen Mitmenschen

gesagt wird; andere wieder haben die Gewohnheit, vor allem Positives
aufzunehmen. Dasselbe gilt vom Sehen Offensichtlich werden also alle
Sinneswahrnehmungen von uns sortiert nach ihrer Wichtigkeit, die wü ihnen
beimessen, ohne dass wü uns über die Massstäbe dieser Klassierung Rechenschaft

geben. Die Art unserer Reaktionen auf Sinneswahrnehmungen lässt
darum auf Entscheidungen schliessen, die wü zwar grösstenteils unbewusst
treffen, die wir aber dennoch vor Gott verantworten müssen, weh sie unser
Handeln wesentlich beeinflussen.

7. Dabei sind auch die uns bewussten Entscheidungen über Sehen und
Hören nicht immer leicht zu treffen.

Beispiel : Sollen wü uns einen bestimmten umstrittenenFilmansehen oder
nicht Wü wissen um die grossen Gefahren, dass filmische Darstellungen negative

Einflüsse auf die Zuschauer haben können ; andererseits dürfen wü die
Augen nicht einfach verschliessen vor negativen Realitäten dieses Lebens. Wo
ist die Grenze zu ziehen

Oder : Was soll ich lesen, was soll ich nicht lesen
Eines vom Wichtigsten, was Gott uns schenkt, ist die Zeit. Wie verwenden

wir die uns gegebene Zeit, wie teilen wü sie ein Für die meisten Menschen
ist ein relativ grosser Teü ihrer Zeit im voraus vergeben durch »Arbeit, Essen
und Schlafen ; andere haben grössere Freiheiten und damit auch grössere
Verantwortung. Immer aber bleibt ein Rest, den wir als Freizeit mehr oder weniger
sinnvoll ausfüllen können.



— 308 —

Auch da ergeben sich schwierige Fragen : Wieviel Zeit muss ein Geschäftsmann

unbedingt seiner Familie reservieren Wieviel Zeit darf eine Hausfrau
zum Mitverdienen abzweigen, ohne dass die Kinder zu kurz kommen Und so
weiter.

8. Die Besinnung auf die ethische Bedeutung der täglichen Kleinigkeiten
ist darum besonders wichtig, weil durch die Art, wie sie bewältigt werden,
bereits in bedeutsamer Weise vorentschieden ist, wie der Mensch auf grosse ethische

Fragen antwortet. Diese stellen sich zwar verhältnismässig selten,
verlangen aber durch ihre Wichtigkeit eine besonders sorgfältige Abklärung.

Eme erste Gruppe umfasst Fragen, wie sie durch persönliche Kontakte
von Mensch zu Mensch auftreten :

a) Das Generationenproblem. Wü kennen die alte, straff patriarchalische
Ordnung der Familie ; wir kennen die Entwicklung zum « Jahrhundert des
Kindes», wo der Vater der Kamerad seiner Kinder ist. Wir erfahren vor ahem die
Schwierigkeit der raschen Entwicklung, wodurch die Generationen geistig
einander immer mehr entfremdet werden. Welche Aufgabe hat der Christ in dieser
Situation

b) Die Geschlechtsmoral. Wü kennen die bisherige küchliche und bürgerliche

Auffassung, dass Geschlechtsverkehr nur innerhalb der Ehe seinen Platz
hat ; wü erfahren die moderne Meinung, wonach die geschlechtlichen
Beziehungen einen Wert in sich selbst haben. Wie soll der Christ urteilen und sich
verhalten

c) Famüienplanung. Wenn die Notwendigkeit der Familienplanung heute
auch fast überall bejaht wüd, so stellt sich die Frage nach den Kriterien, die die
Kinderzahl bestimmen sollen.

In diesen Beispielen werden die Entscheidungen davon abhängen, wie wir
uns den idealen Menschen vorstellen : Was fiü ein Leitbild haben wü vom Kind
oder vom Jugendlichen Wie stellen wü uns den Mann oder die Frau vor, die
wü sem möchten Wie sehen wü den guten Vater, die gute Mutter Dieses Bild
vom Menschen, das zum Vorbild wüd, gilt es sich bewusst zu machen und mit
dem Bild zu konfrontieren, das Christus uns vermittelt hat.

9. Schwieriger werden die Probleme, wenn sachliche Fragen eine mehr
oder weniger vordringliche Rolle spielen, wenn wirtschaftliche und technische
Kenntnisse die Antwort massgeblich beeinflussen : Die richtige Entscheidung
erfordert dann ein gewisses Mass an Fachwissen. Dabei müssen wü uns klar
seul, dass das Fachwissen nicht gleichsam als neutrale Wahrheit zur Verfügung
steht ; wissenschaftliche Thesen beruhen aufanthropologischen Voraussetzungen,

oft auch auf politischen und sozialen Überzeugungen, und auch bei ihrer
Anwendung und Interpretation spielen diese selben Voraussetzungen wieder
eine Rolle ; auch sie müssen daher bewusst gemacht und am Willen Gottes
gemessen werden.

Einige Beispiele für solche Probleme :

a) Politische Aktivität. Soll sich der Christ einer politischen Partei an-
schliessen Welcher

b) Soziale Probleme. Die »Arbeitnehmer streben nach immer mehr Lohn,
weniger Arbeitszeit, mehr Ferien, besseren Versicherungen aller »Art. Andererseits

droht für die untersten Schichten Arbeitslosigkeit durch die Automatik.
Wie soü sich der Christ engagieren

c) Entwicklungspolitik. Die Kluft zwischen den industrialisierten und
den unterentwickelten Ländern wird immer breiter, statt dass sie sich schliesst.
Welchen Beitrag kann der Christ leisten

d) Revolution. In manchen Entwicklungsländern herrschen derartig
schlimme soziale Verhältnisse, dass Oppositionsgruppen versuchen, durch



— 309 —

Umsturz des bestehenden Systems zu einer raschen Besserung zu kommen. Da
die Stellungnahme der Industrienationen nicht ohne Einfluss auf die Entwicklung

sein wird, stellt sich die Frage auch dem Christen, wie er diese Revolution
beurteilt.

Noch etwas haben die Fragen dieser Gruppe gemeinsam : Der einzelne
Mensch kann mit seiner Stimme allein wenig ausrichten. Meist wird nur dann
etwas geschehen, wenn eine Gruppe von Menschen zusammenarbeitet, damit
ihre Stimmen publizistisches und damit politisches Gewicht bekommen. Es
geht also nicht nur darum, eine Entscheidung zu treffen, sondern auch einen
Weg zu finden, damit diese Entscheidung geltend gemacht und in der Gesellschaft

wüksam wüd. Elfriede Kreuzeder, Rainer Petrak, Hansjörg Vogt

Sektion III. Lebendiger Gottesdienst

1. Im Vollzug des Gottesdienstes steht die konkrete Gemeinde am
Anfang, sie ist aber auch das Ziel. In der Feier des Gottesdienstes, in der jeder
Gläubige mitwükt und nicht nur anwesend ist, findet die versammelte
Gemeinde den tiefsten Ausdruck ihres küchlichen Daseins, ist sie erst wüklich da.
Der Gottesdienst ist darum immer zuerst Gottesdienst dieser ganz bestimmten
Gemeinde und muss in seinem Vollzug auch dieser Gemeinde angepasst werden
bei Wahrung aller Bezogenheit zur Gesamtküche. Wü müssen dabei an die
Welt von heute, aber auch an die Welt von morgen denken. Dor Gottesdienst
ist auch nicht eine andere Welt, sondern ein Stück Leben, «konzentriertes,
verdichtetes, zur Höchstpotenz erhobenes Leben» (H. B. Meyer).

2. Ein Gottesdienst, der aus der lebendigen christlichen Gemeinde
herauswächst und damit Ausdruck ihres Lebens ist, wüd notwendigerweise in
seiner Gestalt an Volk, Sprache und Lebensraum gebunden sein, dem die Gläubigen

angehören. Wir wissen, dass unsere jetzt gebräuchlichen Formen des
Gottesdienstes auch einmal geworden sind. Darum tragen sie auch die Zufälligkeiten

und die Verbesserungsbedürftigkeit geschichtlicher Gestaltung an sich,
die bei aller Vollendung und Schönheit nicht den Anspruch auf letzte Gültigkeit

erheben können. Es wird die Aufgabe der Fachtheologen sein müssen, die
unabänderlichen Wesenselemente der liturgischen Feier festzustellen.

3. Mit der Einführung der Muttersprache in den Gottesdienst sind die
Probleme keinesfalls ganz gelöst. Das war nur eine erste Etappe, in der wü uns
schon allzu lange aufhalten. Sicherlich hegt auch schon in der Übersetzung
oder Übertragung der römischen Liturgie ein hoher Wert, doch reicht das nicht
aus für einen Lebensvohzug, der doch in der Liturgie gegeben ist.

4. Die Liturgie ist ein kostbares Erbe. Wü werden sie nicht unbesonnen
und gegen den Willen der Väter preisgeben, aber wü werden sie auch nicht wie
ein Museumsstück behandeln. Die Vergangenheit soll zwar stets gegenwärtig
sein. Wü werden von ihr lernen, doch wü müssen uns auch der Tatsache stellen,
dass die Vergangenheit nicht mit der Gegenwart gleichgesetzt werden kann.
Nur aufden heutigen Menschen zu blicken und die Gegenwartssituation gleichsam

zu verabsolutieren, dürfte jedoch ebenfalls dem bestehenden »Anliegen
nicht ganz gerecht werden.

5. Leben schliesst Ordnung und Autorität ein. Leben kann es nur innerhalb

einer Ordnung geben, vor allem religiöses Leben. Neue Formen müssen
aus den schon bestehenden organisch hervorwachsen. Vor allem muss die
biblische Verwurzelung der Liturgie erhalten bleiben. Gewiss soll der Gottesdienst
verständlich und zum echten Mitvollzug geeignet sein. Das kann jedoch nicht
bedeuten, die rasch wechselnde Sprache der Presse und der Strasse einzufüh-



— 310 —

ren. Und es bedeutet schon gar nicht einen Freibrief für die Lieblingsgedanken
einer bestimmten Zeitepoche, einer Gruppe oder einer einzelnen Person. Was
wäre aus der Liturgie geworden, wenn sie das, was in manchen »Andachtsübungen

im Lauf der Jahrhunderte zutage trat, alles in sich aufgenommen hätte,
z.B. die Sprache und die Gedanken, die in manchen Kirchenliedern enthalten
sind, die wir heute so entschieden ablehnen

6. Die Küche macht gerade auch mit ihrem Gottesdienst auf Aussenste-
hende einen antiquierten Eindruck. Die Gotteshäuser werden langsam, aber
stetig leerer, obwohl man sich mancherorts grosse Mühe um die Gestaltung des
Gottesdienstes macht. Wü befinden uns in einer Krise, in der die Frage erhoben
wüd : Ist die Zeit der Liturgie vorbei Da die Liturgie Selbstdarstellung der
Küche, Reflex des Glaubens, Dienst am Menschen hier und heute ist, so schlägt
alles, was sich auf den Glauben bezieht, auch auf die Gestalt der Liturgie
zurück. Ihre Probleme sind nicht mehr Randprobleme oder etwas für Kenner und
Liebhaber, sondern sie stehen heute in der Mitte des kirchlichen Fragens, Denkens

und Suchens. Der Gottesdienst konfrontiert uns mit dem Wesentlichen
des Christentums in all seinen Bereichen : von der Theologie, insbesondere von
der Lehre von der Kirche angefangen, bis zu unserem sozialen und politischen
Einsatz. Der Gottesdienst ist ja das Herzstück der Küche und kann deshalb nie
isoliert bestehen.

7. Unsere Aufgabe wüd es sein, uns darüber klarzuwerden, wio wir zu
Christus, zu seinem Mysterium und zu seinem Auftrag innerhalb unserer Kirche,

aber auch zu unseren Mitmenschen und zu unserer ganzen Umwelt wüklich

stehen.
Wie kann man dafür Verständnis erwarten, dass beispielsweise die

Eucharistiefeier ein festliches Gemeinschaftsmahl ist, wenn in Wüklichkeit
nur eine so erschreckend kleine Schar anwesend und zudem dann noch kaum
beteiligt ist Hier werden wir unglaubwürdig. Manche unserer Texte und Lieder

können von vielen, die mitten im Leben stehen, nicht mehr ehrlich mitvollzogen

werden. Sie müssen entweder innerlich Abstand nehmen oder schweigen.
Schliesslich werden sie ganz wegbleiben. Viele unserer Gebete kommen wegen
ihrer Schablonenhaftigkeit, zu grossen Knappheit, ja Gedankenarmut und
Verallgemeinerung beim heutigen Menschen nicht mehr an. Wü müssen uns
auch mit der geschichtlichen Bedingtheit mancher Symbole auseinandersetzen
und uns ernstlich fragen, ob alle bisher üblichen noch etwas auszusagen vermögen

oder ob an ihre Stehe nicht neue, vielleicht sogar solche aus der Welt der
Technik treten mussten.

8. Oft scheint es, als wäre der Zugang zur Welt des Sakralen in der heutigen

Zeit versperrt. Es wird immer wieder gefragt, ob der moderne Mensch noch
ein Gespür hat für die kultischen Zeichen und Gestaltungen, ob er überhaupt
noch liturgiefähig ist. Kann man ihm zumuten, dass er sich in dieser Welt noch
zurechtfindet und darin beheimatet sein kann Man geht sogar schon so weit,
das Kultische auf ein Mindestmass herabzudrücken oder gar abschaffen zu wollen.

Man will radikal vereinfachen und entritualisieren. Hier sind Fragen
gesteht, die an die Grundlagen des Küchen- und Sakramentsverständnisses rühren.

Und hier stellt sich die weitere Frage, ob alle liturgischen Reformen nur die
Oberfläche treffen. Handelt es sich dabei nicht etwa nur um Schönheitsreparaturen,

die wenig nützlich erscheinen, nachdem inzwischen das ganze Haus
baufällig geworden ist

Trotzdem muss aber auch verneint werden, dass der Mensch in der Gegenwart

kernen Zugang zum kultischen Bereich hätte. Er schafft sich sogar semen
eigenen Kult oder besser Kultersatz. Zahlreiche pseudoreligiöse Feiern werden
veranstaltet, um diesem Bedürfnis Rechnung zu tragen.



— 311 —

9. Was aus Mangel an Vertiefung in die Heilige Schrift bisher unverständlich

bleibt, aber für das rechte Verständnis des Gottesdienstes unerlässlieh ist,
wüd durch eine bessere und tiefer gehende Unterweisung viel stärker als bisher
ins Bewusstsein gebracht werden müssen. Immer wieder wüd man sich um das
Eindringen in das bemühen müssen, was im Gottesdienst geschieht, weil es sich
dabei um Wüklichkeiten handelt, die dem Verstand nicht unmittelbar zugänglich

sind.
10. Viele scheinen der Meinung zu sein, mit »Änderungen und Verbesserungen

sogleich alle Probleme lösen zu können, andere glauben, durch die
Änderungen und Verbesserungen werde allmählich alles in Frage gestellt. Man beruhigt

sich auch vielfach damit, wir hätten in unserer Küche seit langem schon,
was jetzt in andern Küchen mühsam errungen werden muss. Wer von der
Vergangenheit so gebannt ist, dass er die Gegenwart nicht begreift, kann auch
nichts Gültiges für die Gegenwart hervorbringen. Das erklärt auch, warum
zahlreiche Neugestaltungen ohne innere »Anteilnahme bleiben und ein
klägliches Niveau besitzen. Nicht wenige fühlen sich zu eigenmächtigem Vorgehen
angetrieben, nicht aus Neuerungssucht oder Lust am Widerspruch, vielleicht
auch deshalb, sondern auch aus seelsorglichen Gründen und nicht zuletzt aus
Freude am Experimentieren. Man will die Eucharistiofeier in Text und Vorlauf
freier gestalten. Man legt grösseres (manchmal allzu grosses) Gewicht auf
Improvisation und Spontaneität aus Widerwillen gegen das Gewohnte, wobei
man sich mit Recht aufdie Frühzeit des Christentums berufen kann, allerdings
auch übersieht, warum man zu festen Formen kommen müsste. Man will die
Schriftlesung durch Paraphrasen oder gar durch Lesungen aus modernen
Schriftstellern und die Psalmen durch moderne Lyrik in rhythmischen
Kompositionen ersetzen. Man verwirft den Nur-Monolog in der Verkündigung und
sucht den Dialog, ja die Diskussion im Gottesdienst. Alan überlegt, ob man
weiterhin Kirchenbauten als Sakralbauten errichten soll. Auch Gewänder und
Geräte soüen in der überlieferten Gestalt nicht mehr verwendet werden. Mehr und
mehr sollen die sakralen Formen des katholischen Kultus zurückgedrängt werden.

Und hier steht sich dann die bange Frage : Wo stehen wü Führt dieser
Weg nicht schliesslich in den aufklärerischen Rationalismus und Spüitualis-
mus, ins Unverbindliche Wüd die Küche so noch ihrem Auftrag gerecht, die
Welt in sich aufzunehmen und zu heiligen Geschieht hier nicht das Gegenteil
und wüd so nicht die Küche von der Welt aufgesogen und nivelliert Î

Gottesdienst und Sakrament sind nach einem alten theologischen Grundsatz

um des Menschen willen da und nicht umgekehrt. Gerade dadurch aber
wüd jetzt eine Kettenreaktion ausgelöst, die anscheinend nicht mehr zu Ende
kommen will. Jede Entwicklung ist eben aufRisiken angewiesen. Man darfsich
von den neuen Gestaltungen keine Wunder erhoffen. Sie können auch zerstören.

Dem beklommenen, verstörten, allzusehr ins Irdische versunkenen
Menschen wird durch Unruhe keine Hilfe geboten. Ausführende und Teilnehmende
werden kaum zum Beten gebracht und dadurch nur noch innerlich leerer,
bedrückter, nervöser und ärmer. Dauernde Hochspannung, wie sie etwa in
Gottesdiensten zum Engagement erzeugt werden soll, ist auch nur gelegentlich
möglich.

11. Die besten Kräfte aus dem künstlerischen Bereich der Gegenwart
mussten gewonnen werden, eine moderne, den heutigen Menschen ansprechende

und ergreifende Gestalt des Gottesdienstes schaffen zu helfen. Nicht
nur Sprachkünstler, auch Musiker mussten sich ans Werk machen, aus dem
Geist des Evangeliums schlichte und volkstümliche und doch auch hochwertige

Texte und Melodien für den Gottesdienst zu schaffen. Das alles sollte man
allerdings weniger schaffen wollen, als von Gott erbitten, dass er uns die Ge-



— 312 —

stalt des Gottesdienstes schenken möge, die lebendiger Ausdruck einer wahrhaft

gottsuchenden und gottliebenden Generation ist, die aufdem Gewordenen
und Ererbten aufbaut und es doch aus dem Geschenk christlicher Freiheit und
in ernster Verantwortung wagt, in ihrer eigenen Kultur dem Schöpfer des
Weltalls durch unsern Erlöser Jesus Christus Dank, Lobpreis und Bitten
darzubringen und das geschenkte Gotteswerk in der rechten Gesinnung der
Demut und des Gehorsams entgegenzunehmen. Nur aus einer glaubensstarken
und geistig fruchtbaren Küche kann wüklich Neues und Bleibendes wachsen.
Sonst kommt es zur Fabrikation, die den wükhchen und drängenden Anliegen
einer modernen und weltaufgeschlossenen Seelsorge nicht gerecht wüd und
ohne die notwendige psychologische Einfühlung in die Mentalität der
betreffenden Gemeinde zum Scheitern verurteilt ist. Liturgie kann man nicht schreiben,

wie man etwa ein Drama schreibt. Man kann sie auch nicht aufführen, wie
man eine Komposition aufführt. Darum muss vor unüberlegten Neuerungen
gewarnt werden, die nicht aufdem Boden des Bisherigen und in der Bindung an
das überlieferte Erbe wachsen. Vor allem sollte nichts abgeschafft werden,
bevor nicht etwas wüklich Besseres geworden ist.

Sollten sich in der nächsten Zukunft neue Gestaltungen bewähren und zu
etwas Bleibendem wachsen, so wäre das aufrichtig zu begrüssen und zu
wünschen. Doch sollte keineswegs Unerprobtes festgelegt werden, denn damit
würde der Wildwuchs nicht verhindert, sondern noch gefördert.

12. Als erste Möglichkeit zur Erprobung neuer Gestaltungen des
Gottesdienstes bietet sich der Wortgottesdienst an. Nach den Strukturgesetzen und
der Pädagogik der religiösen Feier ist hier eine freiere Gestaltung möglich. Hier
könnte eine Sprache reifen, wie sie dem Gottesdienst geziemt, hier könnten
musikalische Versuche gemacht und das daraus Entstandene aufseine Bewährung

geprüft werden. So liessen sich auch nach einem erträglichen und zumutbaren

Mass die notwendigen Erfahrungen sammeln und miteinander vergleichen.

Ähnliches gilt für die Spendung der Sakramente.
13. Auch das eucharistische Mahl kann verschiedenen Charakter tragen.

Das Mahl am Werktag ist schlicht, das Mahl am Sonntag ist feierlicher, und
noch stärker wüd das Mahl an Festtagen herausragen. Dadurch sind auch die
Unterschiede des eucharistischen Mahles gegeben. Auch hier gibt es Abstufungen,

auch hier erkennt man ohne Schwierigkeiten, dass man nicht dauernd in
Feststimmung sein kann, dass man auch hier tägliches Brot nötig hat. Darum
werden wü uns bei aller Bemühung um Verständlichkeit und Klarheit gerade
auch um Schlichtheit bemühen müssen.

14. Die Überbetonung des Mahlcharakters der Eucharistiefeier, wie
sie immer wieder zu hören ist, kann uns nur wenig hilfreich sein, da der Mensch
unserer Tage kaum noch weiss, was ein Mahl überhaupt ist. Man nimmt kein
Mahl mehr miteinander ein, sondern nur noch einen Imbiss, formlos, ohne
Gebet, zumeist auch ohne Gespräch, denn die Familie stellt vielfach keine
Gemeinschaft mehr dar. Zuerst muss also die Familie wieder den Ort zu wirklicher
Gemeinschaft zurückgewinnen, wenn wü das rechte Verständnis fiü das Ge-
meinschaftsmahl der Eucharistie und die regelmässige Teilnahme aüer erreichen

wollen.
Unser Gottesdienst wüd dann lebendig sein, wenn das Leben des einzelnen,

das Leben der Familien und das Leben unserer Gemeinden zum
Gottesdienstwird.

Kurt Pursch,
in Zusammenarbeit mit den altkatholischen

liturgischen Kommissionen.



— 313 —

Sektion IV. Geistliches Amt - Mündige Christen

1. Verantwortung in der Kirche:
So könnte unser Thema auch lauten. Wer trägt eigentlich die

Verantwortung in der Küche, in der Gemeinde Trägt sie der Pfarrer allem oder
der Küchenrat allein Wenn aber die ganze Gemeinde die Verantwortung
trägt, warum kommt das nicht in höherem Masse zur Geltung Welche
besondere Verantwortung kommt dabei den Trägern des geistlichen »Amtes zu,
den Priestern, den Bischöfen 1 Kann es nach altkatholischer Auffassung das
Petrusamt (den Papst) als Dienst an der ganzen Kirche geben

2. Was heisst das: Mündige Christen
Mündigkeit meint : den Mund auftun, verantwortlich sprechen. Mündig

seüi heisst also : Verantwortung tragen dürfen. Der Mündige nimmt
Verantwortung auf sich, was der Unmündige nicht kann. Der Mündige verpflichtet
sich. Er kann und darf und soll mitsprechen. Mündig sein heisst also nicht:
man kann tun und lassen, was und wie es einem passt. Mündigkeit ist nicht
die bindungslose Freiheit.

Zu berücksichtigen ist auch, dass die verschiedenartigsten Kräfte unser
tägliches Leben beeinflussen, ohne dass wü uns dessen bewusst sind. Auch
der, der sich völlig frei und ungebunden fühlt, wird manipuliert. Nicht nur
das öffentliche Leben wüd manipuliert (durch die Massenkommunikations-
mittel Radio, Fernsehen, Presse, Film), sondern auch unser privates Leben
(durch Werbung und P.eklame). Wir werden politisch beemflusst (sowohl
durch die, welche Macht ausüben, wie auch durch jene, die zur Macht streben)

und religiös (»Angriffe gegen die küchliche Lehre, gegen den Glauben,
gegen das kirchliche »Amt. Gibt es aber nicht auch Manipulation durch die
Kirche selbst Als Mündige lassen wü uns solche Manipulation und
Beeinflussung gefallen, die häufig unter dem Deckmantel der Freiheit geschieht.
Wü werden dabei eigentlich als Unmündige behandelt.

3. Die Welt strebt der Mündigkeit zu
In den letzten Jahrzehnten hat sich sehr viel geändert. Der Mensch hat

heute nicht nur andere, sondern auch bedeutend mehr Schwierigkeiten als
früher. Sein kritischeres Denken zieht praktisch alles in Zweifel. Es macht
auch vor den Fragen des Glaubens nicht halt. So zeigt sich dann eme grosse
Unsicherheit in bezug auf den Glauben, die sich einerseits in einem
Aufbruch aus Erstarrtem heraus, ja in einem Ausbruch aus Überliefertem kundtut,

anderseits aber auch in einer gewissen Ängstlichkeit. Das Geborgensein
in der Küche ist vielfach verschwunden.

Auch die veränderten Lebensgrundlagen tragen wohl zu diesen
Schwierigkeiten bei. Die ganze technische Entwicklung gibt dem Menschen ein
ungeheures Selbstbewusstsein. Das Ergebnis der wissenschaftlichen Forschung
verleiht dem Menschen oft eine überhebliche Selbstsicherheit. Was nicht
sichtbar, erklärbar und beweisbar ist, wird weitgehend abgelehnt. Fiü die
Gnade ist kein Platz mehr vorhanden. Raum gibt es nurmehr fiü das
sogenannt Nützliche und Praktische, wonach sich unsere Entscheidungen, auch
in kirchlichen Fragen, häufig richten.

4. Mündigsem in unseren Gemeinden
Unser Gemeindeleben aber funktioniert praktisch noch gleich wie am

»Anfang, wie vor hundert Jahren. Die Gemeinde ist eine Organisation, die eine
gewisse Tätigkeit abwickelt. (Man vergleiche etwa unser weitgehend veraltetes
Vereinswesen mit semen Strukturen aus dem letzten Jahrhundert, die zu
Beginn unseres eigenen Kirchesems durchaus ihre Berechtigung hatten.) Es sind
relativ wenige, die sich wüklich mit Fragen des Glaubens beschäftigen und



— 314 —

nicht nur mit administrativen und finanziellen, was selbstverständlich auch
nötig ist. Wie oft aber werden seelsorgerliche Fragen z. B. in den Sitzungen der
Küchgemeinderäte besprochen und durchberaten (nicht nur gestreift, wie
etwa bei Vorwürfen an den Pfarrer über die geringe Zahl der Hausbesuche
Die Stellung des Pfarrers ist heute vielfach unnatürlich. Es werden viel zu
grosse Ansprüche an ihn gestellt. Zuviel Verantwortung wird einfach auf den
Pfarrer abgewälzt (Besuche in der Gemeinde gelten beispielsweise nur dann als
vollwertig, wenn sie der Pfarrer persönlich macht). Er übernimmt so viel, dass
die Gemeinde fast nichts mehr selber dazumachen muss. Er muss sogar für die
Gemeinde glauben.

Ein grosser Teil der Gemeinde ist recht passiv, verhält sich indifferent der
Gemeinde gegenüber, will auch kaum Verantwortung übernehmen. Wie
verhält sich das zum Mündigsem

In Zukunft wird es wohl immer weniger Mitläufer geben, womit eine
klarere Situation entstehen wird (Gemeinden ohne «Karteileichen»). Man weiss
dann, wer zur Gemeinde gehört.

5. Mündigkeit und «Diaspora»
Dazu kommt nun noch eine besondere Erscheinung in unserer Kirche, die

eine kleine Minderheit ist. Unsere Gemeinden sind meist recht klein. Im
Verhältnis zu den andern Konfessionen sind sogar alle unsere Gemeinden klein.
Zudem haben wir sehr grosse Diasporagebiete, in denen ein beträchtlicher Teil
imserer Gemeindeglieder wohnt. Wenn wü die Kleinheit der Ortsgemeinden
berücksichtigen, so können wir vielleicht sogar sagen : Wir alle wohnen in der
Diaspora. Es gibt für uns nicht einmal ein zahlenmässig gewichtiges Zentrum,
das uns rein äusserlich stark fühlen lassen könnte.

Diaspora heisst Zerstreuung. Da wird nun tatsächlich alles zerstreut.
Nicht nur dass die Leute über grosse Gebiete zerstreut wohnen, sondern gerade
dadurch werden auch Zeit und Kraft für die Soolsorge arg zerstreut. Wegen der
ungebührlich starken Beanspruchimg kann sich die Seelsorge nur aufs Nötigste
beschränken. Viel Zeit wüd durch den Unterricht «blockiert». Oft müssen relativ

wenige Kinder in verhältnismässig vielen Klassen unterrichtet werden, die
entsprechend klein sind.

Der altmodische Zustand der Seelsorge im Alleingang, des seelsorgerlichen

Einmannbetriebs wirkt sich in unserer Diasporasituation besonders
katastrophal aus. Und es dürfte kaum besser, sondern im Gegenteil immer
schlimmer werden : einerseits erlauben die Verkehrsmittel heute das Wohnen
auch in entlegeneren Ortschaften, andererseits fördern die grossen Städte auch
nicht unbedingt den Kontakt unter den Menschen.

Es wüd klar : die D iasporalage in unserer Kirche, in unseren Gemeinden
erfordert geradezu die mündige Verantwortung jedes einzelnen Gemeindegliedes.

6. Uneingeschränkte Mitverantwortung
Lange Zeit herrschte wohl ein falscher Mündigkeitsbegriff. Zwar wird

schon seit vielen Jahren von der Mitarbeit der Laien in der Kirche geredet.
Aber hat sie sich nicht zu sehr nur auf Gebiete ausserhalb der eigenthchen Seel-

sorge beschränkt
Jedenfalls winde diese Mitarbeit oft zu wenig gefördert. Denn Möglichkeiten

sind uns schon heule gegeben, sind ja auch schon etwa benutzt worden.
Zu fordern aber wäre wüklich, dass diese Mündigkeit der Gemeinde mehr
gepflegt, mehr bewusst gemacht würde.

Dazu gehört aber auf der anderen Seite freilich auch, dass die Einzelnen
überhaupt mündig sein wollen. Es nützt nichts, über Einsamkeit in der
Gemeinde zu klagen (man kenne ja niemanden, deshalb komme man nicht), aber
selbst gar nichts zu deren Überbrückung beizutragen.



— 315 —

Die unglückselige Trennung zwischen «Seelsorge» und Verantwortung
der Gemeinde muss endlich aufgehoben werden. Jedes einzelne Gemeindeglied
ist ein Teil der Küche, hat darum teil an der Verantwortung gegenüber der
Gemeinschaft, sowohl für das « Geistliche», wie für das Organisatorische. Deshalb
muss auch jeder bereit sein, seinen Teil an der Verantwortung mitzutragen,
muss mitarbeiten am Ganzen, muss sich sorgen auch um die andern. Was am
Einzelnen geschieht, geschieht immer auch an der Gemeinde, und was an der
Gemeinde geschieht, immer auch am Einzelnen.

7. Wie kommen wir überhaupt zur Mündigkeit
Im Empfang der Taufe und der Firmung gründet das Mündigsein des

Christen. Die Fümung nennt man ja geradezu das Sakrament der Mündigkeit.
Bei der Firmung bitten wir um die Sendung des Heiligen Geistes. Er führt uns
in alle Wahrheit, er schenkt uns den rechten Glauben, stärkt und mehrt ihn.

Dieses geschieht aber nicht ohne unsere Mitarbeit. Durch semen Glauben
an Jesus Christus (vgl. Sektion I) ist aber der getaufte - und gefirmte - Christ
mündig. Der Glaube kann und soll, ja muss wachsen. Im gleichen Masse wächst
auch das Mündigsein des Christen, und auch seine Verantwortung.

Es geht also nicht darum, einen Menschen mündig zu machen, sondern
dieser muss mündig werden. In eigener Verantwortung muss der Christ denken
und handeln. Die Konsumentenmentalität ist ganz entschieden abzuwehren :

Wer von der Küche nur gewisse Leistungen erwartet, wird unweigerlich
enttäuscht. Es widerspricht dem Mündigsein, alles von andern machen zu lassen
und bloss da-s Ergebnis hinzunehmen. Der einzelne soll selber mitwirken und
mitsprechen : In der Verantwortung aus dem Glauben heraus hat er zu
entscheiden, zu beraten, zu handeln.

8. Der Mündige ist nicht allein. Er wird ja gerade durch die »Aufnahme in
die Gemeinschaft der Glaubenden mündig. In Taufe und Fümung kommt das
deutlich zum Ausdruck. Der Glaube aller Getauften ist auf den Einen Herrn
gerichtet. Die Feier des »Abendmahles macht es jedesmal wieder neu deutlich.
Durch den Empfang der »Abendmahlsgaben wird die Gemeinschaft immer wieder

erneuert und gestärkt (Kommunion heisst Gemeinschaft). Diese Gemeinschaft

muss nun aber im täglichen Leben ebenfalls sichtbar werden. (Wir wollen

schliesslich auch nicht bloss sonntags mündig sein Das gehört zum lebendigen

Gottesdienst (vgl. Sektion III). Ein Leben von der gemeinsamen Feier
des Abendmahles her sollen che Mündigen führen : nicht in der Isoliertheit
Einzelner, sondern als wirkliche Gemeinde.

9. Dynamische Gruppen
In der Diasporasituation in unseren Gemeinden (siehe Pimkt 5) ist wohl

nur noch dadurch sinnvoll Seelsorge zu treiben, wenn die Gemeinschaft nicht
nur spürbar, sondern geradezu sichtbar wird. Eine dringende Forderimg lautet:

Überall sind Gruppen zu bilden
Der Einzelne hat für gewöhnlich nicht verschiedene Gaben, wohl aber die

Gruppe. Das löst ein Werden, einen Prozess aus, den man Gruppendynamik
nennt. Dafür muss sich jede Gruppe freimachen. Es ist ein wirkliches Teamwork.

Eine Gruppe ist unabhängig von der Zahl. Die Kleinheit ist sogar von
Vorteil, lehrt die Psychologie. Der gruppendynamische Prozess fuhrt zur
wirklichen Personbildung, da er das Ich, den Egoismus des Einzelnen überwindet.
Das ist Gruppenpastoration. Die Gruppe arbeitet an sich selbst. Der Seelsorger
als Leiter des Gruppengesprächs muss hören und schweigen können. Er hat
seine Funktion gegenüber der Gruppe und unter den Gruppen.

Eine Gruppe darf nämlich nie für sich abgeschlossen bleiben (wie das
beim Verein vielfach ist, der in Statuten die Mitgliedschaft genau regelt). Sie

muss vielmehr stets offen sein, auch mit andern Gruppen in Gemeinschaft ste-



— 316 —

hen. Die Gruppe bilden Gemeindeglieder, die sich als Gemeinschaft gegenseitig
verpflichtet fühlen.

Im Gehorsam gegenüber dem, was sie im Evangelium gehört haben, starten

sie vielleicht in ihrem Namen eine Aktion, weil sie sich für eine Frage engagiert

fühlen. Solches Wirken geschieht aus der Verantwortung des Mündigen.
Ein Protest in dieser »Art bleibt auch nicht im blossen Kontra (gegen etwas)
stecken.

In der Richtung des gottesdienstlichen Lebens im Alltag haben wü heute
bereits etwas verwüklicht. Eine Art Zellenbfldung in der Gemeinde ist durch
die Bruderschaften geschehen (St.-Willibrords-Bruderschaft in Holland,
Bruderschaft des hl. Johannes des Täufers in der Schweiz, St.-Andreas-Bruder¬
schaft in Deutschland). Diese wollen die Gemeinschaft ganz bewusst von der
Eucharistie her leben, und zwar nicht als ein Sonderklub, nicht als ein Klüngel
sich besonders fromm Fühlender, sondern als Glieder der Küche, mit der
zusammen sie sich im täglichen Gebet vereinigen.

Das tägliche Gebet gehört zum Leben des Einzelnen wieder Gruppe. Es
entspricht dem Glauben. Im Glauben an den Auferstandenen beten wir, dass
der Heilige Geist unsern Glauben mehre, die Gemeinschaft stärke, die
Gemeinde führe.

10. In Verbindung mit der Gesamtküche
Die Gruppe als christliche Elementarzelle steht nicht isoliert da. Wie in

der Urkirche steht sie in Verbindung mit andern Gruppen, die zusammen ein
weitgestreutes Netz von Zellen bilden. Die »Amter der Einheit sind deshalb —

befreit von ihrer feierlich-autoritären Struktur — mehr denn je aktuell. Die alte
Küche sah diese Einheit zwischen den einzelnen Gruppen im Bischofsamt
ausgedrückt. In allen Konfessionen ist in den letzten Jahrzehnten das Bischofsamt

wieder entdeckt, zugleich aber auch in Frage gestellt worden.
Der Satz: «Nichts geschehe ohne den Bischof» (Ignatius von Antiochia)

darf nicht mechanisch-rechtlich verstanden werden, als Rechtfertigung eines
autoritären Anspruchs ; er zeigt vielmehr die Notwendigkeit einer «geistlichen»
(vorn Heiligen Geist gewirkten) Führung der Mündigen durch denjenigen, der
die Sorge für die Einheit des Ganzen und für die harmonische Mitwükung jedes
Einzelnen trägt-

Die Gabe der Leitung wird in der Bischofsweihe gegeben; sie kann sich
aber mehr oder weniger entfalten. Genauso wie die Mündigkeit der Firmung
wachsen soll, soll auch der geistliche Leiter der Gemeinden durch die »Ausübung
semes Amtes «wachsen». Auch die Gemeinden helfen ihm dabei. Durch den
ständigen «Dialog in der Liebe» wächst das Ganze, die Gemeinden werden
mündiger und die geistliche Leitung des Bischofs gewinnt an Tiefe.

11. Synoden im Dienst der Erneuerung
Dieser Dialog zwischen den einzelnen Gruppen und ihren Verantwortlichen

unter der Leitung des Bischofs ist der «gemeinsame Weg» (griechisch:
synodos) aller Glieder der Küche. Die Küche ist in ihrer Grundstruktur
«synodal», d. h. sie steht in einem dauernden Dialog, in dem ihre Einheit immer neu
entsteht und gesichert wüd.

Als institutionalisierte Form dieses Dialogs hat uns die alte Küche die
drei Stufen der Gememdeversammlimgen, der Bistumssynoden und dor (regionalen

und allgemeinen) Konzile überliefert.
In unserer Kirche ist aber der synodale Ansatz durch die schon erwähnte

künstliche Trennung zwischen der individualistisch verstandenen « Seelsorge»
und den rechtlich-finanziellen Fragen unterentwickelt geblieben. Nach den
ersten Gründungsjahren verloren oft die Synoden den Sinn der geistlichen
Verantwortung für das Ganze. Dazu kam eine Manipulation der Synodalen von



— 317 —

oben her (unvollständige Information, Abstimmungen durch einfaches
Handerheben, Allgemeinplätze statt Argumente), über die schon Döllinger klagte
(vgl. IKZ 1913, 66; v.Schulte, Altkatholizismus, 382).

Das Beispiel des holländischen «Pastoralkonzils» zeigt aber, wie eine
intensiv vorbereitete Synode, in der die Mündigkeit der Teilnehmer ernstgenommen

wird, das unerlässliche Werkzeug einer Küchenerneuerung ist.
12. Konzil und Petrusamt
Für die Fragen, die ein ganzes Gebiet oder die Gesamtküche betreffen,

sind die Bischofskonferenzen und die Konzile da. Die altkatholische Bewegung
hat von »Anfang an auf die Berufung eines wahrhaft ökumenischen und freien
Konzils der ganzen Kirche bestanden. Dieses Anliegen ist seit Uppsala (1968)
auch vom ökumenischen Rat der Kirchen übernommen worden. Schliesslich
stellt sich die Frage, ob die Sorge für die Einheit der ganzen Kirche nicht auch
das »Amt einer einzelnen Person sein kann («Petrusamt»). Mit der Ablehnung
des autoritär verstandenen Jurisdiktionsprimats des Papstes und seines
Unfehlbarkeitsanspruchs verband die altkatholische Bewegung die »Anerkennung
des historischen Primats des Bischofs von Rom als «primus inter pares». (Vgl.
dazu die Primatsthesen der altkatholischen Theologenkonferenz von 1969 im
»Altkatholischen Jahrbuch 1970, Bonn, S.23.)

Roland Lauber, Christian Oeyen, Jan Visser

Der unmittelbaren Einführung in die Arbeit der vier Sektionen
dienten kurze Einleitungen in die zur Diskussion stehenden Themen.

SektionI. «Glauben in Freiheit und Verantwortung».
Pfr. E. Nickel (Freiburg) führte u. a. aus :

«Bedeutet das Bekennen dieses Glaubens ein Jasagen zu endgültigen
Entscheidungen der Küche oder ist es in den Akt der ständigen Neubesinnung
in ihr einbezogen

Liegt die Schwierigkeit und »Ablehnung, die diese Bekenntnisse nicht nur
unter den Menschen erfahren, die der Küche und dem Glauben fernstehen,
nicht gerade darin, dass man die hinter diesen stehende Küche selbst als unaktuell

und als Fremdkörper empfindet ...»
Er stellte abschliessend die Frage, ob dieser Kongress für das kirchliche

Leben Impulse freisetzen könnte, um «vordringlich Fragen des Glaubens und
der Lebensorientierung in ständiger Neubesinnung und in einem ehrlichen Dialog

zu behandeln.»

Sektion II. «Nachfolge Christi heute».

Frau Dr. E. Kreuzeder (Wien) stellte dazu fest :

«Es wird sich bei der Erarbeitung unseres Themas nicht darum handeln,
nun im einzelnen auf bestimmte Situationen eme Antwort zu geben..., sondern
wü werden uns darauf konzentrieren müssen, darüber zu sprechen, wie wir
Christus nachfolgen können, wo unsere Verantwortung als Individuum und als
Glied der Kirche liegt, ob wir überhaupt bereit sind, Christus als unser Leitbild
zu akzeptieren.»

Sektion III. «Lebendiger Gottesdienst.» wurde eingeleitet durch
Pfr. N. van Ditmarsch (Hilversum). Er sagte u.a. :

«Inzwischen haben die Entwicklungen in der römisch-katholischen Kirche

und das neue liturgische Bewusstsein in manchen protestantischen Kir-



— 318 —

chen auch unsere Küchen beeinfiusst. Im Gegensatz zu den Versuchen der
Vergangenheit, die von einer bestimmten Liturgie ausgehen, handelt es sich jetzt
teilweise um eme Bewegung, die, beeinfiusst von den gesellschaftlichen
Änderungen und den jüngsten theologischen Strömungen, die Existenz eines
kirchlichen Ritus an sich in Frage stellen... Andererseits wächst das Interesse für
biblische Theologie, für das Wesen der Liturgie als Dienst des ganzen Volkes
Gottes, für modernen Sprachgebrauch im Wortlaut der Liturgie und des
Gesanges... Liturgie ist eine wesentliche Funktion der Küche: ,Opus Dei' das
heisst : Werk Gottes an uns, und dann : unser Dienst an Gott. »

Sektion IV. «Geistliches Amt - Mündige Christen».

Pfr. R. Lauber (Trimbach) stellte als die zwei sich aufdrängenden
Aspekte dieses Themas die wahre Mündigkeit des Christen und das

Anliegen der Gruppenpastoration heraus:

«Es soll auch in diesem Gebiet das eigentliche Anliegen des Altkatholizis-
mus besser zur Geltung kommen, indem die Mündigkeit den Laien auch in den
sogenannten ,geistlichen' Dingen zuerkannt wird.»... Es besteht die Notwendigkeit,

« Gruppen zu bilden, in denen der Pfarrer als Motor und Berater gewiss
eine wichtige Rolle spielt, die aber ausserdem die Mitarbeit und gegenseitige
Hilfe der Gruppenmitglieder als wesentliche Bestandteile der Seelsorge
miteinbeziehen».

»Aber solche Gruppen sollten dennoch nicht die klassische Gemeindeseelsorgearbeit

ersetzen, und die Gemeinden sollten in ihrer Struktur für alle
offenbleiben.

Nach dieser allgemeinen Einführung begann in verschiedenen
Hörsälen die Aussprache der vier Sektionen, die auch am Nachmittag
fortgesetzt wurde.

Am Samstagmorgen erfolgte im Plenum die Aussprache über die
Diskussionsberichte der vier Sektionen. Dabei wurden diese in
Verbindung mit den Grundtexten zu den vier Sektionen (»Arbeitsbuch,
S. 38-66, s. o.) vom Kongress als Leitlinien für die kirchliche Arbeit
angenommen :

Sektion I. Glauben in Freiheit und Verantwortung
(Sektionsleiter: Professor Dr. K. Stalder, Bern)

Die Aussprache in der ersten Sektion beschränkte sich im wesentlichen
auf Teil A des Textes im »Arbeitsbuch.

Alle Voten machten deutlich, dass die tradierten Glaubensbekenntnisse
Verstehensschwierigkeiten verursachen. Gleichwohl besteht nicht die
Meinung, dass an ihrer Aussage etwas geändert werden sollte. Hingegen wird mit
Nachdruck die Forderung erhoben, dass alle Glieder der Kirche nach ihrem
besten Wissen und Können die Aufgabe übernehmen sollen, die Aussagen des
Glaubens, beispielsweise diejenigen des Glaubensbekenntnisses so zu
durchdenken und im Blick auf das Denken und Handeln des Menschen in der heutigen

Welt neu zu interpretieren, dass sie sich sowohl untereinander als auch
»Aussenstehenden gegenüber Rechenschaft ablegen können (vgl.Nr.8).



— 319 —

Dabei ist klar, dass diese Aufgabe nur unternommen werden kann, indem
wir in der persönlichen Begegnung mit dem Herrn stehen. Ebenso klar wurde in
der »Aussprache, dass das Engagement des Glaubens nur erfüllt werden kann,
indem die genannte Denkarbeit geleistet wird.

Es wurde Gewicht daraufgelegt, dass ein Bekennen des Glaubens für die
Küche, jede Gemeinde und jeden einzelnen alle Entscheidungen des Lebens
umfasst. Darum müssen konkrete Zeit- und Situationsdiagnosen gewagt werden,

woraus sich entsprechende Verhaltensvorschläge ergeben mussten
(Familienplanung, Atomwaffen, Entwicklungshilfe).

So sollten sich in verantwortlichen Gruppen der Gemeinde auch
Vorschläge für Entscheidungen ergeben, dass die Kirche zu dem wüd, was sie sein
muss: zu einem gewissensbildenden Faktor in der Gesellschaft (vgl. Frage 3,
S. 304).

Es wurde sogar die Frage aufgeworfen, ob nicht die persönliche und
gesellschaftliche Verantwortung der Küche und aller ihrer Glieder im
gottesdienstlichen Bekennen eine feste Stelle haben müsste.

Grössere Schwierigkeiten bereitete der erste Satz von Nr.4. Wohl waren
sich die Anwesenden darüber einig, dass Glaube ohne Erkenntnis nicht möglich
ist. Stark wird aber der Unterschied zwischen Erkennen im Bereich der
Naturwissenschaften und der Erkenntnis Gottes empfunden und betont. Gewiss ist
alle unsere Gotteserkenntnis Stückwerk. Das hebt indessen nicht auf, dass sie
in ihrer Vorläufigkeit doch Erkenntnis ist, die uns in die Lage versetzt, ja sogar
verpflichtet, jedem über unseren Glauben Rechenschaft zu geben.

Sektion II. Nachfolge Christi heute

(Sektionsleiter : Dr. Elfriede Kreuzeder, Wien)
Der Kongress nimmt diesen Text als gut brauchbare Grundlage für weitere

Diskussionen an. Während die vielschichtigen theologischen und menschlichen

Voraussetzungen des ethischen Handelns nicht besprochen werden
konnten, wurden einige praktische Fragen aufgegriffen und folgende Stellungnahmen

erarbeitet und angenommen :

1. Vorurteile in der Einstellung gegenüber andern Menschen

Zur Sendung jedes Menschen, vor allem des Christen, gehört die Toleranz

und die Überwindung seiner pauschalen Urteile. Zur Erfüllung dieser
Aufgabe haben wü als Kirche die Pflicht, für umfassende Information und
eine gut begründete Gewissensbildung zu sorgen.

2. Politische Aktivität
a) Der Christ hat politische Verantwortung. Es hängt von seinem

persönlichen Gewissensentscheid und semen weltanschaulichen Voraussetzungen
ab, ob und in welcher Partei er aktiv wüd; darüber kann die Küche

kerne Düektiven geben. Dabei ist es fraglich, ob jede Partei sich mit christlichen

Grundsätzen verträgt.
b) Der Christ muss sich über die Rolle der müitärischen Gewalt

Rechenschaft geben.
c) Den Besitz und Gebrauch von ABC-Waffen lehnen wü für alle Länder

ab.

3. Soziales Engagement
Die Christen haben die Pflicht zum Dienst an der Welt; dieser äussert

sich nicht nur in der Verkündigung des Evangeliums, sondern auch in
konkreten sozialen Taten, besonders für benachteiligte Gruppen der Menschheit.



— 320 —

Nachtrag des Sektionsausschusses :
In den Diskussionen der Sektion wurde auch die Frage der

Geschlechtsmoral aufgegriffen (vgl. Sektionstext Abs. III 8 b); im Bericht an
das Kongressplenum war darüber die folgende Feststellung enthalten :

«In dieser Frage gehen unsere Meinungen auseinander, ob die
konventionellen küchlichen Lehren dem Willen Christi schlechthin entsprechen
oder ob die Liebe in gewissen Fähen zu andern Entscheidungen kommen
kann.»

In der Plenumsdiskussion äusserten mehrere Votanten die Ansicht,
diese Problematik sei viel zu schwierig, als class sie durch eine Diskussion im
Rahmen unseres Kongresses auch nur einigermassen in den Griff bekommen
werden könnte. Es wäre deshalb besser, auf eine Aussage ganz zu verzichten
und diesen Passus zu streichen, was von der Mehrheit der Teilnehmer
angenommen wurde.

Zu Punkt 3, Soziales Engagement, wurde im Plenum folgender Zusatzantrag

eingebracht, aber nach lebhafter Diskussion abgelehnt: «Es wird
empfohlen, 5% aller kirchlichen Einkünfte für die Entwicklungsaufgaben in
der Dritten Welt zur Verfügung zu stellen.»

Sektion III. Lebendiger Gottesdienst

(Sektionsleiter: Pfr.lie. theol. K.Pursch, Bonn)
Die Gruppe stellte fest, dass es grundsätzlich keine für alle Zeiten,

Regionen und Altersgruppen absolut gültigen liturgischen Formen geben
kann. Die in allen Bereichen des Lebens sich mehr und mehr verwirklichende

Pluralität darf in der Küche nicht nur notgedrungen akzeptiert
werden, sondern muss als Lobensprinzip des Gottesvolkes bejaht werden
und zu einer wirklichen Pluriformität führen.

Es sollen neben überlieferten Formen von Gottesdiensten feierlicher
oder einfacher »Art legitimerweise auch Gottesdienste gestaltet werden können,

die den konkreten Gegebenheiten der feiernden Gemeinde entsprechen
(kindgemässe Feiern, Jugendgottesdienste, Tisch-Eucharistiefeiern in Hausoder

Krankengemeinschaften).
In der Vielfalt der Voten stand eindeutig die Frage nach der bleibenden

Grundstruktur oder dem Wesen des dem Willen Christi entsprechenden
christlichen Gottesdienstes im Mittelpunkt. Die Einheit des Gottesvolkes
widerspricht nicht zwingend einer flexiblen Vielfalt von gottesdienstlichen
Möglichkeiten ; es gehört wesentlich zur christlichen Liebe und Brüderlichkeit,

dass die verschiedenen Gruppen innerhalb der einen - Christus-
Gemeinde, seien sie konservativ, progressiv, alt, jung oder politisch verschieden

orientiert, einander auch im gottesdienstlichen Tun Toleranz erweisen
und sich füreinander offenhalten.

Es sollte in jedem Fall unter ökumenischen Gesichtspunkten mehrere
Möglichkeiten des eucharistischen Hochgebetes geben ; fiü die deutschsprachigen

Bistümer unserer Kirche sollte eine einheitliche Liturgie geschaffen
werden imd bis zu deren Verwirklichung eine gründliche Information über
die Ergebnisse der liturgischen Kommissionen der einzelnen nationalen
Landesküchen gegeben werden. Auch sollte die Erlaubnis erteilt werden, gute
und erprobte Texte aus der römisch-katholischen Kirche zu benutzen. Der
Fruchtbarmachung der Fülle des biblischen Gedankengutes durch einen
mehrjährigen Lesezyklus kann durch die Benutzung moderner Predigtliteratur

geholfen werden, indem man die neue Leseordnung der römisch-katholischen

Küche zur Benutzung freigibt. Es wüd der Beschluss der Gemeinsa-



— 321 —

men Kommission der römisch-katholischen und altkatholischen Küche
Deutschlands begrüsst, «dass die für den liturgischen Gebrauch bestimmten
Texte künftig in gemeinsamer »Arbeit erstellt werden».

Der Schaffung guter neuer Formen dient es, wenn an möglichst vielen
Orten in Gemeinden experimentiert werden kann und liturgische Arbeitskreise

mit Fachleuten der Sprachwissenschaft, der Psychologie, der Soziologie,

der Anthropologie und der Musik zusammenarbeiten, damit der Gottesdienst

der gegenwärtigen Kirche nicht lediglich einer vergangenen Welt
entspricht, sondern seinem Auftrag, das zeitlose Wort Gottes in der konkreten
Welt zu verkünden, gerecht werden kann.

Sektion IV. Geistliches Amt - Mündige Christen

(Sektionsleiter: Dr. J. Visser, Nijmwegen und Utrecht)

Einleitung
Der Bericht hebt aus dem Sektionstext einige Punkte hervor, die einen

besonderen Dringlichkeitswert besitzen. Ausserdem wüd das Thema der
Erwachsenenausbildung angesprochen, das im Sektionstext nicht vorhanden
war.

Der Bericht enthält verschiedene Anregungen und drei Anträge :

- Die beiden ersten richten sich an die Bischofskonferenz und an die
einzelnen Kirchen und betreffen die Erwachsenenschulung (Punkt 4) und
die Frage der Entfaltung der Ämter, insbesondere des Amtes und der
Stellung der Frau und des Diakonats (Punkt 6).

- Der dritte Antrag (Punkt 2) betrifft nur einzelne Kirchen und bittet,
dass einige Teile des Kirchenrechts im Lichte der Mündigkeit der Laien
auch in rein religiösen Fragen revidiert werden.
Wie schon im Sektionstext, wüd die Gruppenpastoration besonders

empfohlen. Emige Richtlinien werden dafür genannt.
1. Nutzung der Zeit auf Kongress und Synode.

Wir bedauern, dass wü für die Aussprache zuwenig Zeit zur Verfügung
hatten. Es muss am Kongress (und an den Synoden) mehr Zeit für den
Gottesdienst und die »Aussprachen in Gruppen zur Verfügung stehen.
Der feierliche Rahmen sollte die Priorität des Gottesdienstes und die
Gespräche unter den Konferenzteilnehmern nicht einschränken. Auch
die Freizeit sollte zu einem richtigeren Masse verringert werden.

2. Keine Aufspaltung von Seelsorge und Organisatorischem.
Die Mündigkeit der Laien soll sich in sinnvoller Zuordnung von
Seelsorge und Verantwortung der Gemeinde ausdrücken. In einigen unserer
Landeskirchen ist hier eine Überprüfung der kirchenrechtlichen
Ordnung notwendig (s. »Arbeitsheft Sektionstext IV 6 und 11).
Es ist darauf hinzuarbeiten, dass die Synoden in unserer Kirche in
einem verstärkten Masse zu «Pastoralsynoden» werden.

3. Gruppenpastoration.
Wir sind der Meinung, dass in der heutigen Situation der Gemeinden
neue Modelle des Gemeindelebens entwickelt werden müssen. Zur
Förderung der Mündigkeit scheint uns die Gruppenpastoration die
angemessenste Lösung zu sem. Natiülich sind wü uns bewusst, dass das eme
Neubesinnung auf den Charakter der Küche als Gemeinschaft erfordert.

Es scheint uns wichtig, dass dafür die schon entwickelten Methoden

der Sozialwissenschaft herangezogen werden (s. »Arbeitsheft IV
8-10, bes.9).



— 322 —

In der Bindung an das Evangelium soll sich die Gruppe ihre Ziele
setzen. Die Vielgestaltigkeit des Auftrags des Evangeliums spiegelt sich in
der Vielfalt der Gruppen (Aktion, Gebet, Schulung).
Vom Evangelium her sollen die Gruppen offen sein füreinander und für
den Dienst am Menschen. Zugleich findet diese Vielfalt ihre Einheit in
der gemeinsamen Feier der Eucharistie (lebendiger Gottesdienst).

4. Ausübung der Mündigkeit setzt eine geeignete Schulung voraus.
Wir richten an die Bischofskonferenz und die einzelnen Küchen die
dringende Bitte, der Ausbildung der Laien Priorität einzuräumen. Sie
soll den Gemeindegliedern helfen, ihr Christsem bewusst zu ergreifen
und zu entfalten, und sie fiü ihren Dienst besser ausrüsten. Sie muss
darum in Methode und Inhalt den Teilnehmern voll angepasst sein. Unter

anderem ist es wichtig zu lernen, Antworten fiü die Fragen des
Alltags durch das Evangelium zu finden (Nachfolge Christi). Dazu dient
gerade auch die Gruppenarbeit. Vom vorhandenen Angebot an ökumenischer

Erwachsenenbildung ist nach Möglichkeit Gebrauch zu machen.
5. Die Pfarrer.

Eine Konsequenz aus der Gruppenpastoration scheint uns die
Neubesinnung über die Funktion, Ausbildung und ständige Weiterbildung der
Pfarrer zu sein. Eurerseits ist es »Aufgabe des Pfarrers, die Mündigkeit
der Laien zu fördern, andererseits ist es der Dienst seines Amtes, die
Einheit in der Küche zu wahren.

6. Wir bitten die Bischofskonferenz und die einzelnen Kirchen, in bezug
auf neue pastorale Modelle, die Entfaltung der Ämter zu untersuchen.
Dabei kommt der Frage nach Amt und Stellung der Frau eine besondere

Bedeutung zu. Das Diakonat soll nicht mehr nur eine Vorstufe
zum Priesteramt sein, sondern eine ständige Aufgabe in der Kirche.

7. Die Besinnung auf das Eigentliche der altkatholischen Aufgabe soll
immer ausgerichtet sein auf die Einheit der Kirche.

Empfang beim Bundespräsidenten

Um 17.00 Uhr empfing Bundespräsident Dr.G. Heinemann in
seinem Amtssitz eine Delegation des Kongresses, wobei Bischof
J. Brinkhues ihm die Teilnehmer vorstellte. Daran schloss sich ein

ungezwungenes Gespräch.

Die sechs Vorträge des Nachmittags

Ab 16.00 Uhr wurden in drei Reihen je zwei Vorträge gehalten,

die sich mit der Orthodoxie und Rom, der «Genfer Ökumene»
sowie mit je einem Thema aus dem anglikanischen und altkatholischen

Raum befassten.

REIHE A

Prof.Dr.J.Kalogirou (Saloniki) sprach zum Thema

«Der altkatholisch/orthodoxe Dialog»

Auf dem ersten Altkatholikenkongress zu München im Jahre
1871 wurde der Beschluss vom 22. September gefasst, in welchem



— 323 —

es ausdrücklich, unter anderem in Punkt III heisst : «Wir hoffen auf
eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientalischen und
russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursachen erfolgte
und in keinen unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden
begründet ist1». In demselben Beschluss der Altkatholiken in München

wurde vorher erklärt, «dass der Kirche von Utrecht der
Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird und folglich zwischen
ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz besteht2». Diese letztere
Erklärung, welche im Text des Münchner Kongresses der erwähnten

Aussage über die orthodoxe Kirche unmittelbar vorangeht,
fand ihre Realisierung in dem im Jahre 1889 leicht erfolgten
Abschluss der «Utrechter Union». In ihr fanden sich zusammen der
vorvatikanische Altkatholizismus, der sich in seiner neueren Form
seit dem ersten Viertel des 18. Jahrhunderts in Holland um das sich
damals den päpstlichen Absolutheitsprinzipien widersetzende
Domkapitel von Utrecht zusammenschloss und seitdem als selbständige
katholische Kirche existierte, und derjenige Altkatholizismus,
welcher im ausgehenden 19. Jahrhundert im Westen zunächst als

Opposition gegen die «Neu-Katholiken» als die Anhänger der neuen
Lehren des Vatikanischen Konzüs von 1869/70 entstand.

Wie wir uns heute aus massgeblicher zeitgenössischer
wissenschaftlicher altkatholischer Quelle über die Formung und den
Bestand des Altkatholizismus Aufschluss verschaffen können, «der
einheitliche Begriff einer Altkatholischen Kirche ist gleichbedeutend

mit dem der ,Utrechter Union', d.h. jener Gruppe von
bischöflich verfassten Kirchen, die mit dem erzbischöflichen Stuhl
von Utrecht volle Gemeinschaft haben3». Und da alle Träger des

altkatholischen Namens nicht in Betracht kommen, die ausserhalb
der Grenzen der Utrechter Union - besonders in den USA und in
England - unter Berufung auf den Besitz der Apostolischen
Sukzession Hierarchien, Jurisdiktionen und Gemeindeorganisationen
sehr verschiedener Art und Gestalt aufweisen, darunter auch die
Mariavitische Kirche in Polen, die 1925 aus der Gemeinschaft der

1 W. Herzog, Dokumente zu den Unionsbestrebungen des Altkatholizismus,
IKZ 15 (1925), S.4. Urs Küry, Die Altkatholische Küche. Ihre

Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, (Die Küchen der Welt, Band III), Stuttgart
1966, S.425. Vgl. ebenda, S.389.

2 W. Herzog, a. a. O., S. 4. Urs Küry a. a. O., S. 425.
3 WernerKüppers, Symbolik in(der Altkathohschen Kirche. In : Symbolik

der kleineren Küchen, Freiküchen und Sekten des Westens, Stuttgart 1964,
S.3.



— 324 —

Utrechter Union ausgeschlossen wurde, gehören heute zu der
«Utrechter Union» folgende acht autokephalen altkathohschen
Kirchen: Die Altkatholische Kirche der Niederlande, das katholische
Bistum der Altkatholiken in Deutschland, die Christkatholische
Kirche der Schweiz, che Altkatholische Kirche Österreichs, die
altkatholische Kirche in der Tschechoslowakei, die kroatische
Altkatholische Kirche in Jugoslawien, die Polnisch-katholische Kirche in
Polen und die Katholische Polnische Nationalkirche in den USA
und in Kanada4.

Für die altkatholische Kirche der Niederlande, oder nach ihrer
ursprünglichen Selbstbezeichnung, für die «Römisch-katholische
Kirche der altbischöflichen Klerisei», d.h. des altbischöflichen Klerus,

wird tatsächlich leicht die Feststellung gemacht, welche auch
für uns Orthodoxen evident ist, dass sie « in Wahrheit die jansenistischen

Sonderlehren in bezug auf die Erlösungsgnade nie übernommen

hat » ; dass der Zusammenhang, der auf eine gewisse Weise mit
dem Jansenismus besteht, nicht dogmatischer, sondern eher kir-
chenpolitischer Natur ist, «insofern beide im Jesuitismus ihren
gemeinsamen Gegner hatten und in ihrem Abwehrkampf sich gegenseitig

beistanden»; dass dieser Zusammenhang bis zu einem gewissen

Grade auch ein solcher der Spiritualität ist, «insofern die
vornehmlich an Augustin geschulten Theologen der Utrechter Kirche
mit den Jansenisten - jedenfalls zeitweise - die strengere Auffassung

in der Ausübung der Kirchenzucht und der Verwaltung der
Sakramente teilen»; dass aber «in ihrer Lehre die Utrechter Kirche
vom überlieferten Glauben nie abgewichen ist5».

Aus den berührten Punkten des Entstehens und Bestehens
der altkatholischen Kirche wird es schon auch für uns ersichtlich,
dass die Bezeichnung «altkatholisch», die alle Altkatholiken für
ihre Kirche übernahmen, in jener Richtung zu erfassen ist, die ihr
schon die ersten Altkatholikenkongresse in München 1871 und
Köln 1872 gaben und die dann endgültig durch die «Utrechter
Erklärung» von 1889 bestätigt wurde, in der Richtung nämlich einer
inneren Bindung an die «alte und ungeteüte Kirche des ersten
Jahrtausends». Heisst es doch in dem Hauptdokument des

Altkatholizismus, in der «Utrechter Erklärung der Bischöfe der Altkatholischen

Kirche» unter Berufung auf den bekannten altkirchlichen

W.Küppers,a.a.O., S.4—5.

U.Küry, a.a.O., S.35.



— 325 —

Grundsatz, welchen Vincentius von Lerinum formulierte («lasset
uns festhalten an dem, was überall, allzeit und von allen geglaubt
worden ist; dies nämlich ist wahrhaft und wesentlich katholisch»):
«Wir halten darum fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in
den ökumenischen Symbolen und in den allgemein anerkannten
dogmatischen Entscheidungen der Ökumenischen Synoden der
ungeteilten Kirche des 1. Jahrtausends ausgesprochen ist.»

Während in diesem epigrammatischen Satz der Utrechter
Erklärung, in welcher tatsächlich das «altkatholische Bekenntnis»
niedergelegt ist, wie wir es von offizieller altkatholischer Seite
vernehmen6, positiv das Hauptanliegen des Altkatholizismus
ausgesprochen wird, erklären dort sodann die sich als Sprecher ihrer Kirche

vereinigenden, damals fünf, Bischöfe folgendes: «Als mit dem
Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend und die altkirchliche

Verfassung zerstörend verwerfen wir die Vatikanischen
Dekrete vom 18. Juli 1870 über die Unfehlbarkeit und den Universal-
Episkopat oder die kirchliche Allgewalt des römischen Papstes. Das
hindert uns aber nicht, den historischen Primat anzuerkennen, wie
denselben mehrere ökumenische Konzilien und die Väter der alten
Kirche dem Bischof von Rom als dem Primus inter pares zugesprochen

haben mit der Zustimmung der ganzen Kirche des 1. Jahrtausends»7.

Und weiter, in Punkt 4, heisst es: «Was die anderen in den
letzten Jahrhunderten von dem römischen Bischof erlassenen
dogmatischen Dekrete, die Bullen Unigenitus usw. betrifft, so
verwerfen wir dieselben, soweit sie mit der Lehre der alten Kirche in
Widerspruch stehen, und erkennen sie nicht als massgebend an.
Überdies erneuern wir alle diejenigen Proteste, welche die altkatholische

Kirche von Holland in früherer Zeit bereits gegen Rom erhoben

hat8.»
In diesem Zusammenhang wird es wohl nicht als ungereimt

erscheinen, wenn wir uns erlauben, dazu einen Kommentar anzuführen,

gemacht von einem angesehenen römisch-kathohschen Theologen,

Victor Conzemius, der sich in den letzten Jahren eifrig dafür
einsetzte, innerhalb der römisch-katholischen Welt Interesse und
Verständnis für die Anliegen oder, besser gesagt, für das Hauptanliegen

des Altkatholizismus, welches ja von Anfang an sein Auftre-

e Erzbischof Dr. Andreas Rinkel, Das altkatholische Bekenntnis, IKZ 55
(1965) S.201.

7 Bei U. Küry, Die Altkatholische Küche, a.a.O., S.426.
»Ebenda, S. 426-427.



— 326 —

ten und seine Bildung bestimmte, zu wecken9. Um seine Gedankenfolge,

in einem diesbezüglichen Aufsatz über den Altkatholizismus,
als den lautersten Protest gegen einen der katholischen Idee fremden

römischen Uniformismus zu illustrieren, äusserte sich der
erwähnte römisch-katholische Theologe folgendermassen : «Denn

wenn auch der Einspruch der Altkatholiken gegen das Vatikanum
sich hauptsächlich in der Verwerfung der zwei Lehrsätze vom
päpstlichen Universalepiskopat und der päpstlichen Unfehlbarkeit
kristallisierte, so war doch die eigentliche treibende Kraft der ganzen

Protestbewegung der Antikurialismus oder Antiromanismus.
Nicht von der Kirche wollte man sich trennen, sondern von der
Kurie», sprach sich mit Nachdruck aus über das diesbezüghche
Anliegen des Altkatholizismus der hier zitierte kritische römische
Katholik10.

Hier erlauben Sie mir, an einige historische Vorgänge zu
erinnern, welche den Charakter der orthodoxen Kirche in der ursprünglichen

Auffassung des Altkatholizismus präzisieren, indem sie das
Wesen dieser Kirche, der orthodoxen Kirche, beleuchten als der
Kirche, welche den gemeinsamen Glauben der alten Kirche
bewahrt hat, so wie es sich der Altkatholizismus von Anfang an zu
seiner Aufgabe gemacht hatte, diesen Glauben für den Westen
wiederzugewinnen und auf diese Weise die Wiedervereinigung von
Ostkirche und Westkirche zu realisieren.

Der vorvatikanische Altkatholizismus von Utrecht scheute
sich anfänglich in seiner eifrigen Absicht, der westhchen
katholischen Tradition selbst in ihrer speziellen römischen Ausprägung
treu zu bleiben11, nicht, gegenüber der Ostkirche die traditionelle
damalige römische Stellungnahme zu erhalten und so der Verurteilung

der Ostkirche durch Rom zuzustimmen. So erklärt sich die
Tatsache, dass das Utrechter Provinzialkonzü von 1763 die Ostkirche

als schismatisch bezeichnete und ihr die Schuld der Trennung
zuschrieb. Erst im Jahre 1922 nahm die altkatholische Kirche der
Niederlande die Vorwürfe jenes Konzils von 1763 offiziell zurück
und erkannte «ohne Einschränkung den katholischen Charakter der

9 Vgl. sein letztes Buch, Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische
Küchengemeinschaft, Benzinger Verlag Zürich, Einsiedeln, Köln 1969.

10 Victor Conzemius, Der Christkatholizismus in römisch-katholischer
Sicht. In : Orientierung. Katholische Blätter fiü weltanschauliche Information
Nr. 20, 29. Jahrg., Zürich 1965, S. 227.

n Vgl. W.Küppers, Die altkatholische Rüchengemeinschaft und die
Orthodoxie. »Altkatholisches Jahrbuch 1966, Verlag des Bistums Bonn, S. 29.



— 327 —

griechischen oder morgenländischen Kirche» an12. Zu diesem
Entschluss müssen freilich die Ereignisse in der Begegnung und in dem

Gespräch zwischen dem gesamten Altkatholizismus und der orthodoxen

Kirche auf so viele Jahre geführt haben, seit dem ersten
Vatikanischen Konzü bis dahin, bis zum Jahre Ï922, eine

Zeitspanne, welche gerade die erste Periode dieses Gesprächs ausmacht.
Vor ahem muss aber hier auch jene entschiedene diesbezügliche
Stellungnahme geholfen haben, welche selbst der Urheber der
nachvatikanischen altkathohschen Bewegung, Ignaz von Döhinger,
schon in seinen vorvatikanischen Ansätzen und besonders nachher,
mit allen Kräften seines wissenschaftlichen und eminent
kirchlichen Bewusstseins vertrat und mehrmals vorlegte. So erklärte er
in seiner Ansprache vom 12. August bei der sogenannten zweiten
Unions-Konferenz in Bonn im Jahre 1875: «Die abendländische
Kirche stand ursprünglich wie die morgenländische auf der Basis
des Grundsatzes, dass nur das katholisch sei, was immer, überall
und von Allen geglaubt worden. So lange beide Teile der Kirche an
diesem Grundsatz festhielten, konnten zwar wohl Missverständnisse

und vorübergehende Entfremdungen und Spaltungen
vorkommen; es konnte aber nicht dahin kommen, dass die eine Kirche
die andere als der Häresie verfallen ansah, da jener Grundsatz das

Mittel zur Schlichtung der entstehenden Differenzen darbot. Jene

gemeinsame Basis ist später verlassen worden, zunächst nicht mit
Rücksicht auf speculativ-dogmatische Fragen, Dreifaltigkeit,
Menschwerdung usw., sondern mit Rücksicht auf Fragen der
Kirchenverfassung, auf hierarchische Fragen. Mit dem Ende des 5.

oder dem Anfang des 6. Jahrhunderts beginnt die Reihe der
grossartigen, in hierarchischem Interesse gemachten Fälschungen und
Erfindungen, unter denen die Fälschung des Pseudo-Isidors die
gelungenste ist. Im 9. Jahrhundert trat dann der römische Stuhl mit
den auf diesen Fälschungen gestützten Ansprüchen auch den
orientalischen Kirchen gegenüber auf: auch diese sollten unter das Joch
der römischen Kirche gebracht werden13 ». Nachher zeigte derselbe

Döllinger in jenen Tagen des Augusts 1875, am 12. und 13., hier in
Bonn, durch lange historische und theologische Beweisführungen
und Überlegungen das Eigenmächtige und Widerrechtliche
zunächst der Beifügung im Abendlande des Wortes Fihoque zum

12 W.Herzog, Dokumente..., IKZ 15 (1925) S. 12.
13 F. H. Reusch, Bericht über die Unionskonferenz von Bonn, Bonn 1875,

S.14.



— 328 —

Glaubensbekenntnis, was ursprünglich nicht von der römischen
Kirche, sondern von der damaligen weltlichen Macht, verschuldet
ist, wie dann die Erhebung dieses Punktes zu einem argen Keil in
der gegenseitigen Betrachtung der beiden kirchlichen Welten, der
des Ostens und des Westens, unter dem Gesichtspunkt der Hétérodoxie,

ja nunmehr der Häresie. Dabei rechnete aber Döllinger die
Schuld den Lateinern zu, die im 13. Jahrhundert von den Griechen
die Annahme des vom Papste nunmehr genehmigten Zusatzes

Filioque forderten, wie dies Döllinger vorher historisch präzis
genug zeigte14. Dies führte ihn zu dem Resultat, dass schon vom
historischen wie auch vom historisch-theologischen Standpunkt aus
zwischen der Kontroverse über das Filioque und der päpstlichen
Unfehlbarkeit ein unverkennbarer Zusammenhang festzustellen ist15.

Am nächsten Tage, Freitag, den 13. August, nachdem Döllinger

seine Freude darüber zum Ausdruck brachte, dass seit jenem
Tag auch die Kirche des Königreiches Griechenland durch den
Erzbischof der Insel Syra, den namhaften Theologen Alexandras
Lykurgos, und zwei Professoren aus Athen, Damalas und Rhossis,
auf der Konferenz vertreten war16, machte er weiter im Vorspruch
ein paar allgemeine Bemerkungen in bezug auf die Veränderungen,
welche die Dekrete vom 18. Juli 1870, die des ersten Vatikanischen
Konzils, in dem Verhältnis der orientalischen zur römisch-katholischen

Kirche hervorgebracht hatten. Er sagte wortwörtlich
folgendes, was wir hier wieder zu Gehör bringen möchten. Damit
beabsichtigen wir aber nicht, etwa auf alte Ressentiments zurückzukommen

und so sie wiederzubeleben. Wh1 wollen damit nur die
anfängliche Lage des vorvatikanischen Altkatholizismus von Utrecht
gegenüber der orthodoxen Kirche erklären und sozusagen erleichtern.

Wir werden mit anderen Worten eine Einsicht davon bekommen,

wie die Utrechter Altkatholiken des 18. Jahrhunderts in ihren
tatsächlich eifrigen Bemühungen, streng auf dem katholischen
(westlichen) Standpunkt zu beharren und darüber in der
Öffentlichkeit ihrer westlichen Umwelt keinen Zweifel aufkommen zu
lassen, die vorvatikanische römische Auffassung von der orthodoxen
Kirche des Ostens als von einer «schismatischen», nicht aber «häre-

14 Ebenda, S. 20.
15 Ebenda, S. 21.
18 Die Delegierten des Ökumenischen Patriarchats von Konstantinopel

und der Küche von Russland, Rumänien und Serbien waren vom ersten Tag an
- dem 10. August - da.



— 329 —

tischen», Kirche, teilten, eine Auffassung, die ja die holländischen
Altkathohken formeü, fast in einer Ecke der Vergessenheit, bis zum
Jahre 1922 konserviert hatten. Und nun zu Dölhnger zurück, der
am 13.August 1875 hier in Bonn darüber sprach und sagte:
«Vor 1870 wurde die orientalische Kirche regelmässig nur als von
der römisch-katholischen durch ein Schisma getrennt angesehen,
nicht als eine der Häresie verfallene Kirche. Das .griechische
Schisma', die ,griechisch-schismatische Kirche', waren selbst bei der
römischen Curie die amtlichen Bezeichnungen. Förmliche Häresie
wurde ihr nicht Schuld gegeben, und ihre Angehörigen wurden also

nicht wie Häretiker von all den Folgen betroffen, welche das römische

Kirchenrecht an die Häresie knüpft... Bis zum Jahre 1870
stand also, theoretisch und praktisch angesehen, die orientalische
Kirche der römisch-katholischen Kirche ganz anders gegenüber als
die protestantischen Kirchen. Die grosse Revolution des Jahres
1870 hat in dieser Hinsicht eine wesentliche Änderung bewirkt. Auf
dem Vatikanischen Conzil sind zwei Glaubenssätze aufgestellt worden:

der von der universalen und absoluten Herrschergewalt des

Papstes über alle Getauften und der von der Lehr-Unfehlbarkeit
des Papstes in allen Fragen, welche den Glauben und die Moral
betreffen. Es sind also auch zwei neue Häresien entstanden, denn die

Leugnung jener Sätze ist seit dem 18. Juli 1870 nach römischen
Glaubenssätzen eine Häresie, und ahe Karchen, welche die
Glaubensartikel des Jahres 1870 nicht angenommen haben, sind häretisch

geworden, wenn sie bis dahin bloss schismatisch waren. Die
orientalischen Kirchen stehen also seit 1870 der römischen Kirche
gegenüber gerade so, wie die aus der Reformation hervorgegangenen

Kirchen und wie wir Altkatholiken17.»
Der Häresie verfielen also, gemäss der aus dem Ersten Vatikanischen

Konzil herzuleitenden diesbezüglichen römisch-katholischen
Auffassung, die orthodoxe Kirche, wie auch die altkatholische, nicht
weil sie (um ein anderes Wort Dölhngers in einer etwas, aber nicht
wesentlich, abgeänderten Form zu wiederholen18) die kirchlichen Lehren

geändert hatten, sondern weil andere für gut gefunden hatten, die

Änderungen vorzunehmen und Meinungen zu Glaubensartikeln zu
machen.

Das Unhaltbare jener Auffassung wurde viele Jahrzehnte später
sozusagen bestätigt und von einem anderen Standpunkt aus, von

» Ebenda, S. 44.
18 IKZ, 55 (1965), S. 259



— 330 —

dem Standpunkt des bekannten in der ökumenischen und irenischen
Sache bewährten römisch-katholischen Theologen Y.M. J. Congar,
der sich später, vor dem Zweiten Vatikanum, als Bahnbrecher dieses

Konzils, zum Ziel setzte, die Prinzipien eines wahren katholischen
Ökumenismus zu bearbeiten und durch seine Veröffentlichung zu
verbreiten. In seinem wohlbekannten Werk von 1937, «Chrétiens
désunis. Principes d'un Oecuménisme catholique», konstatierte
Congar das Folgende, welches wohl, trotz dem Unterschied im Ton,
viel an jene Feststellungen Döllingers vom Jahre 1875 über die Orthodoxen

erinnert : «Avec les chrétiens d'Orient, en effet, presque tout
nous est commun. Nous sommes malgré tout de la même famille, car
nous avons les mêmes Pères, et nous mangeons le même Pain : ce n'est
pas seulement l'eucharistie qui nous est commune, mais tous les

sacrements, mais le culte de la Vierge et des Saints, la succession apostolique

dans l'épiscopat, la tradition ascétique et mystique, les formes de
la prière... Quant aux dogmes les principaux nous sont réellement
communs ; nos divergences ne sont pas, le plus souvent, de telle nature
qu'elles rendent impossible l'unité dans la foi, et beaucoup conviennent

que le seul point réellement décisif est celui de la primauté
romaine19». Und ein anderer ökumenischer und irenischer römischer
Katholik, P.Dumont, schrieb dann einige Jahre später (1944), in
einem Aufsatz über die dogmatische Lehre der orthodoxen Kirche,
folgendes : «... L'essentiel a été dit de l'ecclésiologie orthodoxe. Faut-il
confronter avec la doctrine catholique L'une est mystique, l'autre
est juridique; l'une est comprehensive l'autre institutionelle; le

catholicisme de la première est plus qualitatif, celui de la seconde

quantitatif. L'une et l'autre pourtant sont entées sur le Christ20. »

" S.250f.
20 Im kleinen Sammelband, Qu'est-ce que l'Orthodoxie Vues catholiques,

Bruxelles 1944, S. 148. Selbst die Stimme eines älteren prominenten
Protestanten sei es erlaubt, in diesem Zusammenhang der Gegenüberstellung des
Charakters der Katholizität und des allgemeineren Charakters von orthodoxer
Kirche einerseits und römisch-katholischer Kirche anderseits, hören zu lassen.
Es handelt sich um den bekannten Forscher neutestamentlicher Handschriften
Hermann von Soden, der in seinen Reisebriefen aus Palästina im Jahre 1898 ein
Erlebnis beschreibt, welches er in der Hagia Sophia in Konstantinopel hatte.
Mitten in dem ehemaligen christlichen Heiligtum kam Hermann von Soden auf
folgende Gedanken: «Hier sieht man, dass griechische Frömmigkeit in ihrer
besten Zeit und in ihren ältesten Vertretern doch mehr ist als der nur auf das
Imponieren und Weltherrschen gerichtete Geist, der im Petersdom sich klassischen

Ausdruck verschaffte. Dort alles Welt, hier Himmel ; dort Macht, hier
Geist; dort Masse, hier Licht; dort unbewegliche Formen, hier Leben. Gewiss
zu wenig», findet Herrn, v. Soden, «fiü die Stösse des Lebens berechnet, zu
übergeistig.» Reisebriefe aus Palästina, Berlin 1898, S. 210.



— 331 —

Mit dieser ältesten altkatholischen Kirche, also mit der orthodoxen

Kirche des Ostens, hat sich vom ersten Augenblick ihrer endgültigen

Entstehung an die altkatholische Kirche des Westens21 schon in
München im Jahre 1871, als im wesentlichen des Glaubens und der

Kirchenverfassung übereinstimmend gefühlt und sich deshalb als
erste Hoffnung und zum Ziel die Wiedervereinigung mit ihr gesetzt. Sie,
die altkatholische Kirche des Westens, hatte sozusagen von Anfang
an dasjenige über die orthodoxe Kirche erkannt, was einmal Ernst
Gaugier, der unvergesshche Lehrer an der Christkathohsch-theologi-
schen Fakultät der Universität Bern mit zu seinem feinen Wesen so

passender Triftigkeit niederschrieb : «Es gibt einen wirklichen
Katholizismus, der nur der ganzen Kirche die Wahrheit und göttliche Macht
zuspricht und einen Katholizismus hierarchischer Überspitzung, der
Lehramt und Kirche, Gemeinde und Führung in gefährlicher Weise

trennt und so das Wesen der Kirche ins Rechtliche versetzt. Jener
wirkliche Katholizismus lebt heute noch am reinsten in den Orthodoxen

Kirchen des Ostens, dieser juridische Katholizismus fand eben
seine letzte Ausgestaltung in den Dekreten des vatikanischen
Konzils22.»

Jener wirkliche Kathohzismus, der nur der ganzen Kirche die
Wahrheit und göttliche Macht zuspricht und der auf diese Weise das

Qualitative in seiner Katholizität aufweist, rückt an das Ursprüngliche

und Zentrale im Wesen des Christentums und so auch der Kirche

heran ; dies Ursprünghche aber und Zentrale gleicht selbst dem
Wesen Gottes in seinem trinitarischen Gemeinschaftsausdruck und
-einwirken. Denn, «hervorgegangen aus der unendlichen Menschenhebe

Gottes offenbart sich die Kirche durch den ihr innewohnenden
Heiligen GeistmderunvergleichlichenAussichtund Sicherheit aufdie
Verewigung der durch Christus den Menschen zuteilwerdenden
göttlichen Gnade als Heilsgabe. Dazu erbt und verwaltet die Kirche alle

jene besonderen götthchen Charismata und Ämter, die den entschlossenen

Liebeswillen Gottes in Christo zur Welt, zur Menschheit, zu
jedem Einzelnen und zugleich auch zu allen Menschen bestätigen»23.

21 Vgl. W.Küppers, Symbolik der altkatholischen Kirche, S. 9ff.
22 Die Geschichte der altkatholischen Bewegung. In Ekklèsia, Sammlung

von Seibstdarstellungen der christlichen Kirchen, hrsg. v. Friedr. Siegmund-
Schultze, Bd. Ill, S. 39.

23 Joannis Or.Kalogirou, Die Kirche Gottes auf Erden und ihr Werk. In
Festschrift Michael Schmaus zum 70. Geburtstag, Wahrheit und Verständigung,

Bd. II, hrsg. v. Leo Scheffzyk, Werner Dettloff, Richard Heinzmann,
1967, München/Paderborn, Wien, S. 1410.



332

So erkennt und benennt die östliche Theologie tatsächlich « durch ihre
Katholizitätsauffassung das Geheimnis der göttlichen Dreieinigkeit
in ihrem Heilshandeln in der Geschichte für die Erlösung der
Menschen. Mit der Annahme oder Ablehnung der kirchlichen Katholizität
als der fortgesetzten Offenbarung des Heilshandelns Gottes in der
Schöpfung, Erlösung und Vollendung steht oder fällt das In-der-Kir-
che-mit-Christo-Sein und für den erlösten Menschen die Möglichkeit,
an diesem Heilshandeln auf echte Weise teilzuhaben»24.

Auf Grund solcher Überlegungen wird gerade in unserer Zeit die
Idee der Kirche neu und vertieft gefunden, der Kirche, die wohl eine

Organisation, ja eine Rechtsorganisation, und eine Hierarchie zu
ihrer Selbsterhaltung nötig hat, die aber von innen gesehen erstlich
Lebensgemeinschaft der Gläubigen ist, deren Wesen am schönsten

ausgedrückt ist in der Idee des corpus Christi mysticum, der Idee der

übernatürlich-organischen Lebenseinheit, deren Haupt- und Lebensprinzip

Christus ist. Wenn aber Gemeinschaft sein soll, dann muss sie

eine Form des Gemeinlebens besitzen ; diese aber ist in der religiösen
Gemeinschaft der Kirche die Liturgie. Denn gerade aus dem
«Festhalten an der Tradition, dem Glaubensdenken und Wirken der Kirche,

wie sie von altersher bestanden, ergibt sich unsere eigentliche
Kirchlichkeit, das liturgische Leben, ohne das es keine Gemeinschaft

gibt», wie diesen Gedanken altkatholischerseits einmal Bischof
Johannes Demmel schön formulierte25. Daher erklärt sich, dass das

Pathos der kirchlichen Gemeinschaft, die patristische und
liturgischkontemplative Tradition, das Ergriffensein vom Bewusstsein der
Zugehörigkeit zu dem konkreten und in konkreten, irdisch-hierarchischen,

Formen sich offenbarenden mystischen Leib Christi, in wenigen

Worten : das Verlangen und Bewusstsein qualitativ katholisch zu
sein, dies die Motive sind, welche immer die sich danach Sehnenden zu
der all das in ihrem Wesen aufzeigenden orthodoxen Kirche hintreiben

und ihnen Anlass geben, sie in ihrer qualitativen Katholizität zu
bewerten.

Der qualitative Katholizitätscharakter der Kirche verwirklicht
sich in der Erfüllung ihres dem sündigen und daher durch che Liebe
Gottes in Christo zu erlösenden Menschen betreffenden Werkes. Dies
Werk konkretisiert sich aber gerade in der Kirche durch ihre eben

dafür zu einer gottmenschlichen Gemeinschaft gebildeten Gestalt,

24 N. A.Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität. Altkatholisches

Jahrbuch 1961, S. 30.
25 Unser Glaubensbekenntnis, Altkatholisches Jahrbuch 1961, S. 14.



— 333 —

durch das Wirken des Heihgen Geistes und die Mitwirkung des zu
einem neuen Sein und Wandel berufenen und diesem Rufe folgenden
Menschen. So entwickelt sich in der Kirche das vollkommene Leben,
das von der Wahrheit, d.h. von der Realität des sich in Lehre und
tätiger Liebe ausdrückenden Glaubens, genährt und erhalten wird.
Ein solcher « Glaube » ist aber gerade der unbezahlbare Schatz der sich
in der Liebe offenbarenden, göttlichen Weisheit. Dieser Schatz ¦wurde
durch das Werk Christi von Anfang an der Kirche übertragen. Von ihr
wird es, kraft des in ihr weilenden Heiligen Geistes, sorgsam gehütet,
damit die Gläubigen an allen Orten und zu allen Zeiten daran teilnehmen

und ihre geistige Haltung und ihre Vervollkommnung im Heil
durch Erleuchtung und Heiligung ihres ganzen sinnlichen und geistigen

Daseins aufrichten können. In dieser ihrer Sendung spiegelt die
Kirche schon auf Erden das Himmelreich wider, dem sie in Bescheidenheit

dient, auch angesichts oder gerade angesichts ihrer
wirklichen, konkret geschichtlichen, kirchlichen Gestalt, wie wir sie aus
dem Alltag kennen, die ja alle Merkmale unseres noch unerlösten
Menschentums an sich trägt. Denn, wie dies Bischof Urs Küry
ausdrücklich betont, auch das sogenannte Alltagskirchentum «mit all
seinen Unvollkommenheiten ist von der wesentlichen Kirche nicht zu
trennen. Es gehört mit zur theandrischen Natur der Kirche»26. Diese
Bescheidenheit, bedingt durch die Geschichtlichkeit auch der orthodoxen

Kirche, unbeschadet ihres idealen Wesens, in der Erfüllung der
Aufgabe der Kirche als Dienerin des Himmebeicb.es auf Erden, teilt
freilich unsere Kirche, die sich jedoch als treue Fortsetzerin als Apostel

und Bekenner der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen

Kirche betrachtet27, die ja die unerschütterliche Überzeugung
hat, «dass sie die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche sei,
wie dies täglich in Credo erklärt wird»28.

Das orthodoxe Bewusstsein kann tatsächlich seine Bescheidenheit

dabei erhalten, weil es eine besondere Auffassung von der
Ökumenizität der Kirche vertritt, die ja, wie die orthodoxe Katholizitäts-
auf fassung, auch als qualitativ bezeichnet werden kann. Denn trotz

26 Die Altkatholische Kirche, S. 270.
2' St. Zankow, Beziehungen zwischen »Altkatholiken und Orthodoxen

Kirchen, IKZ 52 (1962), S. 37.
28 Metropolit Germanos, Die Orthodoxe Küche und die Emigungsbewe-

gungen. Vortrag, Bericht über den XIV. Internationalen »Altkatholikenkongress,

25.-29. »August 1938 in Zürich, S. 14.



334

dem festzustellendenUnterschied zwischen « ökumenisch » und « katholisch»,

da zunächst «ökumenisch den geographischen und katholisch
den qualitativen Sinn zum Ausdruck bringt»29, ist doch der Ökumeni-

zitätsbegriff in seiner orthodoxen Verwirklichung aus dem qualitativen

Katholizitätsbegriff abzuleiten. Denn die Ökumenizität können
wir ja als das in-der-Geschichte-Heraustreten der Katholizität
bezeichnen. Wie aber die Katholizität, so ist auch die Ökumenizität
eigenthch nicht horizontal, äusserlich - räumlich zu verstehen. Im
römisch-kathohschen Bewusstsein bedeutet gewöhnlich die ökumenische

Kirche, wie übrigens auch die katholische, eine einheitliche
Weltorganisation, die in juridischen Begriffen zum Ausdruck kommt,
international ist und die gesamte Erdoberfläche umspannt. Die Orthodoxie

versteht die Ökumenizität vertikal, den Massstab an die
Tiefe legend. Ökumenizität ist hier eine Eigenschaft, die in jeder
Eparchie dem abendländischen Begriff der Diözese), in jeder
Pfarrgemeinde zutage treten kann. Ökumenizität ist nicht in erster
Linie eine räumliche Kategorie und erfordert für ihren ^Ausdruck
keine juridische Weltorganisation. Das bedeutet: Die Orthodoxie
versteht die Ökumenizität mehr im geistigen Sinn. Heisst doch nach
altkirchlichem Sprachgebrauch «Oikumene» nicht bloss «die (ganze)
bewohnte Erde», sondern der christlich, und damit auch freilich
kirchlich, d.h. y.v.r'èÇoyjrp geistig und geistlich erzogene und
dadurch aufblühende Teil der Erde, die räumlich also ausgedehnte
Kirche in ihrer allseitigen inneren Vollständigkeit. Dieser Ökumene
stellen sich rà ë&vrj, die Heiden, gegenüber30, die, wie sodann auch
die Häretiker, sie mehrmals in Gefahr zu bringen versuchen und
deshalb beide, als sich Widersetzende, durch Mission und sonstige
geistige Tätigkeit zur Erkenntnis der Wahrheit innerhalb ihres
Bereiches gebraucht werden sollten (2.Tim. 2,25).

Dabei muss an der Tatsache festgehalten werden, dass das Werk
der christlichen Geisteserziehung sich unter der berechtigten und
verantwortlichen Aufsicht und Sorge der vom Herrn in dieses Werk
eingesetzten Hirten vollzog. Diese sind zunächst und einzig die Apostel,

29 N.A.Nissiotis, a.a.O., S.30.
30 So z.B. im Apolytikion Tageslied) des Heiligen Demetrius (am

26. Oktober), wo es heisst :

«Méyav svoaro êv rolç xtvôvvoiç ôè vjtég/iayov r\ olxovfiévr/. àd'/.otpópe, rà
ê&vrj TQOTioiuevov...»



— 335 —

aber dann auch die Bischöfe, «ot xaxà xà négara ÓQW&évTec», «die bis
an die Grenzen der Erde eingesetzten», die eben die Gesinnung Jesu
Christi vertreten und daher auch seinen Willen in ihrem Werk
verwirklichen31. Aus ihrem Kreise gingen auch die meisten Kirchenväter
und Kirchenlehrer hervor, deren Vollkommenste, durch ein Heiligenleben

und eine im Göttlichen und Menschlichen gefestigte Weisheit
ausgezeichnet, als Geistes- und Gemeinschaftsführer von hervorragender

ökumenischer Wirksamkeit und Würde geachtet und
anerkannt wurden. Eine solche Anerkennung und Ehrung wird ihnen
zuteil für ihr völliges Aufgehen im wahrhaft Ökumenischen, d. h. wegen
des nach Bedeutung und Ausmass die ganze Menschheit umfassenden
Charakters ihres ihnen zugefallenen kirchlichen Wirkens zur Verewigung

des Heils und des Lebens aller in Christo32. Doch müssen wir
Orthodoxen in diesem Punkt zugeben, wie dies einmal Nikolaj Berd-
jajev betonte, «dass der Geist der Ökumenizität in der orthodoxen
Kirche nicht genügend in Erscheinung trat und aktualisiert wurde,
die Ökumenizität blieb sozusagen eine potentielle»33. Das orthodoxe
Bewusstsein, erklärte derselbe namhafte orthodoxe Denker weiter,
«kann voll und ganz anerkennen, dass die ökumenische Kirche nur
zum Teil aktualisiert sei, zum Teil sich aber in einem potentiellen und
verborgenen Zustand befindet. Damit soll natürlich nicht gesagt sein,
dass das orthodoxe Bewusstsein sich die ökumenische Kirche als
nicht leibhaft gestaltet und unsichtbar vorstelle. Doch diese
Sichtbarkeit und Fleischwerdung ist keine völlige, keine vollendete. Für
das katholische Bewusstsein » setzte er fort, unter « katholischem » das

römisch -katholisch hier meinend, «ist es schwer, diesem Gedanken
Raum zu geben, und zwar infolge der aristotelisch-thomistischen
Auffassung von den Beziehungen zwischen Potenz und Akt. Von
diesem Gesichtspunkt aus liegt in der Potenz immer ein Minus gegenüber
dem Akt, die Potenz ist in bedeutendem Grade ein Nicht-Sein. In
Gott gibt es keine Potenz, Gott ist der reine Akt. Dieser Standpunkt
verhält sich zur Potenz sehr skeptisch, denn aus ihren Tiefen könnte
ja eine, noch nicht dagewesene, schöpferische Entwicklung kommen,
die das einmal zur Norm gewordene System und den ganzen Bau um-
stiesse. Das katholische Bewusstsein stellt sich in der Organisation

31 Ignat.,Ephes.3.
32 J.Kalogüou, a.a.O., S. 1413.
33 Orthodoxie und Ökumenizität. Aus dem Russischen übersetzt, in «Die

Ostkirche». Sonderheft der Vierteljahrsschrift Una Sancta, Stuttgart 1927,
S.2.



— 336 —

seiner Kirche die Ökumenizität als völlig zur Wirklichkeit geworden
vor. Es geht nicht an, irgend etwas Neues zu erwarten, das eine grössere

Fülle aus dem Verborgenen, Nicht-Offenbarten, Potentiellen er-
fasst. Doch ausserhalb des thomistischen Gedankensystems ist die
Behauptung statthaft, dass die potentielle Ökumenizität tiefer und breiter,

reicher an Möglichkeit sei als die aktualisierte. Die Kirche Christi
ist nicht ein beendeter und vollendeter Bau, in ihr werden ständig
schöpferische Aufgaben gestellt, und eine Bereicherung des Lebens
der Kirche liegt im Gebiet des Möglichen. Die Ökumenizität der
Kirche kann nur durch eine bereits vollzogene partielle Aktualisierung

und leibliche Gestaltung des in Rede stehenden Begriffs selbst

zur Wirklichkeit werden»34.

Aber auch von der altkatholischen Kirche kann es wohl unter
diesem Gesichtspunkt gesagt werden, dass sie sich zu einer potentiellen

Ökumenizitätsauffassung, und damit zu einem qualitativen
Katholizitätsbegriff, bekennt, wie auch, dass sie ihrer eigenen Gestaltung

einen solchen Charakter des Potentiellen und Vertiefenden
zuschreibt. Denn die altkatholische Kirche will sich ja verbunden fühlen
zunächst mit den Christen der ersten Jahrhunderte vor allen Spaltungen

und Trennungen. Sie betrachtet sich «als die ,kleine Schar', der
doch das Wort des Herrn als beglückende Verheissung gilt : ,Es hat
dem Vater gefallen, euch das Reich zu übertragen' (Luk. 12, 32) »35.

Der altkatholischen Kirche bedeutet ja, wie einer ihrer zeitgenössischen

literarischen Repräsentanten, Pfarrer Kurt Pursch, sagt, «wie
damals das Wort aus dem ersten Petrusbrief von der ,Fremdheit und
Pilgerschaft' (l.Petr. 2, 11) in dieser Welt ein charakteristisches
Merkmal des wahren Christen»36. Sie lote die Worte des Völkerapostels

voll für sich aus : « Alles ist euer, ihr aber seid Christi und Christus
ist Gottes» (I.Kor. 3, 22-23), die das Wesen des wahrhaft Katholischen

bedeuten. Sie sei «die sehnsüchtig wartende und doch schon

zur, Stadt des lebendigen Gottes, zum himmlischen Jerusalem, zu
ungezählten Engeln, zum Freudenfest, zur Gemeinde der Erstgeborenen,

die im Himmel eingetragen sind' (Hebr. 12, 22-23), hingetretene

34 Ebenda, S. 8-9. Vgl. Stephan Zankow, Die Orthodoxe Kirche des
Ostens in ökumenischer Sicht. Zürich 1946, S. 9 ff.

35 Kurt Pursch, »Alt-Katholisch. Eine Information, 2. Aufl., Bonn 1965,
S.22.

"Ebenda, S.22.



— 337 —

und dazugehörige Kirche »3?. Bis aber das Vollkommene auch für sie da
sein wird, will die altkatholische Kirche, um mit der Stimme eines

ihrer heutigen Prälaten, des Bischofs der christkathohschen Kirche
der Schweiz, Urs Küry, zu reden, inbrünstig dafür beten und gleichzeitig

arbeiten. «Wir wollen beten», sagte er einmal, als junger Pfarrer
noch, «um den Geist und den Segen Gottes für unsere kleine Kirche,
wir wollen arbeiten und kämpfen um ihre Wahrheit und ihr Recht.
Wir wollen es tun im Vertrauen auf die göttliche Verheissung, die der
Herr einst seiner kleinen Schar von Jüngern gegeben und die auch
unserer kleinen Kirche gelten möge : ,Fürchte dich nicht, du kleine
Herde, denn es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch das Reich zu
geben!'»38.

Schon der vorvatikanische Kern dieser Kirche, die Kirche in
Holland, wusste sich als die eine alte katholische Kirche immer dastehend,

«die, unabhängig von Rom, die katholische Tradition treulich
bewahrte, das alte Erbgut unversehrt hütete, weitergab und in Lehre,
Amt und Sakrament unlöslich mit der ungeteilten Kirche der ersten
Jahrhunderte verbunden war»39. Dies hat nicht zuletzt seinen Grund
auch in ihrer, der altkatholischen Kirche, Eigenbetrachtung, nach
welcher sie nie eine neue Kirche hat sein wollen. Sie trachtete
tatsächlich von Anfang an eifrig und folgerichtig darnach, die alte katholische

Kirche darzustellen, die sich im Westen als solche wiedergefunden

hat: «Katholisch zu sein in Lehre, Verfassung und Kultus, das

war einst das Stichwort, um das sich unsere Gemeinden sammelten.
Es sei auch heute noch unsere Parole, ja es sei unser Bekenntnis als

kleine Stosstruppe wollen wir unser Panier hochhalten, das Panier
des alten, unverfälschten Katholizismus... Wir sind, was wir sind,
nicht darum, weil wir zwischen Protestantismus und römischem
Katholizismus einen Kompromiss bilden wollen, um gleichsam eine
bessere und schönere Kirche zu haben als die andern, sondern: was
wir sind, das sind wir aus Liebe zu Jesus Christus, dessen mystischer
Leib uns die allgemeine katholische Kirche ist», betont in seinem
«christkatholischen Bekenntnis» der vorerwähnte Bischof Urs
Küry40.

37 Ebenda, S. 22-23.
38 Pfarrer Dr. Urs Küry, Das christkatholische Bekenntnis, S. 24.
39 Erzbischof Dr. A. Rinkel, Altkatholisch und Orthodox. In : Berichtüber

den XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress, Sonderdruck aus IKZ 51

(1961), S.65.
40 A.a.O., S.23.



— 338 —

Und auch der schon erwähnte römisch-katholische Theologe
Prof. Dr. Victor Conzemius konnte, als die Gelegenheit gegeben

war, diese Ansicht auf seine Weise mitunterzeichnen. Dieser
wohnte nämhch dem vorigen, 19., Internationalen Altkatholikenkongress

im Jahre 1965 in Wien bei und hielt dort einen sehr interessanten

Vortrag, in welchem er mit recht inbrünstigen Wendungen dem
kathohschen Charakter der altkatholischen Kirchen, die verfassungs-
und lebensmässig auf dem Boden der Utrechter Union von 1889
stehen, das Wort redete und ihnen die gebührende Anerkennung nach
allen Seiten hin zollte41. Er sprach zwar nicht, wie er erklärte, im
offiziellen Auftrag, sondern auf Einladung seiner Schweizer Freunde,
jedoch erwies er sich dabei als repräsentativ genug in seinem Verant-
wortungsbewusstsein gerade gegenüber seiner Kirche freilich
zunächst, aber zugleich auch gegenüber der ganzen christlichen Sache in
der heutigen Welt unter dem Gesichtspunkt ihrer längst geschuldeten
Begegnung und nunmehr dringlich gewordenen Aufrufung seitens des

gemeinsamen kirchlichen katholischen, d.h. ursprünglichen christlichen

Faktors von heute. Dieselbe Verantwortung trägt aber und
teilt ebenso ernst auch die römisch-katholische Kirche, die sich in
auffallender allgemeiner Neubesinnung in der jüngsten Zeit
befindet.

An seine xAufgabe ging Dr. Conzemius in Wien, indem er zunächst
die Gründe aufzählte, für die man den Zoll der Dankbarkeit dem
Heiligen Geist zu entrichten hat angesichts gerade der neuen Einsichten,
welche Er, der Heilige Geist, in den gegenseitigen Betrachtungen
zwischen den getrennten Katholiken des Westens in der jüngsten Zeit
schon eröffnet hat. Zudem wies er hin auf die sich nunmehr
geziemende Aufgabe zur gegenseitigen »Abbitteleistung für die belastete

Vergangenheit in der Trennung und in der gegenseitigen Verwerfung
der durch das vatikanische Dogma von 1870 sich beträchtlich nach
aussen differenzierenden Katholiken der westlichen Kirche. Den
Anlass, gemeinsam dankbar zu sein, trotz der unbrüderliehen, wie er sie

zeigte, Entfremdung, die jedoch nicht hinderte, die gemeinsame
Berufung in Christo Jesu aufrechtzuerhalten, hat dieser feinfühhge
Herold der geläuterten westkatholischen und so dann der allgemeinen
kathohschen Einheit darin gesehen, dass «Ihr Altkatholiken», wie er
sagte, «in Euren bischöflich verfassten Kirchen Christi dem Herrn

41 Plädoyer für einen gemeinsamen Dialog unter Katholiken. Gemeinsames

Erbe, gemeinsame Aufgaben, IKZ 55(1965), S.254ff.



— 339 —

zum ersten Mal begegnet» seid42. So traf er eine grundsätzhche
Feststellung, die ihm, um sie zu bewahrheiten, den Antrieb dazu gab, aUe

diejenigen Grundprinzipien und Hauptmerkmale der wahren
kirchlichen Katholizität, d. h. der das Heil in Christo allen Menschen
erwirkenden kirchlichen Gestaltung, auch Euerer altkathohschen Kirche
in vollem Masse zuzuschreiben. Diese Elemente erblickte er auch bei
Euch : in der bischöflichen Verfassung der Kirche, in der sakramentalen

Fülle und in der Rezeption des in der Heiligen Schrift immer
gegenwärtigen Wortes Gottes, das seinen Ort in der Gnadenwirklichkeit

der Kirche hat und seine Klarheit nicht in den Deutungen der
Gelehrten und Professoren, wie er sagte, gewinnt, sondern sich im demütigen

Hinhören auf die Väter und die kirchliche Tradition uns erst
völlig erschliesst. Dies führte ihn zu der bestätigenden Wendung, in
der er sagte : « Ihr besitzt in Eueren Kirchen eine Fülle katholischen
Erbes mit uns (sc. den römischen Katholiken) gemeinsam. Dieses
Gemeinsame ist das beständigste Unterpfand unserer Zuordnung auf
einander hin43». Und nachdem derselbe Betrachter auch die trennenden

Elemente, oder wie er sie zu zeigen vermochte, die früher getrennt
habenden Elemente, in derselben feinfühligen Weise des Verständnisses,

ja der Anerkennung der bei den Ereignissen, die dazu geführt hatten,

einwandfreien Haltung der Urheber des Altkatholizismus und
deren Nachfolger auseinandersetzte, wollte er am Schluss seiner
diesbezüglichen Erwägungen die Tatsache nicht mit Stillschweigen
übergehen, dass «Ihr dem Ideal der Kathohzität des Westens die Treue
gehalten habt»44.

Anspielend auf das oft von den Altkatholiken ausgesprochene
Selbstbekenntnis und deren Selbsteinschätzung, wie diese angesichts
der tapfer getragenen Vereinsamung, welche der Dienst in einer kleinen

Kirche mit sich bringt, mit einer entschiedenen Selbstüberwindung

und Selbstzucht in trefflichen Zusammenklang gebracht werden,

hatte jener römisch-katholische Sprecher in Wien den edlen
Mut, selbst seine eigene Kirche, die sonst in ihrer Organisationsvollständigkeit

und Weltspannweite mächtigste Kirche der Welt, als von
einer ähnlichen Situation der Verkleinerung und der Dürftigkeit in
einem gewissen Sinne heute erfasst zu beschreiben und sie so in eine
Parallelität mit der nach den äusseren Dimensionen kleinen altkatho-

42 Ebenda, S. 257.
43 Ebenda, S. 257.
"Ebenda, S. 261.



— 340 —

lischen Kirche zu stellen45. Damit konnte dieser bahnbrechende
Fürsprecher der kathohschen Neubesinnung in der Gegenwart das
Ebenbürtige zunächst zeigen in der Möglichkeit und Notwendigkeit eines
nunmehr unter neuen Aspekten zu führenden Gesprächs zwischen
dem römischen Katholizismus und dem Altkatholizismus, welches
Gespräch ja in der allerjüngsten Zeit auch offiziell in Gang zu kommen

begann46.
Dann ging Dr. Conzemius weiter und tiefer im Aufzeigen von

Leistungen und Erscheinungen in der Theologie und dem Leben der
römisch-katholischen Kirche, welche ihre Auswirkungen selbst auf
das Zweite Vatikanische Konzil deutlich genug fühlbar werden lies-

sen, indem manche davon schon als grosse Reform- und
Integrationsbestrebungen dort deutlich zutage traten. All dies beschrieb er
als in solchem Masse von den Anliegen des Altkatholizismus
durchdrungen und auf diese Weise als Verwirklichung seines, des Altkatho-
lizismus, von Anfang an angestrebten Ideals, welches nunmehr unter
neuen Aspekten zu betrachten ist, dass er dadurch den Altkatholizismus

in seiner bewährten inneren Dynamik schon als einen Faktor, der
einen erheblichen Dienst für die westlich-katholische Welt geleistet
hat, hervorzuheben und entsprechend einzuschätzen vermochte. Er
konnte ja beweisen, dass der Altkatholizismus im Lichte des Zweiten
Vatikanischen Konzils geradezu als Vorbote der «Kirche im Wandel»
erscheint47.

45 Ebenda, S. 261-262.
46 IKZ 56 (1966), S.234ff. Die bisherigen «Protokolle der Gemeinsamen

Kommission der Römisch-katholischen und Altkatholischen Küche Deutschlands

über grundlegende Übereinstimmungen in der katholischen Lehre und
Praxis» sind abgedruckt in Wolfgang Krahls Ökumenischer Katholizismus.
»Altkatholische Orientierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden. St.
Cyprian, Bonn 1970, S. 171-173. Vgl. auch U.Küry, Zum gegenwärtigen Stand
der orthodoxa-ltkatholischen Beziehungen, IKZ 59 (1969), S. 96ff(4.Das neue
Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche).

47 Plädoyer für einen gemeinsamen Dialog..., IKZ 55 (1965), S.262-264.
Vgl. derselbe : Die Minorität auf dem Ersten Vatikanischen Konzil. Vorhut des
Zweiten Vatikanums, in Theologie und Philosophie. ViertelJahresschrift
45. Jahrg. 1970, S.409ff.

Jüngst haben die Altkatholiken offiziell durch ihre Internationale
Bischofskonferenz neuerlich zum Primat in der Küche Stellung genommen,
und zwar durch ihre Erklärung vom 29. Juni 1970, im Bestreben einer
sachlichen Weiterführung und Entfaltung der diesbezüglichen Sätze der «Utrechter

Glaubenserklärimg» von 1889. Dies bedarf allerdings noch einer näheren
Prüfung seitens der Orthodoxie. Der Text dieser «Erklärung der Bischofskonferenz

über den Primat in der Küche» in: Wolfgang Krahl, Ökumenischer
Katholizismus. »Altkatholische Orientierungspunkte und Texte aus zwei
Jahrtausenden, St. Cyprian, Bonn 1970, S. 159-161.



341

Als ein solcher Vorbote lässt sich aber der Altkatholizismus
erweisen gerade auch im Lichte der Geschichte seiner Beziehungen zu
der orthodoxen Kirche, die sich als Gespräch und Unionsverhandlungen

zwischen den beiden schon über eine Zeitspanne von 100 Jahren
erstrecken. Denn im Blick auf die alte katholische Einheit betrachtete

der Altkatholizismus es als eine seiner ersten Sorgen, wie wir
anfangs hier gehört haben, nach der Organisation einer selbständigen
Kirche, an Glaube, Verfassung und Kultus der alten Kirche festhaltend,

freundschaftliche Beziehungen zur orthodoxen Ostkirche
anzuknüpfen, die er als die treue Fortsetzung der alten Kirche, als wahre
Kirche also anerkannte ; so betrachtete er die möglichst baldige
Vereinigung mit ihr als etwas für ihn Selbstverständliches, um so das
gemeinsam erstrebte altkirchliche Ideal zu verwirklichen48. Handelt es
sich doch bei der Durchführung der tatsächlich langwierigen, schon
verschiedene Phasen durchlaufen habenden Wiedervereinigungsbemühungen

der Altkatholiken mit den Orthodoxen, welche seit fast
einem Jahrhundert von führenden Kirchenmännern und Theologen
beider Seiten unternommen werden und neuerdings auf die Bahn des

offiziellen Dialogs zwischen der Gesamtorthodoxie und der
Kirchengemeinschaft der Utrechter Union gebracht wurden, «um eines der

Hauptanliegen der altkatholischen Bewegung, dessen Ziel den Rahmen

einer Annäherung von zwei theologisch einander nahestehenden
Kirchen sprengt, um sich in den breiten Kontext der Beseitigung des

grossen Schismas zwischen Morgen- und Abendland einzureihen »49.

Diese Wiedervereinigungsverhandlungen wurden mehrmals in
ihrem Verlauf beschrieben und von den Standpunkten der jeweiligen
Betrachter kritisch auf ihren bisherigen Erfolg oder Misserfolg untersucht,

von Orthodoxen und Altkatholiken, ja selbst von römischen
Katholiken50, wie auch von sonstigen Ökumenikern, da diese Ver-

48 U.Küry, Zum gegenwärtigen Stand..., IKZ 59 (1969), S.89: «Immer
wieder hat die altkatholische Kirche ihren Willen zur Verständigung mit der
Orthodoxen Kirche bekundet, der sie von »Anfang an grosse Verehrung und
Liebe entgegenbrachte und von der sie in ihrem schweren Kampf um die
Wiederherstellung der alten katholischen Wahrheit im Westen küchliche Hilfe
erhoffte.»

49 Christian Oeyen, Chronologische bibliographische Übersicht der
Unionsverhandlungen zwischen der orthodoxen Kirche des Ostens und der
altkatholischen Kirche der Utrechter Union, IKZ 57 (1967), S.29.

50 Dom Clément Lialine, O. S.B., Vieux-catholiques et Orthodoxes en
quête d'union depuis trois quarts de siècle. In: Istina, Revue trimestr.,
Boulogne-sur-Seine 1958, S.22ff. (Vgl. W.Küppers, Die altkatholische Gemeinschaft

und die Orthodoxie. In : Altkatholisches Jahrbuch 1966, S. 29). Dr. Victor



— 342 —

handlungen ja auch in der Geschichte der neueren ökumenischen

Bewegung einen hervorragenden Platz eingenommen haben und als
vorbildlich in ihrer Gründlichkeit für ein entschiedenes kirchliches
Wiedervereinigungsunternehmen gelten können51.

Den Orthodoxen spezieller haben alle die diesbezüglichen
Bemühungen von Anfang an und immerwährend bei ihrer Durchführung,
wobei auch Schwierigkeiten, selbst Rückschläge, deshalb dann
Enttäuschungen und Missfallen, aus der Natur der Sache erklärlich, nicht
ausblieben, doch genügenden Anlass gegeben, spontane Freude über
die ganze Sache, auch in Vorwegnahme des erwarteten endgültigen
Resultats, zu bezeigen. Solcher Freude wurde z.B. charakteristischer
Ausdruck gegeben in einem persönlichen Schreiben des Ökumenischen

Patriarchen Anthimos VII. vom 15. Februar 1896 an Prof.
Michaud. Der Patriarch versicherte jener führenden Persönlichkeit der
anfänglichen neueren altkathohschen Bewegung und Kirchenbildung,

sein Herz sei «mit innerer Freude erfüllt durch die von den
Altkatholiken gezeigte Sehnsucht nach einer fest begründeten
Wiedervereinigung auf der sicheren Grundlage der Orthodoxie indem wir
gerne sehen, dass Ihr auf demselben untrüglichen Kriterium wie wir
sicher zu stehen sucht ; nämlich auf den ehrwürdigen Überlieferungen
der einen heihgen katholischen und apostolischen Kirche und den
heiligen Satzungen der 7 ökumenischen Konzilien mit Verwerfung der
ungesetzhchen Neuerungen Roms»52. Dabei darf aber nicht mutmas-
sungsweise gesagt werden, wde dies schon einmal in der jüngsten Zeit
geschah, dass « gerne die Orthodoxen gesehen hätten, wenn Ihr (sc. die

Altkatholiken) als Vorposten der orthodoxen Kirche im lateinischen
Westen Euch in die Orthodoxie hätteteingliedern lassen !53». Denn,
obwohl bei dem bis jetzt geführten altkatholisch-orthodoxen Gespräch
es auch nicht an solchen Versuchen gefehlt hat, sogar von altkatho-

Conzemius, Katholizismus ohne Rom, S. 126ff. Vgl. derselbe, Zwischen Rom,
Canterbury und Konstantinopel : Der Altkatholizismus in römisch-katholischer

Sicht. Sonderdruck aus Tübinger Theologische Quartalschrift, 2. Heft
1965.

51 Vgl. Friedrich Heiler, Wege zur Einheit der Küche Christi. In: Evangelisehe

Katholizität, Gesammelte Aufsätze, München 1926, S. 260-263. Ruth
Rouse (f und Stephen Charles Neill, Geschichte der Ökumenischen Bewegung

1517-1948, I, Göttingen 1957, S.400-403, 365, 420; II, Göttingen 1958,
S.82-83 (vgl. auch I, S.281-288), 307. C.B.Moss, D.D, The Old-Catholic
Movement, its origins and history, Second edition, London 1964, S. 327 ff.

52 Bei W.Küppers, a.a.O., S.31.
53 V.Conzemius, Plädoyer für einen gemeinsamen Dialog..., IKZ 55

(1965), S. 261.



— 343 —

lischer Seite54, ist die eigentliche Parole bei den altkathohsch-orthodo-
xen Verhandlungen nicht die formelle Eingliederung in die orthodoxe
Kirche. Die Rede ist ja hier deuthch vom Bestreben nach «einer fest
begründeten Wiedervereinigung auf der sicheren Grundlage der
Orthodoxie», womit «die ehrwürdigen Überlieferungen der einen
heiligen kathohschen und apostolischen Kirche und die heihgen Satzungen

der 7 ökumenischen Konzihen mit Verwerfung der ungesetzlichen
Neuerungen Roms» nach dem angeführten Texte des Ökumenischen
Patriarchen Anthimos VII. gemeint sind, oder, wie die ganze Sache

von den Altkatholiken gesehen wird, von «Erwartung auf Wiederaufnahme

der kirchlichen Gemeinschaft», wobei freilich die Verständigung

und damit die Wiedervereinigung auf der Grundlage des
unverkürzten Glaubens der ungeteüten alten Kirche vorausgesetzt wird.
Ging es doch «stets der alt-katholischen Kirche um che prinzipielle
Gleichstellung mit der Orthodoxie auf der Basis des grossen altkirchlichen

Konsensus von Schrift, Väterlehre, Konzil und sakramentalem
Leben der Kirche» nach einer trefflichen Bemerkung von Prof. Werner

Küppers in seinem mehrmals hier zitierten Aufsatz über die
altkatholische Kirchengemeinschaft und die Orthodoxie55.

Eine solche ersehnte und erwartete Wiedervereinigung oder
Wiederaufnahme der kirchlichen Gemeinschaft wird aber sicher
erreicht werden, wenn es von allen Seiten her durch den in dem
letzten Jahrzehnt nunmehr systematisierten und offiziell kirchhch
sanktionierten theologischen altkathohsch-orthodoxen Dialog56
gezeigt und bestätigt wird, dass die beiden Kirchen tatsächlich
zusammenkommen und zur Übereinstimmung gelangen können, «versteht
sich auf der Basis der alten, ungeteilten Kirche durch das Festhalten
an deren unveränderten Glauben, Gottesdienst und Verfassung», wie
dies von dem Hauptreferenten bei der in Belgrad im September 1966

tagenden interorthodoxen theologischen Kommission für den Dialog
mit den Altkatholiken, dem Athener Dogmatiker Universitätspro -

54 W.Küppers, a.a.O., S.31.
55 Ebenda S. 34.
56 Zur Information s. dazu von altkatholischer Seite : Dokumente zur

Vorbereitung des altkatholisch-orthodoxen Dialogs, IKZ 57 (1967), S.65 ff. Von
orthodoxer Seite: Joh.Karmüis, Die dritte Panorthodoxe Konferenz von
Rhodos. Der Dialog zwischen der orthodox-katholischen und der altkatholischen

Küche, IKZ 57 (1967), S.70ff (Übersetzung durch D.Prinz, Bonn).
Ders. (Joh.Karmüis), Referat, gehalten vor der interorthodoxen theologischen

Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken, Ebenda, S.83ff
(Übersetzung durch P. »Amiet, Mägden).



— 344 —

fessor Johannes Karmiris dort betont wurde57. Derselbe Referent
bestätigte und riet gleichzeitig, der mit gutem Willen zu führende und
schwierige theologische Dialog müsse «in demütiger Gesinnung und
Unvoreingenommenheit mit den altkatholischen Brüdern gehalten
werden, damit so am Ende volle Eintracht erreicht werde bei den
tradierten Glaubensdogmen, fern von jedem dogmatischen Minimalismus

und Synkretismus im Bekenntnis»58. Und der altkatholische
Universitätsprofessor Bischof Urs Küry, in einem aus Anlass des Berichtes

jener in Belgrad zusammengetretenen Kommission59 im
Einverständnis mit der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
von ihm, zur Klärung der ganzen diesbezüglichen altkatholischen
Haltung, veröffentlichten Memorandum «Zum gegenwärtigen Stand
der orthodox-altkatholischen Beziehungen»60 geht auf folgende
Feststellungen aus, welche mit den erwähnten Gedanken vonProf. Karmiris

im Wesentlichen wohl zu vollem Einklang gebracht werden können

: « Die Frage einer Annäherung oder Einigung unserer beiden
Kirchen», betont BischofKüry am Schluss des Memorandums, «ist nicht
nur eine solche der Praxis und kirchenpolitischen Opportunität, noch
weniger eine solche der blossen Zahl und Quantität. Vielmehr geht es

darum, dass unsere beiden Kirchen, nachdem es sich gezeigt hat, dass

sie in den necessaria - trotz manchen Differenzen im Einzelnen -
übereinstimmen, miteinander vor der christlichen Welt eine entscheidende

Grundwahrheit bezeugen, die sonst unterzugehen droht : die
Wahrheit nämlich, dass eine Wiedervereinigung der getrennten Kirchen

und Christen, wie sie der Herr der Kirche will, nur durchführbar
und sinnvoll ist auf dem Boden der alten, ungeteilten Kirche und ihrer
apostolischen Grundordnungen61.» Als eine apostolische Grundord-

5' Referat, gehalten vor der interorthodoxen theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken, IKZ 57 (1967), S. 109; Übersetzung
durch P. Amiet, Mägden.

58 Ebenda, S. 109.
59 Der Text dieses Berichtes, in deutscher Übersetzung, in IKZ 57 (1967),

S.llOff.
60 IKZ 59 (1969), S.89ff.
61 Ebenda, S. 98 ; die Betonung im Zitat von Urs Küry. Im Verfolg dieses

Zieles und gerade im Hinblick auf ihre Unionsverhandlungen mit der orthodoxen

Küche hat die Altkatholische Bischofskonferenz, indem sie dadurch einem
von der orthodoxen Kirche gehegten Wunsche nachkam, eine zusammenfassende

Glaubenserklärung, am 15.Dezember 1969, abgelegt; diese wurde im
Juni 1970 dem Ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel durch eine
Sonderdelegation offiziell überbracht. Der Text dieses «Glaubensbriefes» in:
Wolfg. Krahl, Ökumenischer Katholizismus, S. 156-158.



— 345 —

nung muss aber gerade in erster Linie betrachtet werden jene
paulinische Grundauffassung von der Kirche als von einem «organischen

Einheitsorganismus in Kraft und Tat (I.Kor. 12), des Glaubens

und der tätigen Liebe (I.Kor. 12, Eph.4)»62. Der orthodoxen
Kirche fällt deshalb als ein besonderer Auftrag ihrer Natur und
ihrem Wesen entsprechend die Aufgabe zu, bei dem Dialog und der
erhofften baldigen Realisierung seiner Resultate in der
Kirchenwiedervereinigung auf dem Verlangen zu bestehen nach voller und
unwiderruflicher Klarheit über jene necessaria, in welchen unsere beiden

Kirchen übereinstimmen und zu welchen nunmehr, seit der
Erklärung der Altkatholischen Bischofskonferenz zur Filioque-Frage63,
auch die rechte Lehre, die der alten Kirche, über den Ausgang des

Heiligen Geistes endgültig gehört, wie aber auch nach solcher Klarheit

über den tatsächlichen Charakter jener «manchen Differenzen»
welche neben den gemeinsamen necessaria doch im Einzelnen
bestehen. Denn nur so kann die orthodoxe Kirche von ihrem Standpunkt

aus jene Kontinuität der «ungeteilten »Alten Kirche» als ein
unerlässliches Katholizitätselement rechtfertigen, zu welcher
Kontinuität sich die orthodoxe Kirche nachdrücklich bekennt und welche

ihr, auch nach altkatholischem Zugeständnis, «in einem
wesentlich höheren Grade zugesprochen» wird «als der grundsätzlich

ebenfalls aus ihr lebenden, jedoch durch verschiedene dogmatische

Neuerungen belasteten römischen Kirche im Westen. In der
Ostkirche erscheint», immer nach derselben altkatholischen Aussage

von Prof.W.Küppers, «die Fülle der Katholizität und das

62 St.Zankow, Sobornost oder Katholizität der Küche, IKZ 52(1962).
S.108.

63 Die Erklärung der Bischofskonferenz 1969 zur Filioque-Frage (15.De¬
zember 1969), in Wolfgang Krahl, Ökumenischer Katholizismus, S. 158-159.
Nach dieser auch im Hinblick auf das diesbezügliche kirchliche Dogma
eindeutigen Erklärung («Ferner halten wir daran fest, dass es in der
allerheiligsten Dreifaltigkeit nur ein Prinzip und eine Quelle gibt, nämlich den
Vater. Wir bejahen die ostkirchliche Formulierung, dass der Heilige Geist ,aus
dem Vater allein' ausgeht, wenn hinzugefügt wird, sofern der Vater Grund und
Quelle der Gottheit ist. Weitere Gedanken über das Verhältnis des Sohnes als
der zweiten Person der Heiligen Dreifaltigkeit zum ewigen Ausgang des
Heiligen Geistes müssen sich in den Grenzen halten, die durch das trinitarische
Dogma der alten Küche gezogen sind») darf, meinen wü, auch das «Filioque als
Theologumenon» (s. Dokumente zur Vorbereitung des altkatholischen-ortho-
doxen Dialogs, IKZ 57 [1967], S. 66) als hinfällig gelten. Denn selbst der letzte
Satz des obigen Zitats («weitere Gedanken der alten Kirche gezogen sind»)
ist freilich auch eindeutig.



— 346 —

Charisma der Treue gegenüber dem Depositum gewahrt»64. Diese

Feststellung machte aherdings Prof. Küppers in bezug auf das

ideale Wesen der orthodoxen Kirche, welches er der «Geschichtlichkeit»

derselben Kirche kritisch gegenüberstellte65. Dies nimmt aber
im wesenthchen nichts von der Bedeutung der Feststellung an sich
in bezug auf unsere Sache66.

Ebenfalls von altkathohscher Seite ist jedoch auch die Bemerkung

gemacht worden, dass die Orthodoxie durch ihr konkretes
Verhalten eigentlich die Sache (die Wiedervereinigungsbemühungen)
erschwert und dabei zwischen Theorie und Praxis ein auffallender
Widerspruch sich erweise. So, wenn sie stark dazu neigt, nach derselben

gemachten Bemerkung, «z.B. kanonischen Bestimmungen, die
teilweise auch fiir sie selbst mehr oder weniger obsolet geworden sind,
oder historisch gewordene liturgische Gepflogenheiten, die an und für
sich zu Acliaphora gezählt werden können (wie etwa die Frage, ob bei
der Taufe das Untertauchen ins Wasser oder die blosse Besprengung,
ob beim »Abendmahl gesäuertes oder ungesäuertes Brot geboten seien)
mehr oder weniger ebenso grosse Bedeutung zuzumessen wie den

grossen Konzilienentscheidungen und diesen wiederum eine ähnliche
Bedeutung wie dem Schriftwort». Sie verstehe sich nur schwer dazu,
«in dieser Hinsicht zwischen wesentlichen und unwesentlichen Dingen

zu unterscheiden, und befürchtet, obwohl sie diese Unterscheidung

in den Verhandlungen mit den Altkatholiken theoretisch
anerkannt hat, mit deren Annahme den Weg zu einem kirchlichen Minimalismus

zu beschreiten »67. Von dem vorerwähnten Belgrader-Bericht
kann aber wohl, meinen wir, gesagt w-erden, dass er obiger Bemerkung

Rechnung zu tragen vermochte, wenn in seinem Text, nach der
ausführlich überprüfenden Aufzählung und Zusammenstehung der

gemeinsamen wie auch der noch Differenzen aufweisenden Punkte in
Lehre und Kirchenverfassung des Altkatholizismus und der Orthodoxie,

wortwörtlich folgendes gesagt wird : «Über obige und eventuelle
andere bestehende dogmatische oder kanonische Unterschiede wie
auch über die liturgischen und auch die betreffend die kirchliche Ver-

64 Die altkatholische Küchengemeinschaft und die Orthodoxie. Altkatholisches

Jahrbuch 1966, S. 34. Vgl. Erzbischof Dr. A. Rinkel, Altkatholisch und
Orthodox, in: Bericht über den XVIII. Intern. Altkatholickenkongr.,
Sonderdr. aus IKZ 51 (1961), S. 70-72. U. Küry, Die -Altkatholische Kirche,
S. 394 ff.

65 Ebenda, S.34.
66 Vgl. Urs Küry. Die »Altkatholische Kirche, S. 270.
67 Urs Küry, ebenda, S. 392.



— 347 —

waltung und Disziplin und Ordnung und die Sitte und die Gebräuche

muss unser Dialog unabdinglich geführt werden, da es sich versteht,
dass die dogmatischen Differenzen mit aller Genauigkeit geprüft werden

müssen, und allerdings nicht isoliert, sondern in ihren allgemeinen

Zusammenhängen mit der Lehre von Gott, Christologie, Soteriologie,

Ekklesiologie, Sakramentenlehre und Eschatologie; bei den

liturgischen Differenzen aber und den die Sitte und die Gebräuche
betreffenden gilt nach dem hl. Photius, dass ,es nicht eine Glaubensfrage
ist, was beseitigt wird, noch den Wegfall eines gemeinsamen und
allgemeinen Beschlusses bedeutet'. Da ist denn im Geiste der Nachsicht
und christlichen Liebe zu verfahren als bezüglich auf Dinge, bei
welchen jede Landeskirche die eigene ehrwürdige Sitte haben kann68. »

Damit ist das altkatholisch-orthodoxe Gespräch durch den Willen

Jesu Christi und die Kraft des Heiligen Geistes in seine jüngste
und, wie zu hoffen ist, Schlussphase getreten, die durch den nunmehr
offiziellen Dialog zur Verwirklichung der Einheit, ja für unseren Fall
der Wiedervereinigung, führen wird.

Prof .Dr. P. Bläser (Paderborn) hielt einen Vortrag zum Thema

«Das altkatholisch römisch-katholische Gespräch»

Seit hundert Jahren besteht nun die Trennung zwischen der
römisch-katholischen und der altkatholischen Kirche, und wenn
man die Tremiung zwischen Rom und Utrecht dazunimmt, sind es

beinahe zweihundertfünfzig Jahre. Wollte man jedoch die
Geschichte des Gesprächs zwischen der römisch-katholischen und der
altkatholischen Kirche schreiben, so würde der Zeitraum, der dafür
in Frage käme, auf die letzten sechs bis acht Jahre
zusammenschrumpfen. In der langen Zeit vorher gab es wohl viel Polemik,
aber nichts, was die Bezeichnung Gespräch wirklich verdiente;
nicht einmal in dem Sinn von Streitgespräch. Denn zu einem echten

Streitgespräch gehört doch wohl, dass man miteinander
spricht, wenn auch in der Form der Rede und Gegenrede, und dass

man aufeinander hört, wenn man auch ganz verschiedener Meinung
ist. In den heftigen Auseinandersetzungen zwischen römisch-katholischer

und altkatholischer Kirche konnte davon jedoch kaum die
Rede sein. Man glaubt sich in die besten oder schlimmsten Zeiten

«8 IKZ 57 (1967), S. 117.



— 348 —

der Reformation und Gegenreformation versetzt, wenn man heute
die Auseinandersetzungen der sechziger und siebziger Jahre des

vorigen Jahrhunderts liest. Das Schlimme daran war vor allem die

Tatsache, dass man nicht einmal den Versuch machte, aufeinander
zu hören, und die Intentionen der andern Seite zu verstehen. So

müsste es auf beiden Seiten notwendig zu Missverständnissen,
falschen Unterstellungen und globalen Fehlurteilen kommen.
Vielleicht war aber noch viel schlimmer, dass schon bald nach der

Trennung ein eisiges Schweigen zwischen den Schwesterkirchen
einsetzte. Man lebte aneinander vorbei und nahm keine Notiz mehr
voneinander. Wenn auch im allgemeinen das Sprichwort gelten
mag: «Reden ist Silber, Schweigen ist Gold», im ökumenischen
Bereich, das hat die Geschichte gezeigt, ist das lauteste polemische
Geschrei immer noch besser als ein Schweigen, das die Beziehung
zwischen zwei Kirchen bis ins Mark hinein vergiftet. Denn das

Schweigen ist ein Zeichen dafür, dass man sich nichts mehr zu

sagen hat, dass man füreinander erledigt ist und eine Kirche die
andere radikal und total abgeschrieben hat.

Es hat keinen Zweck, jetzt noch einmal eine Rechnung
darüber aufzumachen, wer die grössere Schuld hatte oder wer mehr
gesündigt hat in Hass, Feindschaft, Verleumdung, Hartherzigkeit
und bösem Willen. Die Frage ist überhaupt, ob man mit solch einer

Terminologie den Tatbestand einer Kirchentrennung sachgerecht
und vollständig umschreiben kann. Denn das ist wohl die entscheidende

Frage, die überhaupt gestellt werden muss, ob es nur böser

Wille, Hartherzigkeit, Eigensucht und Machtstreben sind, wenn
kirchliche Gemeinschaften sich wegen einer Glaubenswahrheit
trennen. Muss man nicht vielleicht zuerst und vor allem anderen
die ehrliche Überzeugung und den radikalen Willen zur Wahrheit
auf beiden Seiten als Grund kirchlicher Trennung unterstellen
Denn obwohl alle Kirchentrennung vom Bösen ist, weil sie dem
Willen Christi widerspricht, der die eine Kirche gewollt und für die
Einheit der Kirche sein Blut vergossen hat, die Frage nach subjektiver

Schuld und Sünde bei Kirchentrennungen steht auf einem

ganz anderen Blatt.
In einer Zeit, da zwischen der römischen und orthodoxen Kirche

die Frage nach der Schuld der grossen Trennung in honoriger
Weise erledigt worden ist und im römisch-katholischen Bereich

sogar Tendenzen sichtbar werden, auch die Schuldfrage im Blick
auf die Reformation ganz anders zu beantworten, als es bisher



— 349 —

üblich war (ich persönlich würde aherdings nicht so weit gehen wie
einige meiner Kollegen, die nicht nur die Aufhebimg des Banns
über Luther verlangen, sondern Luther sogar zum Kirchenlehrer
erhoben wissen wollen), in solch einer Zeit der Revision und
Korrektur mancher falschen Vorstehungen und gängiger Vorurteile
scheint es angebracht, dass auch zwischen der römisch-katholischen
und der altkathohschen Kirche die Vergangenheit bereinigt und die

Frage nach der Schuld auf anständige Weise aus der Welt geschafft
wird.

Am besten beginnt das mit einem ehrlichen Schuldbekenntnis
beider Kirchen. Ob es dazu aherdings aufsehenerregender
feierlicher Erklärungen bedarf, möchte ich bezweifeln. Wenn die
altkatholische und die römisch-katholische Kirche tatsächlich
Schwesterkirchen sind, dann bedarf es meines Erachtens bei solch einem

Neubeginn keiner grossen Gesten und Worte. Auch in Familien ist
das nicht üblich nach einem solennen Krach. Die Trennung
vollzieht sich ja meistens mit lauten Worten und Gesten, die Versöhnung

jedoch geschieht in aller Stille. Vielleicht gelten für
Schwesterkirchen ähnliche Gesetze...

Wie man Schuld und Verantwortung für die Trennung nicht
aufrechnen kann, so ist auch die Frage kaum zu beantworten, wer
das grösste Verdienst hat an dem neuen Klima, das seit einigen
Jahren zwischen der altkatholischen und der römisch-katholischen
Kirche entstanden ist. Wie sehr sich das Klima gewandelt hat,
kann man vieheicht an zwei Äusserungen besonders deutlich erkennen.

Auf der einen Seite ist es der Hirtenbrief der holländischen
altkatholischen Bischöfe anlässlich der hundertsten Wiederkehr des

Jahrestages der Errichtung der römisch-katholischen Hierarchie in
den Niederlanden (1953) und der Hirtenbrief, den Herr Bischof
Küry 1962 zur Eröffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils
veröffentlicht hat. Zwischen diesen beiden Dokumenten, obwohl die
Zeitdifferenz nur neun Jahre beträgt, scheinen was ihren Ton und
Inhalt angeht, ganze Welten zu liegen1. Auf römisch-katholischer
Seite gibt es ein nicht weniger eklatantes Beispiel für den gewaltigen

Klimawechsel. Zwei Jahrhunderte lang hat das Utrechter
Metropolitankapitel trotz des Schismas jede Bischofswahl nach
Rom gemeldet und erhielt mit beinahe automatischer Regelmässig-

1 Siehe : Eine Kundgebung der altkatholischen Bischöfe der ^Niederlande,
in: Internationale Kirchliche Zeitschrift 61 (1953), S. 115-117; und: Ein Wort
zur Eröffnung des IL Vatikanischen Konzils, in: IKZ 70 (1962), S. 277-278.



— 350 —

keit von Rom die Exkommunikation des neugewählten Bischofs ins
Haus geschickt, bis es 1898 in Voraussicht der von vornherein
feststehenden und bekannten »Antwort den schönen Usus unterbrach.
Als das Utrechter Metropolitankapitel den alten Usus wieder
aufnahm und die Wahl von Herrn Professor Kok zum Bischof-Koad-
jutor im Dezember 1969 in Rom anzeigte, kam nicht, wie gehabt,
ein Bannstrahl von Rom, sondern ein überaus freundlicher Segens-

gruss von Seiner Heüigkeit Papst Paul VI. zur Bischofsweihela.
Für einen Ökumeniker, der das harte Brot der täglichen

ökumenischen Arbeit isst und dabei in Gefahr gerät, die Dinge äusserst
nüchtern zu betrachten, ist es manchmal gut, solche Beispiele eines
in kürzester Zeit radikal gewandelten Klimas sich vor Augen zu
halten und daraus wieder Mut zu schöpfen für seine tägliche,
manchmal sehr alltägliche Arbeit.

Wenn von dem neuen Klima zwischen altkatholischer und
römisch-katholischer Kirche gesprochen wird, ist wohl eine
Feststellung erlaubt : Ohne das Zweite Vatikanische Konzil hätten sich
die Verhältnisse niemals so entwickelt, wie sie sich tatsächlich
entwickelt haben. Das Zweite Vatikanische Konzü bildet so die
notwendige Voraussetzung für die offiziellen Gespräche, die seither
zwischen der römisch-katholischen und der altkathohschen Kirche
geführt worden sind.

Schon während des Zweiten Vatikanischen Konzils hat der
Dialog zwischen der römisch-katholischen und der altkatholischen
Kirche begonnen; vor allem durch die Beobachter, die die
altkatholische Kirche zum Konzil entsandt hatte. In Rom hat sich nicht
nur ein äusserer Kontakt zwischen den altkatholischen und
römisch-katholischen Theologen angebahnt, sondern, wie die
Konzilsakten zeigen, sind manche Anregungen der altkatholischen
Theologie von den katholischen Theologen aufgenommen und in
die Konzilstexte eingearbeitet worden.

Unmittelbar nach dem Konzil und auf Grund des im Konzil
entstandenen neuen Klimas haben zunächst in den Niederlanden
und in der Schweiz offizielle Gespräche zwischen der
römischkatholischen und der altkatholischen Kirche begonnen. Erst sjiäter
hat sich dann auch in Deutschland eine sowohl von der Deutschen
Bischofskonferenz wie auch von der altkatholischen Kirche in
Deutschland autorisierte Kommission gebildet, die ein offizielles

»• AKID Nr. 166/167 vom 27.Dezember 1969, S. 1374.



— 351 -

Gespräch geführt hat. Erwähnt werden muss, dass auch in Österreich

solch eine Kommission mit einem offiziellen Auftrag entstanden

ist.
Es würde hier zu weit führen, über die Verhandlungen der

einzelnen Gemischten Kommissionen einen Bericht zu geben; ich
möchte mich auf das Gespräch in der Gemischten Kommission für
Deutschland beschränken, weil ich persönlich zu dieser Kommission

gehöre, das Gespräch also aus eigener Erfahrung kenne,
vielleicht aber auch deshalb, weil die Protokoüe der deutschen
Kommission von den anderen Kommissionen im Ausland zum Teil als

Gesprächsbasis aufgenommen und ohne grössere Veränderungen
übernommen worden sind.

Das soll nun beileibe kein Lobeshymnus auf die deutsche
Gesprächsgruppe sein, aber vielleicht lag es daran, dass bei uns die
Zielsetzung der Verhandlungen sofort praktischer, konkreter und
wirklichkeitsnaher konzipiert war. Vielen mag das als ein Paradox erscheinen,

weil man der deutschen Theologie im allgemeinen gerade die

Freude am Theoretisieren und Wirklichkeitsfremdheit nachsagt.
Ich möchte zunächst über den Aufbau der Gemischten Kommission

sprechen, dann über das Ziel, den Verhandlungsgegenstand und
die Methode, die bei diesen Gesprächen angewandt worden ist. Ich
hoffe, class dabei Ausblicke und vielleicht allgemeine Richtlinien für
andere Gespräche, die dem gleichen oder einem ähnlichen Zweck
dienen, gewonnen werden können.

Die deutsche Gruppe ist bewusst von Anfang an sehr klein gehalten

worden - je drei Theologen auf jeder Seite2.

Die Beschränkung der Zahl der Mitglieder auf jeder Seite sollte
die Kommission davor bewahren, sich in uferlose theologische
Diskussionen zu verlieren. Bewusst haben wir uns ein ganz konkretes und
praktisches Ziel gesetzt, und dieses Ziel hiess (auch auf ausdrücklichen

Wunsch der altkatholischen Kirche) : zu untersuchen, ob die
römisch-katholische Kirche die Bestimmungen des Ostkirchen-
Dekrets über eine beschränkte Sakramentsgemeinschaft auf die
altkatholische Kirche ausdehnen könnte, und entsprechende Empfehlungen

auszuarbeiten. Im Dekret über den Ökumenismus heisst es in
bezug auf die Ostkirchen : «Da nun diese Kirchen - gemeint sind die

2 Mitglieder der Kommission (altkatholisch : Prof.Küppers, Prof.
Hammerschmidt, Dekan Hermann ; (römisch-katholisch) : Prof. Fries, Abt Lauren -

tius Klein, Prof. Bläser. Nach dem Ausscheiden von Abt Laurentius Klein Prof.
Iserloh.



— 352 —

orthodoxen Kirchen - trotz ihrer Trennung wahre Sakramente besitzen,

vor allem aber in der Kraft der apostohschen Sukzession das
Priestertum und die Eucharistie, wodurch sie in ganz enger
Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden sind, so ist eine gewisse
Gottesdienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umständen
mit Billigung der kirchlichen Autorität nicht nur möghch, sondern
auch ratsam3.»

Im Ostkirchen-Dekret heisst es: «Unter Wahrung bestimmter
Grundsätze können Ostchristen, die guten Glaubens von der
kathohschen Kirche getrennt sind, wenn sie von sich aus darum bitten und
recht vorbereitet sind, zu den Sakramenten der Busse, der Eucharistie

und der Krankensalbung zugelassen werden. Ebenso ist es

Katholiken erlaubt, die selben Sakramente von nicht-katholischen
Geistlichen zu erbitten, in deren Kirche die Sakramente gültig
gespendet werden, sooft dazu ein ernstes Bedürfnis oder ein wirklicher
geistlicher Nutzen rät und der Zugang zu einem katholischen Priester
sich als physisch oder moralisch unmöglich herausstellt4.» «Unter
Festhalten der gleichen Grundsätze wird auch die gemeinsame
Beteiligung an heiligen Handlungen, Sachen und Stätten bei Katholiken
und getrennten Ostchristen aus triftigen Gründen gestattet5. »

Im Ökumenischen Direktorium werden die Bestimmungen des

Ostkirchen-Dekrets und des Dekrets über den Ökumenismus nicht
nur wiederholt, sondern zum Teil wesentlich erweitert, wobei vor
allem auffällt, dass die in den Dekreten immer wiederkehrenden

Warnungen vor einem leichtfertigen Gebrauch der Regelungen vermieden
werden. Nun wird nur noch von der seelsorglichen Klugheit gesprochen,

mit der diese Vorschriften beobachtet werden sollen.
Wenn diese Regelungen für die Ostkirche in analoger Weise auf

die altkatholische Kirche angewendet werden sollten, müsste nach
der Meinung der Gemischten Kommission unter allen Umständen
vermieden werden, was das Ostkirchen-Dekret und auch das Dekret
über den Ökumenismus zunächst in Misskredit gebracht und was die

Beziehung zwischen der römisch-katholischen Kirche und der Orthodoxie

eine ganze Zeit lang, z.T. auch noch heute, schwer belastet hat.
Der Tatbestand ist allgemein bekannt : Bevor das Ostkirchen-Dekret
und auch das Ökumenismus-Dekret veröffentlicht wurden, sind von

3 Ökumenismus-Dekret Nr. 15.
4 Ostkirchen-Dekret Nr. 27.
5 Ostkirchen-Dekret Nr.28.



— 353 —

Rom keine Gespräche mit der Orthodoxie in dem Sinne geführt worden,

ob sie überhaupt zu einer solchen Regelung bereit sei und die

Modalitäten einer solchen Regelung akzeptieren wolle. Von Rom ist
einseitig eine Verfügung erlassen worden, die tief in das Eigenleben
und Selbstbestimmungsrecht der Orthodoxie eingriff. Und man kann
gut verstehen, dass das, was vom Konzil sicher als Geste der Anerkennung

der Ostkirchen gedacht war, von dieser selbst als Akt der Willkür,

der Einmischung in fremde Angelegenheiten und als Ausfluss
römischen Machtanspruchs interpretiert wurde. Sie wissen selbst,
meine Damen und Herren, wieviel böses Blut es damals in der Ostkirche,

und nicht nur dort, gegeben hat. Das sollte uns in den Gesprächen

mit der altkatholischen Kirche nicht mehr passieren6. Und so

war es das erklärte Ziel der Gemischten Kommission, nichts zu
unternehmen, was nach einer Majorisierung oder Bevormundung der anderen

Seite ausgelegt werden konnte, und nur das zu unterschreiben,
was auch die beiden Kirchen mit vollem Herzen und ohne Einschränkung

würden unterschreiben können. Ich glaube, auch alle altkatholischen

Mitglieder der Gemischten Kommission werden ohne
Einschränkung zugestehen, dass von »Anfang an das par cum pari das
entscheidende Prinzip unserer Verhandlungen war. Wir haben gemeinsam

überlegt und gemeinsame Beschlüsse gefasst, wobei che

Sachentscheidung allein ausschlaggebend war. Soweit ich mich entsinnen
kann, wurde niemals eine Mehrheitsentscheidung gefällt, sondern
die Sache wurde so lange beraten, bis eine Lösung gefunden war,
der alle zustimmen konnten.

Die deutsche Gemischte Kommission hat seit 1968, als sie zum
erstenmal in Trier zusammentrat, im ganzen fünfmal getagt. Die
letzte Sitzung fand im Mai dieses Jahres in Anwesenheit von Herrn
Bischof Brinkhues und Kardinal Jaeger in Paderborn statt. Bei dieser

Gelegenheit wurde von beiden Seiten die sogenannte Zürcher

6 Rom selber hat seinen damaligen Fehler korrigiert, indem es in das
Ökumenische Düektorium (Nrn. 42-43), d.h. in die »Ausführungsbestimmungen
zum Ostkirchen- und Ökumenismus-Dekret, folgenden Passus einfügte : «Was
den Empfang oder die Spendung der Sakramente, der Busse, des Altars und
der Krankensalbung betrifft, ist es sehr angebracht, dass die katholische Autorität

der Ostkirche, die Bischofssynode oder die Bischofskonferenz, die Erlaubnis,

an den Sakramenten teilzunehmen, erst nach dem günstigen »Ausgang von
Konsultationen erteilen, die wenigstens auf örtlicher Ebene mit den zuständigen,

von uns getrennten orientalischen Autoritäten vorzunehmen sind. Bei der
Gewährung der sakramentalen Gemeinschaft ist auf eine legitime Gegenseitigkeit

höchster Wert zu legen.»



— 354 —

Nota als tragfähige Grundlage einer beschränkten Sakramentsgemeinschaft

zwischen der römisch-katholischen und der altkatholischen

Kirche angenommen. Die Zürcher Nota war bei einer Konsultation

der kathohschen Mitglieder der Gemischten Kommissionen,
die vom 27. bis 30. Oktober 1968 in Zürich stattfand, ausgearbeitet
und Anfang 1970 vom niederländischen und Schweizer Episkopat zur
Genehmigung nach Rom eingereicht worden. Auch der deutsche
Episkopat hatte Mitte März dieses Jahres schon seine grundsätzliche
Zustimmung zu den in der Nota schriftlich fixierten Vorschlägen gegeben

; er hatte aber seine definitive Zustimmung von der Klärung einiger

Vorfragen abhängig gemacht, die sich auf den inneren Bereich der
altkatholischen Kirche bezogen. Als das geschehen war und auf
Grund der Verhandlungen in Paderborn, hat Herr Kardinal Döpfner
als Vorsitzender des deutschen Episkopats durch ein Schreiben an
das Einheitssekretariat die Annahme der in der Zürcher Nota enthaltenen

Vorschläge für eine beschränkte Sakramentsgemeinschaft,
allerdings mit einigen, wie uns schien, notwendigen Änderungen,
dringend empfohlen.

Wenn Sie gestatten, möchte ich einige wesentliche Punkte der
Nota kurz skizzieren :

Die Nota beruft sich zunächst auf das Directorium oecumenicum
Nr. 40, wo - allerdings in bezug auf die Ostkirchen - gesagt wird : «In
diesen Kirchen ist das ekklesiologische und sakramentale Fundament
dafür vorhanden, dass eine gewisse gottesdienstliche Gemeinschaft
mit diesen Kuchen - das Sakrament der Eucharistie nicht
ausgeschlossen - unter geeigneten Umständen und mit Billigung der
kirchlichen »Autorität nicht nur erlaubt, sondern mitunter auch ratsam
ist. » Daraus zieht die Nota die Konsequenz : «Die Katholiken sind
ermächtigt, die Sakramente der Busse, der Eucharistie und der
Krankensalbung von altkatholischen Geistlichen zu erbitten, ,sooft dazu
ein ernstes Bedürfnis oder ein wirklicher geistlicher Nutzen rät und
der Zugang zu einem kathohschen Priester sich als physisch oder
morahsch unmöglich herausstellt'. Unter den selben Bedingungen
können Altkatholiken, wenn sie von sich aus darum bitten, zu diesen
Sakramenten zugelassen werden. In jedem Fall ist vorausgesetzt,
dass die Betreffenden in ihrer eigenen Kirche zu den Sakramenten
zugelassen sind.» Auch die Bestimmungen für die gemeinsame Benutzung

von Gegenständen und Stätten, die das Ostkirchen-Dekret
enthält, werden von der Nota auf die Ebene römisch-katholische Kirche/
altkatholische Kirche angewandt.



— 355 —

Für Ehen zwischen Altkatholiken und Katholiken hatte die
Zürcher Nota bestimmte Regelungen vorgesehen, die zum Teü durch das

neue Mischehen-Dekret Matrimonia mixta als überholt angesehen
werden müssen. Dafür hat die deutsche Gemischte Kommission
Änderungen vorgeschlagen, die noch stärker als die Vorschläge der
Zürcher Nota sich an die Regelungen des Ostkirchen-Dekretes anschlies-

sen. Sie müssen mir verzeihen, wenn ich diese neuen Vorschläge, die
mit der altkathohschen Kirche abgesprochen sind, hier nicht im
einzelnen darlegen kann, bevor sie nicht von Rom gutgeheissen sind.
Eines darf allerdings gesagt werden : der deutsche Episkopat glaubt
und hofft, dass die von ihm gemachten Vorschläge in Rom akzeptiert
und bald als verbindliche Richtlinien herausgegeben werden.

Damit überhaupt eine Regelung in der Art der Zürcher Nota
zwischen römisch-katholischer und altkatholischer Kirche vorgeschlagen

werden konnte, müsste, darüber waren sich beide Seiten klar,
zunächst festgestellt werden, ob ein angemessenes gemeinsames
Glaubensfundament vorhanden sei, das eine tragfähige Basis für solch eine

Lösung bilden kann. Die ersten Sitzungen der Kommission haben
sich deshalb mit der Frage des Konsensus in wesenthchen Fragen des

Glaubens befasst. Die Kommission hat öfter ihren Auftraggebern
gegenüber zum Ausdruck gebracht, dass sie nicht allgemein den Glauben

untersuchen und theoretische Glaubensgespräche führen wollte,
sondern dass es ihr allein um diesen ganz speziellen Aspekt ging, ob
die Gemeinsamkeit des Glaubens so weit reicht, dass eine gewisse
Sakramentsgemeinschaft daraufaufgebaut werden kann. Um es ganz
deutlich zu sagen : Die Kommission hat niemals daran gedacht,
Glaubensgespräche im Sinne der klassischen Religionsgespräche zu führen,

nämhch mit der eingestandenen oder heimhchen Absicht, den

Gesprächspartner von der Richtigkeit der eigenen Anschauungen zu
überzeugen. Wir haben auch keine Unionsgespräche geführt, sondern
hier ging es eigentlich nur um ein Feststellungsverfahren. Um die

Feststehung, ob trotz bestehender Glaubensdifferenzen die
Übereinstimmung in wesentlichen Glaubensfragen so weit reicht, dass eine

Sakramentsgemeinschaft im Sinne der Zürcher Nota von beiden
Kirchen guten Gewissens verantwortet werden kann.

Im Rahmen meines Referates ist es unmöglich, auch nur die
wichtigsten Etappen des gemeinsamen Gesprächs aufzuzeigen, ich
muss mich darauf beschränken, die Hauptthemen, mit denen wir uns
beschäftigt haben, zu nennen. Das ist um so eher möglich, als die
Protokolle der ersten drei Sitzungen für die Veröffentlichung freigegeben



— 356 —

und im Altkatholischen Informationsdienst auch veröffentlicht worden

sind7. Die Hauptthemen waren : die Lehre von den Sakramenten,
die Lehre von der Heiligen Schrift und hier besonders die Zuordnung
von Schrift und Kirche, und die Bedeutung des Amtes für die
Glaubensverkündigung. Ein besonderes Gewicht in den Gesprächen hatte
notwendig die Frage nach Sinn und Bedeutung des päpstlichen
Primats. Vielleicht darf ich in Thesenform einige entscheidende Sätze
der von beiden Seiten anerkannten Protokolle vortragen, um den
Tenor und die Tragweite der Gespräche zu charakterisieren. Ich bin
mir allerdings der damit verbundenen Gefahr fundamentaler
Missverständnisse durchaus bewusst. Denn aus dem Zusammenhang
gerissene Sätze stehen immer in der Gefahr, missverstanden zu werden.
Aber sei's drum.

Im Gespräch über die Taufe heisst es :

« Bezüglich der Taufe besteht in Lehre und Liturgie Übereinstimmung.

Auch die Kindertaufe wird von beiden Seiten bejaht8.» Die
Kommission war sich der ökumenischen Bedeutung der Aussage über
die Taufe voll bewusst. Eine Nichtanerkennung oder Anzweiflung der
Gültigkeit der Taufe von einer der beiden Kirchen würde nach der
Ansicht der Gemischten Kommission einen schweren Verstoss gegen
das allgemein anerkannte Axiom : «sacramenta non sunt reiteranda»
darstellen. Umgekehrt sieht die Kommission in der von beiden Seiten
anerkannten Gültigkeit der Taufe das Fundament einer über alles
menschliche Handeln und Paktieren weit hinausgehenden Gemeinschaft

der beiden Kirchen, insofern die Taufe in Christus inkorporiert
und so die Getauften zu Gliedern am Leibe Christi macht.

Auch bezüglich der Lehre von der Eucharistie wurde von der
Kommission Übereinstimmung in allen wesentlichen Punkten
konstatiert. Eigens werden hervorgehoben die Lehre von der realen
Gegenwart Christi in der Eucharistie und die Lehre über den Opfercharakter

der heiligen Messe. Besonders erwähnt wird dabei die Frage der
Transsubstantiation. Hier heisst es wörtlich: «Die von alt-katholischer

Seite zuweilen ausgesprochenen V orbehalte gegenüber dem
Ausdruck ,Transsubstantiatio' bedeuten keine Ablehnung der damit
vom Tridentinum im Zusammenhang mit der gesamten altkirch-

7 AKID Nr. 156/157 vom 20.Mai 1969, S. 1294-1296.
8 Protokoll der ersten Sitzung, a. a. O., S. 1294.



— 357 —

liehen Tradition intendierten Aussage, nämlich der ,conversio' (meta-
bole)9.»

Von beiden Seiten wird sodann Übereinstimmung in der Lehre
bezüglich der Begründung und Funktion des Ordo und der
Sakramentalität und Unauflöslichkeit der Ehe festgestellt.

Aus dem grossen Fragenkomplex : Schrift, Tradition und Lehramt,

mit dem sich die Kommission befasst hat, dürfen wohl folgende
entscheidende Thesen hervorgehoben werden : « Die Irrtumslosigkeit
der Schrift hinsichtlich des zum Heil Notwendigen wird beiderseits
anerkannt. Die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung Gottes
und als Zeugnis des Glaubens der apostolischen Kirche wird beiderseits

als Norm für Glaube und Lehre der Kirche anerkannt10. »

Was über die Zuordnung von Schrift und Kirche gesagt wird, ist
meines Erachtens für das Verhältnis von altkatholischer und
römisch-katholischer Kirche und für die Beurteilung des ekklesiologischen

Status der altkathohschen Kirche so wichtig, dass der ganze
Text zitiert werden muss. Unter der Überschrift «Über die Zuordnung

von Schrift und Kirche besteht in folgenden Punkten
Übereinstimmung » wird im einzelnen ausgeführt :

«a) Der Gesamtkirche ist als Säule und Grundfeste der Wahrheit'
(l.Tim. 3, 15) von Christus die Gabe verliehen und der Auftrag
gegeben, die Wahrheit des Glaubens zu verkünden, zu bewahren
und zu schützen. Der Gesamtkirche ist verheissen, dass sie in der
Wahrheit bleibt.

b) Gegenüber der Schrift hat die Kirche eine interpretative Funktion.

c) Im Dienst dieser Aufgabe steht das der Kirche von Christus ein¬

gestiftete apostolische Amt.

d) Das apostolische Amt wird in der Kirche durch die Gemeinschaft
der Bischöfe als Nachfolger der Apostel repräsentiert, d.h.
vollgültig vergegenwärtigt, und ausgeübt.

e) Obwohl dieses besondere Amt in seinem Dienst am Glauben dem
einzelnen Gläubigen vorgeordnet bleibt, nehmen ahe Getauften
als Glieder des Gottesvolkes am prophetischen Amt Christi teil
und bekunden damit den Glaubenssinn der ganzen Kirche.

9 Protokoll der zweiten Sitzung, a. a. O., S. 1295.
10 Protokoll der dritten Sitzimg, a. a. O., S. 1296.



— 358 —

Unbeschadet der hier festgestellten grundlegenden Übereinstimmungen

besteht noch keine Übereinstimmung im Blick auf den
Jurisdiktionsprimat und das oberste Lehramt des Papstes11. »

Inder Sitzung vom 10. bis 12. März dieses Jahres hat sich die
Gemischte Kommission dann mit der Frage des Primats befasst. Bei
ihren Überlegungen kam die Kommission zu folgendem Ergebnis :

1. Die Primatfrage kann nicht isoliert für sich betrachtet, sondern
muss im Zusammenhang mit dem gemeinsamen Priestertum
aüer Getauften und einem besonderen Amt in der Kirche
betrachtet werden, das in dem von Christus gestifteten Apostelamt
wurzelt und in dem durch Handauflegung weitergegebenen
Bischofsamt historisch greifbar wird.

2. Der besondere Dienst eines Primates in der Kirche wird aner¬

kannt, und zwar als Dienst an der Einheit in Wahrheit und
Liebe. Historisch hat sich der Primat in der Bindung an das
römische Bischofsamt entfaltet und ist von den ökumenischen
Konzilien der ersten Jahrhunderte als Vorrang des römischen
Bischofs anerkannt worden.
Kontrovers blieb die entscheidende Frage, und die Kommission

hat das auch ganz deuthch zum Ausdruck gebracht, ob der Primat
schon im Neuen Testament als Jurisdiktionsgewalt und Lehrvollmacht

ausgesprochen ist. Einmütig war die Kommission jedoch der
Auffassung, dass sich die dogmatische Festlegung der Lehre und die
Gestalt der praktischen Ausübung des Primates aus dem Neuen
Testament allein noch nicht mit ausreichender Eindeutigkeit
bestimmen lassen. Die Kommission konnte auch keine gemeinsame
Aussage in der theologischen Beurteilung der geschichtlichen
Entwicklung bis zum Ersten Vatikanum machen. Sie war aber als

ganze sich der Gefahren einer einseitigen Entwicklung auf beiden
Seiten bewusst. Darum heisst es zum Schluss des offiziellen Protokolls

dieser Sitzung: «Als gemeinsame Aufgabe wird die Entfaltung
der m der Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils von der Kirche
gegebenen Neuansätze ursprünglicher Gemeinsamkeiten des

Primatsverständnisses anerkannt. »

Wenn hier so betont von der gemeinsamen Aufgabe der beiden
Kirchen im Blick auf das Primatsverständnis gesprochen wird, so ist
damit nach meiner Überzeugung eine wesentliche Erkenntnis ge-

Ebd.



— 359 —

nannt, die beide Kommissionsgruppen während ihres mehr als

zweijährigen Gesprächs gewonnen haben. Dieses Gespräch diente, wie
gesagt, zwar zunächst und primär einem ganz konkreten Ziel : der Frage
nach der Ermöglichung einer beschränkten Sakramentsgemeinschaft.

Aber während des Gesprächs erfuhren die Teilnehmer der
Kommission mehr und mehr, wie einseitig auch bei allem Wiüen zur
Objektivität der Standpunkt der beiden Kommissionsgruppen war,
und wieviel Missverständnisse unreflektiert mitgeschleppt wurden.
Ihnen wurde im Gespräch aber auch die Einseitigkeit in der Akzentuierung

vieler offizieller Aussagen ihrer eigenen Kirche immer stärker
bewusst.

Erst im Gegenüber und Miteinander der verschiedenen Auffassungen

wurde das eigentlich Katholische, d. h. die runde, alle Aspekte
erfassende und die gesamte Wirklichkeit umfassende Wahrheit
erkannt. Ich jedenfalls für meine Person hätte diesen Unterricht im
Katholischen niemals missen mögen. Was für den einzelnen Theologen

gilt, hat aber auch Geltung für die einzelnen Kirchen. Jede Kirche

steht immer in der Gefahr, dass sie die Wahrheit einseitig, und
d.h. nur bestimmte Aspekte der Wahrheit, sieht, dass sie ihre Aussagen

überakzentuiert und über dem einzelnen das Ganze aus den

Augen verliert. Nach meinem Dafürhalten bietet die Lehre des Ersten
Vatikanums über den Primat ein klassisches Beispiel solch einer
«einseitigen» Aussage, während die Aussagen des Zweiten Vatikanums
einen grossen Schritt hin zum umfassend katholischen Verständnis
des Petrusamtes in der Kirche bedeuten. Wegen der Gefahr der
Einseitigkeit und weil keine Kirche imstande ist, die Fülle der Wahrheit,
wie sie in den verschiedenen Traditionen lebt, von sich aus in gleicher
Gültigkeit auszusagen, gibt es keinen anderen Weg zur - auch im
aktuellen Sinn - wirklich katholischen Kirche, als dass die Kirchen
aufeinander hören und sich die Wahrheit voneinander sagen lassen.
Aber eben das wird nicht möglich sein, wenn die Kirchen nebeneinander

her leben wie bisher, wenn nicht ein brüderhcher Austausch auch
im theologischen Bereich stattfindet, der die Isolation und die Einseitigkeit

in Frage und Antwort überwindet und in einem gemeinsamen
Fragen zu Antworten gelangt, die die Einsichten und Interessen beider

Seiten zur Geltung bringen. Auch hier scheint mir die Primatsfrage

ein klassisches Beispiel zu bieten. So grosse Meriten die
Forschungen über den Primat sowohl in der altkatholischen wie
römischkatholischen Theologie, die orthodoxe Theologie nicht ausgeschlossen,

auch haben mögen, niemand wird bestreiten können, dass sie bei



— 360 —

allem Willen zur Objektivität und zur ganzen Wahrheit doch irgendwie

einseitig sind, und sei es auch nur in der stärkeren Betonung einer
bestimmten Sicht. Vielleicht ist das Zentenarium des Ersten Vatikanums

und der Entstehung der altkatholischen Kirche eine Gelegenheit,

zu überlegen, ob die Kirchen, die durch die Lehre vom Primat
getrennt worden sind, nicht einen Ort, eine Institution oder was es

sonst sein mag, finden sollten, wo sie jetzt diese Fragen wirklich
gemeinsam neu überdenken und zu Antworten gelangen könnten, die
die Trennung überwinden würden. Bei solch einem gemeinsamen Fragen

und Antworten würde es mit der Primatsfrage niemals sein
Bewenden haben, sondern die Schätze des apostolischen Erbes, das die
einzelnen Kirchen in je verschiedener Weise als ihre Tradition durch
die Zeiten tragen, oft verkannt und unbeachtet von den anderen
Kirchen, würden dann Gemeingut aller Kirchen werden.

Wenn das Gespräch zwischen der altkatholischen und der
römisch-katholischen Kirche, das nach beinahe hundert Jahren des

Schweigens nun so hoffnungsvoll begonnen hat, einmal zu diesem
Ende führen sohte, würde sein Erfolg grösser sein als der Zweck, mit
dem man es begonnen hat, einem ganz praktischen, eng umgrenzten
Ziel. Aber hier würde sich nun wiederholen, was für ökumenische
Gespräche typisch ist: mit Kleinem fängt man an, mit Grossem hört
man auf. Wenn Kirchen ehrlich miteinander ins Gespräch gehen, dann
wird das Gespräch selber die Kirchen über alle ängstlichen Vorbehalte

und Absicherungen hinweg zu einem tieferen Verständnis
füreinander und einem besseren Leben miteinander führen. Gebe Gott,
dass das auch einmal von dem Gespräch zwischen unseren Kirchen
gesagt werden kann.

REIHE B

Pastor Dr: H.-Ch. Schmidt-Lauber (Kiel) sprach über

«Katholizität nach Uppsala»

Sie haben die Kühnheit gehabt, mit diesem Thema einen Theologen

zu betrauen, der einer reformatorischen Kirche angehört, zudem
einen einfachen Gemeindepastor.

Kühnheit vor allem deswegen, weil über Katholizität jetzt aus
einem Räume gehandelt werden soll, für den dieses Wort bis vor kurzem

noch als Konfessionsbezeichnung und Ausdruck eines Denkens
galt, der eine gegnerische Position bezeichnet. Kühnheit auch deswe-



— 361 —

gen, weil Kathohzität in Ihrem eigenen Hause zu einer ständig
bedachten und wichtigen Selbstbezeichnung gehört.

Aber ich freue mich, dass ich über Katholizität heute nicht mehr
nur als Mitghed der Ev. Michaelsbruderschaft, der dies seit langem
eine zentrale Aussage des uns gemeinsamen Nizänischen Glaubensbekenntnisses

ist, zu reden brauche, sondern dass seit der 4.

Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Uppsala ahe
christlichen Kirchen sich der mit Katholizität bezeichneten Gabe und
Aufgabe stellen. Zum ersten Male hat die Mehrheit der Christenheit
diesen Begriff in seiner Bedeutsamkeit für uns alle erkannt. Es sind
nicht mehr einzelne Gruppen und Richtungen, denen die «katholische»

Kirche wichtig wird. Sie waren im protestantischen Räume
schnell dem Verdacht der «katholisierenden Neigungen» ausgesetzt
und schienen sich von dem Mehrheitsstandort ihrer Kirchen zu
entfernen - wie die hochkirchlichen Bewegungen in den Kirchen der
Reformation. Sondern es ist jetzt die Zeit gekommen, dass wir alle,
wo auch immer wir stehen, gemeinsam über die Katholizität der einen
Kirche Christi nachdenken.

/. Der Wandel von Uppsala

Unser Thema heisst : Katholizität nach Uppsala.
Erlauben Sie mir, dass ich mit dem zweiten Teil des Themas

beginne und damit die Wende zu umschreiben versuche, die die
letzte Versammlung des Ökumenischen Rates gebracht hat. Mele
von uns waren über das Gesamtergebnis von Uppsala enttäuscht.
Auch ich kann meine Besorgnis nicht verhehlen über manche
Vorgänge auf der Versammlung und die Ergebnisse der Sektionen II,
III, IV und VI. Aber wie in New Delhi 1963 die Erkenntnis, dass

die Einheit der Kirche Gottes Wille und Gabe an seine Kirche ist
und nicht erst das Ziel unserer Einheitsbestrebungen,
kirchengeschichtliche Bedeutsamkeit erlangt hat, und wie früher in Lund
1952 die Aufgabe der bisherigen vergleichenden Konfessionsmethode

zugunsten einer gemeinsamen neuen Befragung der Quellen
eine grundlegende Wende einleitete, so darf jetzt von Uppsala 1968

als hochbedeutsamer Fortschritt der ökumenischen Bewegung die

Entdeckung der Katholizität in Sektion I festgestellt werden. Die
eigentliche theologische Arbeit hat - auf Grund der guten Vorarbeit

in «Faith and Order»-ihren beherrschenden Platz deutlich und
überzeugend erwiesen gegenüber allzu tendenziöser Anfälligkeit für
zeitbedingte Problemstellungen. Dies soll keine Abwertung der Be-



— 362 —

mühungen um den rechten Dienst der Kirche an unserer Welt und
Gesellschaft bedeuten, immerhin ist «Life and Work» die andere
Wurzel der ökumenischen Bewegung. Wohl aber scheint mir an
einem zentralen Punkte ein kaum überschätzbarer Fortschritt der
ökumenischen Diskussion gelungen zu sein, den ich als das

Proprium von Uppsala bezeichnen möchte. Die Kirchen haben eine für
ihr ureigenstes Wesen und ihr Selbstverständnis zentrale Entdek-
kung gemacht - sie haben theologisch gearbeitet.

W. Küppers sagt : « Hier gelingt ein Wurf über einen noch
bestehenden Graben, und es bleibt die Frage, ob daran sich ein Brük-
kenbau anschliessen kann».

Mit Recht ist deshalb unser Thema formuliert worden : Katholizität

nach Uppsala. Man wird jetzt nicht mehr hinter dieses

Ereignis zurückgehen können, als ob es nie geschehen wäre. Uppsala
bedeutet einen Einschnitt und einen - hoffentlich - neuen
Abschnitt in der ökumenischen Bemühung, die in Christus vorgegebene

Einheit auch in der kirchlichen Wirldichkeit sichtbar zu
machen. (New Delhi, I, 2). Unser Aufgabe wird es sein, den neuen
Impetus, den Uppsala mit der Katholizität für die Erkenntnis der
Kirchen gewonnen hat, aufzuzeigen.

Bevor dies aber geschehen kann, muss deutlich gemacht werden,

wieso Uppsala eine solche Wrende markiert.
Zunächst scheint mir bedeutsam zu sein, dass jetzt der Begriff

der Katholizität - den Prof. Skydsgaard 1967 in Aarhus in der
schliesslich in Uppsala verwendeten Formulierung «Der Heilige
Geist und die Katholizität der Kirche» in Vorschlag gebracht hat -
aus der konfessionellen Polemik befreit und zum Gegenstand der
Überlegungen in allen Kirchen gemacht worden ist.

Dem Lutheraner ist Katholizität nicht fremd. Die lutherische
Reformation hat mit Nachdruck daran festgehalten, dass sie keine
neue oder separate Kirche schaffen, sondern sich als Teil der einen
katholischen Kirche verstehen wolle, auch wenn Luther schon
katholisch mit christlich übersetzte. Aber gerade diese Übersetzung
zeigt, wie zentral uns dieser Begriff für die Kirche sein soll. Es darf
vielleicht auch in aller Bescheidenheit auf die ökumenische Weite
des Artikels über die Kirche in der Augsburgischen Konfession
1530 verwiesen sein. Sie wird noch deutlicher, wenn man Luthers
Übersetzung von katholisch in christlich rückgängig macht - beides
bedeutet ja für ihn dassselbe: «Es wird auch gelehret, dass alle Zeit
musse ein heilige katholische Kirche sein und bleiben, welche ist die



— 363 —

Versammlung aller Gläubigen, bei welchem das Evangelium rein
gepredigt und die heiligen Sakramente lauts des Evangehi gereicht
werden (CA VII).» Von dieser Basis aus kann die Katholizität als
wesentliche Eigenschaft der Kirche nie aufgegeben werden, auch

wenn «katholisch» wohl anders verstanden worden ist und verstanden

wird, als es die landläufige — heute glücklicherweise veraltete -
römisch-katholische Interpretation getan hat.

Für die Kirchen der lutherischen Reformation, die ihre Pastoren

auf die CA verpflichten, sollte der Schritt von Uppsala eigentlich

nichts Neues sein, sowenig er es für die orthodoxen Kirchen ist.
In der Praxis ist aber schon die Herausnahme des Begriffes

katholisch aus der interkonfessionellen Polemik auch fiir uns ein
bedeutsamer Fortschritt. Denn in der Zeit der Aufklärung hat man
bei uns den Anspruch, unsere Kirche als katholisch zu bezeichnen,
preisgegeben und ihn der römisch-katholischen Kirche überlassen.
Früher hiess es «Papstkirche», jetzt - freundlicher gemeint - katholische

Kirche. Und wenigen ist es aufgegangen, dass die Verwendung

des Begriffes katholisch als konfessionelles Unterscheidungsmerkmal

widersinnig ist, ebenso widersinnig wie die Verwendung
des Namens des Reformators zur Bezeichnung eines Teiles der Kirche.

Im Bewusstsein des Volkes stehen sich bis heute evangelisch
und katholisch als Konfessionsbezeichnungen gegenüber.

Es hat immer Leute gegeben, die sich des Unsinns dieser
Terminologie bewusst waren, bei uns Lohe, Vilmar, Claus Harms und
viele andere. Aber auch in der ökumenischen Bewegung ist das

Evangelisch und Katholisch noch in Amsterdam 1948 als «tiefster
Unterschied zwischen uns» bezeichnet worden, obwohl innerhalb
der ökumenischen Bewegung schon lange die heutigen Erkenntnisse

ausgesprochen worden sind. Ich denke an Yngve Brilioths
1925/26 geschriebenes Buch «Eucharistie Faith and Practice,
Evangelical and Catholic». Doch noch in Heraklion 1967 empfand
der Zentralausschuss des Ökumenischen Rates den Begriff als

schwierig.
In Uppsala ist die Rede von der Katholizität der Kirche

überhaupt nicht mehr in Frage gestellt worden. Das ist von nicht zu
überschätzender Tragweite, und schon deshalb ist das mir gestellte
Thema «Katholizität nach Uppsala» richtig formuliert worden. Es
wird in den Kirchen, die bisher im konfessionellen Gegensatz zu
solchen Kirchen standen, die sich als katholisch bezeichneten, eine

umfangreiche »Aufklärungsarbeit nötig sein.



— 364 —

Es wird eine Weile dauern, bis meine Gemeindemitglieder
einen Satz von Uppsala wie diesen verstehen werden: «Durch
solche Vielfalt führt uns der Geist vorwärts auf dem Weg zu einer
umfassenden katholischen Sendung und einem ihr entsprechenden
Dienst» (I. 13). Aber es ist eine schöne und zukunftsträchtige
Aufgabe, bei deren Bewältigung uns die schon erreichte Nähe zu Christen

am gleichen Ort und die Betonung New Delhis der Einheit der
Kirche an jedem Ort hilfreich sein wird.

//. Die neue Konzeption von Katholizität

Nach dem Formalen und Historischen wenden wir uns jetzt
dem Dokument zu und fragen, welche inhaltliche Füllung Katholizität

in Uppsala gefunden hat. Es liegen eine Fülle von Arbeiten
hierzu vor, unter denen ich den Bericht von Edmund Schlink in
der Ökumenischen Rundschau Januar 1969 und den Artikel
«Dynamische Katholizität in Uppsala» von Werner Küppers in der
gleichen Zeitschriftennummer hervorheben möchte. Ich darf, ihre
Gedanken hier aufnehmend, zugleich auf den soeben veröffentlichten

Bericht der Gemeinsamen Theologischen Kommission des
Ökumenischen Rates und der römisch-katholischen Kirche verweisen
(One in Christ 1970, 3), der freilich vor Uppsala entstand.

1. Nachdem New Delhi die Einheit aller Christen an einem Ort
hervorgehoben hatte - unter dem Stichwort Einheit, war es
Aufgabe Uppsalas, die Universalität der Kirche aufzuzeigen - unter
dem Stichwort Katholizität. Einheit und Katholizität gehören seit
jeher eng zusammen. Schon eine flüchtige Durchsicht einschlägiger
Lehrbücher zeigt, dass sie auch meist zusammen behandelt worden
sind, wobei das Stichwort Einheit beispielsweise im Handbuch
theologischer Grundbegriffe durch einen eigenen Artikel hervorgehoben

ist, während Katholizität eines solchen nicht gewürdigt worden

ist und auch nur am Rande in anderen Artikeln erscheint.
Uppsala ist über die überwiegend geographische Fassung des

Begriffes, wie sie in der römischen Kirche gebräuchlich war,
hinausgegangen. Katholizität ist nicht nur eine nota ecclesiae, ein
Kennzeichen, an dem man die Kirche im Unterschied zu anderen
Gemeinschaften in unserer Welt sicher erkennen kann. Katholizität
ist eine Eigenschaft der Kirche, mit ihrem Wesen untrennbar
verbunden. Uppsala sagt: «Sie ist die Eigenschaft, durch welche die
Kirche die Fülle, die Integrität und die Totalität des Lebens in
Christus zum Ausdruck bringt. Die Kirche ist in allen ihren Teilen,



— 365 —

in jeder Hinsicht ihres Lebens, und vor allem in ihrem Gottesdienst
katholisch und sollte in ihnen katholisch sein» (I, 7). Nissiotis erinnert

an «den bibhschen Gedanken des Pleruma»: in der Bibel
charakterisiert die FüUe zuerst die Tat Gottes und dann das Wesen der
Kirche, die daraufhin kathohsch genannt wird, um ihre innerste
Beziehung zu dieser Fülle auszudrücken! (Christi. Einheit, S. 14).
Auch die gemeinsame Kommission spricht von der Kirche als
«cathohc in its being (S. 455).

Diese Schau ergab sich aus der - an sich vom Credo her ganz
naheliegenden - Begründung der Katholizität in der Wirksamkeit
des Heiligen Geistes, die Katholizität nun «von der Mannigfaltigkeit

der Geistesgaben und von dem geistgewirkten Dienst an der
Welt her» (Schlink) verstehen lässt. Wahrscheinlich ist hier die
Eingliederung grosser orthodoxer Kirchen in den Weltrat in New
Delhi fruchtbar geworden, denn die orthodoxen Väter sind in der

Interpretation von katholisch schon immer nicht von der Geographie,

sondern von der Fülle und Mannigfaltigkeit des Geistes

ausgegangen. So erklärt Cyrill von Jerusalem in einer seiner Katechesen,

katholisch «durch die Mannigfaltigkeit der in der Kirche
versammelten Menschen aus allen Völkern, Geschlechtern, Berufen
usw.». Katholisch ist ein qualitativer Begriff, kein quantitativer.
Schon im Martyrium des Polykerp (8) ist von der kathohschen Kirche

in der ganzen Ökumene die Rede. Katholisch darf nicht mit
universal und ökumenisch gleichgesetzt werden.

Schlink weist mit Recht darauf hin, dass das reformatorische
Denken ganz ähnliche Wege gegangen ist: «Hier ist die Katholizität

der Kirche von der Herrschaft Christi her, der zum Herrn über
das Ah erhöht ist, verstanden. Aber Christus der Herr ist in der
Kirche gegenwärtig durch das Wirken des Geistes. Insofern begegnen

sich das orthodoxe und reformatorische Verständnis der
Katholizität» (S. 10). In Uppsala heisst es: «In dieser Welt lässt
Gott die Menschen durch den Dienst Christi in der Kirche Katholizität

empfangen... Diese Einheit ist nicht bloss äusserlich; sie
besitzt eme tiefe, innere Dimension, die auch durch den Begriff
,Katholizität' zum Ausdruck gebracht wird» (I, 6).

2. Damit ist schon die zweite wichtige Erkenntnis angeklungen.

Wenn das Wirken des Heiligen Geistes und die Katholizität so

miteinander in Verbindung gebracht werden, dass letztere auf dem
Wirken des Geistes beruht, dann ist Kathohzität zugleich Gottes
Gabe an uns und unsere Aufgabe (I. 5). «Gott lässt die Menschen



— 366 —

Kathohzität empfangen», «Gottes Gabe der Katholizität wird in
glaubendem Gehorsam empfangen». Und deshalb muss die Kirche
«diese Katholizität in ihrem Gottesdienst zum Ausdruck bringen,
indem sie Männern und Frauen in all ihren Lebensbezügen eine

Heimat bietet, und ihrem Zeugnis und Dienst» (I, 6.9).
Hier hat sich Ähnliches vollzogen wie in New Delhi. Wie die Einheit

der Kirche zuerst vorgegeben ist und deshalb zu unserer Aufgabe
wird, so ist Katholizität in jener «tiefen inneren Dimension» zuerst
Gottes Gabe an uns, die deshalb und nur deshalb, weil sie ohne unsere
Vorleistung schon gegeben ist, zu unserer Aufgabe wird. Wir haben
sie nicht erst zu schaffen, sondern ihr bei uns Raum zu geben und das

zu beseitigen, was ihr im Wege steht.
Die Nähe zum Neuen Testament liegt auf der Hand : Der Imperativ

wird nur deshalb gegeben und erfüllbar, weil der Indikativ
vorausgeht. Die Kirche ist katholisch, darum muss sie es immer wieder
werden.

An dieser Stelle muss ich auf einige Formulierungen aufmerksam
machen, die dem reformatorischen Theologen bedenklich erscheinen :

Das Dokument redet davon, dass Gott seine Gaben den Menschen in
Freiheit anbietet, der Geist zwingt den Menschen niemals, sondern
gibt ihm Kraft, «in Gottes schöpferischem und erlösenden Handeln
mitzuwirken» (I, 10), und ähnlich: Gottfordert uns auf, «mit ihm
zusammenzuarbeiten» (I, 4). Es ist verständlich, dass die grosse Vielfalt
der Traditionen und Denkweisen, die in Uppsala vertreten war, keine
in jeder Hinsicht zureichende Präzision der Formulierung erreichen
konnte. Die uns bedenkliche Rede von der cooperatio hominis cum
deo hat Gottes Gabe zur Voraussetzung und wird sogleich durch ein
sehr ausführliches Aufzeigen unseres Versagens eingeschränkt.

Die römisch-katholische Kirche hat es mit ihren sehr präzisen
Konzilsdokumenten auf dem Zweiten Vatikanum einfacher gehabt,
sie hat übrigens auch sehr viel stärker die biblische Grundlage ihrer
Erklärungen gebracht, wie Schlink aufweist.

3. Schlink macht darauf aufmerksam, «dass der Heilige Geist

nun ein ausdrückliches Thema geworden ist». Man hat natürlich
schon immer von ihm gesprochen, aber bisher war seit Lund 1952
das Hauptthema «Christus und die Kirche» (S. 10). An anderer
Stelle kritisiert er, dass die Aussagen über den Heiligen Geist « doch
recht unbestimmt und zu selbstverständlich geblieben sind» (S. 12).
Die starke orthodoxe Repräsentanz im Weltrat der Kirchen wird
uns in der Zukunft immer wieder auf die dritte Person der Trinität



— 367 —

hinweisen und die Gefahr verhindern, dass die neutestamentliche
Lehre vom Heiligen Geist im Unterschied zu allen möghchen
geistigen Bewegungen verwischt und zur Überbrückung der
wirklichen Unterschiede in den Kirchen in einen vagen Spiritualismus
verfälscht wird.

4. Wenn das Dokument von Katholizität handelt, dann kann das
nicht isoliert geschehen, es müssen die drei anderen Eigenschaften der
Kirche, ihr Einssein, ihre Heiligkeit und ihre Apostolizität, zugleich
mitbedacht werden. Sie sind in gleicher Weise Gottes Gabe an uns
und unsere Aufgabe. Sie haben «in enger wechselseitiger »Abhängigkeit

das glaubwürdige Leben der Kirche schon immer charakterisiert»

(I, 5). Sie mit letzter Genauigkeit voneinander abzugrenzen, ist
weder die Absicht des Dokumentes, noch wohl überhaupt möglich,
wie wir aus der engen Beziehung von Katholizität und Einssein schon

gesehen haben.
Aber durch diese Zusammenschau erreicht das Dokument, dass

die Überlegungen zur Katholizität in der Tat jene umfassende Weite
gewinnen, die ihrer Fülle und Mannigfaltigkeit entspricht. Hier ist
vom Gottesdienst der Kirche bis hin zum Zeugnis und Dienst in der
Welt und Gesellschaft die Rede, in denen wir «für die Verwirklichung
wahren Menschseins» arbeiten sollen (1,9). Hier ist das unauswechselbar

Besondere der Gemeinde Christi in Gottes Gaben an seine Kirche
aufgezeigt und zugleich die Herausforderung der Christen durch
die heutige Welt- und Gesellschaftssituation, die damit in der ersten
Sektion schon anklingen und in den anderen dann ausführlich behandelt

werden. Ich hätte gewünscht, dass die Erkenntnisse der Sektion I
die anderen stärker mitgeprägt hätten, sie sind unerlässhche Grundlage,

verheissungsvolle Mitte und nötige Korrektur aller Bewegungen
hinaus in das Humane. Dass das nicht so gewesen ist, liegt an der
gegenwärtigen Lage der Gesamtchristenheit - zumindest im Westen -,
der die Verantwortung für den Weg der Menschheit wohl zum ersten
Male in solcher Dringlichkeit bewusst worden ist. Es liegt aber auch
an der allgemein erkenntlichen Unbeholfenheit aller Kirchen, mit den
Massenmedien und Meinungsbildnern vom Evangelium her richtig
umzugehen. Die Kirchen in der Diaspora stehen nicht in dieser
Versuchung, sie sind um ihrer Existenz willen auf das Eigenthche der Kirche

gewiesen. Was bleiben wird von Uppsala, sind wohl nicht die allzu
zeitgebundenen Thesen zu den Weltproblemen, eher schon das Bemühen

um sie, mit Sicherheit aber jene Erkenntnisse, die hier in der
Katholizität der Kirche gewonnen sind und die auch unser jetziges



— 368 —

Tasten, Stammeln und Versagen gegenüber der Welt durch die Fülle
der Gabe Gottes in neue Vollmacht wenden können.

5. Auch in dem Ringen um Vielfalt und Kontinuität, die in den
beiden den grundsätzlichen Aussagen (I, 1-11) folgenden Abschnitten
behandelt werden, stehen wir erst am Anfang. Das Dokument weiss,
dass die Mannigfaltigkeit der Gaben des Geistes zur Katholizität der
Kirche gehört, das sahen wir schon. Über diese Feststellung hinaus ist
aber die Konkretisierung sehr schwierig. Führt die Vielfalt nicht oft
in eine Verzerrung der Katholizität, weil sie statt einer Auffächerung
vom Zentrum her wülkürhche Loslösung ergibt Oder wieweit ist sie

«echter Ausdruck der apostolischen Berufung der Kirche» (I, 12).
Ist unsere Vielfalt in ihrer konkreten Ausdrucksform des einen,
unveränderlichen apostolischen Erbes, entsprechend den unterschiedlichen

Situationen und damit Bereicherung
Massstab für die Bewertung der verschiedenen Geistesgaben

muss sein, dass die Vielfalt Berufung und Sendung befördert, ermutigt

und die Kathohzität vorantreibt. Die Kirche darf nicht vergess-
sen, dass sie immer zugleich aus der Welt herausgerufen und zugleich
in die Welt gesandt ist. Diese doppelte Bewegung, die schon in Lund
1952 formuliert wurde, bezeichnet das Dokument als grundlegend für
eine dynamische Katholizität. «Jede dieser beiden Bewegungen
erfordert unterschiedliche Worte und Taten in den verschiedenen
Situationen, doch gehören beide Bewegungen immer zusammen. Die
konstitutive Mitte dieser doppelten Bewegung ist die gottesdienstliche

Versammlung, in der Christus selbst derjenige ist, der beruft und
sendet» (I, 12).

Lassen Sie uns die dynamische Katholizität sehr ernsthaft
bedenken, sie wird uns noch lange beschäftigen. Sie wird gründhch
missverstanden, wenn vir meinen, die Unterschiede in der Erkenntnis, im
Bekenntnis und Leben seien a priori heute nicht mehr kirchentrennend,

so wie es die Badische Union im letzten Jahrhundert einfach
tat, indem sie festlegte: Die Bekenntnisse der beiden reformatorischen

Kirchen haben insoweit Geltung, als sie sich nicht widersprechen.

Wir haben an sehr vielen Punkten in den letzten Jahren
erkannt, dass bislang als kirchentrennend geltende Lehren uns nicht
mehr trennen können. Der Eucharistieausschuss von Faith and
Order, der in den nächsten Tagen in der Nähe von Prag mit Arbeiten
zur Taufe und Konfirmation wieder zusammentritt, hat in Bristol
eine erstaunlich übereinstimmende Erklärung römischer, orthodoxer
und reformatorischer Theologen zur Eucharistie vorlegen können, die



— 369 —

mit Beifall aufgenommen wurde. Aber das war nur möghch, weil wir
die Frage des Amtes ausklammerten. Dynamische Katholizität darf
nicht heissen, dass der Zeitgeist ,Plurahtät' die Wahrheitsfrage nivelliert.

Das hohepriesterliche Gebet und die Verheissung Christi: «Der
Geist wird euch in alle Wahrheit leiten» (Joh. 16, 13) dulden keinen
Kompromiss. Das ist die grosse Gefahr der ökumenischen Bewegung.
Ich denke an die Vision des russischen Dichters Solover in seiner kurzen

Erzählung vom Antichrist. Dort sammelt sich aus den verschiedenen

Kirchen eine prächtige Grosskirche um den Papst, mit eindrucksvoller

Macht, aber sie ist nicht mehr Kirche Christi. Kirche in den
letzten Tagen ist eine kleine unansehnliche Schar von Christen
verschiedener Herkunft, die nicht einmal mehr einen Bischof haben,
geschart um einen griechischen Professor. Sie ist die Braut Christi.

6. Damit komme ich zu jener kritischen Anfrage an das Dokument,

die auch Schlink stellt: Ist das Verhältnis von endzeitlich-
zukünftiger Erneuerung und Gottes neuschaffendem Wirken heute
genügend geklärt Das Leitwort der Konferenz « Siehe, ich mache
alles neu» (Offb. 21, 5) steht imKontext nach den Aussagen über das

Weltgericht und die Parusie. Wenn die Eschatologie nicht mehr
gesehen wird, kommen Soziologie und Futurologie durch die Hintertür.

Ist der Abfall der Menschen, ihre Sünde und das kommende
Gericht hinreichend bedacht worden

Im Abschnitt 20 wird von den «säkularen Kathohzitäten» geredet.

Ein solcher Gebrauch von Kathohzität ist unmöglich und
widerspricht den Erkenntnissen des Dokumentes vom Ursprung der
Katholizität im götthchen Pleruma. Aber auch in Anführungsstrichen

verrät er die beständige Versuchung, das Evangehum mit dem
Säkularen zu identifizieren. Wir lesen : «Die säkulare Gesehschaft hat
Instrumente der Versöhnung und Vereinigung hervorgebracht, die
anscheinend oft wirksamer sind als die der Kirche. Dem Aussenseiter
erscheinen die Kirchen oft schwach und irrelevant und bis zum Über-
druss mit ihren eigenen Angelegenheiten beschäftigt. Die Kirchen
brauchen eine neue Offenheit für die Welt mit ihrem Streben, ihren
Leistungen, ihrer Ruhelosigkeit und ihrer Verzweiflung.» Spiegeln
diese Sätze nicht jene häufig zu beobachtende Tendenz wider, sich für
den Dienst der Kirche erst einmal in der Welt umzusehen Das ist an
sich kein Schaden und kann der gebotenen Klugheit entsprechen.
Häufig genug erleben wir es aber, dass aus diesem Bemühen um
Übersetzung ein bedenkenloses Übernehmen und Verlassen der eigenen
Grundlage wird.



— 370 —

Schlink fragt, ob Uppsala hier nicht die Einheit und das Wesen
der Welt überschätzt. Wenn das Dokument sagt: «Die Sendung der
Kirche in die Welt wird der Kirche eine Bereicherung durch die Welt
schenken», muss der historisch fundierte Theologe sofort erkennen:
Im Johannesevangelium und bei Paulus begegnet uns ein Begriff von
Welt, der diese Aussage problematisch macht. «Nach neutestament-
lichem Denken kann die Bereicherung der Welt nur durch die aus der
Welt heraus Geretteten erfolgen, nicht aber durch die Welt als solche »

(Schlink). Die diesen zitierten Sätzen zugrunde liegende Schau des

Verhältnisses Kirche-Welt begegnet uns in verschiedenen Kirchen
und bei verschiedenen Theologen. Aber ist uns wirklich die Neuordnung

der Welt als eigentlicherAuftrag gegeben ?Esgilt in die ökumenische

Bewegung mit all ihrem optimistischen Tatendrang die biblische
Eschatologie einzubringen, die uns davor bewahren kann, statt
Menschen mit dem Evangelium zum Miterben und Mitauferstehen mit
Christus zu rufen, in unserem Übereifer die vergehende Welt zum
Paradies machen zu wollen.

Ich muss hier die Untersuchung des Dokumentes im einzelnen
abbrechen, obwohl ich mir bewusst bin, der Bedeutung und Fülle des

hier Ausgesagten nicht gerecht geworden zu sein. Wer könnte dies
auch am Anfang eines so gewaltigen neuen Aufbruchs

III. Folgerungen

Zum Abschluss müssen wir von dieser bedeutsamen Erklärung
von Uppsala aus noch einen Blick auf die vor uns liegenden Aufgaben

und Möglichkeiten werfen. Es wird sich lohnen, sich weiter mit
Uppsala zu beschäftigen. Viele Hilfen, Anweisungen und Anregungen

sind in den Texten enthalten, sowohl für das Gespräch der
Konfessionen am Orte - und ihre Taten, als auch für den Fortgang
des Gespräches innerhalb des Weltrates.

1. Der Bericht beginnt mit einem Dank an Gott den Heihgen
Geist, «dass er uns in dieser Zeit in ein neues und beglückendes
Verständnis des Leibes Christi führt, zur Ehre Gottes des Vaters...,
so dass wir nun mit grösserem gegenseitigen Vertrauen und mehr
Hoffnung auf Versöhnung als je zuvor miteinander sprechen » (I, 1).

Das Arbeitsbuch dieses XX. Internationalen Altkatholikenkongresses

ist frei von jeglicher Jubiläums-Feststimmung. Wir sind
auf eine Weise, die uns vor wenigen Jahren noch unmöglich
erschien, näher aneinandergerückt. Jetzt sind nicht nur einige
avantgardistische - oder hoffnungslos konservative - Kreise innerhalb



— 371 —

der Kirchen einander nahegekommen, Gemeinden und Kirchen
begegnen sich mit neuer Offenheit. Sie müssen mit der Lund-Methode
miteinander arbeiten, hart arbeiten. Ich glaube, dass in dieser

neuen Situation der Heilige Geist am Werke ist. Man kann nicht
nur um die Einheit im Glauben beten, man muss auch damit rechnen,

dass Gott uns ihr tatsächlich näherführt. Ich darf auch auf
den Erdrutsch hinweisen, der in dem Verhältnis der römisch-katholischen

Kirche zur Ökumene und zu ihren einzelnen so verschiedenen

Kirchen eingetreten ist.
2. Das Dokument gibt einen Weg (oder ist es bereits das Ziel

zu der ersehnten Einheit an: «auf die Zeit hinarbeiten, wenn ein
wirklich universales Konzil wieder für alle Christen sprechen und
den Weg in die Zukunft weisen kann» (I, 19). Lukas Vischer spricht
von einer neuen Konziliarität. Dass dies kein Utopismus ist, zeigt
die Tatsache, dass die römische Kirche zum Zweiten Vatikanum
nichtrömische Beobachter eingeladen hatte und dadurch in deren
Kirchen jetzt eine ganz andere Kenntnis der römisch-katholischen
Kirche und Theologie präsent ist. Andererseits ist die Aufnahme
der römisch-katholischen Kirche in den Ökumenischen Rat nur
noch eine Frage der Zeit. Seit New Delhi arbeiten in den
Kommissionen schon inoffiziell römische Theologen mit, in Uppsala
waren sie akkreditierte Beobachter, und seitdem haben sich die
Kommissionen des Weltrates völhg verändert durch eine aktive
und zahlenmässig bedeutende offizielle Mitarbeit von römischen
Theologen.

Ihre Kirche steht auf dem Boden der alten Kirche und ihrer
Konzilien, die meine mit gewissen Einschränkungen auch. Luther
hat von dem Konzil zu Mantua die «katholische Lösung der
Reformfragen» erhofft.

In mancher Hinsicht hat Trient seine Forderungen erfüllt,
aber das Konzil hat die Kirchenspaltung nicht mehr beseitigen
können und wohl auch nicht wollen. Zudem war es kein ökumenisches

Konzil, da die Orthodoxen in der Mehrheit fehlten.
Auf einem - darf ich hier einmal in der Sprache der Modernen

utopisch reden, aber hoffentlich nicht utopistisch - kommenden
ökumenischen Konzil wird es darum gehen, die bestehenden
Unterschiede wirklich auszutragen. Wir werden in der Frage des Amtes
(Sukzession) nicht von vornherein einer Meinung sein. Sie werden
CA VII für nicht ausreichend halten. Wir werden nicht einfach zu
der Berufung auf den überlieferten Glauben der alten ungeteilten



372

Kirche unsere Zustimmung geben können, aber der Geist wird uns
die Wahrheit tiefer erschliessen. Und wir werden dann gewiss
erkennen, was innerhalb der einen katholischen Kirche an
Unterschieden fruchtbar und erträglich, Vielfalt in Kontinuität ist.

3. Darf ich mit einem Zitat aus dem Uppsala-Bericht schliessen,

das mir die für uns ahe nötige Seelsorgerliehe Hilfe zu geben
scheint :

«Ein Massstab ihrer inneren Einheit besteht darin, dass von
den Glaubenden gesagt wird, dass sie ein Herz und eine Seele sind.
In ihr hegen also zwei Faktoren beschlossen: die einigende Gnade
des Geistes und die demütigen Bemühungen der Glaubenden, in
der Anbetung sowie in der Liebe und im Dienst Christi um der
Welt willen. Katholizität ist eine Gabe des Geistes, aber sie ist
auch eine Aufgabe, ein Ruf und ein Engagement» (I, 7).

Uppsala ist ein grosses Geschenk der Güte Gottes für uns alle.
Lassen Sie uns dieses Geschenk annehmen, indem wir es gebrauchen.

Privatdozent Dr. A.Lindi (Bern) widmete sich dem Problem

«Reformiertes Verständnis katholischer Einheit»

Die Reformatoren haben bekanntlich mit Betonung festgehalten

am Bekenntnis zur Ecclesia Catholica. Sie wollten nicht der
bestehenden Kirche eine neue, akathohsche gegenüberstehen,
sondern sie wollten die eine Kirche so erneuern, reformieren, dass sie

eben als die eine Kirche Jesu Christi, aus seinem Wort lebend und
durch seinen Geist wirkend, wirklich Ecclesia Catholica bheb.

Die Katholizität gehörte für die Reformatoren zum Wesen der
Kirche. Ernst Wolf hat dies für Luther und das frühe Luthertum
sorgfältig und überzeugend nachgewiesen. Das gleiche gilt aber
auch von Calvin, wie sich aus der Kirchenlehre der Institutio in
allen ihren Fassungen ergibt und wie es auch von verschiedenen

neueren Untersuchungen klar herausgearbeitet worden ist.

These 1

Reformierte Theologie hat, wo sie ihrem eigenen Ansatz treu
war, immer mit Nachdruck betont, dass Kirche Christi wesens-

gemäss Ecclesia Cathohca ist.
Kathohsch heisst dem Wortsinn nach : auf das Ganze gerichtet,

das Ganze umfassend (zur Wort- und Begriffsgeschichte: Berkhof,



— 373 —

S. Uff.). Was ist damit gemeint, wenn die Reformatoren diesen seit
alters geläufigen Begriff auch ihrerseits auf die Kirche anwenden
Es könnte sich ja, wenn im reformatorischen Lager so betont
erklärt wurde: wir gehören zur Ecclesia Catholica, wir sind Ecclesia
Catholica - es könnte sich da um ein Stück Pietät im Blick auf den
bruchlosen Zusammenhang mit den von Humanisten und Reformatoren

so hochgeschätzten Vätern der Alten Kirche handeln. Es
könnte auch einfach Apologetik sein : im Bekenntnis zur Katholizität

steckt der Legitimitätsanspruch : die Wahrheit Christi und
seiner Kirche ist bei uns und nicht bei den Papisten. Beide Motive
spielen sicher gerade auch bei Calvin eine wichtige Rolle (man erinnere

sich an seine liebevolle Schilderung der Alten Küche, Inst. IV,
4, 1-15, und an die Polemik gegen das Papsttum in den anschliessenden

Abschnitten IV, 5-11).
Wesentlicher aber ist der Ursprung der Kirche in Gottes Erwählung.

Gott allein kennt die Seinen. Ahe Einengung der Kirche nach
menschlich-irdischen (nationalen, geographischen, zeitlichen,
konfessionellen) Gesichtspunkten verkennt Gottes souveräne Freiheit.
Seine Kirche ist grösser und weiter als alle menschlichen Grenzen
und Schranken. Seine Kirche ist wesensgemäss umfassende,
weltweite, allgemeine Kirche: Ecclesia Catholica. Eben darum - weil
die Kirche von ihrem göttlichen Herrn, von Christus her lebt und
nicht von irgendwelchen irdischen Gegebenheiten oder menschlichen

Qualitäten -, eben darum gehören für Calvin auch Einheit
und Katholizität der Kirche unlöslich zusammen. «Deshalb heisst
die Kirche katholisch, denn man könnte nicht zwei oder drei
Kirchen finden, ohne dass damit Christus in Stücke gerissen würde»
(IV, 2). So halten auch die reformierten Bekenntnisschriften mit
Emphase fest : Credimus et confitemur, unicam Ecclesiam Catholi-
cam seu Universalem, quae est congregatio sancta, seu coetus
omnium vere fidehum Christianorum, qui totam suam salutem in
uno Jesu Christo exspectant... (Conf. Belg. Art.XXVII). Besonders

eindrücklich wird das Bekenntnis zur Ecclesia Catholica in der
Conf. Helv. Post, entfaltet (XVII : De catholica et sancta Dei Ecclesia

et unico capite Ecclesiae): «Deswegen nennen wir die Kirche
katholisch, weil sie umfassend, weltweit (universalis) ist, weil sie

zerstreut ist über alle Teile der Welt und über alle Zeiten hin sich
erstreckt und nicht beschränkt ist auf bestimmte Zeiten und Orte».
So steht noch in der Zürcher Agende von 1675 ein Gebet «dass wir
und deine ganze reformierte, evangelische, rechtkatholische Kirche



— 374 —

eins sei in dir», und in der Polemik zwischen Lutheranern und
Reformierten kommt es vor, dass 1584 eine pfälzische Streitschrift
den Lutheranern vorwirft, sie hätten «den Papisten den Titel des

Katholischen schandlich eingeräumt» und eben die evangelische
Kirche sei «katholisch» (zitiert bei O.Weber, in Calvin-Studien
1959, S.141).

So hat denn gerade reformierte Theologie auch in unseren
Tagen, wenn sie sich neu besann auf Wesen und Auftrag der Kirche,

die Katholizität der Kirche wieder betont (cf. Barth, KD IV,
1, S.783 f.; Brunner, Dogm.III, S. 146 ff.) Und so ist es im ökumenischen

Gespräch heute, wo die grundlegende Bedeutung der
Katholizität für das rechte Verständnis der Kirche neu auf den
Leuchter gestellt wird, der reformierte Theologe Hendrik Berkhof,
der hier Wesentlichstes und Weiterführendes zu sagen hat (cf. sein
Buch «Die Katholizität der Kirche», 1962, dt. 1964, und auch
seinen Vortrag in Uppsala). Berkhof ist es, der in dem genannten
Buch (S.99) sagt: «Calvin war ein ganz besonders katholischer
Denker» (über K.Barths «katholische Theologie» S. 101). Es ist
bedeutsam, dass die Calvin-Forschung und Calvin-Interpretation
römisch-katholischer Theologen nach Jahrhunderten wilder Polemik

heute zu ähnlichen Resultaten kommt (bes. Alexandre
Ganoscy, Calvin, théologien de l'église et du ministère, 1964, und
Le jeune Calvin, 1966). Das will nun aber nicht heissen, dass Calvin
gleichsam dem römischen Katholizismus integriert werden und so

die Reformation entschärft oder gar im Rückwärtsgang revidiert
werden könnte. Es war nicht nur ein fatales Missverständnis oder
eine unbedachte Überspitzung theologischer Positionen, was zur
Kirchenspaltung führte und die Kirchenspaltung irreparabel werden

liess. Gerade in der Begründung und im Verständnis der
Katholizität gingen die Wege deutlich auseinander.

Wir kommen zu These 2

Mit Luthers Verständnis der Katholizität geht die reformierte
Ekklesiologie - in deutlicher »Abgrenzung und Polemik gegen
Rom - darin einig, dass die Einheit und Kathohzität der Kirche

ihren Grund nicht in institutioneller Kontinuität und
weltweiter Uniformität hat, sondern in dem Willen und der lebendigen

Gegenwart ihres Herrn.
Man spürt allen Äusserungen der Reformatoren zur Ekklesiologie

die Kampfsituation an. Da bricht immer wieder das Pathos



— 375 —

des Protestes durch gegenüber dem hierarchisch-juridischen
Selbstverständnis der Papstkirche. Zugleich ist da aber auch das freudige
Bewusstsein: weil der lebendige Christus der Herr und das Haupt
der Seinen ist, darum und darum allein lebt die Kirche zu ahen Zeiten

und über alle Grenzen hinweg. Darum ist der Gehorsam gegenüber

dem Wort Gottes das Eine, was notwendig und unabdingbar
ist, damit die Kirche wirklich Kirche ist («...nullam esse ecclesiam,

quae non subicitur verbo Dei et regitur», CR 43, 343, zitiert bei
Weber, a.a.O., S.135, A.36). Keine institutionellen Sicherungen,
keine geschichtliche Kontinuität bestimmter Ämter, auch keine
feste, weltumfassende, kirchenrechtliche Ordnung vermögen die
Kirche in ihrer echten katholischen Einheit zu garantieren. Die
Kirche ist nur dort wirklich Ecclesia Catholica, wo es sich je und je
ereignet, dass das Wort des lebendigen Herrn Glauben und Gehorsam

erweckt, und wo Menschen dadurch zusammengeführt und
zusammengehalten werden. Das hat Calvin und das haben die
reformierten Bekenntnisschriften immer und immer wieder betont und
eingeschärft. Die Conf. Helv. Post, sagt mit polemischer Zuspitzung
gegen den «clerus Romanus», dass gerade die institutionelle
Bindung der Kirche an geographisch und historisch lokal fixierte
Ämter und Personen die Ecclesia Catholica einenge und zur Win-
kelkirche mache. Wie die Donatisten dadurch zur Winkelkirche
wurden, dass kirchliche Gemeinschaft bei ihnen an den Grenzen
ihrer engeren Heimat, der afrikanischen Provinz aufhörte («qui
ecclesiam in nescio quos Africae coarctabant angulos»), so ist es

eine ebenso fatale Verengung und Verkümmerung der echten
Katholizität, wenn katholisch auf römisch beschränkt wird, wenn
katholisch mit römisch-katholisch gleichgesetzt wird. Echte Katholizität

kann nur bestehen in der Freiheit und Weite, die alle
irdischrechtlichen Bindungen transzendiert, weil die Autorität Christi sich
in keine kirchenrechtlichen Autoritätsansprüche einfangen lässt.

Daraus ergibt sich These 3

Reformiertes Verständnis der Katholizität betont besonders,
dass Katholizität nicht statisch betrachtet werden darf,
sondern im Gegenteil die Verfestigung von Denk- und Lebensformen

und kirchlichen Strukturen immer wieder überholen und
in Frage stellen muss.
Weil die Kirche wesensgemäss katholisch, grösser und weiter als

alle irdischen Grenzen ist, darf sie sich nie an geschichthch gewordene



— 376 —

Formen und Ordnungen binden. Es gibt keine zeitlos gültige,
ständisch gegliederte heüige Ordnung (hierarchia). Es gibt kein Kirchenrecht,

das als göttliche Setzung dem geschichtlichen Wandel und der

Notwendigkeit der Neuüberprüfung enthoben wäre. Obwohl gerade
im reformierten Bereich (viel stärker als weithin im Luthertum)
verbindliche Ordnungen für das Eigenleben der Kirche und ihrer
verschiedenen Dienste und Aufgaben biblisch-theologisch bedacht,
begründet und reahsiert worden sind, war zugleich das Bewusstsein da,
dass ahe Kirchenordnung dem Leben der Kirche und nicht umgekehrt

das Leben der kodifizierten Ordnung zu dienen hat. Gewiss -
es hat auch im reformierten Bereich zu Zeiten viel Traditionahsmus
und viel statisches Denken gegeben. Aber wo reformierte Theologie
ihrem eigenen Ansatz treu blieb, da müsste sie sich wehren gegen
ahe Verfestigungen und Verabsolutierungen. Gerade im reformierten

Denken waren virulente Gegenkräfte da gegen alle
Selbstabkapselungen etwa in selbstgenügsamem Landeskirchentum. Das
weltweite, ökumenische, kirchliche Denken und Handeln Calvins
und Bullingers ist und bleibt der reformierten Theologie, wenn sie

sich nicht selbst aufgibt, verpflichtendes Erbe. Und dass die ecclesia

reformata zugleich die ecclesia semper reformanda ist, wurde zu
Recht immer wieder proklamiert, wenn es auch schwer zu eruieren
ist, wo und bei wem diese Formulierung zum erstenmal auftaucht.

Das führt uns zu These 4

Gerade darin wird deutlich, wie dieses Verständnis der Katholizität

herauswächst aus dem Glauben an die Kraft des

Heiligen Geistes. Die Kirche hat ihr Leben und ihre Ordnungen so

zu gestalten, dass sie - als Ecclesia Catholica - verfügbar und
beweglich ist für den Geist Gottes. Sie kann sich nicht einem
institutionalisierten Lehramt anvertrauen, sondern ist darauf
angewiesen, dass die Vollmacht prophetischen Dienstes sich
immer wieder als Lebenskraft der Kirche erweist.
Das Verständnis der Kirche bei Calvin ist entscheidend

geprägt durch sein Verständnis des Heihgen Geistes. Die christliche
Tradition hatte von jeher schon die Ekklesiologie im Rahmen der
Theologie des dritten Artikels entfaltet. In der Reformation
gewann das Bekenntnis zur Souveränität und kritischen Autorität
des Heiligen Geistes gegenüber ahem in sich selber schwingenden
Kirchentum neue Leuchtkraft und Sprengkraft. Der untergründigrevolutionäre

Spiritualismus des späten Mittelalters schien nun in



— 377 —

neuer Weise geschichtsmächtig zu werden. Wo man einem christia-
nismus renascens die Kraft zur Erneuerung von Kirche und Welt
zutraute, da stand dahinter der Glaube an die Dynamik des in
Natur und Geschichte wirksamen Gottesgeistes und oft auch der
Glaube an den Anbruch des Geistreichs als letzter, höchster Erfüllung

uralter Hoffnungen und prophetischer Verheissungen. Viel kir-
chenstürmerisches Pathos hat sich an solchen Visionen entzündet.
Von entscheidender Bedeutung wurde es nun aber, dass die
Reformatoren wohl der iuridisch und sakramental fundierten
kirchlichen Realität Roms gegenüber ihr KirchenVerständnis neu
begründeten vom Glauben an den unverfügbaren Geist Gottes her, -
dass sie aber zugleich den Geist Gottes in enger Bindung an das

geoffenbarte Wort Gottes sahen. Gerade Calvin (cf. W.Krusche,
Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin, 1957) ist nicht müde
geworden, seinen Hörern und Lesern einzuschärfen, dass der Heilige
Geist nicht ein «architectus novarum revelationum » ist (CR 47,

335, Komm, zu Joh. 14, 26, zitiert bei Krusche, S.215), nicht neue
Offenbarung schafft, die das biblische Zeugnis überholen und ablösen

würde, sondern dass im WTalten des Geistes das durch die Bibel
bezeugte Gotteswort lebendige Anrede und verpflichtende Wahrheit

wird. Das ist bedeutsam gerade für die Ekklesiologie. Wenn
die Kirche aus dem Geist Gottes lebt und ständig bereit zu sein

hat, um sich durch die Dynamik des Geistes erneuern und gestalten
zu lassen, so heisst das, dass der Geist in der Verkündigung des

biblischen Wortes wirkt und die praedicatio verbi divini durch den
Geist seine Vollmacht bekommt und ebendadurch wirklich verbum
divinum wird (cf. Conf. Helv. Post. Darum gibt es kein Lehramt
als sakrale Institution, sondern im ministerium verbi divini vollzieht
sich geistliche, geistgewirkte Weisung ubi et quando visum est Deo.

Dass die Kirche entsprechend der Verheissung ihres Herrn in
der Wahrheit bleibt, bedeutet nicht, dass bestimmte kirchliche
Amtsträger die Garantie der Irrtumslosigkeit, der infaliibilitas
besitzen und so die Kirche vor falschen Wegen und Entscheidungen
absichern. Die Gültigkeit dieser Verheissung erweist sich vielmehr
darin, dass vollmächtiges Reden und Handeln, prophetisches
Reden und Handeln im echten Sinn, sich immer wieder ereignet -
in und trotz der menschlich-irdischen Ungesichertheit jeglicher
Kirchlichkeit und jeglicher Theologie. Gott lässt seine Kirche nicht
im Stich. Er bindet seine Wahrheit nicht an bestimmte Ämter und
Personen. Aber er gibt seiner Wahrheit die Durchschlagskraft, dass



— 378 —

sein Wort zum lebendigen und lebenschaffenden Wort wird. Gerade
ihre Katholizität, ihre Freiheit und Überlegenheit gegenüber allen
menschlichen Schranken und Abgrenzungen gewinnt die Kirche
nicht durch irgendwelche Institutionen, sondern allein durch diese

prophetische Vollmacht, durch den« Erweis des Geistes und derKraft ».

Darum hat bei Calvin alle Kirchenordnung, alle Einsetzung
auch von kirchlichen Ämtern (also etwa der bekannten vier Ämter
der Genfer Kirche, der pasteurs, docteurs, anciens, diacres) nur den
Sinn und Auftrag, dass Christus durch sein Wort in der Gemeinde,
im Dienst von Menschen, wirksam und hilfreich gegenwärtig sein
kann, oder, wie es Jan Weerda einmal ausgedrückt hat (Calvin-Studien,

S. 161), «damit Christi Geist seine Kanäle bekommt, durch die
er zum einzelnen hinfliessen kann». Alle Ämter in der Kirche sind
nicht als Stände und heilige Ordnungen, ordines, zu verstehen,
sondern von der Funktion her, die sie im Dienst der Vergegenwärtigung

des Gotteswortes zu erfüllen haben. Ihre Form kann und
muss nicht überall und zu allen Zeiten gleich sein und gleich bleiben.

Aber überall und zu allen Zeiten lebt die Ecclesia Catholica
davon, dass Leben und Ämter der Kirche offen und bewegheh sind,
um diesen Dienst, das ministerium verbi divini im umfassendsten
Sinn, recht zu tun.

Es hängt wohl mit diesem Spezifikum reformierten
Kirchenverständnisses, der Mobilität im Dienst des bleibenden Auftrags,
zusammen, dass historisch gesehen die Reformierten immer wieder
sehr viel Unruhe in die Geschichte der Christenheit hineingebracht
haben.

These 5

Reformierte Kirche und Theologie waren in der Ökumene
meist nicht Elemente der Stabilität, sondern der schöpferischen

Lnruhe.
In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ist es offenkundig,

wie der Einfluss Calvins und die Ausbreitung reformierter Gemeinden

eine Radikalisierung der kirchlichen und theologischen Fronten
bewirkte. In Deutschland ist das besonders deutlich, wo der
Vormarsch des reformierten Bekenntnisses (wie die neuere Forschung
erst recht sichtbar gemacht hat, z.B. Moltmann, Chr.Pezel und der
Calvinismus in Bremen, 1958, und ZKG 1960, S. 110 ff, Jacob Brocard

als Vorläufer der Reichs-Gottes-Theologie) mit Recht als so

etwas wie eine «zweite Reformation» empfunden und verstanden



— 379 —

worden ist. Es ist aber ganz allgemein ein Faktum, dass nirgends so

sehr wie in den ausgesprochen calvinistisch-reformiert geprägten
Kirchengebieten (wir denken an Holland und an weite Bereiche der
angelsächsischen Welt) es zu immer neuen kirchlichen Trennungen
und Abspaltungen gekommen ist.

Das reformierte Glaubensverständnis als Spaltpilz - ist das

nicht ein unverhohlener Widerspruch zum gerade von Calvin und
der reformierten Theologie so stark betonten Bekenntnis zur
Katholizität und Einheit der Kirche Wir stellen die Spannung,
die hier vorliegt, fest. Können wir sie erklären Die Intensität der

Verpflichtung gegenüber dem unbedingten, prophetisch verstandenen

Auftrag zur Bezeugung der Wahrheit und zur Erneuerung der
Kirche, wie sie zur reformierten Ausprägung des Glaubens gehört,
hat offenbar eine Sprengkraft in sich, die gerade die kirchliche Einheit

in Frage stellt und gefährdet, und die zu einem ausgesprochenen

kirchlichen Separatismus führen kann. Es kann aber auch der
harte Protest gegen etablierte kirchliche Ordnung und Tradition -
bis hin zum schliesslich nicht mehr zu vermeidenden Bruch
sichtbar-rechtlicher Kirchengemeinschaft - in gesamtkirchhcher,
ökumenischer, katholischer Verantwortung geschehen. Gewiss hat diese

Verantwortung in der spezifisch reformierten Kirchen- und
Theologiegeschichte auch oft gefehlt. Gewiss ist man oft allzu schnell
bereit gewesen, die Einheit der Kirche zu opfern. Man hat dann
zuweilen auch das Bewusstsein der Katholizität verloren und ist -
trotzdem man vom reformierten Erbe vielleicht in hohen Tönen
sprach - Winkelkirche geworden, die in Konfessionalismus,
Nationalismus, Rassismus versank (wie es bei den Burenkirchen in
Südafrika in erschreckender Weise geschah und wie es überall da
geschehen kann, wo die Verpflichtung zur einen, umfassenden Kirche
nicht mehr ernst genommen wird). Wo reformierte Kirche und
Theologie sich selber recht, vom biblischen und reformatorischen
Ursprung her, verstanden hat, da hat sie beides, die Verpflichtung
zum prophetischen Wahrheitszeugnis und die gesamtkirchliche
Verantwortung zu vereinen und als notwendige, aber auch fruchtbare

Spannung auszuhalten vermocht. Das wird gerade etwa in der
ökumenischen Haltung Calvins deutlich.

These 6

Obwohl Calvin für die Einzelgemeinde die Einheit von Lehre
und Ordnung postulierte, vertrat er für die Gesamtheit der



— 380 —

Kirche die Möglichkeit einer Pluralität in Theologie, Kirchenordnung

und Brauchtum, - wenn nur das Eine Notwendige,
die unbedingte Autorität des Gotteswortes gewahrt blieb. Im
reformierten Bereich ist aus diesem Anliegen Calvins der
Begriff der «Fundamentalartikel» als ökumenisches Programm
entstanden. Eine Fixierung solcher «capita doctrinae» hat aber
gerade Calvin wohl bewusst vermieden: doctrina ist nicht
Lehrsystem, sondern Verkündigung, ein Geschehen, das sich
immer neu vollzieht im ministerium verbi divini und zugleich
im Hören und Betroffensein der Gemeinde.
So hart und unduldsam Calvin über die lehrmässige Einheit

und Disziplinierung innerhalb der Genfer Kirche wachte und sowenig

er die Fragwürdigkeit dieser mit der politischen Einheit
verkoppelten kirchlich-glaubensmässigen Zwangseinheit (die schon zu
seiner Zeit von einzelnen angegriffen und vom NT her in Frage
gestellt worden ist) erkannt hat, sosehr hat er im Bereich der weltweiten,

umfassenden Kirche verschiedene Möglichkeiten und Ausprägungen

kirchlicher Ordnung, liturgischer Formen und theologischer
Lehrmeinungen gelten lassen können. Allerdings - wo die
unbedingte Autorität des Gotteswortes bestritten und faktisch verun-
möglicht wurde, da gab es für ihn keine Verständigung und keine
Gemeinschaft mehr. So diagnostizierte er die Papstkirche semer
Zeit, nachdem er noch in seiner Strassburger Zeit anfangs der
vierziger Jahre sich an den intensiven Verständigungsversuchen jener
Religionsgespräche von Hagenau, Worms und Regensburg beteiligt
hatte. In der Institutio nahm das polemische Gespräch mit Rom
weiterhin breiten Raum ein. Trotz dem negativen Gesamturteil
betont Calvin ausdrücklich, dass es auch bei den Papisten «vestigia
Ecclesiae » gibt, die trotz allem nicht verloren gegangen sind. Da ist
vor allem die Taufe als sichtbares Band der Einheit. Die Taufe
bestätigt, class auch in der Papstkirche, in der der Antichrist soviel
Unheil angerichtet hat, der Bund Gottes mit den Seinen bestehen
bleibt und bezeugt ist (IV, 2, 11-12).

Wo aber die eigentlichen «notae», die Kermzeichen der wahren
Kirche da sind, wo das Wort, das Evangelium verkündet und die
Sakramente nach Christi Willen verwaltet werden (Calvin
übernimmt offensichtlich die bekannte Formulierung von Augustana
VII), da ist Kirche, trotz aller möglichen und faktischen
Unterschiede in Lehre und Ordnung. Calvin hält fest, dass es
Glaubenswahrheiten gibt, die unabdingbar gelten und deren Bestreitung die



— 381 —

Gemeinschaft des Glaubens unmöghch macht. Dann gibt es aber
auch andere, «quae inter ecclesias controversa, fidei tarnen unita-
tem non dirimant» (IV, 1, 12). Den Lutheranern gegenüber, auch
dem harten Polemiker Westphal gegenüber, hat Calvin bei allen
scharfen Kontroversen in der Abendmahlsfrage, ausdrücklich
festgehalten, in den praecipua capita, in den zentralen Lehrpunkten,
sei man sich hüben und drüben einig (CR 9, 50). Es verwundert
denn auch nicht, dass in der reformierten Theologie im Anschluss
an Calvin (der formulieren konnte : wesentlich sei letztlich nur die

doctrina, qua ecclesia Christi fundatur - CR 10b, 275 - zitiert bei
Weber, a.a.O., S. 139) der Begriff der « Fundamentalartikel»
entwickelt worden ist. Dieser Begriff hat dann vor allem in den Pro-
grammschriften der reformierten Ireniker des ausgehenden 16. und
beginnenden 17. Jahrhunderts (so bei dem Franzosen Franciscus
Junius und dem Heidelberger David Pareus) eine zentrale Bedeutung.

Die Entwicklung einer ökumenischen Theologie in neuerer
Zeit ist dadurch ganz wesentlich angeregt und gefördert worden.
Heute ist es einer der bedeutsamsten neuen Ansatzpunkte in den

Texten des Zweiten Vatikanums, dass dort an wichtiger Stehe im
Ökumenismus-Dekret ausdrücklich von der «hierarchia veritatum»,
der Rangordnung der Glaubenswahrheiten die Rede ist.

Nun hat allerdings Calvin diese capita praecipua nicht fixiert
und norniiert. Auch die altkirchlichen Symbola hat er, trotzdem er
sich gern und oft zu ihnen bekannt hat, nicht als starres und
verbindliches Lehrsystem tale quale akzeptieren wollen, - wie sein

Verhalten im Caroli-Handel deutlich macht. Die zentralen Aussagen

der biblischen Botschaft müssen sich in ihrer Bedeutsamkeit
und Kraft ja immer wieder erweisen, indem sie verkündigt, gehört
und geglaubt werden. Sie sind nicht als Lehrsätze statisch zu
fassen, sondern in ihrer geistgewirkten Dynamik ausgerichtet auf das

hie et nunc menschlicher Existenz und dort dann eben vollmächtiges

Wort. Darum ist für Calvin die docilitas Grundhaltung des

Glaubens gewesen: die Bereitschaft, immer neu zu hören und zu
lernen, sich dem Wort immer neu zu stellen und sich von ihm wek-
ken, zurechtweisen und formen zu lassen (cf. den berühmten
Bericht über seine «subita conversio ad docilitatem» in der Vorrede
zum Psalmenkomm. von 1557). Da gibt es keine fixe christliche
Doktrin, über die man dann verfügen könnte. Da ist eben darum
dann auch innerhalb der Ecclesia Catholica, in der Gemeinschaft
derer, die sich über die Jahrhunderte und über alle Grenzen hinweg



— 382 —

zu Christus bekennen, eine grosse Vielfalt des Hörens, Denkens,
Redens und Handelns möglich und notwendig. Die Katholizität
kirchlichen Lebens wird sich gerade auch in der Bejahung dieser
Vielfalt im Dienst des einen Herrn erweisen.

Es stellt sich nun aber die Frage, wie die Katholizität, wie die in
Christus begründete Einheit, Fülle und Weite der Kirche normiert
und abgegrenzt werden kann. Gibt es Kriterien, die die Kirche Christi,

die sancta ecclesia catholica des Glaubensbekenntnisses, abheben

von falscher Kirche, von Kirche, die von ihrem Ursprung und Auftrag

abgefallen wäre, ihr Wesen und ihre Sendung pervertiert
hätte

Gibt der Traditionsbegriff solche Kriterien Wir wissen, wie
die bekannte Formel des Vincentius von Lerinum das als «katholisch»

bezeichnet, was sowohl zeitlich wie räumlich die allgemeine,
von allen vertretene christliche Lehre ist, «quod ubique, quod semper,

quod ab omnibus creditum est» (Commonitorium 2, 3). Es soll
und darf nicht bestritten werden, dass damit wesentliche Merkmale

eben der Katholizität genannt sind : Kirche ist nie nur punktuell,

im Jetzt und Hier des einzelnen Gläubigen, der einzelnen
Gemeinde. Die zeitliche und räumliche Kontinuität über Generationen

und Grenzen hinweg ist konstitutives Merkmal der Kirche.
Aber lassen sich daraus Kriterien für dio Gültigkeit und Wahrheit
von Glaubensinhalten ableiten Können das Alter und die
unbestrittene Geltung einer Lehre oder Ordnung auch ihre legitime
Autorität begründen und garantieren Hier hat die Reformation
Widerspruch angemeldet.

These 7

Norm der Katholizität kann nicht zuerst und vor ahem die
Tradition im Sinn der statisch verstandenen Formel des
Vincentius von Lerinum sein. Die Einheit der Ecclesia Catholica
wird nicht durch universitas, antiquitas, consensus omnium
begründet und normiert, sondern durch die Vollmacht des

Wortes und der von Christus eingesetzten Handlungen (Taufe,
Abendmahl), worin die Gegenwart des lebendigen Herrn der
Kirche immer wieder gültig bezeugt wird.
Dass die Kirche dem Auftrag ihres Herrn treu ist und dass sie

sodann auch Ecclesia Catholica im echten Sinn ist, das entscheidet
sich einzig und allein in der kontinuierlichen Treue des Hörens auf
das biblische Evangelium, auf die doctrina Christi und im kontinu-



— 383 —

ierlichen Geschehen der Taufe und der Mahlfeier. Dort, in Wort und
Sakrament, ist Christus je und je in seiner Gemeinde gegenwärtig.
Dort ist Kirche, und weil das durch Christi Verheissung und Auftrag

in allen Jahrhunderten und über alle Grenzen hinweg
geschieht, darum ist Kirche wesensgemäss ecclesia cathohca. Die
Echtheit und Wahrheit des Glaubens lässt sich nicht statisch oder

gar statistisch erheben und nachweisen durch eine Bestandesaufnahme

im Bhck auf Alter und Verbreitung von Lehraussagen. Der
Glaube und das Zeugnis des Glaubens müssen sich immer neu
verantworten aus der Begegnung mit dem lebendigen Wort, aus dem
Betroffensein vom Anspruch des lebendigen Herrn. Gewiss - diese

Verantwortung, die Verantwortung allen rechten theologischen
Denkens und Redens, wird sich nicht selber isolieren dürfen,
sondern wird im Gespräch mit der Kirche der Väter und der Zeitgenossen

zu geschehen haben. Aber Massstab der Entscheidung wird
dann nicht der Konsens mit möglichst vielen Vätern und Zeitgenossen

sein, sondern die Verpflichtung des ministerium verbi divini
gegenüber dem Wort, das alien menschlichen Traditionen und
Theologien immer wieder als verbum alienum, kritisch, zurechtweisend,
erneuernd, begegnet. Nach reformiertem Verständnis ist es gerade
dem Theologen aufgetragen, sich seine eigene Theologie - mit ihren
vielen im Grund nichttheologischen Komponenten -, die Tradition,
von der er herkommt und die ihn umgibt, durch die stete Begegnung

mit dem biblischen Wort ständig wieder in Frage stehen zu
lassen. Darum ist für die Kirche nicht nur die antiquitas, die
Bezugnahme auf die Vergangenheit, Norm, sondern die Ausrichtung
auf den Herrn, der ja der kommende Herr ist, der alles neu machen
will und alles neu machen wird. Ecclesia Catholica ist darum nicht
Kirche der Tradition, sondern Kirche im ständigen Prozess der

Erneuerung. Das führt uns zur letzten These :

These 8

Von der Verheissung und vom Auftrag Christi her ist jeder
Konfessionalismus und Partikularismus und jede kirchliche
Introversion verwehrt. Verheissung und Auftrag Christi rufen
die Kirche jederzeit zur Umkehr und Erneuerung, damit sie
ihre Verantwortung in der Welt ernst nimmt und die Formen
und Ordnungen ihres Lebens ausrichtet auf das, was in der
jeweiligen geschichtlichen Situation von ihr gefordert ist.
Katholische Einheit bedeutet auch, dass keine Kirche für sich



— 384 —

allein denken und handeln kann, sondern dass wir über alle
Unterschiede der Konfessionen und Traditionen hinweg zu
gemeinsamer theologischer Arbeit und zu gemeinsamem
verantwortlichem Einsatz aufgerufen sind.
Gerade weil die Kirche Christi als Ecclesia Cathohca nicht der

Vergangenheit verhaftet, sondern der Zukunft verpflichtet ist, soll
jede Teilkirche sich dessen bewusst sein, dass sie für sich allein
nicht die ganze Kirche ist und dass sie nicht am Ziel, sondern erst
unterwegs ist zur vollen endgültigen Wahrheit und Klarheit des

Reiches Gottes. Darum ist es der Kirche, jeder Kirche, verwehrt,
ihre eigenen Traditionen und Positionen absolut zu setzen, oder
auch nur zu meinen, dass sie mit ihren eigenen Traditionen und
Positionen sich begnügen und sich auf deren Pflege und Behauptung

beschränken dürfe. Von der Kirche, von jeder Kirche, ist zu
allen Zeiten die Bereitschaft zur inneren und äusseren Erneuerung
verlangt. Reformierte Theologie hat das von ihrem Ansatz her wohl
besonders betont. Reformierte Theologie muss darum aber auch
das Anliegen der ökumenischen, der katholischen Verantwortung
besonders ernstnehmen und hervorheben. Um der Katholizität der
einen Kirche wihen kann und darf es sich keine Teilkirche mehr
leisten, sich nur mit sich selber zu beschäftigen, theologische Denkarbeit

und kirchliche Praxis nur im Rahmen der eigenen Konfession
zu betreiben. Weil die Katholizität zum Wesen der Kirche gehört,
brauchen wir einander gegenseitig, je mit dem besonderen
geschichtlichen Erbe, das jede Konfessionskirche auf ihre Weise
mitbekommen hat. Die ökumenische Bewegung hat uns heute
herausgerissen aus der konfessionellen Isolation, in der sich die Kirchen
lange voneinander abgekapselt hatten. Die geschichtliche Entwicklung,

in der wir drinstehen, muss uns heute auch die Zusammengehörigkeit

der ganzen Menschheit über alle nationalen, rassischen,
kulturellen und sozialen Unterschiede hinweg, die Verpflichtung
zur weltweiten Solidarität viel stärker bewusst machen. Katholizität

der Kirche und Einheit der Menschheit sind von dem her, der der
Herr der ganzen Menschheit und das Haupt seiner Kirche ist,
aufeinander bezogen. Wir haben hier alle noch viel zu lernen und unser
Denken und Handeln umzustellen und auszurichten auf die eigentlich

katholischen, auf das Ganze, das Ganze der Kirche und das
Ganze der Welt bezogenen Dimensionen. Die Neigung zum
konfessionellen, nationalen, sozial-kulturellen Partikularismus steckt uns
ahen im Blut. Wir lassen es gern bei einem blossen Lippenbekenntnis



385

zur Katholizität bewenden. Es wird hier besonders deutlich, wie die
ökumenische Erneuerung der Kirche conversio, Busse, Umkehr,
Umdenken ist. Nur wo es - durch Gottes Geist - in der Kirche, bei

uns, zu solcher conversio kommt, wird die Katholizität der Kirche
für die Welt lebendig und glaubwürdig.

Thema dieses Referates war das reformierte Verständnis
katholischer Einheit. Der eine oder andere Hörer mag den Eindruck
mitbekommen haben, als ob hier für die reformierte Theologie und
Kirche der Ruhm in »Anspruch genommen werde, das Bewusstsein
der echten Katholizität am besten erkannt und praktiziert zu
haben. Das wäre ein falscher Eindruck. Die nüchterne Beobachtung

so und soviel faktischen reformierten Kirchentums, wo vom
Bewusstsein der einen, ganzen, weiten Kirche wenig oder nichts zu
spüren ist, verwehrt uns alle Selbstbeweihräucherung. Aber wir
haben allen Grund, in der reformierten Kirche und in der ganzen
Ecclesia Catholica dankbar zu sein für das strenge und freudige,
klare und unüberhörbare Bekenntnis zur Kathohzität, das von Calvin

bis Berkhof bei den bedeutendsten Wortführern reformierten
Denkens nie verklungen ist. Dieses Erbe verpflichtet. Es liegt an
uns, es im ökumenischen Gespräch und im ökumenischen Handeln
unserer Tage fruchtbar zu machen.

REIHE C

Der Dekan von Worcester, Very Rev. E.Kemp, D.D., entfaltete

«Das Primatsverständnis in der anglikanischen Theologie»

Im Jahre 1534 erklärten die englischen Provinzialsynoden, dass
«der Bischof von Rom gemäss der Heiligen Schrift keine grössere
Jurisdiktion im Königreich England hat als irgendein anderer, fremder

Bischof». Artikel 19 der Neununddreissig Religionsartikel erklärt,
dass die Kirche von Rom, wie die Kirchen von Jerusalem, Alexandrien

und Antiochien in Glaubensdingen geirrt hat. Artikel 25

behauptet, dass jede Nationalkirche Autorität hat, Zeremonien oder
Riten der Kirche, die nur aufmenschlicher Autorität beruhen, festzusetzen,

zu ändern und abzuschaffen. Diese drei kurzen Aussagen
bilden insgesamt eine Zusammenfassung der Unabhängigkeit, die die
englische Kirche für sich selbst zur Zeit der Reformation behauptete.

Hinter der Zurückweisung der päpstlichen Autorität liegt eine
lange Geschichte des Konfliktes, der sich hauptsächhch auf päpst-



— 386 —

liehe Versuche konzentrierte, Ernennungen zu Bischofssitzen und
anderen Ämtern zu kontrollieren, den Klerus zu besteuern und die
kirchlichen Gerichtshöfe in England zu kontrohieren. Mit anderen

Worten, der Streit ging über praktische und politische Dinge und
berührte die Theologie nur insoweit, als die päpstlichen »Ansprüche
durch eine Berufung auf die besondere Autorität verteidigt wurden,
die, wie behauptet, von Christus dem heiligen Petrus verhehen worden

und auf die Bischöfe von Rom übergegangen war, die als die

Nachfolger des heiligen Petrus betrachtet wurden. Die anglikanische
Position ist grundlegend die, dass Sankt Petrus, auch wenn er der
Anführer der Apostel gewesen sein mag, keine Vollmacht empfangen
hat, die von der der anderen unterschieden war. Auch wenn Petrus
eine besondere Vollmacht empfangen hätte, würde es immer noch

fraglich sein, ob diese Vollmacht in irgendeiner Weise auf die Bischöfe
von Rom übergegangen sei.

Die antipäpstliche Haltung, die, wie wir sagten, schon vor der
Reformation da war, wurde sehr bestärkt durch die Erfahrung der

Verfolgung unter der Regierung von Königin Mary und durch die

päpsthehe Exkommunikation von Königin Elisabeth I. Während
vieler Jahrzehnte schien der Bischofvon Rom ein politischer Feind zu
sein, der versuchte, die Unabhängigkeit und Freiheit der englischen
Nation zu untergraben. Er war der Verbündete und Förderer feindlicher

Länder, besonders Spaniens.
Neben diesem Anti-Papahsmus gab es jedoch immer unter den

englischen Christen eine Erinnerung an che Tatsache, dass die Bekehrung

Englands zum Christentum sehr weitgehend das Werk der Mission

war, die von Papst Gregor dem Grossen geschickt worden war,
und ein Gefühl dafür, dass die Kirche Roms die Mutterkirche des

Westens ist. Zwischen Anglikanismus und Rom hat es eine « Hass-Lie-
be-Beziehung» gegeben.

Es wäre möglich, das im oberen Abschnitt Gesagte durch Auszüge

von Schriftstehern des 17. Jahrhunderts zu illustrieren, wie man
sie zum Beispiel in dem Buch «Anglicanism», herausgegeben von
P.E.More und E.L.Cross (bei S.P.C.K., London 1935) finden kann.
Zu Beginn des 18. Jahrhunderts war William Wake, Erzbischof von
Canterbury, mit einer langen und geheimen Korrespondenz mit
gallikanischen Theologen über die Möglichkeit einer Union zwischen der

Anghkanischen und der gallikanischen Kirche befasst, und auch
darin findet sich eine Diskussion über die päpstlichen Ansprüche und
den Primat (siehe N. Sykes, William Wake, Cambridge 1957). Aber es



— 387 —

ist schwierig, offizielle anglikanische Aussagen zwischen denen des

16. Jahrhunderts, die wir im ersten Abschnitt zitierten, und den Lam-
beth-Konferenzen zu finden, die im Jahre 1867 begannen. Die Zweite
Lambeth-Konferenz, die im Jahre 1878 zusammentrat, protestierte
gegen die Dekrete des Ersten Vatikanischen Konzils: «Es ist
daher unsere Pflicht, die Gläubigen zu warnen, dass das Vorgehen
durch den Bischof von Rom auf dem Vatikanischen Konzü im Jahre
1870 - wodurch er für sich einen Supremat über alle Menschen in
Glaubens- und Sittenfragen behauptete, auf Grund einer angemass-
ten Unfehlbarkeit - einen Eingriff in die Attribute des Herrn Jesus

Christus bedeutete. » Die Konferenz drückte ihre Sympathie mit
denjenigen in anderen Kirchen aus, die gegen die Vatikanischen Dekrete
protestierten. Die Dritte Konferenz, im Jahre 1888, nahm dieses

Thema auf mit Bezug zur alten Kirche von Hofland, den altkatholischen

Gemeinschaften in Deutschland, Österreich und der Schweiz
und verschiedenen Gruppen in Itahen, Frankreich, Spanien und
Portugal. Bezüglich der deutschen altkatholischen Gemeinschaft sagte
die Konferenz : « Wir können nicht in Betracht ziehen, dass sie sich
hinsichtlich der Römischen Kirche im Schisma befindet, denn wenn
wir es täten, würden wir die Rechtmässigkeit der Auflage neuer
Bedingungen für Kirchengemeinschaft zugestehen, wie auch der
extravaganten Behauptungen des Papsttums auf ordentliche und
unmittelbare Jurisdiktion in jeder Diözese. »

Die Konferenz von 1897 beschäftigte sich ausführlicher als

irgendeine ihrer Vorgängerinnen mit dem ganzen Gebiet der christlichen

Einheit, und der Bericht ihres Komitees über diesen Gegenstand

hat einen Abschnitt, der besonders der Kirche Roms gewidmet
ist. Die Konferenz trat zwei Jahre nach der päpstlichen Verurteilung
der anglikanischen Weihen zusammen. Das Komitee für die christliche

Einheit sagte: «Was die Kirche Roms betrifft, so hat Papst
Leo XIII. eine Reihe von Dokumenten veröffentlicht, aus denen sein
Wunsch nach der Einheit der Christenheit hervorgeht, die aber leider
als ihre einzige Basis die Anerkennung der päpstlichen Oberhoheit als

aufgöttlichem Recht beruhend fordern. Im letzten dieser Dokumente
wandte sich der Papst einer Untersuchung der Position der Kirche
von England zu und rief so einer Antwort von Seiten der Erzbischöfe
der englischen Kirche. Obwohl die Kontroverse selten eine Methode
zur Förderung der Einheit ist, gibt es Grund zur Dankbarkeit für den
freundlichen Ton, in dem diese Kontroverse im grossen und ganzen
geführt worden ist,... und für den beiderseitigen Wunsch, einander zu



— 388 —

verstehen und nicht wissentlich falsch darzustellen. Wenn dieser
Geist zunimmt, wird sogar die Kontroverse nicht vergeblich gewesen
sein, und wir erwarten den Ausgang solcher Auseinandersetzung mit
völliger Zuversicht.» Trotz solcher Worte jedoch war das Komitee
der Meinung, es sei zwecklos, die Frage nach Wiedervereinigung mit
Rom zu behandeln, solange die römischen Autoritäten diese nur unter
dem Aspekt der Unterwerfung unter die päpstlichen Ansprüche
bedachten.

Auch der Wiedervereinigungsausschuss der Konferenz von 1908

war der Meinung, dass es nutzlos sei, unter den gegenwärtigen
Umständen die Frage nach Interkommunion mit Rom zu behandeln, aber
beachtete auch mehrere »Änderungen und Entwicklungen innerhalb
der lateinischen Kirche, die für die Zukunft vielversprechend waren,
und sagte dann: «Sie möchten es als ihre Überzeugung ausdrücken,
dass keine Unionspläne jemals als zufriedenstellend betrachtet werden
können, die absichtlich die Kirchen der Lateinischen Gemeinschaft
auslassen.» In einem anderen Abschnitt wurde dies noch nachdrücklicher

festgestellt : «Es kann keine Erfüllung der göttlichen Absicht in
einem Wiedervereinigungsplan geben, der nicht letztlich die grosse
Lateinische Kirche des Westens mit einschliesst, mit der unsere
Geschichte in der Vergangenheit so eng verbunden gewesen ist und mit
der wir immer noch verbunden sind durch viele Bande gemeinsamen
Glaubens und gemeinsamer Überlieferung. » Diese letzten Worte wurden

von der Konferenz des Jahres 1920 wiederholt, die ebenso Hoffnung

sah in gegenwärtigen Entwicklungen, obwohl sie keine spezifischen

Empfehlungen zum Handeln geben konnte.
Zwischen 1920 und der Konferenz von 1930 fanden die Gespräche

von Mecheln statt, und im Jahre 1928 wurde die Enzyklika Mor-
talium »Animos veröffentlicht, die den römischen Katholiken die
Teilnahme an Einheitskonferenzen untersagte. Der Ausschuss der Lambeth-

Konferenz von 1930 drückte seine Überzeugung vom Wert
solcher Gespräche und Konferenzen und sein Bedauern über das päpstliche

Verbot aus. Der Ausschuss sagte dann : « Sie bedauern auch, dass

in der Enzyklika die Methode der ,vollkommenen Absorption'
vorgeschlagen worden ist, unter Ausschluss derjenigen, wie sie in den
besprächen' vorgeschlagen wurde, etwa zum Beispiel in dem in Mecheln
vorgetragenen Referat, mit dem Titel ,L'église anglicane unie, non
absorbée'. Es gibt grössere Schwierigkeiten, als man sich in dem
vorgeschlagenen Schema klargemacht hatte, aber es hat den grossen
Verdienst eines Versuches, bis zu einem gewissen Grade jedenfalls die



— 389 —

Autonomie anzuerkennen, die in einer vereinigten Kirche möghch
sein könnte. » Eine weitere Konferenz gab es erst nach dem Krieg, im
Jahre 1948, und es ist möglich, in dem Bericht der Konferenz jenes
Jahres eine ehrliche Enttäuschung darüber festzustellen, dass die
Beziehungen mit Rom nicht weitergekommen waren. Die Konferenz
lenkte die Aufmerksamkeit auf verschiedene päpstliche Aufrufe während

des Krieges, die zur Kooperation einzuladen schienen, aber
stellte demgegenüber den Mangel an Einsatzbereitschaft auf
Ortsebene und das Verbot gemeinsamen Betens, das im Juni 1948 vom
Heiligen Offizium ausgesprochen worden war. Im folgenden Jahr
jedoch markierte die Instruktion über Die Ökumenische Bewegung
die erste Erleichterung der Einschränkungen auf römischer Seite
und wurde als solche von der Lambeth-Konferenz im Jahre 1958

willkommen geheissen. Aber auch so ist es zweifelhaft, ob irgendeiner

von denen, die 1958 dabeiwaren, es hätte voraussehen können,

dass innerhalb von fünf Jahren das ganze Bild verändert werden

würde durch die W'ahl von Papst Johannes und die Einberufung

des Zweiten Vatikanischen Konzils.
In mancher Hinsicht sind die Aussagen über die Beziehungen

mit der römisch-katholischen Kirche, die von der Lambeth-Konferenz
von 1968 gemacht wurden, enttäuschend, besonders deswegen, weil es

an früherer Stelle in den Verhandlungen der Konferenz möghch
schien, dass eine sehr positive Aussage gemacht werden könnte.
Folgende Sätze wurden vorgeschlagen : «Innerhalb des ganzen
Bischofskollegiums und auf ökumenischen Konzilien ist es deutlich, dass es

einen Präsidenten geben muss, dessen Amt eine besondere Sorge für
die Angelegenheiten der ganzen Kirche einschliesst. Es wäre höchst

angemessen, wenn dieser Präsident der Inhaber des historischen
Stuhles von Rom wäre. Obwohl wir nicht in der Lage sind, die
Ansprüche des Papsttums auf Unfehlbarkeit und unmittelbare und
universelle Jurisdiktion, wie wir sie gegenwärtig verstehen, anzuerkennen,

glauben wir, dass eine beträchtliche Mehrheit derAnglikaner
bereit sein würde, anzunehmen, dass der Papst einen Primat der Liebe,
welcher Ehre und Dienst einschliesst, in einer erneuerten und wieder -

vereinigten Kirche hat.» Über diesen Entwurf wurde nicht
abgestimmt, aber es gab eine ausgesprochene Opposition dagegen, und er
wurde zurückgezogen. An seiner Stelle wurde folgendes vom
Ausschuss über « Erneuerung in Einheit » angenommen : « Als Ergebnis des

Nachdruckes, der aufdem Zweiten Vatikanischen Konzil auf die
Kollegialität gelegt wurde, ist der Status der Bischöfe in der römisch-



— 390 —

kathohschen Kirche weitgehend aufgewertet worden, obwohl die
Lehre des Ersten Vatikanischen Konzils über die Unfehlbarkeit und
die universale Jurisdiktion des Papstes davon unberührt blieb. Wir
sind nicht in der Lage, diese Lehre, so wie sie heute allgemein verstanden

wird, anzunehmen. Die Beziehungen zwischen dem Papst und
dem Bischofskollegium, dessen Mitglied er ist, werden jedoch noch
weiter geklärt und unterliegen der Entwicklung. Wir anerkennen das

Papsttum als eine historische Wirklichkeit, deren sich entwickelnde
Rolle tiefes Nachdenken und gemeinsames Studium von allen erfordert,

die mit der Einheit des ganzen Leibes Christi befasst sind.».
Diese Sätze stehen am Ende eines Abschnittes des Ausschuss-

berichtes, der «Episkopat, Kollegialität und Papsttum» betitelt ist,
und sie sind deutlich von den Diskussionen über die «Kollegialität»
beeinfiusst, die das Zweite Vatikanische Konzil in Gang gebracht hat.
An früherer Stelle in diesem Abschnitt wird das der Kollegialität
unterliegende Prinzip folgendermassen definiert: «Dass die apostolische

Berufung, Verantwortung und Vollmacht ein der ganzen
Körperschaft oder dem Kollegium der Bischöfe verliehenes Erbe sind.
Jeder einzelne Bischof hat deshalb eine Verantwortung sowohl als

Mitglied dieses Kollegiums als auch als Oberhirte in seiner Diözese. In
letzterer Eigenschaft übt er eine direkte Aufsicht über che seiner

Sorge anvertrauten Menschen aus. In ersterer nimmt er mit seinen
Bruderbischöfen in der ganzen Welt teü an der Sorge für das Wohl der

ganzen Kirche.»
Es wird sodann anerkannt, dass es innerhalb des Bischofskollegiums

einen Präsidenten geben muss. «In der Anglikanischen Gemeinschaft

wird diese Stellung gegenwärtig eingenommen von dem Inhaber

des historischen Stuhles von Canterbury, der einen Ehrenprimat,
keinen Jurisdiktionsprimat hat. Dieser Primat schliesst in einer
besonderen Weise jene Sorge für alle Kirchen ein, an der alle Bischöfe
teilhaben.» Kein Versuch wird gemacht, näherhin die «besondere
Weise» zu definieren, nach der «jene Sorge für alle Kirchen» im
Primat einbeschlossen ist.

So kurz diese Aussagen auch sind, so bedeuten sie doch eine wichtige

Entwicklung im offiziellen anglikanischen Denken und gehen
beträchtlich weiter als irgend etwas, was von früheren Lambeth-Konfe-
renzen ausgesagt wurde. Solange der Primat einfach im Licht semer
Ansprüche auf Jurisdiktion über die Kirche von England gesehen
wurde, schien es keinen Raum für eine Diskussion zu geben. Entweder

wurde die Tatsache, dass diese Ansprüche auf göttlicher Einset-



— 391 —

zung beruhten, akzeptiert, oder sie wurde zurückgewiesen. Einzelne
Anglikaner mochten mit dem Gedanken einer gallikanischen Begrenzung

päpstlicher Einmischung spielen, aber das Grundproblem bheb
doch dies, nämlich : « Gab Jesus dem Heihgen Petrus Vollmacht über
den Rest der Kirche einschliesslich der anderen Apostel, und ist diese

Vollmacht auf die Bischöfe von Rom übergegangen 1 » Dieses
Problem und diese Fragen bestehen noch immer und werden bestehen,
solange man die Sprache der Dekrete des Ersten Vatikanums ernst
nimmt, aber die Aussagen des Zweiten Vatikanums über die Kollegialität

haben begonnen, jene Fragen in einen neuen Zusammenhang zu
stellen.

Einige Worte von Kardinal Suenens sind hier bedeutsam. In
einem vor kurzem gemachten Interview stellte er fest, dass vor der
römisch-katholischen Kirche folgende Möglichkeiten zur Wahl stünden

: «Es gibt eine Schau der Kirche, die zuerst die universale Kirche
sieht, und hier besteht die Gefahr, die einzelne Kirche als Teil eines
Ganzen zu betrachten. Und es gibt eine Schau, die mit den Ortskirchen

in Gemeinschaft mit der Kirche Roms und ihrem sichtbaren
Haupt beginnt... Je nachdem man den Nachdruck auf die Kirche als
die eine und unterschiedene legt oder auf die unterschiedene und eine,
wird die Haltung eine verschiedene sein. ».

Es scheint, dass die römisch-kathohsche Theologie, besonders
die Theologie der Theologen in Rom, hauptsächhch von der Sicht der
universalen Kirche ausgeht und dass jene Sicht etwas eingeengt ist
auf eine Bewertung der Bischöfe als Mitglieder eines apostolischen
Kollegiums, dessen Haupt der Papst ist. Ich meine, sie werden mehr
als Mitglieder jenes Kollegiums betrachtet, denn als Häupter von
Ortskirchen. Und ich denke, dass in der altkatholischen Theologie
und ganz gewiss in der anglikanischen Theologie mehr die Sicht der
Ortskirchen vorherrscht und von da zur universalen Kirche
fortschreitet. Die römische Theologie geht vom Papst aus zu den Kirchen.
Die anglikanische Theologie beginnt mit den Kirchen und fängt
gerade erst an zu sehen, dass es eine Notwendigkeit gibt für einen

Primat, für eine Struktur, welche Einheit ausdrückt.
In der Welt im ganzen haben wir während des letzten halben

Jahrhunderts gesehen, wie verbesserte Kommunikationen die
verschiedenen unabhängigen souveränen Staaten näher zusammengebracht

haben, wie die daraus erwachsenen Probleme zu einer schnellen

Entwicklung des internationalen Rechtes geführt haben, das den
Handel, die Bodenschätze, die Schiffahrt, den Luftraum, Radiowel-



— 392 —

len und vieles andere regelt, und als Ergebnis davon ist die unabhängige

nationale Souveränität in der Praxis sehr begrenzt worden. Jetzt
suchen die Nationen nach Strukturen und Rechtsformen, die sie mehr
und mehr befähigen werden, zum gegenseitigen Wohl einander
näherzukommen, während sie gleichzeitig ihre wesentliche Individualität
und ihr Selbstbewusstsein bewahren wollen.

Es scheint sicher, dass etwas Ähnliches mit den christlichen
Kirchen geschehen wird, obwohl ich meine, dass wir viel länger brauchten,

um dies zu begreifen. Ich denke, dass wir in unseren vierzig Jahren

der Interkommunion zwischen »Altkatholiken und Anglikanern
gelernt haben, dass sakramentale Gemeinschaft viel mehr einschliesst,
als es zunächst schien. Wir haben gelernt, dass sakramentale Gemeinschaft

von uns verlangt, dass wir uns über solche grösseren Fragen wie
unsere Beziehungen zu anderen Kirchen gegenseitig konsultieren.
Meine eigene Meinung ist die, dass wir sehr viel mehr, als wir getan
haben, einander Anteil haben lassen sollten an unseren Gedanken
über die grossen theologischen und moralischen Fragen, die heute vor
der Kirche stehen. Ich bin sicher : in dem Masse, wie die Kirchen
einander näher kommen, in Gemeinschaft miteinander treten, wird es

deutlicher werden, dass eine rechtliche Struktur zur Regelung ihrer
Beziehungen nötig ist. Gegenwärtig gibt es, wenn wir uns in der Welt
umsehen, Bewegungen zu christlicher Einheit mehr auf regionaler
oder nationaler Basis - sie zielen auf das Zustandekommen einer
Union von Kirchen in einem Land. Aber wenig Aufmerksamkeit hat
man der Frage zugewendet : Wrelches ist die besondereBeziehung von
einer nationalen Kirche zur anderen Welches ist zum Beispiel die
besondere Beziehung zwischen einer vereinigten Kirche in Südindien
und einer vereinigten Kirche in Ceylon, oder zwischen einer vereinigten

Kirche in Kanada und einer vereinigten Kirche in den Vereinigten
Staaten von Amerika Einige Entwicklungen der Kollegialität und
der konziliaren Theorie scheinen das unausweichliche Ergebnis
solcher Fragen zu sein, und, vie wir im Fall der Lambeth-Konferenz von
1968 gesehen haben, ruft ein Nachdenken über die Kollegialität sehr
bald die Frage nach dem Präsidenten des Kollegiums hervor.

Hier, glaube ich, sind einige andere Gesichtspunkte anglikanischen

Denkens bedeutsam, nämlich die Argumente, die von Zeit zu
Zeit zugunsten des Episkopats vorgebracht worden sind. Es gibt
gewisse Aussagen der Lambeth-Konferenz von 1930 und der erzbischöflichen

Kommission für Lehre in der Kirche von England (London
S.P.C.K., 1938, S.122 ff.), die oft von Vertretern der Kirche von



— 393 —

England in Diskussionen mit nichtbischöfhchen Kirchen zitiert
worden sind. Diese lassen sich sehr kurz zusammenfassen in der

Feststellung, dass «ein Komitee kein ,Vater-in-Gott' sein kann».
Das Argument lautet, dass der monarchische Episkopat (Mon-Epi-
skopat), wie er sich in den frühen Jahrzehnten der Kirchengeschichte

entwickelt hat, gewisse Prinzipien pastoraler Fürsorge
verkörpert, die in der ganzen Arorstehung der Vaterschaft Gottes ihre
Wurzeln haben; dass es im Bischofsamt ein patriarchales Element
gibt, das nicht ohne Entstellung des biblischen Glaubens beiseite

gesetzt werden kann. Ich glaube, dass dieser Gedankengang
bedeutsam ist für eine Betrachtung der Stellung eines Präsidenten
des apostolischen Kollegiums, dass er, wie der einzelne Bischof,
sowohl ein Vater als ein Diener ist, und dass er, um seine Rolle
recht auszuüben, mehr sein sollte als ein gewählter Vorsitzender
einer Konferenz.

Natürlich bedeutet dies alles noch lange nicht, zu sagen, dass

Gott, von Beginn der Kirche an, den Inhaber eines bestimmten
Bischofsstuhles dazu eingesetzt hat, diese Stellung durch göttliches
Recht einzunehmen. Andererseits kann kein anderer Bischofssitz die

Stellung Roms als des ersten Stuhles der Christenheit in Frage
stellen und tut dies auch nicht. Wenn ein Konzil der ganzen
Christenheit zusammenträte, so würde ohne Zweifel der Papst eingeladen

werden, den Vorsitz zu übernehmen.
Wenn wir dies alles berücksichtigen, sollte das Problem des

päpstlichen Primates nicht als unüberwindlich erscheinen, und
wenn wir an Gottes Fürsorge für seine Kirche glauben, dann müssen

wir auch glauben, dass ein Weg zur Versöhnung gefunden werden

wird. Wie bald das zustande kommt, mag sehr wohl davon
abhängen, was innerhalb der römisch-katholischen Kirche in den
nächsten fünf Jahren geschieht. Wenn der Papst das Verständnis
von Kollegialität akzeptiert, das Leute wie Kardinal Suenens und
Bischof Butler haben, dann ist der Ausblick hoffnungsvoll.

Prof .Dr. P. J.Maan (Arnhem) las über

« Dölhngers Gedanke der Wiedervereinigung der Kirchen in
heutiger altkatholischer Sicht »

Am letzten Tage der 2.Unionskonferenz in Bonn (16. August
1875) gibt Ignaz von Döllinger einen Überblick über die Lage der
römisch-katholischen Kirche und kommt auch auf Frankreich zu



— 394 —

sprechen1. Er erwähnt das Edikt von Nantes und dessen Aufhebung

unter Einfluss der jesuitischen Beichtväter des Ludwig XIV.
und fährt dann fort: «Dadurch wurde ein intelligenter und gewerb-
fleissiger Teil der Bevölkerung zur Auswanderung genötigt...
Gleichzeitig wurden alle freieren Regungen innerhalb der französischen

Kirche gewaltsam niedergehalten. Die Schule von Port
Royal wurde unterdrückt und der sehr achtbare Teil des französischen

Klerus, welcher den Grundsätzen dieser Schule huldigte,
verfolgt... Dann kam noch die Bulle Unigenitus2 hinzu, worin der Satz
aufgesteht wurde, dass auch eine ungerechte Exkommunikation im
Gewissen verpflichte. Bischöfe und Priester haben den Papst
fussfällig gebeten, man möge ihnen doch wenigstens eine Erklärung

über einen so erstaunlichen Satz geben. Man wies sie ab und
forderte unbedingte und blinde Unterwerfung... - Das Verfahren
gegen die Protestanten und die Misshandlung der französischen
Kirche von Rom her haben der Revolution von 1789 wirksam
vorgearbeitet.» Wer die Lebensgeschichte Ignaz von Döllingers kennt,
versteht die Tragik dieser Ausführungen. Hier wurde die Kirchen-
geschichte am Leibe erfahren. Hier sprach einer, der von Rom «in-
iuste excommunicatus» war, einer, der sich wie die Appellanten im
18. Jahrhundert ein «témoin de la vérité» wusste, ein Zeuge der
Wahrheit.

Döllinger3 selbst nennt das Jahr 1789. Es war 10 Jahre später,
1799, als er geboren wurde. Als Student wählte er aus Berufung die
Theologie, wurde im Jahre 1822 zum Priester geweiht und übte seit
dem Jahre 1823 seine Lehrtätigkeit aus. Es wird Ihnen bekannt
sein, dass von Döllinger ausserordentlich begabt war, ein Polyhistor

ohnegleichen, literarisch veranlagt, mit einer erstaunlichen
Kenntnis der germanischen und romanischen Sprachen und völlig
bekannt mit der Dogmatik und Philosophie seiner Zeit.

Wenn wir seine Lebensarbeit überschauen, ist es uns
(wahrscheinlich mehr als ihm persönlich) klar, dass er an erster Stelle

1 Fr. H. Reusch, Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn
gehaltenen Unionskonferenzen, Bonn 1875.

2 H.A.ten Bruggencate, Paschasius Quesnel en zijn conflict met Rome,
Haag 1940. J.A. G. Tans und M.Kok, Rome-Utrecht, Hilversum/.Antwerpen
1966. C.B.Moss, The Old-Catholic Movement, its origins and history, London
1948.

3 Neuere Literatur über Döhinger : Johann Finsterhölzl, Ignaz von
Döllinger (Wegbereiter heutiger Theologie III), Styriaverlag 1969. W.Küppers,
Wer war und was bedeutet uns Ignaz Döllinger Altkatholisches Jahrbuch
1970 (auch: ChristkatholischerHauskalender 1970).



— 395 —

Historiker war, aber er wollte seine Kenntnis der Geschichte
dienstbar machen an seiner Aufgabe als Theologe.

Dieses «Theologe-Sein» bedeutete nicht eine Existenz als

Kammergelehrter, sondern ein Leben im engsten Kontakt mit der
Universität und im Zusammenhang damit mit der Welt seiner Tage.

Es ist in dieser Beziehung erwähnenswert, dass Dölhnger
Mitglied des Frankfurter Parlaments von 1848 war und dass er auch sonst

politisch tätig war, wobei er (es sei dies lobend gesagt) nicht davonkam,

ohne schmutzige Hände (des mains sales) zu erhalten.
Es soll auch ein Lob für Döllinger bedeuten, dass er nicht immer

gleich gedacht hat. So hat er, gerade als er Mitglied des Frankfurter
Parlamentes war, seine Kirchengeschichte erscheinen lassen, in der er
wenig Verständnis zeigte für das Wesen der Reformation, und seine

Wertschätzung von Luther hat eine fortwährende Entwicklung
durchgemacht. Alle seine Aktivitäten zielten aber auf ein Ding: die

Glaubwürdigkeit seiner Kirche vor der «Welt »

Döllinger selber hat sich dazu geäussert in seiner Rede des Jahres
1863, die er am 29. September in der Abtei St.Bomfaz in München
hielt: Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie4.

Er definiert die Theologie als «das wissenschaftliche Bewusstsein,

welches die Kirche von sich selbst, von ihrer Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft, von ihrem Lehrgehalte, ihrer Ordnung und
ihren Lebensnormen besitzt. In seiner Übersicht über die Geschichte
hebt von Döllinger dann Gregor von Nyssa hervor, als einen zweiten
Origenes, weil er Physik und Psychologie zum Dienste der Theologie
heranzog. Mit Anselm, im 12. Jahrhundert, beginnt der grossartige
Entwicklungsgang der neueren Theologie. Man stellte sich die
Aufgabe, das im Glauben Angeeignete und mit dem Willen Ergriffene
nun auch zum überzeugenden Verständnisse zu bringen, das credere
auf die Stufe des intelligere zu erheben und die Fülle von
Glaubenssätzen in den Zusammenhang eines wohlgegliederten, organisch
zusammenhängenden Systems zu bringen. Döllinger ist nicht blind
für die Mängel der Scholastik. Bei ihrer analytischen Verfahrensweise

war sie nicht imstande, ein harmonisches, dem inneren Reichtum der
geoffenbarten Heilswahrheiten wirklich entsprechendes Lehrgebäude
zu schaffen. Vor ahem war es von entscheidendem Einfluss auf die

Leistungen der Scholastik, dass die gesamte biblisch-exegetische und
historische Seite der Theologie zurückgetreten und verdunkelt war.

Vgl. Finsterhölzl, I.e., S.227-269.



— 396 —

Die Theologie war sozusagen einäugig ; sie besass das spekulative, sie
entbehrte das historische Auge. Doch beeindruckt Döllinger der
übernationale Charakter der Scholastik wie der Kirche im 13. Jahrhundert.

Für die Spätscholastik hat er geringes Lob und den Mystikern

des 14. Jahrhunderts gegenüber stellt er sich reserviert auf: sie

brachten eine Fülle spekulativ-christlicher, für alle folgenden Zeiten

wertvoller Erkenntnisse zu Tage, aber diesen Schätzen fehlten
die Gewichte philosophischer Bildung und historischen Wissens.

Die Reformation wurde mitverursacht durch die Mängel der
Wissenschaft. Die aus der Rüstkammer der Scholastik entlehnten
Waffen zerbrachen den Reformatoren gegenüber wie Rohrstäbe.
Dafür waren jedoch die philosophischen, biblischen und geschichtlichen

Studien erwacht, und so kommt von Döllinger zu dem
Ausspruch: Wenn wir die Interessen der Wissenschaft zum Massstabe
nehmen, hat sich die Trennung der Christenheit weit eher als ein
Gewinn und grossartiger Fortschritt erwiesen denn als eine Schädigung.

Die Theologie sah sich gezwungen, wieder zu den Quellen zu
gehen (resourcement), und die Wahrheit, dass die christliche Religion

Geschichte sei, brach sich nun endlich Bahn. Namentlich in
Frankreich ist der Neuanfang der Theologie zur Blüte gekommen.
Vom Beginn des 17. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts hat die
französische Nation das Zepter der theologischen Wissenschaft in
der kathohschen Welt geführt: Fleury, Tülemont, Morin, Thomas-
sin und Petavius werden lobend erwähnt. Arnauld, Nicole und
andere Männer der Schule von Port Royal führten im Vereine mit
Bossuet die Theologie in den Kreis der klassischen Nationalhtera-
tur ein.

Gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts zeigen sich die ersten
Symptome des Verfalls der französischen Theologie. Fremde und
feindliche Geister drangen ein in die französische Gesellschaft,
beherrschten che Presse und machten sich die gebildeten Klassen der
Nation mehr und mehr dienstbar. Es war kein Bossuet, kein Pascal,

kein Malebranche oder Fénélon mehr da. Die Zeit der christlichen

Apologien war wieder einmal gekommen, aber es fehlte an
den rechten Apologeten, und die Erzeugnisse dieser Gattung blieben

unbeachtet und wirkungslos. Nach der Französischen Revolution

sieht von Döllinger eine grosse Aufgabe für die deutsche Theologie.

Als eine der ersten Voraussetzungen dazu erwähnt Döllinger:
«Uns allein unter allen Völkern ist das Geschick widerfahren, dass
das scharfe Eisen der Kirchentrennung mitten durch uns hindurch-



— 397 —

gegangen ist und in zwei fast gleiche Hälften uns zerschnitten hat,
die nun nicht von einander lassen und doch auch nicht recht
miteinander leben können. Zwei Hälften, sage ich, die sich in des Herzens

Tiefe nach Wiedervereinigung sehnen, weü sie den Fluch dieser

Spaltung bei jedem Schritt und Tritt, in jedem Pulsschlag des

nationalen Lebens empfinden.» Er sieht drei Bedingungen, damit
die getrennten Konfessionen sich einmal in höherer Einheit versöhnen.

Die erste Bedingung ist die, dass unsere Wissenschaft das
wahrhaft Trennende und Unkatholische, das heisst das dem Ge-

samtbewusstsein der Kirche aller Zeiten Widersprechende und
die Kontinuität der Überlieferung Zerstörende in der Lehre der
Gegenseite mit allen ihr mehr als je zu Gebote stehenden Mitteln
überwinde, wofür noch sehr viel zu leisten übrigbleibt. Die zweite

Bedingung ist, dass sie die katholische Lehre in ihrer Totalität,
ihrer Verbindung mit dem kirchlichen Leben, ihrem organischen
Zusammenhang und ihrer inneren Konsequenz zur Darstellung
bringe, dass sie aber dabei auch das Wesentliche, Bleibende scharf
unterscheide von dem Zufälligen, dem Vorübergehenden und den der Idee

fremdartigen Auswüchsen. Die dritte Bedingung wäre, dass die

Theologen alles Wahre und Gute, das die getrennten Genossenschaften

in Lehre, Geschichte und Leben entdeckt oder erzeugt
haben, sorgfältig von dem beigemischten Irrtum ausscheiden, und
dann frei und offen akzeptieren.

Es ist selbstverständlich, dass Demut, Bruderliebe, Selbstverleugnung

und aufrichtigeAnerkennung des Wahren und Guten, wo
es sich auch findet, wie die Bereitschaft, Schuld zu bekennen, uner-
lässlich sind, um das Ziel der Wiedervereinigung zu erreichen.

Erwähnenswert ist es, dass Döllinger der öffentlichen Meinung
grosse Bedeutung beimisst, und es als eine Aufgabe der Theologen
betrachtet, dieser Dasein und Kraft zu verleihen. Ähnlich dem
Prophetentum in der hebräischen Zeit, das neben dem geordneten
Priestertum stand, gibt es auch in der Kirche eine ausserordentliche

Gewalt neben den ordenthchen Gewalten, und dies ist die
öffentliche Meinung. Durch sie übt die theologische Wissenschaft
die ihr gebührende Macht aus, welcher auf die Dauer nichts widersteht.

Natürlich steht dies den Theologen vor eine schwere
Aufgabe. «Wie die Dinge aber jetzt stehen (1863 muss die Theologie,
schon um sich in dem Range einer Wissenschaft behaupten zu können,

den anderen Disziplinen sich gleichstellen an Umfang der
Forschung, an Methode und Kritik..., sie darf auch keine Quelle der Er-



398

kenntnis, kein wissenschaftliches, von der Neuzeit dargebotenes Mittel
vernachlässigen. Zu Recht bemerkt Döllinger: Leichter als früher ist
die Theologie nicht geworden

Soll die Theologie das Band mit den anderen Wissenschaften
im Auge behalten, so soü sie auch eine Funktion der Kirche zu
sein wissen. Und es liegt Döllinger sehr daran, die «Kirche» nicht
zu eng zu fassen. So hat abendländische Scholastik, in ihrem
ungeschichtlichen Sinne und mit der ihr eigenen selbstgenügsamen
Unkenntnis der ganzen anatolischen Tradition und Kirche den

verhängnisvollen Bruch mit dieser Kirche mächtig gefördert und die

Heilung desselben erschwert. Döhinger huldigt dem Traditionsprinzip,

aber er umschreibt die Tradition als lebendig, fortschreitend.
Die überlieferte Lehre kann nicht wirken auf den Geist und das

Leben, ohne dass der Geist und das Leben auf sie zurückwirken.
So steht der Theologe zwischen Freiheit und Gebundenheit. Wie vor
100 Jahren können wir jetzt mit Döllinger sagen: Wir befinden uns
eben im Stadium des Überganges. Die Kette der wissenschaftlichen
Tradition, an welcher Jahrhunderte theologischer Tätigkeit sich

gehalten und orientiert haben, ist gebrochen. Eine neue Theologie
muss kommen, welche nicht analytisch, aber synthetisch arbeiten
wird, in der die Entwicklung der Lehre kritisch studiert wird und
neben der Geschichte Raum lässt für die Zukunft. Die rechte Theologie

muss universal sein wie die Kirche und gleich dieser die drei Zeiten,
das Vergangene, das Gegenwärtige und das Zukünftige umfassen.

Wir haben die Ausführungen Döllingers vom Jahre 1863 aus
zwei wichtigen Gründen hier wiedergegeben. Erstens weil sie uns
deutlich machen, von welchen Voraussetzungen her Döllinger den

Syllabus errorum vom Jahre 1864 beurteilen müsste. Er, der die

Dogma-Erklärung in bezug auf die Immaculata Conceptio noch

hingenommen hatte, müsste die theologische Richtung, die mit dieser

Konstitution gewiesen wurde, entschieden ablehnen. Und zweitens

wird hinreichend deutlich, dass die Gedanken Döllingers über
die Einheit der Kirchen keine Reaktion waren infolge seiner
Rückweisung von Rom her, seiner Exkommunikation. Als Döllinger
seine sieben Vorträge über die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen im Jahre 1872 hielt, brauchte er keine vorher eingenommene

Position zu verleugnen, und als er im Jahre 1888 die
Buchausgabe versorgte, tat er es ohne Retuschen anzubringen5.

5 I. von Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Küchen,
Nördlingen 1888.



— 399 —

Von Döllinger unterscheidet zwei Hauptfamüien von christlichen

Kirchen ; erstens alte Kirchen, deren Kontinuität nie
unterbrochen worden ist und die somit in regelmässiger Sukzession bis
an die »Anfänge des Christentums hinaufreichen : die römische Kirche

und die Kirchen des Ostens. Die andere Familie bilden die aus

jener gewaltigen Religionsbewegung, welche man die Reformation
nennt, unmittelbar oder mittelbar hervorgegangenen Kirchen.
Keiner als Döllinger weiss besser, welche Gegensätze zwischen diesen

Kirchen bestehen, aber doch wagt er zu sagen : Die Zeit wird
kommen - und nach der Ansicht und Sehnsucht vieler ist sie
bereits gekommen -, in welcher die petrinischen und paulinisohen
Kirchen sich zu johanneischen fortbilden werden, oder, wie man im
Mittelalter sagte, in welcher auf die kirchlichen Perioden des Vaters
und des Sohnes das Zeitalter des Heiligen Geistes folgen wird. Und
dies wird dadurch geschehen, dass che bestehenden Kirchen voneinander

lernen und annehmen, dass sie ihre eigenartigen Vorzüge und
Besitztümer einander mitteilen und so in die edelste Gütergemeinschaft

treten, vor allem aber dadurch, dass sie die beiderseits ererbten,

diesseits wie jenseits bekannten Lehren und Symbole höher
stellen als das, was jetzt noch trennt. Aus dem Worte Christi
(Joh. 17, 21): «auf dass sie alle eins seien, gleich wie du, Vater, in
mir und ich in dir; dass sie auch in uns eins seien, auf dass die Welt
glaube, dass du mich gesandt hast» geht klar hervor, dass der Stifter
der Kirche die Einheit der Kirche gewollt und geboten hat. Auch hier
geht es Döllinger um die Glaubwürdigkeit der Kirche vor der Welt

In den weiteren Ausführungen Döllingers zeigt sich ein Optimismus,

der ganz von der Entwicklungsseligkeit des 19. Jahrhunderts
getragen wird und glaubt, dass ein wirtschaftlich aufstrebendes und
emsig kolonisierendes Europa (inklusive Russland) die kommende
Gestalt der Welt bestimmen wird. Von Dölhnger erwartet viel von
den Staatshäuptern, wenig von den Kirchenführern. Das Werk der

Wiedervereinigung wird von Einzelpersonen verrichtet werden müssen.

Er erwartet Schwierigkeiten in bezug auf das Bischofsamt, wenn
er auch nicht daran zweifelt, dass die historische Wissenschaft zu der
Schlussfolgerung kommen wird, dass die ganze Geschichte der Kirche,

vom Tode der Apostel an, das bereits fertige und allenthalben
bestehende Episkopat zeige, ja ganz und gar von dem Episkopat getragen

werde.
Man hat von Dölhnger die Frage gestellt, ob das neue Dogma von

der päpstlichen Unfehlbarkeit nicht ein unüberwindliches Hindernis



— 400 —

für die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen bilde Dölhnger
antwortet, dass die Zukunft zeigen wird, ob man sich in die neuen
Glaubensartikel hineinleben wird. «Die studierende Jugend», so sagt
Döllinger, «wird künftig entweder die erst gestern gemachten
Glaubensartikel fallenlassen, in dem richtigen Gefühl, dass sie, wie sie dem
Altertum fremd sind, so auch der Zukunft fremd bleiben müssen, und
sich an die alte Lehre halten -, oder sie wird, und möge das nicht das

Häufigere sein, um der unannehmbaren Artikel willen das Ganze
wegwerfen und so überhaupt religionslos werden».6

Gerade eine wiedervereinigte Kirche könnte vielen kirchenfeind-
lichen Tendenzen entgegentreten. Voraussetzung zur Entstehung
einer solchen Kirche wäre die Annahme des Glaubensbekenntnisses
der Alten Kirche und die Einsicht, dass keine einzige Kirche die Merkmale

: Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität ausschliesslich

für sich in Anspruch nehmen kann. In bezug auf die Wiedervereinigung

der Kirchen sollte man sich aufs neue besinnen auf das
Wesen der Kirche als communio sanctorum, die Gemeinschaft
derjenigen, die der heiligen Gaben teilhaftig geworden sind, die durch die
Taufe und durch die Eucharistie in Christus inkorporiert worden sind,
Glieder sind des Leibes Christi. Alle, die getauft worden sind, wie ahe,
die die Gaben der Eucharistie erhalten, sind grundsätzlich als Mitglieder

der einen Kirche anzusehen. Diese fundamentale Einsicht soll
dazu führen, dass man einander in christlicher Liebe und brüderlicher

Offenheit begegnet und dann über das Trennende spricht.
Dazu rechnet Döllinger die verschiedenen Auffassungen über die

Rechtfertigung aus dem Glauben, und er wünscht ein neues Studium
von der Schriftexegese her, damit man sich in diesem Punkt findet.
Nicht kirchentrennend betrachtet von Dölhnger den obligatorischen
Priesterzölibat ; auch nicht die Art der Abendmahlspendung. Auch in
bezug auf die Benutzung der Volkssprache in der Liturgie kann die
römische Kirche leicht zu Zugeständnissen kommen, und so meint
von Döllinger die Erwartung aussprechen zu dürfen, dass man in dem
Kölner Dom ein gemeinschaftliches Tedeum singen wird, ehe noch die
demselben eingefügten neuen Steine verfaulen.

Um dieses Ziel zu erreichen, hat von Döllinger auch praktisch
gearbeitet. Er nahm die Initiative zu einer Unionskonferenz, welche

vom 14. bis 16. September des Jahres 1874 in Bonn abgehalten wurde7.

6 I.e., S.186.
' Fr. H. Reusch, Bericht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn

gehaltenen Unionskonferenzen, Bonn 1874. P. J.Maan, Problemen rondom de



— 401 —

Die Einladung zu dieser Konferenz wurde in den Tageszeitungen
publiziert, und sie wurde besucht von Theologen der reformierten und
lutherischen Kirchen aus Deutschland, Frankreich und Dänemark.
Die Mehrzahl derAnwesenden stammte aus den Kreisen der altkatholischen,

anglikanischen und orthodoxen Kirchen. Dies fand seine
Ursache in dem Text der Einladung, der u. a. erklärte : Als Grundlage
und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden sind die
Bekenntnisformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen
Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der allgemeinen
Kirche des Ostens wie des Westens vor den grossen Trennungen als

wesentlich und unentbehrlich gegolten haben. Das Ziel, welches
zunächst erzielt und mittels der Konferenz gefördert werden soll, ist
nicht eine absorptive Union oder völlige Verschmelzung der verschiedenen

Kirchenkörper, sondern die Herstellung einer kirchlichen
Gemeinschaft auf Grund der «unitas in necessariis », mit Schonung und
Beibehaltung der nicht zur Substanz des altkirchlichen Bekenntnisses

gehörenden Eigentümlichkeiten der einzelnen Kirchen.
Demzufolge nahmen die Mitglieder der nichtreformatorischen

Kirchen den regsten Anteil an dem Gespräch. Aus den angenommenen
Thesen zitieren wir: Während die Heilige Schrift anerkannter-

massen die primäre Regel des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die
echte Tradition, das ist die ununterbrochene, teils mündliche, teüs
schriftliche Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst
vorgetragenen Lehre, eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle

für alle aufeinanderfolgenden Generationen von Christen ist.
Diese Tradition wird teils erkannt aus dem Consensus der grossen, in
historischer Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden

Kirchenkörper, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt
aus den schriftlichen Denkmälern aber Jahrhunderte8.

Wir verwerfen die neue römische Lehre von der unbefleckten
Empfängnis der Heiligen Jungfrau Maria als im Widerspruch stehend
mit der Tradition der ersten 13 Jahrhunderte, nach welcher Christus
allein ohne Sünde empfangen ist. Wir stimmen überein, dass die Praxis

des Sündenbekenntnisses vor der Gemeinde oder einem Priester,
verbunden mit der Ausübung der Schlüsselgewalt, von der Ursprung -

Intercommunie (in Het Avondmaal), Assen 1949. LT.Kürv, Die Altkatholische
Küche, Stuttgart 1966, S. 111 ff.

8 Man beachte den Zusatz zu dieser These im englischen Text bei Moss,
1. c, p. 264 : We acknowledge that the Church ofEngland, and the churches
derived through her, have maintained unbroken the episcopal succession.



402

liehen Kirche auf uns gekommen und, gereinigt von Missbräuchen
und frei von Zwang, in der Kirche beizubehalten ist.

Wir erkennen an, dass der Gebrauch des Gebetes für die verstorbenen

Gläubigen von der ältesten Kirche auf uns gekommen und in
der Kirche beizubehalten ist.

Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwährende
Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches Christus ein
für allemal am Kreuze dargebracht hat ; aber ihr Opfercharakter
besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis desselben ist und eine
auf Erden stattfindende Darstellung und Vergegenwärtigung jener
einen Darbringung Christi für das Heil der erlösten Menschheit, welche

nach Hebr. 9, 11-12 fortwährend im Himmel von Christus geleistet

wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes für uns erscheint
(Hebr. 9, 24).

Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich des Opfers
Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die
den Leib und das Blut des Herrn empfangenden Gläubigen Gemeinschaft

miteinander haben (I.Kor. 10,17).
Man kann nur sagen, dass auf dieser ersten Unionskonferenz

Grosses erreicht wurde. Auch wenn in bestimmter Hinsicht, z.B. in
bezug auf die Gültigkeit der anglikanischen WTeihen, keine Einigkeit
erzielt wurde, war doch eine aphormë, eine Operationsbasis
geschaffen worden, die bis auf den heutigen Tag ihren Wert behauptet
hat.

Die zweite Unionskonferenz wurde ein Jahr später (1875) vom
10. bis 16. August in Bonn abgehalten. Unter den Anwesenden wurden

unter den Altkatholiken u.a. aufgeführt: Reinkens, von Dölhnger,

Langen, Reusch, Knoodt, Herzog, Steinwachs und Tangermann ;

aus der evangehschen Kirche zählen wir 7 Teilnehmer, während aus
der Orthodoxie Konstantinopel, Rumänien, Jugoslawien, Griechenland,

Russland (Janischew, Ossinin, Kirejew, Overbeck) vertreten
sind. Die englische Kirche hatte 47 Vertreter, Schottland zählte zwei
und Irland auch zwei Mitgheder. Sechzehn Teilnehmer kamen aus
Amerika und vertraten die Stimme der episkopalen Kirche. Wir
nennen diese Zahlen, weü sie deutheh machen, wie die Konferenz
eigentheh ein Gespräch bildete zwischen Anglikanern, Orthodoxen
und Altkatholiken. Gesprochen wurde vornehmlich über das Filioque,

und es wurde nach grossen Schwierigkeiten eine Einigung erzielt,
indem man Anschluss suchte an den Formulierungen des Johannes

von Damaskus.



403

Wir haben den Eindruck, dass die zweite Konferenz nicht vom
gleichenElan getragen wurde wie die erste. Sonst wäre es unerklärlich,
dass die Konferenz mit einem Monolog Dölhngers von 21 Seiten
enden würde. Die letzten Worte Döllingers waren: Lassen Sie uns
nicht ermüden in unseren Bemühungen, das Werk der Einigung der
Christenheit zu fördern Hoffen wir, dass im nächsten Jahr, wo wir, so

Gott wih, wieder zusammenkommen werden, manches weiter gereift
sei.

Es hat keine dritte Unionskonferenz gegeben. Sowohl in der
anglikanischen wie in der orthodoxen Kirchengemeinschaft gab es

Schwierigkeiten, die eine Fortsetzung der Gespräche vorläufig als
unfruchtbar erscheinen liessen. Von Döllinger lehnte darum eine dritte
Konferenz ab mit der Bemerkimg : Wir Theologen haben dasUnsrige
getan ; es kommt darauf an, wie die kirchlichen Autoritäten sich dazu
stellen ; aber die einen tun nichts aus gewohnter Indolenz, die andern
aus politischen Rücksichten9.

Es wäre interessant, zu fragen, bei welcher Partei die Indolenz
und bei weicher Partei die politischen Rücksichten zu finden waren,
aber es ist hier nicht die Stelle, diese Untersuchung durchzuführen.
Uns soll nur beschäftigen, was von Döllinger am 18. Oktober als Beruf
des Altkatholizismus umschreibt :

a) Zeugnis zu geben für die altkh'chhche Wahrheit und gegen die

neuen Irrlehren von der päpstlichen Universalmacht und
Unfehlbarkeit; insbesondere auch als redender und permanenter
Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem Papst erst
aufgebrachte Willkür in Verfertigung neuer Glaubensartikel.

b) Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist es in mei¬

nen Augen, allmählich und in sukzessivem Fortschritt eine von
Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten, noch unzertrennten

mehr konforme Kirche darzustellen.
c) Damit hängt zusammen ihr dritter Beruf, nämlich als Werkzeug

und Vermittlungsglied einer künftigen grossen Wiedervereinigung

der getrennten Christen und Kirchen zu dienen. Ein
Anfang dazu, wenn auch noch ein kleiner, ist vor einigen Wochen

(1874) in Bonn gemacht worden. Ich vertraue auf den Fortgang
dieses Friedenswerkes...10.

» J.Friedrich, I. von Döllinger, Band III, S. 649, München 1901.
10 Vgl. Ekklèsia III, Die altkatholische Kirche, Gotha 1935, S. 3. Finsterhölzl,

I.e., S.350.



— 404 —

Die altkatholische Kirchengemeinschaft ist den Intentionen
Döllingers gefolgt. Die Utrechter Erklärung der Bischöfe vom
24. September 1889 zeigt in ihrem Inhalt und Wortlaut deutlich den
Einfluss Döllingers11 und der beiden Unionskonferenzen. Sie schliesst
mit den Worten : Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen
gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten
Kirche, eine Verständigung über die seit den Kirchenspaltungen
entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen die unserer Leitung
unterstellten Geistlichen, in der Predigt und bei dem Unterrichte die
wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die
kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in erster
Linie zu betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze

jede Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu
vermeiden und die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und
Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen gegenüber sich so zu verhalten, wie
es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller Erlöser ist.

Durch treues Festhalten an der Lehre Jesu Christi, unter Ablehnung

aller durch die Schuld der Menschen mit derselben vermischten
Irrtümer, aüer kirchlichen Missbräuche und hierarchischen
Bestrebungen, glauben wir am erfolgreichsten dem Unglauben und der
religiösen Gleichgültigkeit, dem schlimmsten Übel unserer Zeit,
entgegenzuwirken.

Man darf fragen, ob namentlich «die den Bischöfen unterstehten
Geisthchen» immer nach diesen Grundsätzen gehandelt haben. Wohl
darf man sagen, dass die altkathohsche Kirchengemeinschaft immer
regen Anteil an der ökumenischen Bewegung genommen hat. In dieser

Beziehung ist es erwähnenswert, dass im Jahre 1931 die
Abendmahlgemeinschaft mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft
abgeschlossen wurde, die im Laufe der Zeit zu einer völligen Gemeinschaft

(full communion) führen durfte.
Als von Döllinger am 10. Januar 1890 starb (ein Jahr nachdem

der jetzige Erzbischof von Utrecht geboren wurde und 4 Monate nach
der ersten Internationalen Altkathohschen Bischofskonferenz),
ahnte er nicht, dass die nächsten 60 Jahre gekennzeichnet werden
sollten von zwei verheerenden Weltkriegen, die das Antlitz seiner
Welt grundlegend ändern würden.

Er ahnte nicht, dass die ökumenische Bewegung entstehen
würde, die, weltumfassend, 240 Kirchen als Mitglieder zählen würde,

11 Vgl. Die Utrechter Union heute, Sonderdruck IKZ, Bern 1962. Text
u. a. U. Küry, 1. c, S. 426. Engl. Übersetzung : Moss, 1. c, p. 281.



405

die alle den Grundsatz des Weltkirchenrates unterschrieben: «Der
Ökumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die
den Herrn Jesus Christus gemäss der Heihgen Schrift als Gott und als

Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu
sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes. »

Wer als Beobachter das Zweite Vatikanische Konzü miterlebt
hat, hat unwülkürhch wiederholt an von Dölhnger denken müssen
und wurde bestimmt erinnert an das Wort Dölhngers über das

«johanneische» Zeitalter in der Kirche. Es hat sich das Wunder ereignet,

dass die römische Kirche sich nicht mehr als die einige und alleinige

Kirche bezeichnet hat, dass sie das Schuldbekenntnis gesprochen
hat in bezug auf die erfolgten Trennungen und damit Raum geschaffen

hat für den Dialog auch mit den Altkatholiken. Was Döllinger
schon als Desideratum ausgesprochen hat, hat das Zweite Vatikanum
als offizielles Dekret publiziert: es gibt eine hierarchia veritatum, es

gibt eine Rangordnung in den Lehrsätzen; es gibt Unentbehrliches,
Wesentliches, und Lehren, die eine bestimmte Kirche halten kann
ohne eine andere dazu zu verpflichten. Wer die Beschlüsse des Zweiten

Vatikanums aufmerksam studiert, wird mit Erstaunen und
Dankbarkeit feststehen, dass viele Forderungen der Altkatholiken
erfüllt worden sind. Dazu gehören nicht die Papstdogmen und ebensowenig

die Mariendogmen. Man mag das bedauern ; man darfauch den
Schluss ziehen, dass sich trotzdem in 100 Jahren vieles zum Guten
geändert hat.

Das kann man nicht in jeder Hinsicht sagen. Natürlich hat auch

von Dölhnger in seinerZeit von der Säkularisation gewusst. Er hat die
Folgen der Französischen Revolution miterlebt und auch das Jahr
1848 existentiell erfahren; aber wie anders sieht das Russland von
heute aus als das russische Reich, von dem von Döllinger spricht. Er
kannte nicht die Welt, in der wir leben, die beherrscht wird von
nichtchristlichen Weltanschauungen, von Technologie, Psychologie und
Soziologie, in der sogar das Wort Gott und die Religion fragwürdig
geworden sind. Er ahnte nicht, wie klein die Welt werden sollte
und welchen Einfluss die nichtweissen Völker auf das Weltgeschehen

erlangen würden. Er würde ohne Zweifel auch heute sagen : Die
Aufgabe der Theologie ist nicht leichter geworden

Aber er würde auch heute seine Forderungen für die Theologie
aufrechterhalten. Erstens das Studium, namenthch der Quellen,
wie wir heute sagen das «resourcement». Zweitens die kritische



— 406 —

Haltimg der eigenen Kirche und dem überlieferten Besitztum
gegenüber. Drittens das Band mit den anderen Wissenschaften, auch

wenn diese ganz säkularisiert sind und der Theologie fremd oder
feindlich gegenüberstehen. Und viertens: die Frage der Katholizität,

nicht nur in bezug auf die Vergangenheit, sondern auch in
bezug auf die Gegenwart. Es ist grossartig, dass von Dölhnger schon
das Judentum in seinen theologischen Erwägungen herangezogen
hat, aber in unserer Zeit dürfen wir die Grenzen noch weiter ansetzen

und fragen : Was ist in unserem Glaubensleben westlich,
europäisch und könnte dem Dialog mit Islam, Buddhismus und Brah-
manismus hindernd entgegenstehen

Wir müssen dankbar sein, dass die Mitarbeit in der ökumenischen

Bewegung uns geholfen hat, diese Dinge zu sehen. Dass wir
durch unsere Mitgliedschaft des Weitrates der Kirchen die Möglichkeit

haben, mitzudenken, mitzuhandeln in bezug auf eine
verantwortliche Gesellschaft. Dass wir vieles besser sehen, als es Döllinger
seinerzeit vergönnt war. Wir haben den Eindruck, dass von Döllinger

wenig Aufmerksamkeit und auch wenig Verständnis hatte für
die Freikirchen und deren Beitrag zur Katholizität der Kirche. Er
lebte noch im institutionellenZeitalterund er, der als Einzelgänger
seiner Zeit sich nicht scheute, die reformatorischen Konfessionen als «

Kirchen » zu bezeichnen, sprach in dieser Beziehung noch von « Sekten ».

Wir glauben auch, dass in den Ansichten Döllingers die
«Geschichte» eine zu grosse Rolle spielte. Wenn wir Altkatholiken mit
Recht Träger und Folger der Tradition sein wollen und daher der
Geschichte eine grosse Bedeutung zumessen, soll nicht vergessen
werden, dass gleich wichtig sein soll das wissenschaftliche Studium
der Heihgen Schrift. Wenn von Döllinger einmal über den Glauben
bei Paulus spricht, beruft er sich auf Stehen des Hebräerbriefs, der
schon zur Zeit des Origenes nicht als Paulusbrief galt. Wir haben
ein Jahrhundert der Bibelkritik hinter uns, und in dieser Zeit wird
die Frage der Hermeneutik lebhaft gestellt. Auch hier erwachsen

neue Aufgaben für Theologen und Laien, damit das Wort Gottes
lebendig wird unter uns.

Wie steht es jetzt mit dem dritten Beruf der altkatholischen
Gemeinschaft: «als Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen

grossen Wiedervereinigung der getrennten Christen und
Kirchen zu dienen»

Aus dem vorhergehenden wird klar geworden sein, dass wir
mit Dankbarkeit feststellen dürfen, dass die altkathohsche Kirche



— 407 —

den Intentionen Döllingers gefolgt ist. Die Kirchengemeinschaft
mit den Anglikanern hat in dieser Beziehung grosse Bedeutung.
Dass ein gleiches Abkommen mit den Kirchen der Orthodoxie
einmal zustande kommen wird, wird hoffentlich auch durch diesen

Kongress gefördert werden. Wir dürfen erwähnen, dass unsere
Nationalkirchen, jede nach ihrer Art, versuchen, katholische Kirche

zu sein in dieser Zeit und unserer Welt. Wir erwähnen die
Erklärung unserer Bischöfe zum römischen Dogma von der leiblichen
Himmelfahrt Maria im Jahre 1950. Und als die Einladung zur
Vertretung der altkatholischen Kirchen am Zweiten Vatikanum
eintraf, hat man sich entschlossen, trotz der Vergangenheit dieser
Einladung Folge zu leisten. Nach dem Gottesdienst in Utrecht, wo die
zwei Erzbischöfe von Utrecht das neue Verhältnis der römischen
und altkatholischen Kirchen beleuchteten, entstanden in verschiedenen

Ländern Gesprächsgruppen, und ein neues Klima der
Verhältnisse zwischen den beiden «feindlichen Brüdern» entstand12. Es

gibt keine ökumenische Instanz, wo nicht die Altkatholiken ihren
Kräften gemäss mitmachen, und seit drei Jahrzehnten wurde in
den kontinentalen Gesprächen das «katholische» Anliegen von den

Altkatholiken vertreten.
Es wäre aber falsch, dies alles hier mit zu grosser Selbstzufriedenheit

hinzustellen. «Selbstzufriedenheit», sagt ein holländischer Theologe,

«ist das Merkmal einer Scheinkirche. »

Wir glauben mit von Döllinger, dass die altkatholische Kirche
eine Aufgabe hat, die sie jetzt im Rahmen des Weltkirchenrates und
im Dialog mit der römisch-katholischen Kirche zu erfüllen hat.

Unsere Bischöfe haben einen wichtigen Schritt getan in ihrer
Erklärung vom 29. Juni dieses Jahres über den päpstlichen Primat13.
Hier ist die Primatsfrage gelöst aus dem Kontext der Polemik und hat
einen wirklich hilfreichen Beitrag geliefert zum Gespräch zwischen
den beiden Kirchen. In ihrer Berufung auf ein neues Konzil wird ein

Programm für die weitere Arbeit aufgezeigt, und ich bin überzeugt,
dass es welche unter uns gibt, die das Ende dieser Arbeit erleben werden.

Als im Jahre 1717 vier französische Bischöfe von der Bulle
Unigenitus an ein Allgemeines Konzil appellierten, gab es eine mächtige

12 P. J.Maan, Rome en Utrecht na 7 november 1966, Streven XX (1967,
S. 328-335).

13 Vgl. Erklärung der Altkatholischen Bischöfe zum 18. Juli 1970. Der
Primat in der Kirche (IKZ LX [1970], S. 57 ff).



— 408 —

Volksbewegung und Tausende von Gläubigen schlössen sich den

Appellanten an. Damals wurde stark empfunden, dass die Berufung
aufein Konzil Aufgabe aüer Mitglieder der Kirche war, der Laien, der
Priester und der Bischöfe. Es war mit eine bemerkenswerte
Errungenschaft Döllingers, dass er den Laien und der öffentlichen Meinung
eine grosse Aufgabe zuschrieb in bezug auf die Zukunft der Kirche.
Wir glauben, das hier mit grösserer Betonung wiederholen zu müssen.
Wir haben es auch der ökumenischen Bewegung, namentlich seit der
Generalversammlung von Evanston, zu verdanken, dass der Laie
wieder gesehen wird als der Vertreter des Volkes Gottes und der beste
Wortführer für das Christentum. Dürfen wir darum den Gedanken
des kommenden wirklich Ökumenischen Konzils allen Ständen unserer

Kirchen ans Herz legen, damit Wirklichkeit werden kann, was
vielleicht jetzt noch als Traumbild erscheint.

Unser neues Verhältnis mit der römischen Kirche soll nicht
hindernd wirken auf unsere Arbeit im Weltkirchenrat. Wir zweifeln
nicht daran, dass die orthodoxe Kirche und die altkathohsche Kirche,
die sich beide auf die Kirche der ersten Jahrhunderte stützen, einander

auf dem Boden dieses gemeinsamen Fundamentes finden werden.
Das Gespräch mit den Brüdern aus den reformatorischen

Kirchen wird anders sein. Wir haben darüber miteinander zu sprechen,
inwieweit unsere Vergangenheit zur Getrenntheit verpflichtet. Es ist
hoffnungsvoll, dass auch die Kirchen der Reformation nicht mehr
ihre Kirchenbildung im 16. Jahrhundert festlegen wollen, dass eine
neue Besinnung kommt in bezug auf die Frage der Kontinuität der
Kirche. Und gerade wenn man diesen Aspekt des Kircheseins im
Auge behält, kommt auch die Amtsfrage in einen neuen Kontext zu
stehen.

Und wir vergegenwärtigen uns ernsthaft, dass auch von der
Reformation her Fragen an uns gestellt werden können, damit wir
uns bewusst seien, dass auch eine Kirche, auch die Kirche unter dem
Urteil Gottes steht.

Dölhnger hat das Prophetenamt in der Kirche erwähnt, und er
war auch in dieser Hinsicht weiter als seine Zeitgenossen. Ich
glaube, wenn wir von der Catholica der Zukunft sprechen, wir dieses

Prophetenamt nicht aus dem Auge verlieren dürfen und dass in
dieser Beziehung bestimmte Gruppen einen wichtigen Beitrag zum
Gespräch leisten können.

Von Döhinger bemerkt irgendwo : Als Methode ist die geschichtliche

gewählt. Es wird uns leicht fallen, ihm darin beizupflichten.



— 409 —

Aber wir sollen auch wissen, dass in dieser Methode eine grosse
Gefahr verborgen liegt. Die Vergangenheit soll uns teuer sein. Aber
unser Herr ist der Lebendige, und der Heüige Geist ist der
Führende, und wir wandern dem kommenden Reich entgegen.

Wir haben vom johanneischen Zeitalter gesprochen. Es ist
dann vielleicht gestattet, ein Wort zu zitieren aus dem einzigen
Buch des Neuen Testamentes, das den Namen des Johannes trägt,
Johannes, der Theologe war, der Amtsträger war und Prophet war
und der das Wort des Herrn aufzeichnet: Ich bin das Alpha und
das Omega, der Anfang und das Ende; Ich bin es, der da ist, der da

war und der da kommt. Es geht um der Herr, der seine Kirche gründete,

der Herr, der in seiner Kirche gegenwärtig ist, und der Herr,
der zu seiner Kirche kommen wird.

Es gibt ein ökumenisches Gebet, und Gott gebe, dass wir es

immer besser beten lernen als Menschen, aber auch als Kirchen :

Es komme dein Reich, wir gehorchen deinem Willen.
Dann sind wir auf dem Wege zur Wiedervereinigung, dann
sind wir auf dem Wege zur Einheit.

3. Kongress-Sitzung

Die Altkatholikenkongresse waren schon immer auch ein
«ökumenisches Forum», bereits zu einer Zeit, da der Begriff «Ökumene»

im heutigen Sinn noch imbekannt war. So wusste sich denn auch
der Bonner Kongress dem ökumenischen Anliegen verpflichtet. Es
wurde als ermutigend empfunden, dass, wie schon in Wien 1965, so

auch in Bonn offizielle Vertreter der römisch-katholischen Kirche
zugegen waren. Der gemeinsamen Besinnung auf einige ökumenische

Aspekte wollten die sechs Vorträge dienen und ebenso das

abendliche Podiumsgespräch über das Thema «Einheit in Christus»,
in dem die Referenten des Nachmittags mit den Kongressteilnehmern

ins Gespräch kommen wollten. Dafür hatten sich in dankenswerter

Weise zur Verfügung gesteüt die Herren :

Prof.Dr. P. Bläser (Deutschland), Dozent für Neues Testament
an der theologischen Akademie Paderborn ; Mitglied der deutschen

Gesprächskommission für den Dialog zwischen der römisch-katholischen

und der altkathohschen Kirche;
Prof .Dr.J .0 .Kalogirou (Griechenland), Dozent für Dogmengeschichte

und Ökumene an der Universität Saloniki ; Mitglied der
interorthodoxen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken ;



— 410 —

Very Rev. E.Kemp, D.D. (England), Dekan der Kathedrale
von Worcester; vorher Dozent für Kirchenrecht in Oxford;
Mitglied der Kommission für den anglikanisch-methodistischen
Unionsplan ;

PD Dr.A.Lindi (Schweiz), Dozent für neuere Kirchengeschichte

und Ökumene an der Evangelisch-reformierten Fakultät
Bern; Leiter der theologischen Schule und betraut mit dem Aufbau

eines ökumenischen Institutes ;

Prof.Dr.P.J.Maan (Holland), Dekan des altkatholischen
Metropolitankapitels Utrecht; seinerzeit offizieller Beobachter der
altkatholischen Kirchen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil ;

Pfr. Dr.H.-Ch. Schmidt-Lauber (Deutschland), Geistlicher der
evangelisch-lutherischen Kirche in Kiel; Mitarbeiter für Liturgiefragen

in der ökumenischen Kommission für «Faith and Order»;
Mitglied der Michaelsbruderschaft.

Die Leitung des Gesprächs hatte Pfr. H.Frei (Bern). Er schlug
vor, auszugehen von dem Axiom «Wiedervereinigung auf dem
Boden der Alten Kirche» und zu fragen, ob diese Auffassung auch
in der ökumenischen Situation von heute noch vertretbar sei.
Dekan Kemp skizzierte, ausgehend vom Lambeth Quadrüateral, das

anglikanische Verständnis von kirchlicher Einheit und fragte, ob
darüber hinaus noch eine nähere Art von jurisdiktioneller Einheit
nötig sei. Die Diskussion bewegte sich um die entscheidende Frage,
ob in der Geschichte aufweisbare Strukturen Basis für die Einheit
der Kirche sein können oder, losgelöst von der Geschichte, das

Wort Gottes allein. Damit kamen auch das Bischofsamt und die
Frage der apostolischen Sukzession zur Sprache, und das Amt in
seiner dienenden Funktion hinsichtlich Glaube und Sakrament
wurde herausgestellt. Von reformatorischer Seite wurde betont,
dass es keine Garantie für die wahre Kontinuität gäbe. Die
Reformation sei ein prophetischer Protest gegen Irrwege der Kirche
gewesen. Das wurde von katholischer Seite nicht bestritten, aber
betont, dass Prophétie keinen ausschliesslichen Platz in der Kirche
beanspruchen könne. Es sei aber eine Verständigung mit der
Reformation möglich, wenn man Kontinuität auch im eschatologischen
Aspekt sehen würde: Christus sei nicht nur der gekommene,
sondern auch der gegenwärtige Herr, dessen Kommen uns verheissen ist.

Im zweiten Teü der Diskussion konnten Fragen aus dem Teil-
nehmerkreis an das Podium gerichtet werden. Aus einer kleinen



— 411 —

Gruppe holländischer Jugendlicher wurde der Versuch gemacht,
die theologische Thematik aufzugeben und sich mit Fragen der
praktischen Zusammenarbeit zur Rettung der Welt zu befassen.

Man vermisse auf dem Kongress säkulare Fachleute. Die grosse
Mehrheit des Kongresses wandte sich gegen den Versuch einer
«Umfunktionierung» in diesem Sinne. Es wurde darauf hingewiesen,

dass es zu einer verantwortlichen Aussprache über die Fragen
der Dritten Welt gründlicher Vorbereitungen und der Mitarbeit
von Fachleuten bedürfe und dass der Abend sein eigenes Thema
habe. - Es wurde gesagt, dass es ausser dem Amt noch andere
Dimensionen der Einheit gebe: Gnade, Liebe, Mitmenschlichkeit.
Aber das eine könne man nicht gegen das andere ausspielen. Zur
Sprache kam auch das grosse allgemeine Konzil der Zukunft, seine

Gestalt und Autorität. Betont wurde die Notwendigkeit des konziliaren

Umgangs auf allen Ebenen der Kirche und das konziliare
Wesen der Kirche selber. Die Kirche dürfe ihre Strukturen nicht
aus säkularen Formen ableiten.

Dritter Kongresstag, Samstag, 5. September

Am Morgen fanden zur gleichen Zeit verschiedene Gottesdienste

statt:
Um 8.30 Uhr war in der Pfarrkirche St. Cyprian der vom

Ortspfarrer Lie. theol.K. Pursch gefeierte Gedächtnisgottesdienst. Ebenfalls

um 8.30 Uhr hielt der Bischof von Exeter, Rt. Rev. R.C. Mortimer,

D.D., in der Schlosskirche eine Kommunionsfeier nach dem
Ritus der Kirche von England. Um 8.00 Uhr fand im Hörsaal X
erstmalig auf einem Altkatholikenkongress ein von der Jugend
gestalteter Gottesdienst in neuer Form statt, bei dem Pfr.O.P.Franz¬
mann (Frankfurt) Zelebrant war. Viele Kongressbesucher nahmen
daran teil.

Erst um 10.00 Uhr konnte der Tagungspräsident die

4. Kongress-Sitzung

eröffnen. Zuerst nahm Bischof Brinkhues das Wort und gratulierte

im Namen der Kongressteilnehmer alt Bischof Joh. Jos. Demmel,

der mit seiner Gattin am Kongress teilnahm, unter Beifall
zum 80. Geburtstag und liess einen Blumenstrauss überreichen.

Pfr.Heese verlas ein durch Rev. A.J.Broadfield überbrachtes



— 412 —

Grussschreiben des Primas der anglikanischen Kirche von Australien

(Text: Seite 422f.). Dr.Deister machte die Mitteüung, dass

Bundespräsident Heinemann lebhaftes Interesse am Kongress zeige. Es
sollte ein Grusstelegramm abgeschickt werden.

Es erfolgte dann im Plenum die Entgegennahme und Diskussion

der vier Sektionsprotokolle (Abdruck derselben siehe unter
Freitagmorgen, Seite 318 ff.).

Angenommen vom Kongress wurde folgender Antrag von
Oberregierungsrat Lothar Hehn:

«Der XX. Internationale Altkatholikenkongress begrüsst
zustimmend die Erklärung der Altkatholischen Bischofskonferenz der
Utrechter Union vom 18. Juli 1970 über den Primat in der Kirche
und schliesst sich dieser Erklärung ausdrücklich an.»

Pfr. K. Liebler (Nürnberg) schlug zum Fortgang der weiteren
Kongressarbeit vor:

Die Kongressthemen sollten unter Mitarbeit des Kirchenvolkes
ersteflt werden; ein ganzer Tag solle in Zukunft für Diskussionen
zur Verfügung stehen, und dem Plenum sollten auch Thesenänderungen

vorgeschlagen werden dürfen. Pfr.Gauthier, Genf, schlug
vor, die Beziehung von Kirche und Welt zum Hauptthema des

nächsten Kongresses zu machen. Beide Voten wurden empfehlend
vom Kongress entgegengenommen.

Darauf fand mit grosser Mehrheit die Wiederwahl des Ständigen

Kongress-Ausschusses statt, so dass das Team der Herren
Mr.J.A.C.de Jonge (Den Haag), Professor Dr. W.Küppers (Bonn)
und Pfr.H.Frei (Bern) auch für die nächsten vier Jahre federführend

bleiben wird.
Bischof Dr. U.Küry, Bern, überbrachte dem Kongress die

Einladung der Christkatholischen Kirche der Schweiz, in vier Jahren den
nächsten Kongress abzuhalten. Diese Einladung wurde mit Beifall
angenommen.

Fräulein Keussen sprach Dr. Deister den Dank aller Teilnehmer
für seinen Dienst als Tagungspräsident aus, und um 12.30 Uhr
konnte die Sitzung geschlossen werden.

Die Rheinfahrt am Nachmittag

vereinigte die Kongressteünehmer auf einem Sonderschiff, das um
13.30 Uhr vom Alten Zoll ablegte. Gemeinsam nahm man an Bord
das Mittagessen ein, und es blieb Zeit für Begegnungen und
Gespräche. Gegen 19.00 Uhr kehrte das Schiff nach Bonn zurück.



— 413 —

Der Samstagabend

war frei. Es fanden nach eigenem Programm Zusammenkünfte der
altkatholischen Schwestern und der altkatholischen Bruderschaften

statt.
Um 19.00 Uhr war ein Empfang der altkatholische Bischöfe

und anderer Würdenträger mit dem Ständigen Ausschuss und dem
Ortskomitee durch den griechisch-orthodoxen Metropoliten Jako-

vos, Bonn, im Bergischen Hof.

Sonntag, 6. September

Um 10.00 Uhr versammelte sich die grosse Kongressgemeinde
zusammen mit Besuchern aus benachbarten altkatholischen
Gemeinden zum festlichen Gottesdienst in der Aula der Universität.
Hauptzelebrant war Bischof J. Brinkhues, Bonn, der auch die Predigt

hielt; Konzelebranten waren Mgr. Dr.A. Rinkel, Erzbischof
von Utrecht, Rt. Rev.Dr. R.C.Mortimer, Bischof von Exeter, Most
Kev.Th.Zielinski, Primas-Bischof der Polnisch-Nationalen Katholischen

Kirche in Nordamerika, und Bischof Ramon Taibo, Madrid,
von der Reformierten Bischöflichen Kirche Spaniens. Die
Konsekrationsworte und andere Teile des eucharistischen Hochgebetes
wurden von allen im Chor anwesenden Bischöfen und Priestern
mitgebetet. Der Segen wurde von den Bischöfen in verschiedenen

Sprachen erteilt.
Den eigentlichen Abschluss des Kongresses bildete eine

Agape

im Restaurant des Bundeshauses am Rheinufer, anlässlich deren
noch einige Grüsse überbracht und letzte Dankesworte, u.a. im
besonderen für den langjährigen Ehrenprimas der altkatholischen
Kirche, Erzbischof Dr. A. Rinkel, gesprochen wurden.



— 414 —

Grussbotschaften

Päpstliches Sekretariat für die Einheit der Christen Rom

Professor Dr. Victor Conzemius, Vertreter von Jan Kardinal
Willebrands, Präsident des Vatikanischen Sekretariates für die Einheil der

Christen in Rom:

«Es ist mir eine besondere Ehre und Freude, dem XX. Internationalen
Altkatholikenkongress in Bonn die Glück- und Segenswünsche des Herrn
Kardinals Jan Willebrands vom Päpstlichen Sekretariat für die Einheit der Christen

überbringen zu dürfen.
100 Jahre sind nunmehr verflossen, seitdem unsere Wege auseinander

gingen und cine Reme von Katholiken es als Pflicht ihres Gewissens ansahen,
gegen die vom Ersten Vatikanischen Konzil gefassten Beschlüsse Widerspruch
anzumelden. Doch die altkatholische Kirche heute will die 100jährige Wiederkehr

dieser Ereignisse nicht als Jubiläum verstanden wissen. Vielmehr stellt sie
diesen Kongress unter das Zeichen der Katholizität und der wiederzugewinnenden

Einheit.
Seit dem Zweiton Vatikanischen Konzil haben wir, römische und

Altkatholiken, manche Schritte aufeinander zugetan. Wir sind uns nähergekommen
in einem Ausmass, wie auch optimistische Beobachter das vor 10 Jahren kaum
für möglich gehalten hätten. Auch wenn die durchschrittene Strecke nur ein
Teil des Weges ist, den wir noch zurückzulegen haben, so darf uns darob nicht
bange sein. Denn es sollte uns aufgegangen sein, dass der Gnade Gottes keine
Grenzen gesetzt sind.

Die bedeutsame Erklärung der Internationalen Altkathohschen
Bischofskonferenz der Utrechter Union vom 18. Juli 1970 zum Primat des
Bischofs von Rom gibt uns Hoffnung, dass auch dasjenige, was das eigentlich
Trennende zwischen unseren Kirchen bildet, aus einem neuen gereiften
Verständnis heraus in unser gemeinsames Anliegen eingeschmolzen werden kann.

In seinen Vorträgen über che Wiederverein igung der christlichen Kirchen
in München 1872 hat Ignaz von Döllinger diese Aufgabe als Pflicht der christlichen

Kirchen bezeichnet. Lasst uns in der Erfüllung dieser auf Christi Willen
beruhenden Pflicht nicht erlahmen, sondern in diesen Tagen neuen Eifer fassen
für das, was wü unserem Herrn Jesus Christus und unserem Zeugnis in der
Welt schuldig sind. In diesem Sinne wünsche ich dem XX.Internationalen
Altkatholikenkongress gutes Gelingen und allen Teilnehmern brüderliche
Stärkung. »

Römisch-Katholische Deutsche Bischofskonferenz

Weihbischof Walther Kampe, Limburg, Vertreter von Lorenz Kardinal

Jaeger, Erzbischof von Paderborn und Vorsitzender der Ökumeni¬
schen Kommission der Deutschen Bischofskonferenz

Es ist für einen römisch-katholischen Bischof ein etwas aufregendes, aber
auch beglückendes Erlebnis, 100 Jahre nach dem Ersten Vatikanischen Konzil
an einem internationalen altkathohschen Kongress teilnehmen zu können und
Ihnen die Grussworte des Herrn Erzbischofs Lorenz Kardinal Jaeger, des Vor-



— 415 —

sitzenden dor Ökumenischen Kommission der Deutschen Bischofskonferenz,
hier sagen zu dürfen. Der Herr Kardinal bedauert es ausserordentlich, dass er
heute nicht unter Ihnon sein kann. Es waren einige lang festgelegte Termine,
die er nicht mehr verschieben konnte, die ihn an der Teilnahme hinderten.
Deswegen hat er mich beauftragt, Ihnen seine herzlichen G rüsse zu übermitteln.

Die Fragen, die vor einem Jahrhundert zu der Trennung unserer Kirchen
führten, stehen auch heute noch im Raum, und wir sehen noch keinen Weg, wie
wir das, was uns trennt, überwinden können. Gewiss haben auch wir Katholiken

in diesem Jahrhundert unsere Erfahrungen gemacht mit den Aussagen des
Ersten Vatikanischen Konzils und vor allen Dingen mit den Primatsdogmen.
Deswegen hat ja auch das Zweite Vatikanische Konzil den Versuch gemacht,
das was das Erste Vatikanum nicht mehr vollenden konnte, einerseits aus der
Bedingtheit der damaligen Zeit, dann auch aus den äusseren Umständen, die
zum Abbruch des damaligen Konzils führten, das nun zu ergänzen durch die
»aussage über die Kollegialität der Bischöfe. Und gerade dieses Jubiläum führt
auch uns zu einem ernsten Nachdenken in diesem Jahre 1970.

Andererseits muss auch gesagt werden, dass diese Erfahrungen unserer
Kirche doch wiederum gezeigt haben, welche grosse Kraft von einem freien und
unabhängigen Papsttum ausgehen kann, vor allen Dingen in Zeiten der Diktaturen

und der heftigen ideologischen Auseinandersetzungen, die dieses
Jahrhundert, das nun hinter uns liegt, gekennzeichnet haben, so dass wir doch auch
darin ein Zeichen der Vorsehung sehen.

Wir müssen uns allerdings auch der Goschichte kritisch stellen. Und
deswegen dürfen wir wohl von beiden Seiton die Frage stellen, ob dio Kirchongo-
schichte dieses Jahrhunderts nicht anders verlaufen wäre, wenn die Männer
der ersten Stunde Ihrer Kirche, um nur einen Namen zu nennen, der hier im
Mittelpunkt steht, Ignaz Döllinger, im Rahmen der päpstlichen Grosskircho
geblieben wären. Ob nicht auch unserer Kirche, also meiner Kirche, hier
Erfahrungen geschenkt worden wären, die wiederum Reformen, um die wir uns heute
so sehr bemühen, leichter gemacht hätten Aber wer wül das schon sagen können.

Die Goschichte ist nun einmal ein Faktum, das nicht rückwirkend wieder
aufgelöst werden kann. »4ber Geschichte ist andererseits auch kein Petrefakt,
das unabänderlich im Räume stände, das wir einfach hinzunehmen hätten.
Sondern Geschichte ist etwas Lebendiges, das in die Zukunft hineindrängt.
Und wenn wir auch wissen, dass wir diese Zukunft nicht bewältigen können,
ohne dass wir aus der Vergangenheit leben, so sollen doch auch hier bei diesem
Kongress die Blicke von der Vergangenheit her sich in die Zukunft richten.

Und wie wird die Zukunft der Kirche, unserer Kirchen, aussehen Nun,
ich meine, wir können aus den Erfahrungen der letzten Jahre doch schon sagen,
dass eine ausserordentliche Wende eingetreten ist, die uns hoffen lässt. Nicht
mehr das, was uns trennt, sondern das, was uns verbindet, führt uns in die
Zukunft hinein und ist deswegen stärker von uns in den Blick genommen worden.
Gerade die Gespräche, die im Verlauf des letzten Jahres zwischen der
Altkatholischen Kirche hier in Deutschland und der katholischen deutsehen Küche
stattgefunden habon in der Kontaktkommission, zeigen doch, dass wir hier
weiterkommen können, dass die Sakramentsgemeinschaft, die wir anstreben,
ebenfalls auch mit den orthodoxen Kirchen des Ostens, nicht ein unerreichbares

Ziel bleiben muss. Wir können also hoffen, dass wir weiterkommen. Aber
das Eino zeigt sich als Ergebnis dieser Gespräche sehr deutlich, dass wir
dadurch in die Zukunft gehen, indem wir uns auf das besinnen, was uns in diesen

Gesprächen so deutlich bewusst geworden ist: das überreiche Mass des
gemeinsamen Erbes aus der »Alten Kirche. Wir müssen im Blick behalten, dass
wir nur dadurch weiterkommen, dass wir das gemeinsame katholische und apo-



— 416 —

stolische Erbe neu erfassen, es in unsere Zeit hineinnehmen und es damit
auch in die Zukunft hinüberführen, bis der Herr wiederkommt.

So darf ich Ihrem Kongress von ganzem Herzen wünschen, dass dieser
gemeinsame Herr mit Ihnen sei, und dass dieser Kongress einen reichen Ertrag
bringe, nicht nur für Ihre altkatholischen Kirchen der Utrechter Union,
sondern darüber hinaus fiü die gesamte Ökumene, damit wir dadurch wiederum
mehr lernen, in Treue zum Worte Gottes zu stehen, in grösserer Treue und auch
in tieferem Gehorsam zu dem heiligen Willen Gottes, der in seinen Geboten sich
uns zeigt, und dass in diesem Sinne der Herr mit Ihnen und auch mit uns sei
und bleibe.»

Ökumenischer Rat der Kirchen, Genf

Pastor Dr. Heinrich Puffert, Europasekretär des Weltkirchenrates,
Vertreter des Generalsekretärs des Ökumenischen Rates der Kirchen

Dr. Eugene C. Blake, Genf :

«Mit grosser Freude sage ich Ihnen im Namen des Ökumenischen Rates
ein Wort des Grusses. Dieses Wort des Crusses ist ein mehrfaches Dankeswort.
Ich danke im Namen des Generalsekretärs des Ökumenischen Rates der
Kirchen, Dr. Eugène C. Blake, der leider durch die zu gleicher Zeit stattfindende
Sitzung des Exekutivausschusses des Ökumenischen Rates nicht in der Lage ist,
hier zu sein, dass der Ökumenische Rat zu diesem XX. Internationalen
Altkatholikenkongress eingeladen wurde, um dabei zu sein - dabei zu sein, wo
Ökumene geschieht. Es ist ja ein weitverbreitetes Missverständnis, dass der
Ökumenische Rat in Genf mit seinem Ökumenischen Zentrum die Stätte wäre, an
der Ökumene geschehe. Gott gebe, dass es auch da geschieht. Aber wir danken
Gott und wir danken Ihnen, dass nun auch hier Ökumene geschieht

Die altkatholische Küche hat zum ökumenischen Geschehen in entscheidender

Weise beigetragen, beigetragen als eine zahlenmässig sehr kleine Minderheit.

»Aber was zählt denn die quantitative Minderheit in der Rechnung Gottes
Sie zählte nicht bei den 12 Jüngern und sie zählte nicht bei der kleinen Herde.
Da allein zählt Er und sein Volk - sein ganzes weites grosses Volk, das Er
erwählt hat, das Er in semer Gnade berufen hat, dem Er in Jesus Christus den
Hüten und Bischofunserer Seelen und Seligkeit gegeben hat und der sein Werk
vollenden wird. Nun, die »Altkatholische Küche hat in ihrer kleinen Minderheit
sich nicht gefürchtet, sondern ihren Beitrag gegeben, einen entscheidenden
Beitrag dazu, dass doch die Eine Kirche unter dem Einen Herrn ganze Kirche
sei.

Darf ich dazu aus dem. was nun im ökumenischen Gefüge in sonderlicher
Weise geschieht, einfach ein paar Beweise geben. »Aus dem vergangenen
Jahrhundert altkatholischen ökumenischen Wükens 1870-1970 möchte ich besonders

das Jahr 1920 hervorheben, das fur die organisierte ökumenische Bewegung,

die dann im Ökumenischen Rat ihre Gestalt gefunden hat, von Bedeutung

war - obwohl ja der ökumenische Beitrag der altkatholischen Küche von
Utrecht her älter als 100 Jahre ist. Im »August 1920 fand in Genf unter der
Leitung von Erzbischof Nathan Söderblom von Uppsala und der besonderen
Beteiligung der anglikanischen Kirchen Englands und »Amerikas sowie der Orthodoxen

Kirche des Ökumenischen Patriarchats die erste weltweite ökumenische
Präliminarversammlung statt, bei der die beiden Ströme der ökumenischen
Bewegung für Praktisches Christentum und für Glauben und Küchenverfassung

zusammentrafen, die dann 1925 in Stockholm und 1927 in Lausanne ihre



— 417 —

ersten Weltkonferenzen hielten. Und den ersten Sitzungstag am 12. August
eröffnete als Stellvertretender Vorsitzender Bischof Eduard Herzog von der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, der Altkatholik. Und er tat es, indem
er die versammelte Gemeinschaft der verschiedenen Kirchen unter das Wort
rief: Gelobt sei, der da kommt im Namen des Herrn. »Als Jesus von seinen Jüngern

Abschied nahm, erbat er von ihnen, dass sie eins sein sollten, damit die
Welt erkenne, dass Gott ihn gesandt hat. Ihm müssen wir gehorsam sein Und
von dieser Gemeinschaft an begannen die Verhandlungen zwischen der
altkatholischen Kirche und der orthodoxen Küche zum Zwecke der Wiedervereinigung

wieder von neuem. Am 19. »August fand unter dem Vorsitz des Erzbischofs
Germanos als Vertreter des Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel
eine Konferenz aller orthodoxen und altkatholischen Delegierten statt - also
nun fast unmittelbar vor 50 Jahren -, auf der die wesentliche Einheit beider
Kirchen erneut festgestellt wurde, und Erzbischof Germanos an Konstantmo-
pel die Empfehlung richtete, dahin zu wirken, «dass die ersehnte Einigung der
beiden Kirchen bald zustande komme» (vgl. IKZ 1920, S. 225-228, «Wiederbeginn

der Unionsverhandlungen mit der orientalischen Kirche»). So hat die
altkatholische Kirche in ihrer Minderheit zum gesamtökumenischen Geschehen
beigetragen und tut es auch durch ihre sogenannten internationalen
Kongresse, die wir küchlich ja immer nur als ökumenische Kongresse verstehen
können.

Darf ich ein persönliches Wort anfügen. Es war 1946, als wir in der
Britischen Besatzungszone zwischen den Kirchen des Westens in Deutschland und
den Besatzungskirchen die ersten Beziehungen und Gespräche und Konferenzen

mit den britischen Kaplänen hatten. Herr Professor Küppers von der
altkatholischen Kirche, ich von der reformierten Küche, wü trafen uns in Iserlohn

mit den Anglikanern und den Presbyterianern und erfuhren Ökumene.
Wenn ich heute in meinem Aufgabenbereich als Europa- Sekretär des

Ökumenischen Rates sehe, wie die altkatholischen Kirchen, die kleinen
Minderheiten in den ökumenischen Ländern, in den ökumenischen Räten der
verschiedenen europäischen Länder ihre Rolle spielen, so dürfen wü nur danken
für das Werk des Glaubens und des Dienstes, das hier angegriffen wüd. In
Österreich ist der altkatholische Generalvikar Dr. Ernst Kreuzeder Vorsitzender

des Ökumenischen Rates. In Portugal und in Spanien stehen wü in der
unmittelbaren Zusammenarbeit mit Herrn Bischof Pereira und Bischof Taibo.
Und wü wissen uns im ökumenischen Gefüge der Gemeinschaft, die wir nicht
selbst geschaffen haben und erhalten können, aber in der wü arbeiten dürfen
und um die wir immer neu beten dürfen.

So darf ich an den Schluss das Wort aus Epheser 4, 1-6 setzen, dasselbe
Bibelwort, das Bischof Herzog vor 50 Jahren in Genf zur Eröffnung der ersten
ökumenischen Vorbereitungskonferenz sprach.»

Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland
(Deutscher Ökumenischer Rat)

Bischof Dr. Sommer von der Evangelisch-Methodistischen Kirche
Deutschlands, Vorsitzender der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kir¬

chen in Deutschland:
«Es ist mir eine liebe Aufgabe, im Namen der Arbeitsgemeinschaft Christlicher

Kirchen in Deutschland ein Grusswort auszurichten, aber doch auch als
Bischof der Evangelisch-Methodistischen Küche in der Bundesrepublik
Deutschland.



— 418 —

Das Arbeitsbuch spricht aus, dass dieser Kongress 100 Jahre nach dorn
Ersten Vatikanum in gar keiner Weise Jubiläum sein will. Einmal schon im
Hinblick auf Utrecht 1723, und dann haben Sie Herr Bischof Brinkhues in
einem Interview betont, dass man eine Trennung nicht feiert. In dieser Weise
sicherlich kern Jubiläum. Aber, und ich greife noch eüimal aufs Arbeitsbuch
zurück, Glaubenserfahrung, hoffende Erwartung, gemeinsames Zcugnisgebon
werden ja dort als Inhalt des Kongresses benannt. Ich will mit den Verfassern
nicht rechten, aber man könnte doch dies sicherlich als Jubiläum im besten
Sinne des Wortes bezeichnen : als eine Feier des Dankes und dor Hingabe an
gestellte Aufgaben, freüich die sich nie auf 100 Jahre, auf 4 Jahre, auf 1 Jahr
beschränken dürfen, sondern jeden Tag stattfinden müssen.

Bei entsprechendem Dank und entsprechender Hingabc im Aufblick auf
den gemeinsamen Herrn wissen auch diejenigen sich verbunden mit den
altkatholischen Brüdern, die nicht - sagen wü einmal - an der besonderen ökumenischen

Nähe der Anglikaner und Orthodoxen und der offensichtlich doch nach
wie vor so nahe stehenden römisch-katholischen Küche, oder soll ich sagen,
wieder näher gerückten römisch-katholischen Kircho, partizipieren. Aber die
altkatholische Kirche hat nach eigener Aussage schon immer die Voraussetzung

mitgebracht, das Anliegen der Reformation weithin zu verstehen, ohno
den überlieferten katholischen Glauben proisztigeben. Das alles zeigt, dass
ihr wüklich die Aufgabe zukommt, an der Überbrückung konfessioneller
Gegensätze tatkräftig mitzuarbeiten. Wir haben ja nun über ihre Tätigkeit in
der Ökumene in aller Welt schon genügend gehört ; bliebe mu' noch hinzuzufügen,

dass ja die altkatholische Kirche auch in Deutschland Mitglied der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen ist, vertreten durch unseren
hochverehrten und heben Bruder Professor Küppers.

Die ökumenische Bewegung hat uns immer wieder gelehrt, dass wir nicht
vorschnell Verschiedenheiten von Glaube und KirchenVerfassung retuschieren
dürfen. Sie hat das Gespräch und die gegenseitige bessere Kenntnis gebracht
und so das Verständnis füreinander gestärkt. Seit Uppsala spricht sie die
Hoffnung auf ein wüklich umfassendes Ökumenisches Konzil aus. Ihr ist aber schon
jetzt das vom Heiligen Geist gewirkte Wunder der brüderlichen Begegnung
imd Liebe geschenkt worden, wofür alle Grussworte des Kongresses Zeugnis
abgelegt haben.

»Als Bischof der evangelisch-method istischen Kirche sei mir noch oin kurzer

Zusatz gestattet. In der Frage der Recht fertigung bekennt sieh die Utrechter
Union zu dem Satz, dass der durch die Liebe wüksame Glaube, nicht der

Glaube ohne die Liebe, das Mittel und die Bedmgxmg der Rechtfertigung durch
Gott ist. John Wesley, der Begründer der methodistischen Bewegung, hat das
wortwörtlich unterschreiben können. Begrifflich mögen sich seine Nachfahren
hierin ein wenig schwerer tun, existentiell steht auch für mich das Wort ausser
Frage, denn Glaube und Liebe sind nicht zu trennen. Und nun wünsche ich
Ihnen Gottes Segen und Führung bei den Besprechungen zu dem spätestens
seit Paulus immer wieder und heute fast schmerzhaft aktuellon Thema ,Kircho
in Freiheit und Bindung'».



— 419 —

Evangelische Kirche Deutschland

Bischof D.Hermann Kunst D.D., Bonn, Bevollmächtigter des Rates
der Evangelischen Kirche in Deutschland :

« Gerne hätte ich meinem Grusswort an Sie die Gestalt eines persönlichen
Zeugnisses gegeben, was ein lutherischer Theologe im Achten auf die Theologie
und das geistige Leben in der altkatholischen Küche empfangen hat. »Aber die
Kürze der Zeit nötigt mich, dass ich Ihnen nur zur Kenntnis bringe, was der
Vorsitzende des Rates der Evangelischen Küche in Deutschland, Herr Landesbischof

Dietzfelbinger, Ihnen sagen lässt ; er ist durch seinen Urlaub gehindert,
heute unter uns zu sein :

.Unter den zum XX.Internationalen Altkatholikenkongress geladenen
Gästen ist auch die Evangelische Kirche in Deutschland vertreten. In dankbarer

Freude sehen wir das als ein Zeichen dafür, dass überregionale Zusammenkünfte

einzelner Küchen nicht mehr als interne Vorgänge verstanden werden
können. Überall wo kirchliche Versammlungen sich heute auf den Auftrag der
Kirche besinnen und nach Antworten auf die Herausforderungen der Zeit
suchen, geht es um Verantwortung der ganzen Kirche. Das Gewicht dieser
Verantwortung und che Schwere der Fragen, die auf Antwort warten, haben die
Kirchen näher aneinander gerückt. Dabei erweist sich, dass die gegenseitige
Nähe umso grösser ist, je näher man den Verheissungen und Weisungen des
gemeinsamen Herrn ist. So grüsse ich im Namen der Evangelischen Küche in
Deutschland den XX. Internationalen Altkatholikenkongress in der Verbundenheit

desselben Herrn und seines Auftrags. Möge das gemeinsame Nachdenken

unter dem Evangelium von Jesus Christus neue Freude und Erkenntnis
wecken. Möge es dazu dienen, dass Menschen heute neu das lebendige Wort
hören, seinen Auftrag vernehmen, seine Verheissung glauben. Der Herr der
ganzen Christenheit hat seiner Kirche auch in einer Welt, durch die der Hauch
des Todes geht, den Geist des Lebens verheissen. Er sei mit seinem Geiste auch
über den Beratungen des Altkatholikenkongresses und schenke den Versammelten

die Weisheit, die höher ist als alle menschliche Vernunft, und segne die
Versammlung dazu, dass seine Sache in der Welt mit Vollmacht vertreten
wird.'»

ökumenisches Patriarchat von Konstantinopel

Metropolit Jakovos von Deutschland, Bonn, Vertreter des Ökumenischen

Patriarchen von Konstantinopel und Ehrenprimas der Orthodo¬

xen Kirchengemeinschaft:
« Im Namen dos Ökumenischen Patriarchats grüsse ich den XX. Internationalen

Altkatholikenkongress imd überbringe Ihnen eine Botschaft vom
Frieden und der Liebe in Jesus Christus, unserm Herrn.

Diese Botschaft ist getragen vom Willen der orthodoxen Kirche, eine
brüderliche »Annäherung mit den auf dem Kongress vertretenen Kirchen
weiter zu fördern. Denn, wie unsere altkathohschen Brüder ausdrücklich
betont haben, ist das Anliegen dieses Kongresses, ökumenische Perspektiven
zu eröffnen und den Frieden in der Küche wiederherzustellen. Und es ist ein
glücklicher Umstand, dass der diesjährige Kongress, der vor dem Hintergrund

des menschenverbindenden Rheins stattfindet, die rechten Voraussetzungen

schafft, auftretende Gegensätze zu überbrücken.



— 420 —

Das Thema der »Annäherung der Kirchen mit dem Zweck einer zukünftigen

Einheit beschäftigt mit Ernst und seit vielen Jahren sowohl die
altkathohsche als auch die orthodoxe Küche. Die guten »Absichten zur beiderseitigen

Annäherung beweisen sowohl die kürzlich durchgeführte Reise der
altkatholischen Delegation zum Ökumenischen Patriarchat als auch der baldige
verbindliche Dialog zwischen unseren beiden Kirchen. Das Problem der
Annäherung und des Dialogs unserer Kirche mit den Altkatholiken und allen
übrigen Küchen steht in besonderer Verantwortung auch der Orthodoxen
Kirche in Deutschland imd mü.

Die Trennung der Kirchen ist eine traurige Wirklichkeit, deren Hintergründe

von uns überprüft und überwunden werden müssen. Zweifellos
haben in der Vergangenheit unterschiedliche, politische, soziale und geistige
Gründe die Entwicklung eigenständiger Ortstraditionen gefördert und
infolgedessen zu emer gegenseitigen Entfremdung geführt. Basilios der Grosse
erklärt die Meinungsverschiedenheiten in der Kirche aus der Tatsache, dass in
die ,reine und einfache Lehre des Heiligen Geistes' allzuoft menschliche
Meinungen und Theorien einfliessen (Contra Eimom. I, 1, Migne PG 29, 500 B).
Aus diesem Grunde bemühte sich die Alte Kirche unaufhörlich, die Reinheit
der apostolischen Verkündigung zu bewahren. Der heilige Irenäus betont,
dass ,weder in Germania noch in »Ägypten die dort gegründeten Kirchon
etwas anderes als das Überlieferte glauben..., sondern wie die Sonne, Gottes
Geschöpf, ein und dieselbe ist in der Welt, so strahlt auch die Predigt der
Wahrheit überall gleich' (Contra haer. IV, 33, 8, Migne PG 7, 1077 C).

Wenn wir heute feststellen, dass die Trennungen zwischen uns verhindern,

Christus zu erkennen und zu begreifen, der die Wahrheit und das
Leben ist, drängt es uns zur Selbstkritik, zum Nachdenken und zum Beten.
Zwar wünschen alle, die den Herrn und die Kirche lieben, Brüderlichkeit
und Einheit, doch bleibt davon nur übrig die ständige Suche nach Mitteln
und Methoden, diesen Zweck zu verwirklichen. Die alten eingefahrenen
Wege in der Vergangenheit waren nicht sehr ergiebig. Was uns heute not
tut, ist das Erlebnis eines persönlichen Pfingsten, damit wü als Volk des
Glaubens in Christus dem Willen Gottes zu folgen vermögen. Hierdurch
könnten wir uns unter das Gericht und die Erlösung des gekreuzigten und
auferstandenen Christus stellen.

Unter diesem Blickpunkt sind wir in Verantwortung auch für diejenigen

gestellt, die weit von uns sind und Freiheit, Gerechtigkeit und Erlösung
entbehren müssen. Indem uns heute die Herrschaft Christi, ,der über jeder
Gewalt und Macht und Kraft und Hoheit steht', deutlicher bewusst geworden

ist, müssen wir alle Menschen durch Erwählung und Gnade zum Volk
des Neuen Israel gehörend betrachten.

Deshalb muss es die wichtigste Pflicht jeder Kirche sein, die Mission
und Diakonie in den Vordergrund zu stellen. Damit bekommt die
Kathohzität der Kirche im Sinne der Erneuerung und Wiedergeburt ihrer
Selbst und der Menschheit eine besondere Bedeutung. Die Katholizität ist
einerseits zu verstehen als die Fülle der Wahrheit in Christus und andererseits

als eine Erneuerungskraft der Herzen und des Geistes der Menschen.
Darüber hinaus bestimmt sie als sensus fidei (Glaubenssinn) das Leben und
den Glauben der Kirche. Dieses Leben und dieser Glaube finden Ausdruck
in der heiligen Liturgie und der alltäglichen Gemeinschaft durch das eigene
Erleben des Klerus und der Laien. So verstanden gehören die Laien als Teil
des Leibes der Küche zu ihrem Wesen und sind berechtigt, an allen Formen
des Lebens der Küche teilzuhaben.



— 421 —

Ohne sich von der Wahrheit zu entfernen, muss die Küche sich in
ihrem Selbstverständnis den heutigen Gegebenheiten und den
Lebensbedürfnissen aufgeschlossen zeigen. Die Kirchen verzögern allzuoft den Anpas-
sungsprozess, weil sie sich unter dem Druck des Buchstabens und des
Konservatismus befinden. Der Buchstabe bezieht sich zwar auf die Wahrheit, ist
jedoch nicht die Wahrheit selbst, die allein der lebendige Christus ist. Die
Begrenztheit des Menschen relativiert auch die Mittel bei der »Aneignung der
christlichen Wahrheit; dennoch sind sie sehr nützlich für die lebendigma-
ehende Gnade des Heiligen Geistes.

Einerseits sind wü Kinder Gottes, andererseits sind wir Kinder unserer
Zeit. Deshalb sind wü berufen, uns in dieser Welt unter dieser doppelten
Eigenschaft zu betrachten. Grundsätzliche Voraussetzung hierfiü ist, dass
wir den Herrn als Mitte unseres Lebens verstehen und als verbindende Mittel
im christlichen Lebensbereich die gemeinsame Tradition, den Glauben und
die Erfahrung. Dazu brauchen wir einander.

Küche und Gläubige müssen ihre gegenseitige »Annäherung und ihren
Einheitswillen in einem breitgesteckten Rahmen sehen. Diesen Weg zur Einheit

müssen wü sowohl als Versöhnung mit Gott als auch als eine stufenweise

Begegnung in allen Formen des religiösen und geistigen Lebens
betrachten. Sowohl die Altkatholiken als auch die Orthodoxen sind der Auffassung,

dass die zwischenküchlichen Beziehungen und der Dialog zu diesem
Ziel der Einheit führen.»

Moskauer Patriarchat

Erzbischof Wladimir von Berlin und Mitteleuropa, Moskauer
Patriarchatsexarch von Mitteleuropa, Vertreter des Heiligen Synods
der Russisch-Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats, verlas

folgende Botschaft des Metropoliten Pimen von Krutizy und
Kolomna, Verweser des Moskauer Patriarchenstuhles :

«Aus Anlass der vor 100 Jahren erfolgten Konstituierung unabhängiger
altkatholischer Küchen erlaube ich mü, die Teilnehmer des XX. Internationalen

Altkatholikenkongresses zu ihrem bedeutsamen Jubiläum herzlich zu grüs-
sen.

Bekanntlich wurde die organisatorische Vorbereitung und Bildung der
altkatholischen Küchen von ernsthafter theologischer Arbeit begleitet. Sie
hatte das Ziel, die Einheit des Bekenntnisses zwischen Altkatholiken und
Orthodoxen auf der Grundlage der Glaubenslehre der Alten Ungeteilten Küche

aus der Zeit der sieben Ökumenischen Konzile zu erreichen. Leuchtende
Seiten in ihrer Geschichte werden stets jene ersten Jahrzehnte bleiben, in
denen die ersten Bonner Unionskonferenzen (1874/75) abgehalten und enge
Kontakte zwischen namhaften altkatholischen und orthodoxen Theologen
geknüpft wurden. Dabei konnte ein hohes Mass an gegenseitigem Verstehen
erzielt und festgestellt werden, wie nahe damals schon die dogmatischen
Standpunkte zwischen Altkatholizismus und Orthodoxie lagen. Grosse Verdienste
erwarben sich dabei Gelehrte wie Professor Döllinger, Professor Osinin,
Erzpriester Janysev, Professor Bolotov und die Bisehöfe Professor Dr. Reinkens
und Dr. Herzog.

Im Altkatholizismus unserer Zeit sieht die russisch-orthodoxe Kirche
einen hochgeachteten Zweig der christlichen Ökumene, der wie die anderen



— 422 —

christlichen Kirchen bestrebt ist, zum edlen Werk der Wiederherstellung der
christlichen Einheit, zur Vertiefung und Erweiterung christlichen Zeugnisses
und Dienstes beizutragen.

Von ganzem Herzen wünschen wü unseren lieben altkatholischen Brüdern

weiteres gutes Gelingen beim Voranschreiten aufdiesem christlichen Weg
in der festen Zuversicht, dass der Gott der Liebe und des Friedens selbst alle
echten Bemühungen der Christen lenken wüd, die zu jenem hohen Ziel führen,
von dem uns ebenso ergreifend wie unrnissverständlich das Hohepriesterliche
Gebet Christi spricht.»

Anglikanische Kirche

Lordbischof Dr. R. C. Mortimer von Exeter, Vertreter des Erzbischofs
von Canterbury, Primas von ganz England und Ehrenprimas der

Anglikanischen Kirchengemeinschaft :
«Ich habe die Ehre, Seine Gnaden den Erzbischofvon Canterbury zu

vertreten, der mich gebeten hat, sein tiefes Bedauern zum Ausdruck zu bringen,
dass er nicht persönlich hier anwesend sein kann, und der mir eine Grussbotschaft

mitgegeben hat, die ich nun verlesen darf:
,Ich habe die grosse Freude, dem in Bonn versammelten Internationalen

Altkatholikenkongress diese Grussbotschaft zu senden. Es ist zudem gerade
100 Jahre her, dass Dr.Döllinger jene Bewegung führte, welche die deutsche
altkatholische Küche ins Leben rief. Die anglikanische Küchengemeinschaft
hat mit allen altkatholischen Küchen überall die engste christliche Gemeinschaft,

und dieses vergangene Jahrhundert war Zeuge eines Zusammenkommens

der christlichen Kirchen, wofür wü dem allmächtigen Gott zutiefst dankbar

sind. Es ist auch nicht vergessen, dass für viele der Reformen, die heute in
anderen Teilen der Christenheit durchgeführt werden, tatsächlich die altkatholische

Bewegung von der Zeit des Ersten Vatikanischen Konzils an bahnbrechend

gewesen ist. Seit 1931 stehen die altkatholischen und anglikanischen
Küchen in voller küchlicher Gemeinschaft. Vieles in diesen guten Beziehungen
ist der jahrelangen weisen und gelehrten Führung von Erzbischof»Andreas Rinkel

von Utrecht zu verdanken, dem ich in diesem Jahr seiner Zurruhesetzung
meine besondere »Anerkennung zolle. Ich bete, dass der gegenwärtige Kongress
durch unser aller Gott und Vater gesegnet werde zur weiteren Einigung seiner
Kirche in aller Welt.'»

Anglikanische Kirche in Australien

Reverend A.J. Broadfield, Ulverstone, Tasmania, Australien, Vertreter

der anglikanischen Bischofskonferenz Australiens, verlas folgende

Grussbotschaft von Erzbischof Philip Strong von Brisbane, Metropolit
von Queensland, Primas von Australien:

«Wir freuen uns und danken Gott für das Unionskonkordat, das zwischen
den altkathohschen und anglikanischen Küchen besteht, einschliesslich der
Anglikanischen Küche in Australien. Es gibt mü einebesondere Freude, zu wissen,

dass Reverend A. J.Broadfield, der australische Sekretär der Anglika-
nisch/Altkatholisehen St.-Willibrord-Vereinigung, am XX. Internationalen
Altkatholikenkongress in Bonn teilnimmt und Urnen mitteilen kann, dass die



— 423 —

Erzbischöfe und Bischöfe der Anglikanischen Küche in Australien ihn auf ihrer
letzten jährlichen Konferenz als unseren Repräsentanten ernannten und mich
als Primas baten, durch ihn Ihnen unsere Grüsse zu übermitteln. Ich sende
daher Ihnen allen unsere warmen und freundschaftlichen Grüsse und die
Versicherung, dass wü mit Ihnen in Bonn am Gedenken der 100 Jahre des
Widerstandes der altkatholischen Küchen gegen das Dogma des Ersten Vatikanischen

Konzils 1870 über die Unfehlbarkeit des Papstes teilnehmen. Wü bekunden

Ihnen unsere Dankbarkeit gegenüber Gott fiü das Zeugnis, das von den
altkatholischen Küchen für die Freiheit in Bindung in den letzten 100 Jahren
und schon 150 Jahre davor gegeben wurde, und wü versichern Sie unserer
Gemeinschaft im Evangelium Christi und im Glauben seiner Heüigen Katholischen

Küche und unserer Gebete um den Segen Gottes für Ihren Kongress
und für das ganze Leben, das Werk und Zeugnis der altkatholischen Küchen in
der Zukunft. Ich bete auch, dass Gott unsere Gemeinschaft miteinander vertiefen

möge in der Einheit des Geistes, im Band des Friedens und in der Liebe
Christi zur grösseren Ehre Gottes und zur Herbetführung semes Reiches. »

Glückwunsch- und Entschuldigungsschreiben und Telegramme

a) Aus den altkatholischen Kirchen:

Synodalrat der Altkatholischen Kirche in Prag, CSSR
Altkatholische Harzgemeinden Wernigerode, DDR
Altkatholische Pfarrgemeinde Wierzbica, Polen
Altpfr. Geistl. Rat H. Hütwohl, Neckargemünd, Deutschland
Bischof Wülacek, Cleveland, USA
Dr.E.Ridder, Rheinbreitbach, Deutschland
Pfr.E.Buschlüter, Blankenburg, DDR

b) Aus den anglikanischen Kirchen:

Rt.Rev. Horace Donegan, Bischof von New York, USA
Canon A. du Bois, Pelham Manor, N.Y., USA

c) Aus den orthodoxen Kirchen:

Metropolit Dorotheos, Prag, CSSR

Erzpriester Sergius Heitz, Düsseldorf, Deutschland
Exarchat des Moskauer Patriarchats in Westeuropa, Paris,

Frankreich

d) Aus der römisch-katholischen Kirche:

Abt Laurentius Klein und Benediktinerkonvent, Jerusalem,
Israel

Stadtdechant Stumpe, Bonn, Deutschland



— 424 —

e) Aus den evangelischen Kirchen:

Evangehscher Oberkirchenrat der Evangelischen Kirche in
Wien, Österreich

Hochkirche und Kirchhche Erneuerung in Bayern
Evangehsche Michaelsbruderschaft, Pastor G.Hage, Altenburg,

Deutschland
Institut für ökumenische Forschung, Lutherischer Weltbund,

Prof. Dr. V. Vaj ta, Strasburg, Frankreich

f) Andere:

Synagogengemeinde, Bonn, Deutschland
Professor Dr. Holzamer, Intendant des ZDF, Mainz, Deutschland

Ausserdem überbrachten dem Kongress Grussworte:
Kanonikus John Burley, Clacton-on-Sea, England, von der

St.-Willibrord-Vereinigung in England
Pfr.Dr.C.T.Eapen, Adur, Travancore, vom Katholikos der

Syrisch-Orthodoxen Kirche in Kottayam, Indien

Teilnehmer-Verzeichnis

Ortsausschuss:

Vorsitzender: Prof.Dr. Werner Küppers
Geschäftsführender Vorsitzender: Pfarrer Lie. Kurt Pursch
Kongressbüro: Frau Rita Pursch, Frl. Helga Brockhoff, Frau Christine

Freiboth, Frau Käthe Utzerath, Frl. Gudrun Vreden, Günter
Pursch
Presse, Funk, Fernsehen: Wolfgang Krahl
Ausschussmitglieder: Verleger Hermann Neusser, Ernst-August
Rieck, Ministerialrat Ludwig Scheichl, Oberstudienrat Karlheinz
Weiss

Döllinger-Ausstellung : Frau Dr. Ilse Brinkhues

Kongresspräsidium :

Dr. Wühem Deister, Frankfurt; Frau Prof.Dr. Denise Bindsched-
ler, Bern ; Generalvikar Dr. Ernst Kreuzeder, Wien
Sektionsleiter: Prof.Dr. Kurt Stalder, Bern; Frau Dr.Elfriede
Kreuzeder, Wien; Doz.Lic. Kurt Pursch, Bonn; Prof.Dr. Jan Visser,

Utrecht



425

Deutschland
Aachen
André Villemont
Pfarrer Paul H.Vogel
Frau Hilde Vogel

Amberg
Oberstudienrat Dr. Bruno Schön

Andernach
Dechant Peter Malburg

Augsburg
Pfarrer Emil Volz

Baden-Baden
Pfarrer Josef Lieser
Frau Lieser
Mario Schnurr
Ilse Streckel
Patriarchatsrat Stefan Vasile
Andreas Weiss
Monika Weiss

Bad Salzuflen
Frau Erna Hinz

Bassum
Adolf Ressel

Bensberg-Refrath
Paul Schumacher

Bensheim
Dr. Ortmann

Berlin
Jürgen Buchs
Florian Klement
Pfarrer Dr. Hartmut Koch
A. Wassili Palitschuk
Martha Rein
Urs Schöke
Pfarrer Benno Schöke
Frau Jutta Schöke
Georgi Schumow
Charlotte Volk
Frau Ursula Witt
Erzbischof Wladimir

Blaibach
Jörg Meise

Blumberg
Vikar Rainer Petrak
Frau Marie-Françoise Petrak

Bonn
Frau Ilse Bartholemy
Frl. Helga Brockhoff
Frl. Hildegard Becker
Frl. Cornelia Brinkhues
Frau Dr. Ilse Brinkhues
Bischof Josef Brinkhues
Olaf Brinkhues
Bischof Johannes Josef Demmel
Frau Tüy Demmel
Frau Dr. Claüe Dietrich
Dr. Megas Farantos
Frau Hildegard Guilleaume
Metropolit Jakovos
Dieter Kniese, Diakon
Frau Elisabeth Kniese
Frl. Erika Krüger
Professor Dr. Werner Küppers
Frau Elisabeth Küppers
Bischof Hermann Kunst
Pfarrer Freiherr von Lupin
Herr von Mackensen
Dr. Nikolas Mitsopoulos
Pastor Mybes
Hermann Neusser
Pfarrer Lie. Kurt Pursch
Frau Rita Pursch
Günter Pursch
Frau Sigrid Pursch-Vreden
Pastorin Rabes
Ernst-August Rieck
Frl. Gudrun Vreden
Frl. Karoline Vogel
Faust Maria Weeber
Frau Edith Weeber
Professor Dr. Otto Wenig

Bonnewitz
Frau Walter

Bottrop
Maria Bozigurski
Pfarrer Hubert Gendolla
Frau Elvüa Gendolla
Emmi Klose
Martha Kusenberg
Franziska Lange
Katharina Majchrczak
Rita Misch



— 426 —

Vinzent Pielczyk
Frau Juliane Pielczyk
Gertrud Plotzke
Franziska Pollak
Maria Richter
Maria Rustemeyer
Anna Siedlaczek
Anna Stell
Anna Stratmann
Elisabeth Thöne
Bernhard Vahle
Frau Gertrud Vahle
Gerd Vahle
Peter Vahle
Adolfine Wysocki
Franziska Wytzisk

Coburg
Dr. Heino Maedebach

Dettighofen
Pfarrer Hans Bürke

Diez
Berta Metzner

Dortmund
Vikar Clemens Büchler
Frau Büchler
Frau Grefe Bückmann
Klaus Hoffmann
Frau Hildegard Hoffmann
Frieda Janiak
Curd Krüger
Frau Maria Krüger
Paul Nocon
Paul Scharf
Frau Erna Scharf
Albert Schimanski
Frau Clara Schubert
Bernhard Schürmann
Frau Berta Schürmann
Dietmar Schürmann
Frau Else Schürmann
Frl. Gabi Schürmann
Hermann Schürmann
Hans Wagner
Hedwig Weissendorf

Düsseldorf
Oberkirchenrat Quaas
Ministerialrat Richter
Pfarrer Ernst Vorfeld
Frau Auguste Vorfeld

Edesheim
Dr. Roman Rössler

Erlangen
Frau Grefe Huemer

Eschringen
Harald Hermann
Frau Hermann

Essen

Siegfried Flügel
Frau Flügel
Elisabeth Meyer
Frau Erna Quaisser
Elisabeth Pälzer
Frl. Gabriele Schöffel

Esslingen-Hegensberg
Prof. Dr. Hermann Posselt
Frau Posselt

Flonheim
Pfarrer Theo Häuf

Frankfurt/Main
Brunhilde Bolender
Dr. Wilhelm Deister
Frau Deister
Werner Deuert
Pfarrer Otto Franzmann
Frau Emmi Franzmann
Josefin Griffin
Erich Kielkowski
Frau Kielkowski
Margit Otterbein
Geistl. Rat Paul F. Pfister
Frau Thea Pfister
Frau Ch. Siegmund-Schultze
Bischof Dr. Sommer
Rev. Jonas E. White

Freiburg
Adele Albert
Frau Berta Buchwald
Günter Buchwald
Max Lichteneder
Hilda Lichteneder
Frau Ruth Michelis
Pfarrer Edgar Nickel
Frau Katharina Nickel
Michael Nickel



— 427

Rainer Nickel
Anni Rosch
Frau Auguste Rosch
Hans-Joachim Rosch

Furtwangen
Pfarrer Wilhelm Eggert
Frau Eggert

Gelsenkirchen

Wolfgang Lieser

Gera
Hilde Gahler

Gladbeck

Agatha Bergmann

Hagen
Pfarrer Gustav Hüdig
Frau Hüdig
Heinrich Hüdig

Hamburg
Erzbischof Philotheos
Josef Schelenz
Frau Schelenz
Ina Seele

Eugen Spenner
Dr. Christof Spuler

Hanau
Helmut Küppers
Frau Küppers
Robert Sheaffer

Hausen
Wilhelm Forg
Frau Forg

Heidelberg
Pfarrer Philipp Elbert
Klaus Elbert
Frau Ottilie Herdt

Hersfeld
Alice Heins

Hiltrup
Lothar Hehn
Frau Hehn
Frau Hehn

Hohentengen
Frau Elsa Stadler

Insingen
Wilhelm Bär

Johstätten
Erna Seleger

Karlsruhe
Anna Erb
Renate Keussen
Erich Köstner
Pfarrer Sigisbert Kraft
Frau Kraft
Gerhild Riemensperger
Günther Schwarz
Wolfgang Schwarz
Harald Schwiers
Klaus Sendke

Kassel
Peter Augsten

Kaufbeuren-Neugablonz
Frau »Antelmann
Pfarrer Bernhard Bödefeld
Alfred Erben
Anna Erben
Frau Elisabeth Hübner
Maria Kiesslich
Maria Klinger
Hugo Knappe
Frau Knappe
Frau Müher
Ewald Nitsche
Frau Nitsche
Frau Pattotschka
Julius Porsche
Frau Irma Rössler
Walter Rücker
Frau Rücker
Rudolf Tippelt
Frau Tippelt
Friedrich Weissbarth
Frau Weissbarth

Kempten
Frau Thea Hartmann
Pfarrer Fritz Kraeling
Frau Gretel Kraeling
Dagobert Kraeling



— 428

Kettenheim
Pfarrer Schneider

Kiel
Pfarrer Hans-Christoph

Schmidt-Lauber

Köln
Dieter Arleff
Frau Juliane Arleff
Schw. Berthy Baro
Hildegard Cornelius
Ludwig Ebert
Hans Ebert
Frau Käthe Fekeler
Willi Fekeler
Frau Lily Frank
Dieter Gaede
Frau Gaede
Frau Christel Heidrich
Eberhard Helmbold
Frau A. Helmbold
Pfarrer Wilhelm Korstick
Frau Hella Korstick
Michael Korstick
Frau Erna Krause
Andre von Manshoven
Margret von Manshoven
Käthe Müllewitsch
Frl. Leni Peters
Margret Pitten
Frau Käthe Richartz
Frau Cläre Rodeheger
Ernst Schmitz
Frau Erna Scholz
Frau Elisabeth Schuh
Paul Schumacher
Walter Unger

Kommingen
Schw. Lina Sauter

Konstanz
Gerda Deibler
Pfarrer Dr. Christian Oeyen

Krefeld
Klaus Kehren
Frau Rosa Kehren
Alex Koschyk
Wolfgang Krahl
Frau Krahl
Waldemar Krahl

Schw. Anna Kutz
Pfarrer Werner Schmid
Frau Berthilde Schmid
Cornelius Schmid

Ladenburg
Greti Borho
Lisi Hilgers

Landau
Pfarrer Dr. Nikolaus Olejko
Frau Olejko

Lebach
Elfriede Fries
Sonja Fries

Limburg
Weihbischof Walter Kampe

Lottstetten
Karl Giller
Roselies Kunz
Eduard Rehm
Raymonde Schiessel

Mainz
Oberstudiendüektor Dr. J. Franz
Dr. Hartmut Petri

Mannheim
Frau Lisa Andryen
Frau »Anna Aulmich
Frau Klara Bamberger
Ernst Bauer
Frau Amanda Dewald
Richard Enger
Frau Anna Fontaine
Horst Furtwängler
Günter Helmling
Frau Käthe Hofer
Frl. Käthe Max
Frau Käthe Metzger
Frau Else Reinbold
Fritz Renius
Dekan Dr. Hugo Roder
Frau Roder
Frau Paula Schliessmann
Schw. Ruth Schön
Fritz Sutor
Willy Sutor
Fritz Streib



429 —

Marquartstein Oberhausen

Schw. Hilde Görg Wilhelm Schaafhausen
Frau Schaafhausen

Messkirch
Rutger Schmid Offenbach

Frieda Corell
Mittergars Pfarrer Josef Güke

Dr. Alto Schwaiger
Frau Güke
Helene Gutsche

München Hubert Hrivnatz
Frau Hrivnatz

Ewald Kessler H.Kern
Münster M. Schultheis

Anna Schickedanz
Senatspräsident von Dassel Kurt Weber
Pfarrer Dr. Dumme Frau Weber
Wilhelm Marquardt Anna Werwatz
Frau Anneliese Marquardt
Pfarrer Moes Olpe
Ordinariatsrat Josef Schopen Maria Schade

Neckargemünd Opfingen
Weihbischof Dr. Otto Steinwachs Friedhilde Ulmann
Frau Steinwachs

Ottweiler
Neustift Hans Krausch
Judith Spieler
Frau Winter Paderborn

Professor Dr. Peter Bläser
Niederalteich
P.Gerhard Voss O.S.B. Passau

Pfarrer i.R. Franz Billich
Niederselters

Sigmar Schickel Petersgemünd
Andreas Franke

Nordhofen Christian Franke
akad. Bildhauer Vögele A.Franke
Frau Vögele Frau Franke

Nordstrand Regensburg

Pfarrer Ernst-Wilhelm Heese Pfarrer Wynfrit NoU
Dr. Albert Rauch

Nürnberg
Hans Abicht Rosenheim

Raimund Caser Dekan Anton Eberle
Frau Thea Ewig Ewald Löhnert
Josef Grübl Frau Löhnert
Pfarrer Konrad Liebler Gerd Löhnert
Frau Liebler
Erich Sabitzer Saarbrücken
Frau Sabitzer Frau Wanda Friedrichs
Frau Uhlein Frau »Anna Kühner



— 430

Frau Marg. Le Mener
Frau Maria Munster
Pfarrer Willy Perquy
Frau Roswitha Perquy
Frau Elisabeth Rauschning
Frau Clara Rost
Johann Saar
Frau Johanna Simmer
Wilhelm Thiel
Frau Lina Thiel
Frau Clara Wolf

Säckingen
Pfarrer Bernhard Schmid

Schliprüthen
Pfarrer Julius Heinrich Tries

Singen
Pfarrer Karl Kuenz
Soest

Pastor Ruhtenberg

Stuttgart
Dekan Fritz Herrmann
Wolfgang Siebenpfeiffer
Edeltraude Siebenpfeiffer

Trier
Weihbischof Dr. Alfred

Kleinermeilert
Abt Dr. Athanasius Polag

Waldshut
Eckhard Geisel
Kriemhild Schiele
Christina Wallaschek
Iris Wallaschek

Wherda
Martin Lissmann

Weidenberg

Wolfgang Differt
Pfarrer Karl Koschitz
Frau Koschitz
Norbert Koschitz

Wiesbaden
Professor Dr.M.Broglio
Frau Broglio
Pfarrer Albrecht Eichhorn
Frau Margarete Eichhorn
Rev. Henry Wilson

Niederlande
Alkmar
Pfarrer A.R.Heyligers
Frau Heyligers

Amersfoort
S.L. G.Blom-Boyen
Frl. Hendriks
BischofMarinus Kok
Frau Kok
Dr. J. Visser

Amstelveen
Jan Schenk
Frau Schenk
Marina Schenk

Amsterdam
M. van Elderen-Buijs
Pfarrer Y. R. H. J. Roosjen

Arnhem
Cornelis W. Kentin
T.Korff
Frau Korff
Dekan Prof. Dr. Maan
Pfarrer Rinkel
Frau Rinkel

Bussum
Frl. van Thiel

Delft
Frau Gerbrands
Frau Paramon-Gerbrands

Den Haag
H.Hijzen
Dr. de Jonge
Frau de Jonge
Frau Nicolaij-v.d. Westen
N. J.Schappert
K.J.C. Stauttener
Frau Stauttener
Frl. Teune

Den Helder
A. Zwart

Dorst
H.J.Tenkink



— 431

Egmond an Zee

Pfarrer T. Horstmann
Frau Horstmann
van der Steen
Frau van der Steen

s-Gravenhage
Pfarrer Aarents

Haarlem
G. Bollebakker
A.L.Hol
E. Horcman- Glas
Bischof G.A. van Kleef
Frau van Kleef
H. Stoekenbroek
Frau Stoekenbroek
Dekan C. Toi
Frau Toi

Heemstede

A.A. Ganzeman

Hilversum
Pfarrer van Ditmarsch
W. Drieenhuizen
Frau Drieenhuizen
A.R. de Meijere
van Niewenhuyzen
B.W.Verhey
Frau Verhey
Mrs. van Vliet-Helfert

Yjmuiden
Pfarrer W. A. Eman
Pfarrer A. J. Glazemaker
F. Gouda
J.C.M.Keman
C.Kruiswijk

Leiden
W.G.M.Witkam

Naarden
J.K.Wijker
Frau Wijker

Putten
Pauline Cotter

Rotterdam
T.Hak
van Nus

H. J.W. Verhey
Frau Verhey

Santpoort
Dr.K.H. vanEk
P. de Jong

Slochteren
J. Nanninga

Utrecht
Nicolaas Lenten
ErzbischofDr. Andreas Rinkel
Schw.M.J.Y.W.Roosjen
Frl.H.J.Smits
Jan van den Steen

Vleuten
Drs. Mulder
Frau Mulder
Frl. Mulder

Voorburg
G.E.Brouwer

Woudenberg
Frau G. de Rijk-Smit

Schweiz

Allschwil
Schw. Anna Brogli
Pfarrer Peter Hagmann
Frau Hagmann
Werner Vogt-Dossé
Frau Vogt-Dossé

Basel
Dr. Andreas Lindt
Pfarrer Otto Strub
Frau Strub

Bern
Frau Prof. Dr. Denise

Bindschedler-Robert
Pfarrer Hans Frei
Frau Ursula Frei
V. E.Jungo
V. Jungo-Gschwind
Frau E. Jungo-Gschwind
Frau Anny Kaufmann-Herzog
Bischof Dr. Urs Küry
Frau E. Küry-Vogt



432

Franz Riette
Frau E.Riette
Fri. Trudi Riette
Prof. Dr. A. E. Rüthy
Frau Rüthy
Prof. Dr. Kurt Stalder
August Wey
Frau Klara Wey-Christen
Frl. Marietta Wirz

Bettlach
Dr. Urs Schild
Frau Schüd

Biet
Pfarrer Franz Murbach

Céligny
Dr. Margret Koch

Derendingen
Frau Rosemarie Kuli-Schlappner

Dornach
Frl. Clara Imhof

Dulliken
Rudolf Moll-Frey

St.Gallen
Schw. Nelly Müller

Genf
Pfarrer Lie. Léon Gauthier
Frau Gauthier
Canon McDonald
Pfarrer Dr. Heinrich Puffert

Grenchen

Frl. Monica Obrecht
Pfarrer Peter Vogt

Hellikon
Pfarrer Gerny
Frau Gerny

Kaiseraugst
Bruno Schlienger
Frau Schlienger
Edwin Schmid

Luzern
Prof. Dr. Victor Conzemius
Frau Johanna Hodel

Frl. Gisela Lauber
Heinrich Lauber
Frau Lauber
Schw. Päuly Sidler

Mägden
Oskar Obrist-Rudin

Möhlin
Schw. Elisabeth Schlub

Neuchâtel
Dr. Max Krämer
Frau Krämer

Ölten

Willi Frey
Frau Frey
Herr und Frau Gerny-Küry
Kurt Schibier

Petit-Lancy
Frl. Marcelle Bertrand

Pieterlen
Peter Wüz-Hermann
Frau Wirz

Rüschlikon
Sr. Alice Riette

Schaffhausen
Ernst Schuler
Frau Schuler
Pfarrer Hansjörg Vogt
Frau Vogt

Schönenwerd
Frl. Yvonne Ducrey
Frl. Leonie Frey
Frl. Martha Haas

Trimbach
Pfarrer Roland Lauber

Zürich
Frl. Frieda Allemann
Rosa Ammann
Marie Breitmeier
Paula Gubler-Maier
Anny Kauf
Karl Kistenfeger
Schw. Berthe Lanfranconi



433

Pfarrer Arnold Moll
Frau Moll
Susy Schneider
Thérèse Schneider
Helene Teltscher
René Thomet
Marta Thomet
A. Wexler
Pfarrer Max Willimann
Zuchwil
August Jenzer
Frau Jenzer

Österreich

Graz
Dr. Otfried Görger-St. Görgen
Pfarrer Kurt Spuller

Innsbruck
Hermann Seydl

Klagenfurt
Pfarrer Dr. Günter Dolezal

Linz
Dr. Walter Gastgeb
Frau Gastgeb
Weihbischof Ludwig Paulitschke
Frau Paulitschke

Salzburg
Irma Buchner
Emma Hofmann
Pfarrer Franz Warnung

Wien
Dr. Karl Barth
Frau Barth
Leopold Brenner
Frau Brenner
Pfarrer Jakfalvi
Generalvikar Dr. Ernst Kreuzeder
Frau Dr. Elfriede Kreuzeder
Richard Nowak
Frau Nowak

Polen

Warschau
Bischof Julian Pekala
Pfarrer Wiktor Wysoczanski

Jugoslawien

Belgrad
Prof. Dr. D. Dimitrijevic
Dr. Milan Dobrovoljaé

Maribor
Bischof Anton Kovacevió

Frankreich
Albertelli
Frau Albertelli
Pfarrer A. H. Bekkens
Frau Bekkens
Frau Fauconnier
Frau Giovanne
Frl. Anne Harcourt
Pfarrer Marre
Frau Marre
Frau Huguette Paretti
Frau Thiais-Sery

England

Ashford
Rev. Gordon

Clacton on Sea

Canon J. A.Burley

Exeter
Canon Balmforth
Lordbischof Dr. Mortimer
Rev. Rice

Haywards Heath
C.J.Witten

Hereford
F.H.Mountney

London
Rev.E.D.Murfet
Bischof J. R. Satterthwaite
Rev. J.A.Taylor

South Croydon
Rev. Michael Halliwell

Worcester

Dean Eric Kemp



434

Griechenland

Saloniki
Prof. Dr. Johannes Kalogiru
Düektor Prof. Dr. Sabbas Nanakos

Italien
Pfarrer Luigi Caroppo
Maria Olimpia Caroppo-Rinaldi
Michele Di Gregorio
Tatiana Di Gregorio
Prof. Aldo Romeo Rossetti
Ilaa Rossetti-Licinio

Indien

Prof. Dr. Eapen

Norwegen

Kirkmen
Archimandrit S.Hümmerich

Sambia

Bruder Desmond, Fiwüa

Spanien

Madrid
Bischof Ramon Taibo
Frau Taibo

Vereinigte Staaten von
Amerika

Primas-Bischof Dr. Th. F. Zielinski
Rev. Eduard Hofmann
Dr. Karl Lütge
Frau Lütge
Rev. Pratt

Kanada

Bischof Josef Nieminski

Philippinen

Manila
Prälat de la Cruz
Bischof Lorenzo

Portugal
Bischof Pereira

Rumänien

Bukarest
Prof. Marina
Frl. Laurentia Ulmeanu

Australien

Rev. A. J. Broadfield

Belgien
P. Theodor Strottmann O. S. B.,

Chèvetogne
Rektor Karl Verschaeren, Bertem

Tschechoslowakei

Bischof Dr. Augustinus Podolak
Frau Maria Podolak
Prof. Dr. Vaclav Sykora


	Bericht über den XX. Internationalen Altkatholikenkongress : 3. bis 6. September 1970 in Bonn (Deutschland)

