
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Das Verhältnis der altkatholischen zur römisch-katholischen Kirche
1870 - 1970

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 168 —

Das Verhältnis der altkatholischen zur
römisch -katholischen Kirche 1870-1970

Hirtenbrief

Vorbemerkung des Verfassers ; Wir geben hier den Hirtenbrief
wieder, der am 19. April dieses Jahres von den Kanzeln der
christkatholischen Kirche der Schweiz verlesen worden ist. Der Text ist
nur wenig geändert und mit einigen Anmerkungen versehen worden.

Er wird hier abgedruckt, um auch unseren römisch-katholischen

Lesern konkret zu zeigen, auf welche Weise wir glauben
Antwort geben zu sollen auf die mannigfachen Fragen, Befürchtungen

und Hoffnungen, die die heutige altkatholische Generation
bewegen. Dieselben Grundgedanken hat der Verfasser vor einer
römisch-katholischen Hörerschaft in einem Vortrag an der Universität

Freiburg (Schweiz) vertreten. Dieser ist erschienen in dem Otto

Karrer gewidmeten, von Jean-Louis Leuba und Heinrich Stüni-
mann herausgegebenen Sammelband «Freiheit in der Begegnung»
(Verlag Josef Knecht, Frankfurt, und Evangelisches Verlagswerk,
Stuttgart).

Gehebte in dem Herrn!

Am kommenden 18. Juli werden hundert Jahre vergangen
sein, seit auf dem I. Vatikanischen Konzü unter Papst Pius IX. die

theologische Lehrmeinung, dass dem Bischof von Rom kraft
göttlichen Rechtes die höchste und volle bischöfliche Gewalt über die

ganze Kirche und die Lehrunfehlbarkeit in Fragen des Glaubens
und der Sitte zukomme, zu einer göttlich geoffenbarten Wahrheit
erklärt worden ist. Die Altkatholiken und ihre zahlreichen
Gesinnungsfreunde der damaligen Zeit erhoben gegen diese beiden
Glaubenssätze, denen sich alle Katholiken auf die ewige Seligkeit hin zu
unterwerfen hatten, in schwerer Gewissensnot öffentlichen Protest.
Sie vermochten diese beiden Lehren nicht anzunehmen, weü sie für
sie weder in der Heihgen Schrift noch in der Überlieferung der
alten Kirche einen Anhalt oder gar einen Beweis fanden. Als über
die altkatholischen Führer ihres Protestes wegen der grosse Bann
verhängt wurde, schlössen sie sich - um der Segnungen der
katholischen Kirche und ihrer Sakramente nicht verlustig zu gehen - mit
ihren Anhängern zu selbständigen kirchlichen Organisationen zu-



— 169 —

sammen. So bildeten und konstituierten sich öffentlich-rechtlich
altkatholische Kirchen in Deutschland (1874), in der Schweiz
(1875), in Österreich (1S77) und später unter den Polen Nordamerikas,

in Polen selbst, in der Tschechoslowakei und in Kroatien, während

die holländische Kirche schon im Jahre 1723 von Rom
getrennt wurde.

In den ersten Jahrzehnten nach dem I. Vatikanum kam es
zwischen Römisch-Katholiken und Altkatholiken zu einem unseligen
Bruderkampf, der auf beiden Seiten mit grösster Erbitterung
geführt wurde. Es folgte die Zeit, in der man in gegenseitigem
Misstrauen und schlecht verhüllter Feindschaft nebeneinander her lebte
und kaum mehr Notiz voneinander nahm, bis man sich schliesslich
völlig entfremdete. Das ist von Grund auf anders geworden durch
das IL Vatikanische Konzil von 1962 bis 1965. In einem Ausmasse,
das unsere Väter der ersten und zweiten Generation kaum hätten
für möglich halten können, nahm die römisch-katholische Kirche
auf dem Konzil wichtige Anliegen auf, die vor hundert Jahren die
Altkatholiken aufs tiefste bewegt hatten, und machte sich dieselben

weitgehend zu eigen. Im Zuge dieser überraschenden Entwicklung

ist denn auch das Verhältnis zwischen der römisch-katholischen

und der altkatholischen Kirche ein neues und anderes
geworden : man steht sich nicht mehr mit den alten Vorurteilen und
Voreingenommenheiten gegenüber, sondern begegnet einander
vielerorts in einer Atmosphäre des gegenseitigen Verstehens, der Achtung

und Brüderlichkeit. In Holland, Deutschland, Österreich und
der Schweiz haben sich mit Zustimmung der Bischöfe römisch-
katholisch-altkatholische Gesprächskommissionen gebildet, an
denen die bestehenden Lehrunterschiede erörtert und über wichtige
Punkte - vor allem in der Lehre über die Sakramente - eine
weitgehende Verständigung angebahnt werden konnte. Das wäre nicht
möglich gewesen, wenn nicht - was ebenfalls gesagt werden muss -
auch unsererseits in den letzten Jahrzehnten sich eine tiefgehende
Wandlung vollzogen hätte und die altkatholischen Kirchen der
siebziger Jahre von einem oft verschwommenen Liberalismus her
den Weg katholischer Kirchwerdung immer bewusster beschritten
hätten1.

Diese erstaunliche Entwicklung darf uns gewiss mit Freude
und Dankbarkeit gegenüber dem Herrn der Kirche erfüllen. Das

1 Vgl. die ausgezeichnete Darstellung von Victor Conzemius, «Katholizismus

ohne Rom», Benzinger Verlag, 1969.



— 170 —

muss für uns das Erste und Grundlegende sein. Aber andererseits
dürfen wir die Stimme derjenigen nicht überhören, die besorgt
fragen, ob wir durch eine allzu weitgehende Annäherung nicht in die
Gefahr kommen, von der mächtigen römisch-katholischen Weltkirche

umklammert und erdrückt zu werden2 und, was noch
schwerwiegender wäre: ob wir dabei nicht der Versuchung erliegen, den

unserer Küche durch Gottes Vorsehung auferlegten Auftrag zu
verleugnen, nämlich gegen das vatikanische Papsttum von 1870

und gegen vieles, was damit zusammenhängt, mit unverminderter
Kraft Einspruch zu erheben. Diese Versuchung ist heute um so

grösser, als von manchen altkatholischen Laien und Geistlichen,
vor allem unter der jüngeren Generation, die Notwendigkeit dieses

Einspruches in seiner ganzen Tragweite für die Christenheit nicht
mehr voll verstanden und von ihnen darum auch kaum mehr als
Protest des Gewissens nachvollzogen wird.

Es ist jedoch unsere unerschütterliche Überzeugung, für die
wir leben, arbeiten und - leiden, dass unsere Kirche diesen Auftrag
der ihr in der Stunde ihres Entstehens übergeben worden ist, heute und
in Zukunft erst recht zu erfüllen hat.

So wichtig und notwendig die Reformen3 im gottesdienstlichen
Leben, im bischöflich-synodalen Aufbau der Küche und in Fragen
der Disziplin waren, zu denen unsere Väter den Grund gelegt
haben, so darf das Grundanliegen, das unsere Väter bewegte, darob

2 Dass auch römisch-katholische Theologen fur derartige altkatholische
Befürchtungen Verständnis haben, zeigt Victor Conzemius in seinem am
19. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien gehaltenen Vortrag:
Plädoyer fiü einen gemeinsamen Dialog unter Katholiken, erschienen in dieser
Zeitschrift I960, S. 254ff., 270.

3 Viktor Conzemius weist im oben genannten Aufsatz daraufhin, dass es

im wesentlichen vier grosse Strukturreformen waren, die von den Altkatholiken
angestrebt, durch das zweite Vatikanische Konzil «ügendwie sanktioniert »

worden seien (S.262):
a) Die Orientierung der Kultfeier am Gottesdienst der »Alten Kirche, die Ein¬

führung der Muttersprache in die Liturgie und die Betonung ihres
Gemeinschaftscharakters ;

b) die Hereinnahme der Laien in die küchliche Verantwortung, dokumen¬
tiert durch das Erwachen einer Theologie des Gottesvolkes und die effektive

Heranziehung von Laien zur Besprechung einzelner Konzilsvorlagen ;

c) die lehrmässige Festlegung und das konkrete Sich-Entfalten der bischöf¬
lichen Kollegialität, bezeugt in den nationalen und regionalen
Bischofskonferenzen, der Einrichtung des Bischofsrates ;

d) die Öffnung auf die nicht römisch-katholische Welt hin, insbesondere aber
die Ermutigung des Gespräches zwischen den christlichen Gemeinschaften

im Dekret über den Ökumenismus.



— 171 —

nicht in den Hintergrund treten : nämlich der Kampf um das Wesen
der Kirche selbst, um ihr Geheimnis, ihre Einheit und ihre Wahrheit,
die durch die Bestimmungen des I. (und IL) Vatikanums über das

Papsttum aufs tiefste gefährdet erscheinen. Diesen umfassenden
und wahrhaftig nicht an der Oberfläche liegenden Dienst haben wir
an und innerhalb der katholischen Kirche des Abendlandes weiterhin

zu leisten. In glaubwürdiger Weise können wir das aber nur
tun, wenn wir mit Klarheit und Entschiedenheit das betonen, was
wir mit der römisch-katholischen Kirche gemeinsam, haben, aber
ebenso klar und eindeutig das herausstellen, was uns von ihr trennt,
und endlich auch das aussprechen, was wir für ihre und unsere
Zukunft erhoffen.

Das soll geschehen, indem wir uns unter das Wort aus dem
Hebräerbrief stellen : Lasset uns festhalten an dem Bekenntnis
unserer Hoffnung und nicht wanken : nämlich an dem Bekenntnis, das
für un3 am Anfang steht, am Bekenntnis zur Wahrheit der alten
und Einen Kirche, das aber für uns zugleich ein Bekenntnis der
Hoffnung ist, das in die Zukunft weist, der Hoffnung, dass es auf
der Grundlage dieses Bekenntnisses zu einer zukünftigen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Küchen kommen möge.

I. Was wir mit der römischkatholischen Barche gemeinsam haben

Mit der römisch-katholischen Kirche haben wir ohne Zweifel
mehr und Gewichtigeres gemeinsam, als es äusserlich den Anschein
erwecken mag und als vielen von uns bewusst ist. Die Wohlunterrichteten

unter uns haben jedoch immer gewusst, dass wir - wenn
wir es kurz sagen und die Papstfrage vorläufig ausklammern wollen

- mit der römisch-katholischen Kirche, soweit in ihr das altkirchliche

Glaubensgut weiterlebt, eins sind im Bekenntnis, in der
Annahme der katholisch-apostolischen Ämterordnung und in der Feier
des eucharistischen Gottesdienstes. Betrachten wir jeden dieser
drei Bereiche besonders:

1. Wir sind mit der römisch-katholischen Kirche grundsätzlich
eins im Bekenntnis.

Wir alle wissen, dass unsere Väter, obschon ihr Kampf ein
solcher des Glaubens war, sich geflissentlich davor gehütet haben, der
römisch-katholischen Kirche ein eigenes Sonderbekenntnis
entgegenzustellen. Sie verharrten vielmehr auf dem Boden der altkirchlichen

Bekenntnisse (des apostolischen und des nicäisch-konstanti-



nopohtanischen Symbolums), wie sie auch an den von den
allgemeinen Konzilien des ersten Jahrtausends angenommenen
Glaubenssätzen (Dogmen) treu festhielten4. Diese Bekenntnisse, die
durch die Dogmen der ungeteilten Küche näher erklärt werden,
bilden denn auch bis heute das unbestrittene Fundament nicht nur
unseres, sondern auch des römisch-katholischen Glaubens. Dabei
ist wohl darauf zu achten, was unter «Bekenntnis» zu verstehen ist:
nach seinem biblischen Ursprung ist es das Bekenntnis immer zu einer
Person, nämlich das Bekenntnis zu Gott, dem Vater, der uns
erschafft, zu Gott, dem Sohn, der uns erlöst, und zu Gott, dem
Heiligen Geist, der uns lebendig macht. Und es ist als dieses Bekenntnis

immer auch das Bekenntnis zu dem, was Gott in seiner Person
durch sein Offenbarungshandeln an uns tut, es ist das Bekenntnis
zu der unser Heil wirkenden Offenbarungstat Gottes. Es war, wie
mit Nachdruck betont werden muss, die Grösse der alten Kirche
und ihrer Väter, dass sie sich vor allem als bekennende Kirche
verstand und mit einer Unerbittlichkeit und Strenge, die seither kaum
mehr erreicht worden ist, nur eines wollte : mit ihrem Bekenntnis
vor aller Welt Zeugnis ablegen von Gottes unermesslicher Majestät
und Liebe, die uns in seiner Heilsoffenbarung zuteil wird. Um dieses

Bekenntnis vor Missverständnissen und Verkürzungen zu schützen,
nahm die alte Kirche auf ihren Konzilien ganz bestimmte
Glaubenssätze an, von denen die wichtigsten folgende sind : der an die

heilige Dreieinigkeit Gottes, an die volle Gott-Menschheit Jesu
Christi und - darin eingeschlossen - an die göttliche Mutterschaft
Marias. Diese Sätze besagen : wie in seinem Offenbarungshandeln an
den Menschen, so ist Gott auch in sich selbst dreieinig, Einer in den
drei Personen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes;

4 Die Bekenntnisgrundlage der altkatholischen Kirchengemeinschaft ist
niedergelegt in der Glaubenserklärung der altkatholischen Bischöfe vom
25. September 1889. Siebeginnt mit derFeststellung : «1. Wir halten fest an dem
altkirchlichen Grundsatz, welchen Vinzenz von Lerinum in dem Satze
ausgesprochen hat : Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus credi-
tum est ; hoc est etenim vere proprieque catholicum. - Wir halten darum fest an
dem Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in
den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen
Synoden der ungeteilten Küche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist. »

(Der vollständige Text der Erklärung, die acht Punkte umfasst, ist
abgedruckt im Buche des Verfassers : Die altkatholische Kirche, ihre Geschichte,
ihre Lehre, ihr »Anliegen, Stuttgart 1966, S.426. »Auf die einschlägigen
Bestimmungen dieser Erklärung werden wir im Zusammenhang unserer Ausführungen

jeweils zurückgreifen.)



— 173 —

Jesus von Nazareth aber ist unser Erlöser darin, dass Er, der der
ewige Sohn des Vaters selbst ist, in seiner Einen Person vollkommener

Gott und vollkommener Mensch ist ; und endlich ist Jesus -
zum Zeichen dafür, dass in ihm das ewige Wort Fleisch ward - vom
Heiligen Geist empfangen und aus der Jungfrau Maria geboren
worden, die darum im wahren Sinne Gottes Mutter heisst. Diese
drei inhaltsschweren Glaubenssätze, um deren rechtgläubige
Darstellung gegenüber drohenden Irrlehren die alte Kirche während
mindestens fünf Jahrhunderten gerungen hat, machen in der
Hauptsache das uns und den Römisch-Katholiken gemeinsame
Glaubensfundament aus, von dem wir niemals abweichen. Wie die alte
Kirche in dem doppelten Sinne bekennende Kirche war, dass sie die
Wahrheit Gottes bekannte und in solchem Bekennen Gott
verherrlichte, so meinen wir, dass diese bekennende Grundhaltung
auch für uns Katholiken heute, Römisch-Katholiken und Altkatholiken,

wieder erneut wegleitend werden sollte und dass wir zusammen

mit den Kirchen kathohscher Tradition, zu denen wir auch die
orthodoxe Ostkirche und die anglikanische Kirchengemeinschaft
rechnen, vor der christlichen Offenthchkeit, mit derselben Kraft
und Eindringlichkeit wie die alte Kirche, zu einem gemeinsamen,
wahrhaft lebendigen Bekenntnis zum dreieinigen Gott, zum Gott-
Menschen Jesus und zu Maria, der Mutter Gottes, uns finden sollten.

Diese Forderung ist um so dringlicher geworden, als die Wahrheit,

die in diesen Sätzen ausgesprochen ist, vor allem der Satz von
der wahren Gottheit und Menschheit Christi, an dem sich alles
entscheidet, heute von einem modernistischen Denken in einem Aus-
mass in Frage gesteht wird, wie das seit 1500 Jahren nicht mehr
der Fall gewesen ist, so etwa im neu entflammten «Jesus-Streit»
protestantischer Kreise, die die ewige Gottheit wie die volle
Geschichtlichkeit der Person und der Verkündigung Christi bestreiten.

»Allerdings, das soll und darfnicht verschwiegen werden : wir sind
mit unseren römisch-katholischen Brüdern eins im altküchlichen
Bekenntnis, aber wir sind es in mancher Hinsicht nicht in bezug auf die

spätere Glaubenslehre, die vom reinen Bekenntnis wohl zu
unterscheiden ist5. Der Hauptunterschied liegt darin, dass es die blosse

Glaubenslehre nicht mehr nur mit Gott und seiner T)ffenbarungstat
zu tun hat wie das Bekenntnis, sondern näherhin mit der Frage,
wie, auf welche Art und Weise die Heüsoffenbarung Gottes sich in

5 Zu diesem Unterschied vgl. Küry, Die »Altkatholische Kirche, S.l36 ff.



174

Zeit und Ewigkeit am Menschen und an der Welt durch die Kirche
verwirklicht. Über diese Fragen der Heilsverwirklichung (von
denen die von der Rechtfertigung und Heiligung des Sünders, von der
göttlichen Gnade und menschlichen Freiheit, von den letzten Dingen,

von der Kirche und den Sakramenten die wichtigsten sind)
entstanden im Verlauf der Jahrhunderte tiefgehende Gegensätze,
die zwar in der alten Kirche bereits angebahnt waren, aber erst im
16. Jahrhundert zu der heute so schmerzlich empfundenen Spaltung

zwischen Katholiken und Protestanten geführt haben. Was
nun allerdings von der abendländisch-katholischen Küche im
Abwehrkampf gegen die Reformation gesagt und auf dem Konzil zu
Trient (1545 bis 1563) und später durch päpstliche Erlasse in
ausführlicher und feierlicher Weise dogmatisch festgelegt wurde, ist
anerkannterweise einseitig und gibt nicht die ganze katholische
Glaubenslehre wieder, wie sie die alte Kirche und ihre Väter
verstanden haben. Das wird heute6 auch von zahlreichen römisch-
katholischen Theologen zugegeben, und so ist in jüngster Zeit über
eine so strittige Frage, wie die von der Rechtfertigung des Sünders
es ist, eine Annäherung zwischen Katholiken und Protestanten
erfolgt, wie sie noch vor wenigen Jahren undenkbar gewesen wäre.
Es wäre wünschenswert und gewiss nicht ausgeschlossen, dass,
nachdem die alten Kampffronten des 16.Jahrhunderts in wesentlichen

Punkten aufgegeben worden sind - ähnlich wie für die Lehre
von der Eucharistie durch das ILVatikanum (siehe S.180) -, eine
kurze Neuformulierung der Rechtfertigungslehre gefunden würde,
in der die berechtigten Anliegen der reformatorischen (und der
jansenistischen) Lehre von der Heilsverwüklichung Berücksichtigung
fänden.

Vorläufig aber muss gelten, dass wir in bezug auf die
Glaubenslehre im engeren Sinne, soweit sie die Lehre der alten Kirche
nicht vollständig und zudem in einer allzu zeitbedingten Terminologie

wiedergibt, mit unseren römisch-katholischen Mitchristen
nicht eins sind und bis in die Liturgie und das persönliche Gebet
hinein (jedenfalls bis vor kurzem) weithin in anderen Sprach- und
Denkformen als sie beten. Das soll und darf uns aber nicht hindern,

6 In diesem Sinne ist die ö. Bestimmung der Lotrechter Erklärung zu
verstehen : «Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an in seinen Entscheidungen,
welche die Disziplin betreffen, und wir nehmen seine dogmatischen Entscheidungen

nur insoweit an, als sie mit der Lehre der alten Küche übereinstimmen.»



— 175 —

dort, wo es möglich ist, unsere Gemeinschaft zu betonen : im
grundlegenden Bekenntnis, das das Bekenntnis unserer Hoffnung ist.

2. Wir sind mit der römisch-katholischen Kirche grundsätzlich
eins in der Annahme des katholisch-apostolischen Amtes.

Wü klammern die Papstfrage vorläufig noch aus und fragen
lediglich, wie nach unserer gemeinsamen katholischen Auffassung
das geistliche Amt der Küche zu verstehen ist. Mit der römisch-
katholischen Kirche sind wir eins in der Bejahung des sogenannten
katholisch-apostolischen Amtes, das heisst des geistlichen Amtes, wie
es nach unserer gemeinsamen Überzeugung von Jesus Christus
durch die Aussendung, Beauftragung und Bevollmächtigung der
Apostel gestiftet, durch das Wort und den Willen der Apostel
angeordnet und durch die allgemeine Kirche in den drei Stufen des

Bischofs-, Priester- und Diakonenamtes angenommen worden ist.
Die Annahme des dreigestuften Amtes war nicht nur eine
organisatorisch-zweckbestimmte Massnahme der Kirche, die auch anders
hätte ausfallen können, sondern sie war eine Glaubensentscheidung,

die die Frühküche im Gehorsam gegen die Weisungen des

Neuen Testamentes getroffen hat7. Dass die Glaubensentscheidung
für das dreigestufte Amt gleichzeitig und im inneren Zusammenhang

mit den Entscheidungen der Küche für den Kanon des Neuen
Testamentes und für die Glaubensregel (die Urform des apostolischen

Glaubensbekenntnisses) erfolgt ist, gibt ihr allergrösstes
Gewicht. Während 1500 Jahren stand denn auch diese Entscheidung
unbestritten in der ganzen Kirche in Geltung. Erst im Zeitalter der
Reformation, im 16.Jahrhundert, wurde das anders: seither stehen

sich zwei grundsätzlich verschiedene Auffassungen vom
geistlichen Amt gegenüber, die katholische und die protestantische.

Der Gegensatz lässt sich wie folgt umschreiben: die katholische

Lehre ist dadurch gekennzeichnet, dass sie das geistliche Amt
auf die unmittelbare Berufung durch Christus und die Apostel
«senkrecht von oben», von der Vertikalen her, und auf die durch die

Apostel angeordnete und von ihnen selbst vollzogene Weitergabe in
der Horizontalen durch Handauflegung unter Anrufung des

Heiligen Geistes zurückführt. Das Amt wird also grundlegend in
seinem in der Geschichte sich fortsetzenden Heüszusammenhang mit
Christus und den Aposteln gesehen und in diesem Sinne die apostolische

»4.mtsnachfolge (apostolische Sukzession) mit Nachdruck be-

Vgl. Hans Küng, Die Küche, Herder, 1967, S.429 ff.



176

tont. Die protestantische Lehre führt das Amt im allgemeinen
mehr auf das unmittelbar berufende Wort des Herrn und den in der
Gemeinde wirkenden Heiligen Geist zurück. Die Handauflegung
hat dabei weniger die Bedeutung einer in der Geschichte sich
fortsetzenden Übertragung der Amtsgnade als vielmehr die einer
förmlichen Bestätigung der bereits empfangenen Geistesgabe und einer
wüksamen Fürbitte um das weitere Wirken des Heiligen Geistes

am Amtsträger. In protestantischer Sicht ist der Zusammenhang
weniger ein heilsgeschichtlicher von Christus und den Aposteln her,
als vielmehr ein schöpferischer, unmittelbar durch den Heiligen
Geist gewirkter.

Es wäre kurzsichtig, wollten wir der protestantischen
Amtsauffassung jede Berechtigung absprechen, wie es andererseits unzulässig

wäre, fm* das katholisch-apostolische Amt einen Monopol-
oder Ausschhesshchkeitsanspruch zu erheben. Ob und wie die
beiden gegensätzlichen Grundauffassungen vom Amt miteinander zu
versöhnen wären, soll uns hier nicht beschäftigen8. Vielmehr soll nur
unsere grundsätzliche Übereinstimmung mit der römisch-katholischen

Lehre betont, nun aber auch an zwei wichtigen Punkten
aufgezeigt werden, worin wir uns von ihr unterscheiden.

Wü sind mit der römisch-katholischen Lehre der Meinung,
dass das Amt des Bischofs dem des Priesters und Diakons
übergeordnet^ ist, aber nicht in dem rechtlich-hierarchischen Sinne, dass
dem Bischof eine höhere geistliche Vollmacht zukäme - denn es
kann keine höhere Vollmacht geben als die, das Evangelium zu
verkünden und die Sakramente zu spenden. Die Vollmacht des
Bischofs ist nicht eine geistlich höhere, wohl aber eine geistlich
erweiterte. Denn der Bischof ist grundlegend der Träger des über die
Einzelgemeinden hinausreichenden Bruderamtes der kirchlichen
Einheit. Er ist in seinem Bistum der personale Vertreter der Einen
und ganzen Küche. Als solchem sind ihm darum auch die beiden
Sakramente übertragen, die, auf der Grundlage der Taufe, der Einheit

der Kirche in besonderer Weise dienen : die Priesterweihe und
die Firmung. In dieser Stellung und in seinen Funktionen ist das
Bischofsamt tatsächlich nicht bloss menschhchen, sondern
göttlichen Rechtes, es gehört zum WTesen der Küche selbst, so wahr
diese immer beides ist: Einzelgemeinde und Gesamtküche.

8 Vgl. U.Küry, ibidem, S.332 ff.
9 Trid. Sessio XXIV, can. 8.



— 177 —

Wie die römisch-katholische Kirche, verstehen auch wir das

katholisch-apostolische Amt als priesterliches Amt. Die Frage ist
nur : In welchem Sinne Nach dem Neuen Testament ist Priester
im strengen Sinn, nämlich Opferpriester, nur Jesus Christus, der
durch seinen Opfertod unser ewiger Hoher Priester geworden ist.
Ausser ihm werden im Neuen Testament nur noch die Gläubigen
als Opferpriester bezeichnet, die Gott das Opfer ihres Lebens
darbringen. Aber gerade für die Bischöfe und Presbyter (Priester) wird
in der Heihgen Schrift der Ausdruck Opferpriester nicht gebraucht.
Der Presbyter bzw. Bischof ist nicht eigentlicher Opferpriester, der
in der Messe durch die Darbringung des Leibes und Blutes Christi
Gott ein Opfer darbringt. In altkatholischer Sicht ist der Presbyter
ein Priester darin, dass er in der Abendmahlsfeier das ein für allemal

am Kreuz dargebrachte Opfer Christi durch die Segnung der
Abendmahlsgaben in der Kraft des Heiligen Geistes der Gemeinde
so «darstellt und vergegenwärtigt», dass sie am Sühneopfer Christi
unmittelbar Anteil bekommt. Der Presbyter ist Priester als der, der
durch die Segnung der Gaben im Namen des ewigen Hohepriesters
der Gemeinde dient10.

Wenn es also - jedenfalls nach den noch immer in Geltung
stehenden dogmatischen und kanonischen Bestimmungen der
römisch-katholischen Kirche - zwischen uns in bezug auf das
Bischofsamt und auf den priesterlichen Charakter des Presbyteramtes

noch beachtliche Unterschiede gibt, die nicht verharmlost
werden dürfen, so sind sie andererseits heute nicht mehr so gross,
dass nicht ein gemeinsames Zeugnis für das katholisch-apostolische
Amt möglich wäre. WTr meinen sogar, dass wir mit einem geläuterten

gemeinsamen Zeugnis für das altkirchliche Amt auch der
ökumenischen Bewegung in der Zukunft einen nicht geringen Dienst
leisten dürften, da ihre Einheitsbestrebungen gerade am Problem
des Amtes immer wieder gescheitert sind.

3. Wir sind mit der römisch-katholischen Kirche grundsätzlich
eins in der Feier der heiligen Eucharistie, die für uns Katholiken die
Mitte und der Höhepunkt allen gottesdienstlichen Lebens ist.

In den letzten Jahren ist es mit unseren römisch-katholischen
Brüdern unter Zustimmung der Bischöfe auf dem Gebiete der
Liturgiereform zu einem vertrauensvollen Gedankenaustausch und

10 Nicht «sacerdos sacrinoci», sondern «minister consecrandi».



— 178 —

zu einer weitgehenden Zusammenarbeit gekommen. Das wurde
deshalb möglich, weil die römisch-katholische und die altkatholische
Messliturgie in ihren Grundzügen auf dieselbe abendländisch -

katholische Überlieferung zurückgehen. Unser geltendes Messformular

ist denn auch nicht - wie man vielfach meint - eine freie
Schöpfung unserer Kirche, sondern steht eme Bearbeitung der
bisherigen römisch-katholischen Messordnung dar, die sich von ihr
hauptsächlich dadurch unterscheidet, dass sie nicht nur - wie das
in allerjüngster Zeit auch von der römisch-katholischen Küche
angeordnet worden ist - in der Landessprache verfasst ist und eine
wesentliche Vereinfachung und Straffung erfahren hat, sondern
dass die die Liturgie tragende AbendmahlsZeÄre im Sinne der alten
Küche in ihr in markanter WTeise zum Ausdruck gekommen ist. Es

mag genügen, wenn wir hier nur die Hauptpunkte kurz hervorheben.

Wh halten mit der ganzen katholischen Kirche fest am
Geheimnis der leiblichen Person-Gegenwart Christi in den Abendmahlsgaben.

Wir meinen zwar, dass die mittelalterliche Lehre von der
Umwandlung der Substanz von Brot und Wein in die Substanz
von Leib und Blut diesem Geheimnis nicht gerecht wird und zu
falschen Folgerungen Anlass gegeben hat. Wir lehren vielmehr, dass
sich in der Abendmahlsfeier das unerhörte Wunder der persönlichen

und leiblichen Selbstvergegenwärtigung des erhöhten Herrn
in den Gestalten des Brotes und Weines in der Kraft des Heiligen
Geistes vollzieht, der auf die Gemeinde und die Gaben herabgefleht
wird. Um diesen Sachverhalt, dass es der Heilige Geist ist, der das
Wunder der Wandlung wükt, unmissverständlich zur Geltung zu

bringen, ist in der Messliturgie - wie das in der alten Kirche in der

Regel der Fall war - mit den Einsetzungsworten eine Epiklese, ein
ausdrückliches und betontes Gebet um die Herabkunft des

Heiligen Geistes verbunden worden: «Sende uns also, wir bitten dich
demütig, deinen Heiligen Geist, den Spender allen Lebens und aller
Heiligung...»

Gegen eine damals weitverbreitete Meinung römisch-katholischer

Theologen, dass die Messfeier nicht nur eine «Erneuerung»,
sondern eme «unblutige Wiederholung» des Kreuzestodes Christi
auf Golgatha sei, haben unsere Väter mit Nachdruck die Einmaligkeit

des Sühnetodes Christi betont und in die Liturgie die Formel
aufgenommen: «Du hast uns in deiner Barmherzigkeit deinen
eingeborenen Sohn dahingegeben, damit er als ewiger Hoherpriester



— 179 —

mit seinem eigenen Blut ein für allemal eingehe in das Heüigtum
und uns Erlösung erwerbe für immer.» Der Gedanke dabei ist:
nicht darin besteht das Opfer der Messfeier, dass wü Leib und Blut
Christi als unsere Opfergabe Gott zur Versöhnung darbringen; sie
sind nicht unsere Gabe an Gott, vielmehr sind Leib und Blut Christi,

in denen die ewige Segensmacht des einmaligen Opfertodes
Christi gegenwärtig wird, Gottes Gabe an uns.

Und endlich haben unsere altkatholischen Führer grosses
Gewicht darauf gelegt, dass die Eucharistie den Charakter eines
Gemeindemahles hat. In ihr vollzieht sich das Wunder der Selbstver-
gegenwärtigung Christi in seinem Opferwüken für uns nicht, damit
wü dieses Wunder bloss verkünden und anbeten, sondern damit
wir durch den wirklichen Empfang des Leibes und Blutes Christi
persönlichen Anteil erlangen am Segen seines Opfers. Auf Grund
der Schlachtung des Osterlammes auf Golgatha ist das Abendmahl
«ein geheiligtes Brudermahl, durch welches die Gläubigen in die
innigste Lebensgemeinschaft mit dem Erlöser und allen Miterlösten
aufgenommen werden»11.

Wenn auch im einzelnen immer noch nicht zu übersehende
Unterschiede zwischen uns und unseren römisch-kathohschen
Mitchristen - soweit diese an die alten (tridentinischen) Bestimmungen
gebunden bleiben - bestehen, so ist doch nicht zu übersehen, dass

die von unseren altkatholischen Vätern vertretenen Auffassungen
über die Gegenwart Christi wie über den Opfer- und Mahlcharakter

11 Die Utrechter Glaubenserklärung formuliert :

«In Erwägung, dass die heilige Eucharistie in der katholischen Küche
von jeher den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wü es
fiü unsere Pflicht, auch zu erklären, dass wü den alten katholischen Glauben

von dem heiligen Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten,
indem wir glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi

selbst unter den Gestalten von Brot und Wein empfangen.
Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eme fortwährende

Wiederholung oder Erneuerung des Sühneopfers, welches Christus ein für allemal

am Kreuze dargebracht hat ; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass
sie das bleibende Gedächtnis desselben ist und eine auf Erden stattfindende
reale Vergegenwärtigung jener Einen Darbringung Christi für das Heil der
erlösten Menschheit, welche nach Hebr. 9,11.12. fortwährend im Himmel
von Christus geleistet wüd, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes fiü uns
erscheint (Hebr. 9, 24).

Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich des Opfers Christi
ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und
das Blut des Herrn empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander
haben (I.Kor. 10, 17).»



— 180 —

des Abendmahles inzwischen tief in das Denken römisch-katholischer

Theologen gedrungen sind. Wü stehen darum nicht an, die
in ihrer Schlichtheit und Schönheit klassisch zu nennende
Neuformulierimg, die die Abendmahlslehre durch das ILVatikanische Konzil

gefunden hat und in der die alten Begriffe «Erneuerung» und
«Darbringung» überwunden sind durch den des durch Christus
selbst gewirkten «Fortdauerns» seines einmaligen Opfertodes, freudig

zu bejahen:
«Unser Erlöser hat beim letzten Abendmahle in der Nacht, da

er überliefert wurde, das eucharistische Opfer seines Leibes und
Blutes eingesetzt, um dadurch das Opfer des Kreuzes durch die
Zeiten hindurch bis zu semer Wiederkunft fortdauern zu lassen und
so der Küche, seiner gehebten Braut, eine Gedächtnisfeier seines
Todes und seiner Auferstehung anzuvertrauen: das Sakrament
huldvollen Erbarmens, das Zeichen der Einheit, das Band der
Liebe, das Ostermahl, in dem Christus genossen, das Herz mit
Gnade erfüllt tmd uns das Lriterpfand der künftigen Herrlichkeit
gegeben wird.»

II. Was uns von der römisch-katholischen Kirche trennt

So erfreulich es für uns ist, mit der römisch-katholischen Kirche

in bezug auf das Bekenntnis, das kirchliche Amt und die
Eucharistiefeier so vieles und Gewichtiges gemeinsam zu haben, so

schmerzlich, aber auch so notwendig ist es, nun auch klar und
eindeutig zu sagen, was uns von der römisch-katholischen Kirche
trennt. Es liegt uns fern, die alten Kampfparolen der siebziger
Jahre, die vielfach über das Ziel hinausschössen, zu wiederholen.
Auch übersehen wir nicht, dass durch das ILVatikanum und die
nachkonziliare Entwicklung nicht nur manches, was unseren
Vätern ein Anstoss war, beseitigt, sondern eine breite Basis
geschaffen wurde, auf der eine gegenseitige Annäherung möglich
geworden ist. Und trotzdem trennt uns von Rom noch vieles. Vor
allem ist zu bedenken, dass die alten Sätze und Begriffe, wie sie

hauptsächlich in der Abwehr gegen die Reformation, aber auch
gegen die innerkatholischen Reformbewegungen formuliert worden
sind, noch immer in Geltung stehen und - was nicht wahrscheinlich,

aber immerhin möglich ist - unter dem Einfluss des noch
immer starken konservativen Flügels eines Tages wieder zu neuer



— 181 —

Kraft erweckt werden können12; und auch das ist nicht zu übersehen,

dass die Entfaltung, die die uns gemeinsamen apostolischen
Grundlagen in den letzen Jahrhunderten in der kirchlichen Praxis
und Frömmigkeit erfahren haben, zu manchen, in einem spezifischen

Sinne «römischen» Überlagerungen des ursprünglich Gemeinten

geführt haben. Wenn wir darum das, was hiezu von unserem
altkathohschen Standort zu sagen ist, im folgenden möglichst
zugespitzt formulieren, so geschieht das nicht, um «gegen Rom zu
polemisieren», sondern um den Befürchtungen unserer Gemeinden

Rechnung zu tragen und eben jene Überlagerungen als für uns
nicht verpflichtend darzutun. Wir glauben dazu ein um so grösseres
Recht, ja eine eigentliche Verpflichtung zu haben, als heute viele
unserer römisch-katholischen Mitchristen über diese Dinge ähnlich
denken wie wü. "

Wir fassen das, was uns an der neueren römisch-katholischen
Entwicklung mit Bedenken erfüllt und was uns von ihr trennt, in
folgenden Punkten zusammen13:

Der Mystizismus

Unserer altkatholischen Denkweise, die sich stark, aber nicht
ausschliesslich vom Vernunftdenken der Aufklärung und des
Liberalismus anregen liess, fällt es schwer, das, was man gemeinhin den

«Mystizismus» der römisch-katholischen Kirche nennt, anzuerkennen

oder gar mitzumachen. Die Mystik als solche ist natürlich
nicht zu verwerfen, sondern sie ist ein wichtiges und notwendiges

Lebenselement der Küche Christi, dann nämlich, wenn sie

unmittelbar auf die göttlichen Personen, den dreieinigen Gott,
insbesondere aber auf den menschgewordenen Sohn gerichtet ist.
Die Christus-Mystik bedeutet in der Hauptsache dies, dass es

auf Grund des durch die Offenbarung Gottes geweckten Glaubens
zu einem Einswerden und Einsbleiben der Erlösten mit dem Erlö-

12 Es ist in diesem Zusammenhang vor allem an die dogmatischen
Bestimmungen des Tridentimums über die Rechtfertigung und die Sakramente
zu denken. Die Frage ist, ob besonders prekäre Formulierungen, die von der
heutigen römisch-katholischen Theologie weithin aufgegeben oder uminterpretiert

werden, auch durch das Lehramt der Kirche ausdrücklich widerrufen
bzw. korrigiert werden (wie das in bezug auf die Handauflegung bei der

Priesterweihe durch Papst Pius XII. geschehen ist).
13 Man vergleiche zum Folgenden die noch immer lesenswerte

phänomenologische Darstellung des Katholizismus durch Friedrich Heiler: Der
Katholizismus. Seme Idee und seme Erscheinung, München 1923 (Neuauflage).



— 182 —

ser selbst und mit seiner Küche, die sein «mystischer Leib» ist,
kommt, zu einer dauernden Lebensgemeinschaft, die sich in der
Nachfolge Christi auswükt. Dieses Einswerden verheisst uns der
Herr selbst, wenn er (Joh. 14, 20) sagt: «Ihr werdet erkennen, dass
ich in meinem Vater bin und ihr in mü und ich in euch. » Wesentlich

dabei ist, dass Grundlage dieser Einswerdung der Glaube an
den geschichtlichen Christus ist, wie er uns durch die biblische
Offenbarung bezeugt wüd. Demgegenüber ist der Mystizismus, der
als Verfälschung echter Mystik betrachtet werden muss, dadurch
gekennzeichnet, dass er sich auf irdische Personen, Gestalten,
Ereignisse und Einrichtungen der Kirche bezieht, diese mit einem
göttlichen Nimbus umgibt und ihnen nach dem Masse eigenen Erlebens

und Denkens einen ewigen Wahrheitsgehalt zuspricht, der
weder durch die geschichtliche Offenbarung verbürgt ist noch auch

vor einer nachprüfenden, durch den biblischen Glauben erleuchteten

Vernunft bestehen kann. Wir meinen, dass dieser Mystizismus
besonders augenfällig in gewissen Auswhkungen zutage tritt, die

vom vatikanischen Papsttum auf viele Gläubige ausgehen, wie
sich das vor allem darin zeigt, dass man alles, was der Papst tut
oder sagt, von vornherein umflossen sieht vom Mysterium des

Göttlichen. Dieser Mystizismus ist aber auch die geheime Triebkraft

vieler Erscheinungen der römisch-katholischen Volksfrömmigkeit,

etwa der eindeutig legendären Berichte über Wunder und
Müakel, die von übernatürlichen Erscheinungen oder Gnadenbildern

Marias, von Heiligenreliquien usw. ausgehen sollen. Natiülich
können Wunder geschehen; welcher gläubige Christ wollte das

leugnen x4ber sie dürfen nicht auf unbiblischen Mystifikationen
beruhen, zu denen aber eben jener Mystizismus naiv Gläubige immer
wieder verleitet. Gerechterweise muss zwar gesagt werden, dass

man heute in römisch-katholischen Kreisen über diese Dinge sehr
viel nüchterner denkt, und doch wird jener Mystizismus - wie etwa
Fatima zeigt - immer wieder, sogar von höchster Stehe her, begünstigt.

Das System

Unseren altkatholischen Vätern lag entscheidend daran, dass

in Sachen des Glaubens und des sittlichen Gewissens jeder Christ
seinem Herrn steht und fällt, also sich nicht damit begnügen darf,
vorgegebene Parolen küchlicher Behörden blindlings zu befolgen,
sondern sich in Freiheit und eigener Verantwortung zu entscheiden



— 183 —

hat. Die Gefahr, die in unserer Kirche bis heute nicht ganz
überwunden ist, war dabei die, dass jede echte Bindung geleugnet und
die Freiheit zeitweise in Wülkür und Disziplinlosigkeit ausartete.
Aber diese Gefahr wurde in Kauf genommen, um dem anderen
Extrem entgegenzutreten, nämlich jener Geisteshaltung, die darauf
ausgeht, das ganze kirchliche Leben einem einheitlichen und
durchgehenden Ge-setzeszusammenhang, dem «System», zu unterstellen, dessen

Befolgung zu überwachen und, wenn nötig, mit Zwangsmassnahmen

durchzusetzen. Das ganze Leben des Christen soll nach
diesem Systemdenken den allgemein in Geltung stehenden
Vorschriften der Kirche und einer gesetzlichen, der Macht des Buchstabens

verfallenen'Sittlichkeit untergeordnet werden und der
einzelne jederzeit gewissenhaft erfüllen, was er den höchsten Autoritäten

schuldet. Wir wissen, dass seit dem ILVatikanum dieser
Geisteshaltung, dem «System» (auch römisch-katholische Autoren
gebrauchen jetzt diesen Ausdruck14), der Kampf angesagt worden ist,
aber gerade die Heftigkeit dieses Kampfes zeigt, wie sehr das

System noch immer Kraft hat und viele in schwere Gewissensnöte

bringt.

Der dogmatische Maximalismus

Mit dem Gesagten hängt noch ein weiterer Tatbestand zusammen,

der zwar mehr die Theologen betrifft, von dem aber auch der
Laie wissen sollte. Die altkathohsche Küche hat von jeher die
Notwendigkeit verbindlicher Normen fiü das theologische Denken wie
fiü das küchliche Leben anerkannt. Sie meint aber, dass diese auf
ein Minimum zu beschränken seien und der Freiheit der theologischen

Meinungsbildung ein möglichst weiter Raum zu belassen sei.

Das Bestreben der römisch-katholischen Kirche, das in den letzten
Jahrhunderten immer weiter um sich griff, geht aber dahin, über
möglichst viele, auch verhältnismässig untergeordnete Fragen, oft
bis in nicht einwandfrei nachweisbare geschichtliche Einzelheiten
hinein, allgemeinverbindliche Normen und Lehrsätze aufzustellen.
Das führt dazu, dass diese Sätze Laien wie Theologen als ein oft
schwer zu tragendes Joch auferlegt werden und sie in schwere
Gewissensnöte bringen. Hinzu kommt, dass - bis vor kurzem - die
römisch-katholische Schultheologie sich auf Denkformen festgelegt
hat, die weniger der Sprach- und Begriffswelt der Bibel und der

w Hans Küng, Wahrhaftigkeit, Herder, 1968, S.123.



— 184 —

Küchenväter als vielmehr einer bestimmten Philosophie - derjenigen

des Aristoteles - entstammen, die heute zwar in ihrer
Zeitbedingtheit anerkannt werden, aber immer noch stark vorherrschen.
»-Anders war das in der alten Küche und ist es heute noch in der
orthodoxen Ostkirche, die sich bewusst auf ein notwendiges Minimum

allgemeinverbindlicher Glaubenssätze beschränkt, um den
freien theologischen Lehrmeinungen einen um so grösseren Spielraum

zu gewähren. Wiederum muss gesagt werden, dass sich auch
in dieser Beziehung in der römisch-katholischen Theologie tiefgreifende

Wandlungen anbahnen ; vor allem ist bemerkenswert, dass

die freie Forschung, insbesondere auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft

und der Dogmengeschichte, die lange Zeit unter der strengen
Kontrolle der päpstlichen Kurie standen, heute im römisch-katholischen

Denken den ihnen gebührenden Platz gefunden hat. Dass
aber immer wieder einzelne bedeutende Theologen, die von der
Freiheit der Forschung auch für dogmatische Fragen Gebrauch
machen, von Rom zur Rechenschaft gezogen werden (wie zum
Beispiel die Verfasser des holländischen Erwachsenenkatechismus),
zeigt, dass an oberster Stelle noch immer ernsthafte Widerstände

gegen die theologische Neuorientierung der modernen Theologen
bestehen.

Die marianischen Spekulationen

Die altkatholische Kirche bekennt sich - wie wü gesehen
haben - zur mariologischen Grundentscheidung der alten Kirche
und verehrt mit ihr in der Jungfrau Maria die Mutter Gottes. Aber
sie vermag die erst später aufgekommenen und noch im Mittelalter
von massgebenden Lehrern der Kirche bekämpften Lehrsätze von
der unbefleckten Empfängnis Marias (1854) und von ihrer leiblichen

Himmelfahrt (1950) nicht als göttlich geoffenbarte Wahrheiten
anzuerkennen15. Für keine dieser Lehren gibt es in der Heiligen
Schrift und in der altkirchlichen Überlieferung einen sicheren
»Anhaltspunkt. Beide Dogmen sind das Ergebnis zeitbedingter
theologischer Spekulationen, die zum Teil angeregt wurden durch die

15 In der Utrechter Erklärung von 1889 wird dazu gesagt: «3. Wir
verwerfen auch, als in der Hl. Schrift und der Überlieferung der ersten
Jahrhunderte nicht begründet, die Erklärung Pius' IX. vom Jahre 1854 über die
unbefleckte Empfängnis Maria. » Ebenso gab die altkatholische Bischofskonferenz

am 26.Dezember 1950 eine Erklärung gegen das Dogma Pius' XII.
von der leiblichen Himmelfahrt Maria ab.



185

Volksfröinmigkeit mit ihrem Madonnenkult und diese wiederum
durch die bildende Kunst, in der Maria als Siegerin über die
Schlange des Bösen und als Himmelskönigin verherrlicht wird.
Schon gar nicht kann Maria - wie einzelne römisch-katholische
Theologen meinen - als Miterlöserin gelten ; sie ist vielmehr die
Ersterlöste aller Menschen und als solche die Erste unter den Heiligen.

Die Volksfrömmigkeit

Die altkatholische Küche hält dafür, class die Volksfrömmigkeit
sich innerhalb der durch die allgemeingültigen Glaubensnormen

abgesteckten Grenzen frei und ungehindert soll entfalten können,

vor allem in Richtung einer biblisch ausgerichteten Christus-
Mystik und Christus-Nachfolge, einer demütigen Einordnung in das
sakramentale Leben der Kirche, einer umfassenden Fürbitte für
Lebende und Tote, einer gesunden Verehrung Marias und der
Heiligen und in allem in einer bekenntnisfreudigen Anbetung des

dreieinigen Gottes im Geist und in der Wahrheit. »Aber sie muss -
gerade deswegen - bestimmte Formen der römisch-katholischen
Volksfrömmigkeit ablehnen16. So vermag sie die erst in den letzten
Jahrhunderten aufgekommenen Herz-Jesu- und Marien-Andachten, das
Ablass- und Wallfahrtswesen, gewisse Auswüchse der Heiligen- und
MarienVerehrung, Wunderlegenden aller Art, die zahlreichen, oft
auf sehr entlegene Dinge ausgedehnten Weihungen und Segnungen,
den Gebrauch von Skapulieren, geweihten Medaillons usw. nicht
anzunehmen. Wenn auch die meisten dieser frommen Gebräuche
das Fundament des Glaubens nicht berühren und - wenigstens in
den nordischen Ländern - viel von ihrer früheren Bedeutung verloren

haben (zum Beispiel das Ablasswesen), so haben sie doch für
weite Kreise der römisch-katholischen Bevölkerung noch immer
beträchtliches Gewicht und wüken sich in ihren oft primitiven
Ausdrucksformen in hohem Masse kirchentrennend aus. In vielen dieser

volkstümlichen Frömmigkeitsübungen sind unverkennbar ein
ungesunder Devotionalismus und nicht zuletzt starke pietistische

16 Schon auf dem ILAltkatholiken-Kongress in Köln vom Jahre 1872
wurde eine Entschliessung angenommen, in der Reformen auf dem Gebiete
der Disziplin und des Cultus vorgesehen wurden, deren Durchführung den
verfassungsmässigen Organen der Kirche vorbehalten bleiben sollte. Beigefügt

wird: «Fiü jetzt wüd eine heilsame und unbestreitbar berechtigte
Reform schon dadurch erzielt werden, dass Stolgebühren, Messstipendien
und dergleichen beseitigt, die Missbräuche und »Auswüchse des »Ablasses, der
Heiligenverehrung, der Scapuliere, Medaillen usw. vermieden werden.»



— 186 —

Elemente am Werk. Wünschbar und anzustreben wäre, dass in
dem Masse, als diese Erscheinungen neurömischer Volksfrömmigkeit

zurücktreten, an deren Stelle die reine Anbetung der heiligen
Dreieinigkeit Gottes und des Gott-Menschen träte, wie sie die alte
und die heutige Ostküche kennt. Dass das aber in der
römischkatholischen Küche allgemein angestrebt wüd, kann - heute jedenfalls

- noch nicht gesagt werden.

Der päpstliche Zentralismus

Die altkatholischen Bischöfe haben in einer gemeinsamen
Erklärung unter anderem auch die päpstlichen Bullen verworfen,
durch die der Episkopalismus des 17. und 18. Jahrhunderts
verurteilt worden ist17. Unter diesem Episkopalismus versteht man
jene zeitweise mächtige Bewegung, die - unter Wahrung des

Vorranges des Bischofs von Rom als des «dienenden Hauptes
der Küche» - die Bischöfe der Landesküchen wieder in die
Rechte einsetzen wollte, die sie während Jahrhunderten besessen

hatten. Mit der Zurückweisung der päpstlichen Verurteilung
dieser Bewegung strebten die altkatholischen Bischöfe nicht eine
blosse Neubelebung jenes - zum Teü tatsächlich fragwürdigen -
Episkopalismus an, wohl aber traten sie grundsätzlich dafür ein,
dass den Landesbischöfen die Rechte, die sie zum Teü erst in den
Wirren der Französischen Revolution an Rom verloren hatten,
zurückgegeben und dass die Selbständigkeit der Landeskirchen
wiederhergestellt würden. Es sollte der päpstliche Zentralismus mit
semem die ganze katholische Welt umgreifenden Verwaltungsapparat

abgebaut werden. Denn dieser Zentralismus, der zwar durch das

IL Vatikanum einige Einbussen erlitt, aber noch immer sehr lebenskräftig

ist, vermag - so meinen wir auch heute mit Nachdruck
sagen zu müssen - nicht echte Einheit zu schaffen. Die Einheit der
Kirche ruht - wie das in der alten und in der heutigen Ostkirche
der Fall ist - letzterdings in der freien Anerkennung der fiü die

ganze Kirche verbindlichen Glaubensgrundlagen in Bekenntnis,
Amt und Gottesdienst und kann nicht durch eine zentralistische

17 In der Utrechter Erklärung heisst es diesbezüglich: «4. Was die
anderen in den letzten Jahrhunderten von dem römischen Bischof erlassenen
dogmatischen Dekrete, die Bullen Unigenitus, Auctorem fidei, den Syllabus
von 1864 usw., betrifft, so verwerfen wir dieselben, soweit sie mit den Lehren
der alten Kirche in Widerspruch stehen, und erkennen sie nicht als massgebend

an. Überdies erneuern wir alle diejenigen Proteste, welche die altkatholische

Kirche von Holland in früherer Zeit bereits gegen Rom erhoben hat. »



187

Autorität und Befehlsgewalt herbeigeführt werden. Die Einheit
kann nur eine solche in der Freiheit und Mannigfaltigkeit sein, in
der WTeise, dass ümerhalb jener allgemein anerkannten Grundordnungen

die Landesküchen die Möglichkeit behalten, das küchliche
Leben nach ihren besonderen lokalen Verhältnissen und Bedürfnissen

und gemäss ihren landeseigenen Traditionen und Gebräuchen
selbständig zu gestalten18. Solange diese Forderung nicht voll und
ganz erfüllt wüd, sehen wir im päpstlichen Zentralismus noch
immer eine sehr ernstzunehmende Gefahr für die Kirche und ihre
wahre Einheit.

Zusammenfassung

Mystizismus, Systemdenken, dogmatischer Maximalismus,
mariologische Spekulationen, Vulgärkatholizismus, Zentralismus -
das sind zwar unter sich sehr verschiedene Erscheinungen des
römischen Katholizismus, aber sie stehen unverkennbar in einem inneren

Zusammenhang untereinander. Sie gehören alle einem ganz
bestimmten Überlieferungsstrom an, der, in der Frühkirche vorbereitet,

im Mittelalter vorherrschend wüd, um dann in der Zeit der
Gegenreformation und im 19. Jahrhundert neue Höhepunkte zu
erreichen. Neben und im Kampf gegen diesen Überlieferungsstrom hat
sich aber von jeher eme andere, mächtige Geistestradition behauptet,

die vor allem in Krisenzeiten und an weltgeschichtlichen
Wendungen grossen Einfluss gewann und das küchliche Leben in eme
andere Richtung wies: Diese andere Geistesüberlieferung hat ihren
Ursprung ebenfalls in der Frühkirche und nimmt ihren Fortgang -
wenn auch mehr am Rande - im Mittelalter und bricht dann im
klassischen Humanismus und in der Renaissance machtvoll durch,
um in der Aufklärung, im Neuhumanismus und im theologischen
Liberalismus des 19. Jahrhunderts zu grösster Bedeutung zu gelangen.

Seme Grundhaltung kann etwa durch folgende Stichworte
umschrieben werden: durch den Glauben erleuchtetes Vernunftdenken

- freie Entfaltung der Persönlichkeit - bibelgebundene
Zurückhaltung in dogmatischer Hinsicht - nüchterne Christozentrik

18 Durch den IL Internationalen Altkatholiken-Kongress in Luzern
vom Jahre 1892 wurde der Grundsatz ausgesprochen: «Es ist ein unveräusserliches

Recht der christlichen Einzelküchen des Orients wie des Okzidents,
ungehemmt durch fremden Einfluss über das religiöse Denken und Leben zu
walten und in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte, Büdung und Tradition

Rechnung zu tragen.»



188

des theologischen Denkens - auf die Geschichte sich berufender
Reformwille - Betonung der Selbständigkeit der Landesküchen.
Im Unterschied zum erstgenannten Überlieferungsstrom, der ein
Gefälle zum mystifizierenden Wirklichkeits- und zugleich zum
rechtlich-hierarchischen Denken hat, ist dieser mehr ideell-freiheitlich,

kritisch und reformerisch orientiert. Bis tief ins 19. Jahrhundert

hinein, bis zum I.Vatikanum, standen die beiden Grundströmungen

einander in der abendländisch-katholischen Küche
gleichberechtigt, wenn auch in ständiger Auseinandersetzung, gegenüber.
Es war - wie auch römisch-katholische Theologen heute zugeben19

- eine Schwäche des römischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts,

dass er in so einseitiger Weise an der mystisch-rechtlichen
Überlieferung festhielt und die berechtigten Anliegen der Aufklärung

und des Liberalismus nicht zu bewältigen und in sich
aufzunehmen vermochte. Das Urteil scheint eine gewisse Berechtigung
zu haben, dass die heutigen Auseinandersetzungen in der
römischkatholischen Küche bewusst oder unbewusst darauf hinzielen, das
damals Versäumte nachzuholen und - wie zum Beispiel die Erklärung

des IL Vatikanums über die Religionsfreiheit zeigt - dem
einst verfemten Liberalismus etwas mehr Gerechtigkeit widerfahren

zu lassen.
Die Frage aber, die sich heute stellt, ist die, welche der beiden

Geistesströmungen, die sich jetzt in den Gruppierungen der
sogenannten Konservativen und der sogenannten Progressiven
widerspiegeln, schliesslich die Oberhand gewinnen und sich durchsetzen
wüd. Diese Frage aber wird sich nicht nur daran entscheiden, welche
Stellung der Papst und die Kurie letzten Endes einnehmen werden,
sondern vor allem daran, wie in welchem Sinne die abendländisch
katholische Kirche selbst in Zukunft das Papsttum verstehen und
annehmen wird; Wird es bei den Papstdogmen von 1870 bleiben?
Oder werden sie allmählich überboten durch eine neue, biblisch
vertiefte und küchlich ausgeweitete Sicht des Petrus-Dienstes, den
zu erfüllen der Bischof von Rom den »Anspruch erhebt

19 Vgl. Georg Schwaiger, Das Papsttum im 19. Jahrhundert, Hochland,
1969, S. 97.



— 189 —

EGT. Was wir für die Zukunft erhoffen

Der Vorrang des Apostels Petrus20

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass Petrus in der
Gemeinschaft der Apostel eine Vorrangstellung einnahm, ohne dass er
deswegen deren Vorgesetzter oder «Fürst» war. Er war der erste
Bekenner der Apostel (Mt.16, 16 ff.), einer der ersten Augenzeugen
der Auferstehung des Herrn (Joh. 20, 1 ff.) und nahm in der
Urgemeinde zu Jerusalem eine führende Stellung ein (Apg. 1, 15. 2, 14.

3, 3. 10, 1 ff.). Vor allem aber hat ihm Jesus für den Aufbau seiner
Kirche im Offenbarungszeitalter das Felsenamt als Amt der
kirchlichen Einheit (Mt.16, 16 ff.) sowie das ökumenische Hütenamt
(Joh. 21, 15 ff.) und den Auftrag zur Stärkung des Glaubens der
Gemeinde (Lk.22, 32) anvertraut. Er hat das getan in Gegenwart
der übrigen Apostel, deren Sprecher Petrus war, und denen der
Herr dieselbe Lehr- und Disziplinargewalt wie dem Apostel Petrus
gegeben hat (Mt. 18, 18). Die Apostel waren also einander im
wesentlichen gleichgestellt, Petrus war «der Erste unter Gleichen». Die
Vorrangstellung, die Jesus dem Apostel Petrus durch die drei
genannten Worte zusprach, galt ihm persönlich und war einmalig. Sie

ruhte ganz auf dem auf die Person des Jonas-Sohnes gerichteten
erwählenden Handeln Gottes. Der Gedanke an eine Personnachfolge

im Petrus-Amt war dadurch ausgeschlossen. Im Neuen Testament

und in der Urkirche findet sich denn auch nicht die geringste
Andeutung dafür, dass Petrus sein Amt an eine andere Person
weitergegeben oder nach seinem erklärten Willen an eine solche hat
übergehen lassen. Sein Amt war in seiner Einmaligkeit für ihn
selbst xtnaufgebbar.

Der Primat in der Kirche

Und doch sind die Worte, die Jesus an Petrus gerichtet hat,
ein gewichtiger Bestandteil seiner Botschaft und behalten für die
Kirche aller Zeiten ihre unverlierbare Bedeutung. Es muss darum
im Gehorsam gegen die Botschaft des Herrn der Petrus-Dienst in
der Küche weitergeführt werden. Und zwar muss er mcht nur
verkündigt, sondern in der Ämterordnung der Kirche Gestalt gewinnen.
In welcher Weise hat das aber zu geschehen

20 Was im folgenden gesagt wüd, ist eine knappe Zusammenfassung
und Weiterführung dessen, was der Verfasser im Buch «Die altkatholische
Kirche» ausführlich begründet und darstellt.



190

Die römisch-katholische Lehre

Es sind im Verlauf der Küchengeschichte auf die Frage, wie
der Petrus-Dienst in der Kirche zu begründen und zu gestalten sei,
zwei verschiedene Antworten gegeben worden, die sich nicht
miteinander vereinbaren lassen. In Entsprechung zu den beiden
Überlieferungsströmen wird von jener mystisch-hierarchischen
Grundauffassung her gelehrt, dass der Personprim&t des »Apostels Petrus
(also nicht bloss der Petrus-Dienst) auf die Bischöfe von Rom
übergegangen sei und in ihnen fortdauere. Der Gedanke dabei ist, dass

der jeweilige Bischof von Rom mit Petrus, dem «Fürsten der
Apostel», in geheimnisvoll-mystischer Persongemeinschaft stehe, so

dass, wer den Papst hört, den »Apostel Petrus hört und durch ihn
schliesslich Christus selbst, dessen (einziger) Stellvertreter der
Bischof von Rom ist. Unter Anwendung des sehr viel späteren
kurialen Rechtsdenkens wird dabei vorausgesetzt, dass Jesus schon
dem Apostel Petrus den göttlichen iüecÄteprimat über die ganze
Kirche mit allen dazugehörigen Kompetenzen übergeben hat und
dass darum auch den Päpsten, weil in ihnen Petrus fortlebt, die
volle und höchste universal-bischöfliche Gewalt über die ganze Kirche
zukomme und stets zugekommen sei, und dass er diese mit der
Unfehlbarkeit, die die der Kirche selbst ist, ausübe bzw. von Anfang an
ausgeübt habe. In dieser Stellung wird der Papst zum «Bischof der
Bischöfe», in welchem nicht nur die Einheit der Kirche, sondern
auch die Gemeinschaft der Bischöfe personal vertreten ist, so dass

ihm das kanonische Recht zukommt, «aus sich selbst, ohne Zustimmung

der Kirche» letztgültige Entscheidungen darüber zu fällen,
was göttliche Offenbarung ist. Zur Begründung dieser Sonderstellung

des Papstes wurde zeitweise die Auffassung vertreten : Wie die

Apostel ihre Vollmachten nicht unmittelbar von Christus, sondern

von ihm durch den Apostelfürsten Petrus empfangen hätten, so

empfingen auch die Bischöfe ihre Vollmachten, jedenfalls das

Recht, dieselben an ihren Herden auszuüben, vom Papst.
Diese Lehre, die in ihren Grundzügen und in ihren entscheidenden

Formulierungen auf Papst Leo I. (j 461) zurückgeht, ist
später von den Theologen und vor allem von den Kanonisten des

Mittelalters weiter ausgebildet und dann durch das I. Vatikanische

Konzil zur göttlich geoffenbarten Wahrheit erklärt worden.
Ihr weiss sich offenbar auch Papst Paul VI. verpflichtet, der vor
dem Ökumenischen Rat der Küchen in Genf ausdrücklich erklärt
hat: «Mein Name ist Petrus.»



— 191 —

Diese Lehre aber war es, die von den altkatholischen Theologen

der siebziger Jahre auf das entschiedenste bekämpft wurde.
Und zwar war es vor allem der Satz von der bischöflichen Allgewalt

des Papstes und erst in zweiter Linie der von seiner Lehrun-
fehlbarkeit, der von ihnen zurückgewiesen winde. Trotz den
abschwächenden Deutungen, die diese Lehre seit 1870 erfahren hat,
müssen auch wir heute sie eindeutig ablehnen. Denn sie

widerspricht dem Zeugnis und der ganzen Grundhaltung des Neuen
Testamentes wie der Überlieferung der ältesten Kirche. Nicht nur
ist der Gedanke, dass in den Bischöfen von Rom Petrus selbst in
mystischer Weise «lebt, vorsteht und richtet» (so das I.Vatikanum),
dem Neuen Testament vollständig fremd, sondern es lassen sich die
beiden Grundvoraussetzungen, die neutestamentliche und die
kirchengeschichtliche, auf denen die ganze Lehre beruht, in keiner
Weise nachweisen : erstens, dass Petrus sein Amt, das einmalig war,
überhaupt habe weitergeben können und wollen; und zweitens,
dass das in Rom geschehen sei und darum die Bischöfe von Rom
die (einzigen) rechtmässigen Personnachfolger des Apostels Petrus
seien. Endhch und drittens ist zu sagen, dass nach dieser Lehre der
Bischof von Rom in einer Weise über die Küche und ihre Bischöfe
hinausgehoben wird, dass dadurch - worauf unsere Väter hinwiesen

- die bischöflich-synodale Verfassung der alten Küche zerstört
wurde, die, auf dem Prinzip der grundsätzlichen Gleichheit der
Bischöfe beruhend, den Vorrang eines einzelnen in diesem
überspitzten Sinn nicht kannte. Wir wollen indessen nicht zu einer
weiterreichenden Polemik ausholen, sondern zu sagen versuchen, wie
wir uns positiv Papsttum zu stellen haben.

Die altkatholische Lehre - und die Stimmen neuerer
römischkatholischer Theologen

Zur Abwehr des I. Vatikanums haben sich unsere altkatholischen

Väter auf eine andere, ältere Überlieferung berufen, wie sie
etwa - um nur diese Namen zu nennen - der heilige Cyprian (t 258)
und der heilige Augustin (i430) vertreten haben. Beide legen grossen

Wert auf die Feststellung, dass alle »Apostel dem Petrus «gleich
sind an Ehre und Vollmacht» und dass das infolgedessen auch für
das Verhältnis des Papstes zu den Bischöfen gelte. Dem Papst,
bzw. der römischen Gemeinde mit ihrer Lehrtradition gebühre
zwar der Vorrang, aber nicht deswegen, weil er «der Bischof der
Bischöfe» wäre, sondern weil in seinem Primat das Zeichen der Ein-



— 192 —

heit der Küche aufgerichtet sei. Der Primat ist die «figura», die
zeichenhafte Darstellung der Einheit der Kirche. In dieser Stellung

übt zwar der Bischof von Rom « dieselbe Hirtengewalt aus wie die
anderen Bischöfe», er nimmt unter ihnen aber einen «hohen Rang
und den Vorsitz» ein, um die Einheit der Küche zu wahren. In
Streitfragen kommt ihm darum der besondere Auftrag zu, die
letzte Entscheidung herbeizuführen, doch eignet ihm dabei nicht
die Lelnunfehlbarkeit. Auch die ökumenischen Konzüien der
ungeteilten Kirche gehen nicht über diese Sicht hinaus : Vom göttlichen
Rechtsprimat des Papstes über die ganze Küche und von seiner
Unfehlbarkeit ist nicht die Rede, es wird vielmehr nur festgestellt,
dass dem Bischof von Rom als dem Patriarchen des Westens der
Vorrang zukomme vor den vier anderen Patriarchen, dass ihm dieser

Primat aber durch die «Väter der Küche» (nicht durch
Christus), und zwar wegen «der Herrschaft der Stadt», das heisst:

wegen der Bedeutung Roms als der alten Reichshauptstadt,
zugesprochen worden sei. In diesem Sinne ist sein Primat, der ihm
durch die Kirche zugesprochen wurde, als Ehrenprimat zu verstehen.

»Auch ist es eine geschichtlich nicht zu bestreitende Tatsache,
dass es der Bischof von Rom war -- an und für sich hätte es (wie
auch römisch-katholische Theologen heute zugeben) ebensogut ein
anderer Bischof sein können -, durch den, wenn auch oft verdunkelt

und mit falschen theologischen Begründungen, im Verlauf der
Entwicklung der Petrus-Dienst faktisch wahrgenommen und
weitergeführt wurde. Das aber ist eme geschichtliche Feststellung und
keine Glaubenswahrheit. In diesem Sinn sprachen denn auch
unsere Väter vom «historischen Primat des Bischofs von Rom»21. Das
Entscheidende aber bleibt, dass der Primat in der Kirche als - von
Jesus im Felsenwort gesetztes und von der allgemeinen Kirche an-

21 Die Utrechter Erklärung formuliert: «2. Als mit dem Glauben der
alten Küche im Widerspruch stehend und die alt-kirchliche Verfassung
zerstörend, verwerfen wir die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 über die
Unfehlbarkeit und den Universal-Episkopat oder die küchliche »Allgewalt
des Papstes. Das hindert uns aber nicht, den historischen Primat anzuerkennen,

wie denselben mehrere ökumenische Konzilien und die Väter der alten
Küche dem Bischof von Rom als dem primus inter pares zugesprochen
haben mit der Zustimmung der ganzen Küche des ersten Jahrtausends.»
Beizufügen ist, dass schon der I. »\ltkatholiken-Kongre3s in München vom
Jahre 1871 eine ähnliche, noch weiter gehende Erklärung abgegeben hat:
«Wü bekennen uns zu dem Primate des römischen Bischofs, wie er auf
Grund der Schrift von den Vätern und Concilien in der alten ungeteilten
christlichen Kirche anerkannt war.»



— 193 —

genommenes - Zeichen der Einheit verstanden wird. Was die
biblische Begründung dieser Lehre von der zeichenhaften,
«signifikativen», Bedeutung des Primates in der Küche betrifft, so zeichnet

sie sich vor der anderen Auffassung dadurch aus, dass sie die
Einmaligkeit des Primates des Apostels Petrus voll wahrt, zu keinen

geschichthch nicht nachweisbaren Behauptungen genötigt ist
und den kirchlichen Primat - nicht anders, als das für das kirchliche

Amt und das kirchliche Handeln überhaupt gilt - als
dauernde Repräsentation, Darstellung und Vergegenwärtigung des

grundsätzlich einmaligen Petrus-Amtes versteht. In dieser zeichenhaften,

repräsentativ-vergegenwärtigenden Funktion allein vermag
der Bischof von Rom den Petrus-Dienst der Kirche, das Felsenamt
der Einheit, das ökumenische Hirtenamt und den Dienst am Glauben

der Gemeinde rechtmässig auszuüben: dadurch nämlich, dass

er der Einheit der Kirche durch sein Amt dient.
Dieser Dienstcharakter des päpstlichen Amtes wie des

küchlichen Amtes überhaupt ist durch das ILVatikanum neu erkannt
worden. Soü aber dieser Dienst nicht nur eine Forderung an den
Papst persönlich bleiben, sondern in der Küche selbst wüksam werden,

so muss er dem altkirchlichen Prinzip unterstellt werden : die
Kirche kann nur kollegial geleitet werden. Wie Petrus seinen Primat
in der Gemeinschaft mit den übrigen Aposteln als deren Sprecher
ausgeübt hat, kann auch der Papst seinen Petrus-Dienst nur erfüllen

in der Gemeinschaft mit den Bischöfen der universalen Kirche,
seien diese nun in einem allgemeinen Konzil oder in einer die ganze
Kirche repräsentierenden Bischofssynode um ihn versammelt, um -
jedenfalls wird das heute angestrebt - mit ihm zusammen für die
Gesamtkirche verbindliche Entscheidungen nicht nur mitzubera-
ten, sondern mitzubestimmen. Dabei kommt dem Papst die besondere

Funktion zu, in wichtigen Entscheidungssituationen mit
seinem Wort und seinem Handeln voranzugehen; er hat dies aber in
Gemeinschaft mit den Bischöfen zu tun, um es so der Gesamtkirche

zu ermöglichen, sich ihrerseits zu entscheiden, ihren Glauben
zu bezeugen und ihre sichtbare Einheit darzustellen. Bedeutende
römisch-katholische Theologen22 vertreten die Ansicht, dass diese

22 Die Auffassung, dass die Gesamtküche kollegial geleitet werden
müsse, dass zwischen dem Papst und dem Bischofskollegium das Verhältnis
der Reziprozität und Subsidiarität bestehen müsse und dass auf dieser
Grundlage der Papst das Zeichen der Einheit sei, der er zu dienen hat, wird
heute von namhaften Theologen mit Nachdruck vertreten, so von Otto Karrer,
Karl Rahner, Hans Küng, Yves Congar (vgl. dessen Beitrag in diesem Heft).



— 194 —

Zusammenarbeit des Papstes mit den Bischöfen und der Kirche zu
erfolgen habe nach dem Prinzip der stellvertretenden Hilfe
(Subsidiarität) in dem Sinne, dass der Papst, wenn die Bischöfe in einer
wichtigen Frage uneins sind, stellvertretend-helfend eine einheitliche

Stellungnahme herbeizuführen den Auftrag hat, wie umgekehrt

der Papst eine einhellige Entscheidung der Bischöfe nicht
einfach ignorieren kann, sondern seinerseits die stellvertretend-hel-
fende Willensäusserung der Bischöfe entgegenzunehmen hat.
«Kollegialität» in der Leitung der Kirche heisst, dass es bei grundsätzlichen

Entscheidungen nicht nur den Weg vom Papst zu den
Bischöfen, sondern immer auch den Weg der Bischöfe zum Papst
geben muss, und dies, damit deutlich werde, dass der eigentliche
Leiter der Kirche nicht der Papst und nicht die Bischöfe sind,
sondern dass es der Herr allein ist, der durch seinen Heiligen Geist über
die ganze Kirche, die Gottes Volk ist, die Herrschaft ausübt.

Das II. Vatikanische Konzil

Dass heute in weiten Kreisen der römisch-katholischen Küche
die kollegiale Leitung der Kirche gefordert, die zeichenhafte Bedeutung

und dienende Funktion des päpstlichen Primates betont und
das Verhältnis des Papstes zu den Bischöfen im dargelegten Sinne
neu zu umschreiben versucht wüd, ist eines der erfreulichsten
Ergebnisse des ILVatikanischen Konzils. Dieses hat in Ergänzung der
Dekrete des I.Vatikanums, die in ausschliesslicher und einseitiger
Weise vom Vorrang des Papstes handeln, die Stellung der Bischöfe
in erheblichem Masse «aufgewertet»; namentlich wird ihre
«Kollegialität», ihre Verbundenheit untereinander und mit dem Papst
hervorgehoben. Auch wüd jetzt ausdrücklich gesagt, dass die
Bischöfe unmittelbar durch Christus und den Heihgen Geist eingesetzt

und «in eigener Vollmacht zum Besten ihrer Gläubigen zu
wirken» berufen sind. In ihrer Gesamtheit üben die Bischöfe - unter

Wahrung des Vorranges des Papstes - die höchste Gewalt über
die ganze Küche aus; in feierlicher Weise geschieht das durch das
ökumenische Konzil. Das alles ist ganz im Sinne der alten Küche
gesagt. Hart daneben steht aber der alte Satz, dass auch der Papst
als (einziger) Stellvertreter Christi «die volle, höchste und universale

Gewalt» über die ganze Kirche habe und diese frei, das heisst
ohne Bindung an die Bischöfe, ausüben kann. Die Gemeinschaft der
Bischöfe hingegen kann ohne den Papst kerne allgemeinverbindlichen

Entscheidungen treffen. Um über die Sonderstellung



— 195 —

des Papstes keine Missverständnisse aufkommen zu lassen,
wird einige dutzendmal in dem Dokumenten des IL Vatikanums

der Vorrang des Papstes vor den Bischöfen im Sinne des
I.Vatikanums eingeschärft und an dessen Bestimmungen ohne
Abstrich und Abschwächung festgehalten. An diesem entscheidenden
Punkte stossen die beiden Grundauffassungen über das Papsttum
- die vatikanisch-römische und die altkhchliche - und damit letz-
terdings auch diejenige über die Stellung der Bischöfe der Kirche
hart und unversöhnt aufeinander. Die Kluft, die sich hier offenkundig

auftut, wird in der Weise überbrückt, dass die ursprüngliche,
konzihare Deutung des Papsttums der spätrömischen, hierarchisch-
rechtlichen untergeordnet wird. Gerade das aber ist das, was wir
auf keinen Fall annehmen können, wenn anders wü unserem alt-
küchlichen Erbe treu bleiben wollen. -

Hoffnungen

Und doch dürfen wir die Hoffnung nicht aufgeben, dass die
Zeit kommen wüd, da die Bestimmungen des I. Vatikanums, die
durch das IL in so eindringlicher Weise bestätigt und erneuert worden

sind, durch eine tiefere und umfassendere Sicht des päpstlichen
Primates überboten werden. Wie es in der Geschichte der Kirche
nicht selten geschah, sind auch die beiden Papstdogmen einem Prozess

der Umwertung und Entwertung verfallen und stehen heute
im Begriff, für weite Kreise in der römisch-katholischen Küche ihre
urprüngliche Bedeutung zu verlieren (wobei allerdings mehr an den
Satz von der Unfehlbarkeit des Papstes gedacht wird als - was
wichtiger wäre! - an denjenigen seines tmiversal-bischöfhchen
Rechtsprimats). Man sieht in den vatikanischen Dogmen mit Recht
eine rechtlich-hierarchische Verengerung des dem Bischof von Rom
im Verlauf der Geschichte zugewachsenen Petrus-Dienstes und ist
bestrebt, das starre, einseitig-hierarchische und weithin
ungeschichtliche Denken, das auf dem I.Vatikanischen Konzil vorherrschend

war, durch eine lebendigere, an der Bibel und der
Geschichte orientierte und vor allem durch eme pastorale Deutung
aufzulockern und zu überwinden. Das müsste in letzter Konsequenz

dazu führen, dass die spezifisch vatikanischen Vorrechte des

Papstes praktisch unwüksam würden und zuletzt auch theoretisch
dahinfielen in dem Sinne, dass seine Autorität nicht mehr bloss eine
rechtliche, eine Kompetenzautorität, bliebe, sondern - wie in der
alten Küche - wieder eme geistig-moralische, frei anerkannte Hir-



196

ten- und Lehrautorität würde. Dadurch würde die Autorität des

Papstes nicht entleert und geschwächt, sondern erhöht und
gestärkt. Sie könnte als solche dann auch von anderen Kirchen,
jedenfalls von jenen mit katholischer Tradition, anerkannt werden.
Im Hinblick auf die Möglichkeit einer solchen Entwicklung ist
schon die Hoffnung ausgesprochen worden, dass die kommenden
Päpste ihren Petrus-Dienst im Sinne einer «unbestreitbaren
ökumenischen Vaterschaft»23 ausüben möchten.

Wü können natürlich heute nicht wissen, ob solche
hochgespannten Erwartungen römisch-katholischer Kreise sich je erfüllen
werden. Vorläufig ist der Graben, der durch das vatikanische
Papsttum zwischen der römisch-katholischen und allen anderen
Kirchen aufgerissen worden ist, unüberbrückbar. Die Schwierigkeiten,

die sich einer bibelnäheren, konziliar-bischöfhchen Neugestaltung

des Papsttums entgegenstehen, scheinen unüberwindbar zu
sein. Der einzige praktisch gangbare Weg, der zum Ziele führen
könnte, wäre der, den schon unsere altkatholischen Väter gefordert
haben24: dass die Papstdogmen des I.Vatikanischen Konzüs einem

wahrhaft ökumenischen und freien Konzil der Zukunft vorgelegt würden,

das in letzter Instanz über deren Recht oder Unrecht zu entscheiden

hätte. Wie heute auch römisch-katholische Theologen zugeben,
war das I. Vatikanum nicht ein ökumenisches Konzü, wie es die
der ungeteüten Küche des ersten Jahrtausends waren, sondern es

war eine abendländisch-katholische Generalsynode. Beschlüsse
einer Generalsynode mussten aber nach altküchlichem Recht
einem allgemeinen Konzil, an dem die ganze Küche vertreten wäre,
zur endgültigen Genehmigung oder Verwerfung unterbreitet werden.

Warum sollten - so ist zu fragen - die verhängnisvollen
Dekrete von 1870 nicht einmal einem Konzü vorgelegt werden, an
dem die ganze Christenheit, zumal die Küchen mit katholischer
Tradition, vertreten wären, und das die nötigen Korrekturen
vornehmen könnte

23 Yves Congar im Sammelband : Die »Antwort der Theologen (Düsseldorf

1968), S.67 : «Es scheint sich abzuzeichnen, dass die kommenden Päpste
ihr Amt im Sinne einer unbestreitbaren ökumenischen Vaterschaft (paternité

œcuménique) ausüben werden. »

24 So in der Nürnberger Erklärung vom 26.August 1870, die mit dem
Appell an die Oppcsitionsbischöfe des Vatikanischen Konzils sehliesst, «dass
sie in gerechter Würdigung der Not der Küche und der Bedrängnis der
Gewissen auf das baldige Zustandekommen eines wahren, freien und daher
nicht in Italien, sondern diesseits der Alpen abzuhaltenden ökumenischen
Konzils mit den ihnen zu Gebote stehenden Mitteln hinwirken mögen. »



— 197 —

Aber wü geben uns keinen Illusionen hin. Es müsste ein Wunder

vom Himmel geschehen, damit das möglich würde. Doch - warum
sollte dieses Wunder nicht geschehen Wie das durch Papst Johannes

XXIII. einberufene IL Vatikanische Konzil das Wunder einer
tiefgreifenden Neubesinnung und der Schaffung einer vor wenigen
Jahren noch undenkbaren ökumenischen Öffnung zu den anderen
Küchen hin eingeleitet hat, so kann auch das noch viel grössere
Wunder geschehen, dass einmal die alte Weissagung sich erfüllen
und der papa angelicus der Zukunft wirklich kommen wird, der
nicht nur die Kirche, sondern das Papsttum selbst im biblischen und
altkirchlichen Sinn von Grund auf erneuern und unter dessen
«ökumenischer Vaterschaft» die Einheit und der Friede der Küchen
sichtbar wiederhergestellt würden. Dass das geschehen möge, das
ist und bleibt das Bekenntnis unserer Hoffnung.

Schlusswort

Allerdings, ein solches Wunder, ob wü es nun für möglich halten

oder nicht, dürfen wir nicht untätig abwarten. Es zeigt sich ja,
dass die ganze Entwicklung der römisch-katholischen Küche seit
dem IL Vatikanum, auch in bezug auf das Papsttum, auf das
hinausläuft, was unsere altkatholischen Väter, wenn auch oft noch
tastend und vielfach in einer anderen Sprache, gefordert haben.
Dadurch hat das, was unsere Kirche zur Frage des Petrus-Dienstes
in der Kirche - stellvertretend für die anderen christlichen
Kirchen, die das Papsttum in seinem wahren, biblisch begründeten
Wesen verkennen und es zu Unrecht von vornherein verwerfen - zu
sagen hat, in ungeahnter WTeise an Aktualität und Bedeutung
gewonnen. Mit neuer Dringlichkeit ist uns für die Zukunft die
Aufgabe gestellt, als der kleine Stosstrupp, der wir im Gottesvolk der
grossen, vom Abendland geprägten kathohschen Kirche sind, den
Widerstand gegen die Papstdogmen des I. Vatikanums, die auch
im IL weiterleben, wie gegen die Vorherrschaft jener
mystischrechtlichen Denkweise und gegen alles, was damit zusammenhängt,
aufrechtzuerhalten und zu vertiefen, und die «Herausforderung»,
die die Existenz unserer Kirche - nach dem Urteil eines
römischkatholischen Theologen25 - für die römisch-katholische Küche noch
immer darstellt, fruchtbar zu machen, indem wir nicht in unfruchtbarer

Polemik, sondern im brüderlichen Gespräch unerschrocken

25 Viktor Conzemius, Katholizismus ohne Rom, S. 154.



— 198 —

und ohne zu wanken unsere Stimme erheben für die Wiederherstellung

des biblisch-altkirchlichen Gehaltes des päpstlichen Primaten und
damit für die altkirchliche Verfassung und in weiterer Sicht für die
Wahrheit der Einen und ganzen Kirche Christi.

Wir können das alles mit der nötigen Überzeugungskraft nur
tun, wenn wü bei jedem Wort, das wir in der Ausemandersetzung
mit unseren römisch-katholischen Mitchristen sagen oder schreiben,
uns völlig im klaren darüber sind, was wü mit der römisch-katholischen

Küche gemeinsam haben, was uns von ihr trennt und
was wir für sie und uns erhoffen dürfen. «Darum lasst uns festhalten

an dem Bekenntnis unserer Hoffnung und nicht wanken ; denn
der, welcher die Verheissung gab, ist treu.» (Hebr. 10, 23.)

Die Gnade und der Friede unseres Herrn sei mit euch allen

Bern Urs Küry


	Das Verhältnis der altkatholischen zur römisch-katholischen Kirche 1870 - 1970

