Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Das Verhaltnis der altkatholischen zur romisch-katholischen Kirche
1870 - 1970

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 168 —

Das Verhailtnis der altkatholischen zur
romisch - katholischen Kirche 1870 -1970

Hirtenbrief

Vorbemerkung des Verfassers; Wir geben hier den Hirtenbrief
wieder, der am 19. April dieses Jahres von den Kanzeln der christ-
katholischen Kirche der Schweiz verlesen worden ist. Der Text ist
nur wenig geindert und mit einigen Anmerkungen versehen wor-
den. Er wird hier abgedruckt, um auch unseren rémisch-katho-
lischen Lesern konkret zu zeigen, auf welche Weise wir glauben
Antwort geben zu sollen auf die mannigfachen Fragen, Befiirchtun-
gen und Hoffnungen, die die heutige altkatholische Generation be-
wegen. Dieselben Grundgedanken hat der Verfasser vor einer
romisch-katholischen Hérerschaft in einem Vortrag an der Univer-
sitdt Freiburg (Schweiz) vertreten. Dieser ist erschienen in dem Otto
Karrer gewidmeten, von Jean-Louis Leuba und Heinrich Stirni-
mann herausgegebenen Sammelband «Freiheit in der Begegnung»
(Verlag Josef Knecht, Frankfurt, und Evangelisches Verlagswerk,
Stuttgart).

Geliebte in dem Herrn!

Am kommenden 18. Juli werden hundert Jahre vergangen
sein, seit auf dem I.Vatikanischen Konzil unter Papst Pius IX. die
theologische Lehrmeinung, dass dem Bischof von Rom kraft gott-
lichen Rechtes die hochste und volle bischéfliche Gewalt iiber die
ganze Kirche und die Lehrunfehlbarkeit in Fragen des Glaubens
und der Sitte zukomme, zu einer gottlich geoffenbarten Wahrheit
erklart worden ist. Die Altkatholiken und ihre zahlreichen Gesin-
nungsfreunde der damaligen Zeit erhoben gegen diese beiden Glau-
benssétze, denen sich alle Katholiken auf die ewige Seligkeit hin zu
unterwerfen hatten, in schwerer Gewissensnot 6ffentlichen Protest.
Sie vermochten diese beiden Lehren nicht anzunehmen, weil sie fiir
sie weder in der Heiligen Schrift noch in der Uberlieferung der
alten Kirche einen Anhalt oder gar einen Beweis fanden. Als iiber
die altkatholischen Fiihrer ihres Protestes wegen der grosse Bann
verhingt wurde, schlossen sie sich — um der Segnungen der katho-
lischen Kirche und ihrer Sakramente nicht verlustig zu gehen — mit
ihren Anhéngern zu selbstidndigen kirchlichen Organisationen zu-



— 169 —

sammen. So bildeten und konstituierten sich 6ffentlich-rechtlich
altkatholische Kirchen in Deutschland (1874), in der Schweiz
(1875), in Osterreich (1877) und spiter unter den Polen Nordameri-
kas,in Polen selbst, in der Tschechoslowakei und in Kroatien, wih-
rend die hollindische Kirche schon im Jahre 1723 von Rom ge-
trennt wurde.

In den ersten Jahrzehnten nach dem I.Vatikanum kam es zwi-
schen Roémisch-Katholiken und Altkatholiken zu einem unseligen
Bruderkampf, der auf beiden Seiten mit grosster Erbitterung ge-
fihrt wurde. Es folgte die Zeit, in der man in gegenseitigem Miss-
trauen und schlecht verhiillter Feindschaft nebeneinander her lebte
und kaum mehr Notiz voneinander nahm, bis man sich schliesslich
vollig entfremdete. Das ist von Grund auf anders geworden durch
das II. Vatikanische Konzil von 1962 bis 1965. In einem Ausmasse,
das unsere Viter der ersten und zweiten Generation kaum hétten
fiir méglich halten konnen, nahm die rémisch-katholische Kirche
auf dem Konzil wichtige Anliegen auf, die vor hundert Jahren die
Altkatholiken aufs tiefste bewegt hatten, und machte sich diesel-
ben weitgehend zu eigen. Im Zuge dieser iiberraschenden Entwick-
lung ist denn auch das Verhiltnis zwischen der rémisch-katho-
lischen und der altkatholischen Kirche ein neues und anderes ge-
worden: man steht sich nicht mehr mit den alten Vorurteilen und
Voreingenommenheiten gegeniiber, sondern begegnet einander vie-
lerorts in einer Atmosphére des gegenseitigen Verstehens, der Ach-
tung und Briiderlichkeit. In Holland, Deutschland, Osterreich und
der Schweiz haben sich mit Zustimmung der Bischdfe rémisch-
katholisch-altkatholische Gesprichskommissionen gebildet, an de-
nen die bestehenden Lehrunterschiede erortert und iiber wichtige
Punkte — vor allem in der Lehre iiber die Sakramente — eine weit-
gehende Verstindigung angebahnt werden konnte. Das wire nicht
moglich gewesen, wenn nicht — was ebenfalls gesagt werden muss —
auch unsererseits in den letzten Jahrzehnten sich eine tiefgehende
Wandlung vollzogen hétte und die altkatholischen Kirchen der
siebziger Jahre von einem oft verschwommenen Liberalismus her
den Weg katholischer Kirchwerdung immer bewusster beschritten
héattenl.

Diese erstaunliche Entwicklung darf uns gewiss mit Freude
und Dankbarkeit gegeniiber dem Herrn der Kirche erfiillen. Das

1 Vgl. die ausgezeichnete Darstellung von Victor Conzemius, « Katholizis-
mus ohne Rom», Benzinger Verlag, 1969.



— 170 —

muss fir uns das Erste und Grundlegende sein. Aber andererseits
diirfen wir die Stimme derjenigen nicht iiberhoren, die besorgt fra-
gen, ob wir durch eine allzu weitgehende Annédherung nicht in die
Gefahr kommen, von der méchtigen rémisch-katholischen Weltkir-
che umklammert und erdriickt zu werden? und, was noch schwer-
wiegender wire: ob wir dabei nicht der Versuchung erliegen, den
unserer Kirche durch Gottes Vorsehung auferlegten Auftrag zu
verleugnen, namlich gegen das vatikanische Papsttum von 1870
und gegen vieles, was damit zusammenhéngt, mit unverminderter
Kraft Einspruch zu erheben. Diese Versuchung ist heute um so
grosser, als von manchen altkatholischen Laien und Geistlichen,
vor allem unter der jlingeren Generation, die Notwendigkeit dieses
Einspruches in seiner ganzen Tragweite fiir die Christenheit nicht
mehr voll verstanden und von ihnen darum auch kaum mehr als
Protest des Gewissens nachvollzogen wird.

Es ist jedoch unsere unerschiitterliche Uberzeugung, fiir die
wir leben, arbeiten und — leiden, dass unsere Kirche diesen Auftrag
der ihr in der Stunde thres Entstehens dibergeben worden ist, heute und
in Zukunft erst recht zu erfillen hat.

So wichtig und notwendig die Reformen? im gottesdienstlichen
Leben, im bischoflich-synodalen Aufbau der Kirche und in Fragen
der Disziplin waren, zu denen unsere Viter den Grund gelegt
haben, so darf das Grundanliegen, das unsere Vater bewegte, darob

2 Dass auch rémisch-katholische Theologen fiir derartige altkatholische
Befiirchtungen Verstdndnis haben, zeigt Victor Conzemius in seinem am
19. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien gehaltenen Vortrag:
Pladoyer fiir einen gemeinsamen Dialog unter Katholiken, erschienen in dieser
Zeitschrift 1965, S. 254 1., 270.

3 Viktor Conzemius weist im oben genannten Aufsatz darauf hin, dass es
im wesentlichen vier grosse Strukturreformen waren, die von den Altkatholi-
ken angestrebt, durch das zweite Vatikanische Konzil «irgendwie sanktioniert»
worden seien (S.262):

a) Die Orientierung der Kultfeier am Gottesdienst der Alten Kirche, die Ein-
fuhrung der Muttersprache in die Liturgie und die Betonung ihres Ge-
meinschaftscharakters;

b) die Hereinnahme der Laien in die kirchliche Verantwortung, dokumen-
tiert durch das Erwachen einer Theologie des Gottesvolkes und die effek-
tive Heranziehung von Laien zur Besprechung einzelner Konzilsvorlagen ;

¢) die lehrmassige Festlegung und das konkrete Sich-Entfalten der bischéf-
lichen Kollegialitit, bezeugt in den nationalen und regionalen Bischofs-
konferenzen, der Einrichtung des Bischofsrates;

d) die Offnung auf die nicht rémisch-katholische Welt hin, insbesondere aber
die Ermutigung des Gespridches zwischen den christlichen Gemeinschaf-
ten im Dekret iiber den Okumenismus.



— 171 —

nicht in den Hintergrund treten: ndmlich der Kampf um das Wesen
der Kirche selbst, um thr Geheimnis, thre Einheit und thre Wahrheit,
die durch die Bestimmungen des I. (und II.) Vatikanums iiber das
Papsttum aufs tiefste gefahrdet erscheinen. Diesen umfassenden
und wahrhaftig nicht an der Oberfldche liegenden Dienst haben wir
an und innerhalb der katholischen Kirche des Abendlandes weiter-
hin zu leisten. In glaubwiirdiger Weise kénnen wir das aber nur
tun, wenn wir mit Klarheit und Entschiedenheit das betonen, was
wir mit der romisch-katholischen Kirche gemeinsam haben, aber
ebenso klar und eindeutig das herausstellen, was uns von ihr trennt,
und endlich auch das aussprechen, was wir fir ihre und unsere Zu-
kunft erhoffen.

Das soll geschehen, indem wir uns unter das Wort aus dem
Hebraerbrief stellen: Lasset uns festhalten an dem Bekenntnis un-
serer Hoffnung und nicht wanken: niamlich an dem Bekenntnis, das
fiir uns am Anfang steht, am Bekenntnis zur Wahrheit der alten
und Einen Kirche, das aber fiir uns zugleich ein Bekenntnis der
Hoffnung ist, das in die Zukunft weist, der Hoffnung, dass es auf
der Grundlage dieses Bekenntnisses zu einer zukiinftigen Wieder-
vereinigung der getrennten Christen und Kirchen kommen maoge.

I. Was wir mit der rémischkatholischen Kirche gemeinsam haben

Mit der romisch-katholischen Kirche haben wir ohne Zweifel
mehr und Gewichtigeres gemeinsam, als es dusserlich den Anschein
erwecken mag und als vielen von uns bewusst ist. Die Wohlunter-
richteten unter uns haben jedoch immer gewusst, dass wir — wenn
wir es kurz sagen und die Papstfrage vorlaufig ausklammern wollen
— mit der romisch-katholischen Kirche, soweit in ihr das altkirch-
liche Glaubensgut weiterlebt, eins sind im Bekenntnis, in der An-
nahme der katholisch-apostolischen Amterordnung und in der Feier
des eucharistischen Gottesdienstes. Betrachten wir jeden dieser
drei Bereiche besonders:

1. Wir sind mit der romisch-katholischen Kirche grundsdtzlich
eins im Bekenntnis.

Wir alle wissen, dass unsere Véater, obschon ihr Kampf ein sol-
cher des Glaubens war, sich geflissentlich davor gehiitet haben, der
romisch-katholischen Kirche ein eigenes Sonderbekenntnis entge-
genzustellen. Sie verharrten vielmehr auf dem Boden der altkirch-
lichen Bekenntnisse (des apostolischen und des niciisch-konstanti-



— 172 —

nopolitanischen Symbolums), wie sie auch an den von den allge-
meinen Konzilien des ersten Jahrtausends angenommenen Glau-
benssatzen (Dogmen) treu festhielten?. Diese Bekenntnisse, die
durch die Dogmen der ungeteilten Kirche naher erklirt werden,
bilden denn auch bis heute das unbestrittene Fundament nicht nur
unseres, sondern auch des romisch-katholischen Glaubens. Dabei
ist wohl darauf zu achten, was unter « Bekenninis» zu verstehen ist:
nach seinem biblischen Ursprung ist es das Bekenntnisimmer zu einer
Person, namlich das Bekenntnis zu Gott, dem Vater, der uns er-
schafft, zu Gott, dem Sohn, der uns erlost, und zu Gott, dem Hei-
ligen Geist, der uns lebendig macht. Und es ist als dieses Bekennt-
nis immer auch das Bekenntnis zu dem, was Gott in seiner Person
durch sein Offenbarungshandeln an uns tut, es ist das Bekenntnis
zu der unser Heil wirkenden Offenbarungstat Gottes. Es war, wie
mit Nachdruck betont werden muss, die Grosse der alten Kirche
und ihrer Viter, dass sie sich vor allem als bekennende Kirche ver-
stand und mit einer Unerbittlichkeit und Strenge, die seither kaum
mehr erreicht worden ist, nur eines wollte: mit ihrem Bekenntnis
vor aller Welt Zeugnis ablegen von Gottes unermesslicher Majestit
und Liebe, die uns in seiner Heilsoffenbarung zuteil wird. Um dieses
Bekenntnis vor Missverstandnissen und Verkiirzungen zu schiitzen,
nahm die alte Kirche auf ihren Konzilien ganz bestimmte Glau-
benssdtze an, von denen die wichtigsten folgende sind: der an die
heilige Dreieinigkeit Gottes, an die volle Gott-Menschheit Jesu
Christi und — darin eingeschlossen — an die géttliche Mutterschaft
Marias. Diese Sitze besagen : wie in seinem Offenbarungshandeln an
den Menschen, so ist Gott auch in sich selbst dreieinig, Einer in den
drei Personen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes;

4 Die Bekenntnisgrundlage der altkatholischen Kirchengemeinschaft ist
niedergelegt in der Glaubenserklarung der altkatholischen Bischéfe vom
25. September 1889. Siebeginnt mit derFeststellung: «1. Wir halten fest an dem
altkirchlichen Grundsatz, welchen Vinzenz von Lerinum in dem Satze ausge-
sprochen hat: Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus credi-
tum est ; hoc est etenim vere proprieque catholicum. — Wir halten darum fest an
dem Glauben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen Symbolen und in
den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der kumenischen
Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.»

(Der vollstandige Text der Erkldarung, die acht Punkte umfasst, ist abge-
druckt im Buche des Verfassers: Die altkatholische Kirche, ihre Geschichte,
ihre Lehre, ihr Anliegen, Stuttgart 1966, S.426. Auf die einschlédgigen Bestim-
mungen dieser Erklarung werden wir im Zusammenhang unserer Ausfithrun-
gen jeweils zurickgreifen.)



— 173 ==

Jesus von Nazareth aber ist unser Erloser darin, dass Er, der der
ewige Sohn des Vaters selbst ist, in seiner Einen Person vollkom-
mener Gott und vollkommener Mensch ist; und endlich ist Jesus —
zum Zeichen dafiir, dass in ihm das ewige Wort Fleisch ward — vom
Heiligen Geist empfangen und aus der Jungfrau Maria geboren
worden, die darum im wahren Sinne Gottes Mutter heisst. Diese
drei inhaltsschweren Glaubenssitze, um deren rechtgliubige Dar-
stellung gegeniiber drohenden Irrlehren die alte Kirche wiahrend
mindestens finf Jahrhunderten gerungen hat, machen in der
Hauptsache das uns und den Romisch-Katholiken gemeinsame Glau-
bensfundament aus, von dem wir niemals abweichen. Wie die alte
Kirche in dem doppelten Sinne bekennende Kirche war, dass sie die
Wahrheit Gottes bekannte und in solchem Bekennen Gott ver-
herrlichte, so meinen wir, dass diese bekennende Grundhaltung
auch fiir uns Katholiken heute, Romisch-Katholiken und Altkatho-
liken, wieder erneut wegleitend werden sollte und dass wir zasam-
men mit den Kirchen katholischer Tradition, zu denen wir auch die
orthodoxe Ostkirche und die anglikanische Kirchengemeinschaft
rechnen, vor der christlichen Offentlichkeit, mit derselben Kraft
und Eindringlichkeit wie die alte Kirche, zu einem gemeinsamen,
wahrhaft lebendigen Bekenntnis zum dreieinigen Gott, zum Gott-
Menschen Jesus und zu Maria, der Mutter Gottes, uns finden soll-
ten. Diese Forderung ist um so dringlicher geworden, als die Wahr-
heit, die in diesen Sétzen ausgesprochen ist, vor allem der Satz von
der wahren Gottheit und Menschheit Christi, an dem sich alles ent-
scheidet, heute von einem modernistischen Denken in einem Aus-
mass in Frage gestellt wird, wie das seit 1500 Jahren nicht mehr
der Fall gewesen ist, so etwa im neu entflammten «Jesus-Streit»
protestantischer Kreise, die die ewige Gottheit wie die volle Ge-
schichtlichkeit der Person und der Verkiindigung Christi bestreiten.

Allerdings, das soll und darf nicht verschwiegen werden : wir sind
mit unseren romisch-katholischen Briidern eins im altkirchlichen Be-
kenntnis, aber wir sind es in mancher Hinsicht nicht in bezug auf die
spitere Glaubenslehre, die vom reinen Bekenntnis wohl zu unter-
scheiden ist® Der Hauptunterschied liegt darin, dass es die blosse
Glaubenslehre nicht mehr nur mit Gott und seiner Dffenbarungstat
zu tun hat wie das Bekenntnis, sondern naherhin mit der Frage,
wie, auf welche Art und Weise die Heilsoffenbarung Gottes sich in

5 Zu diesem Unterschied vgl. Kiiry, Die Altkatholische Kirche, S.136 ff.



— 174 —

Zeit und Ewigkeit am Menschen und an der Welt durch die Kirche
verwirklicht. Uber diese Fragen der Heilsverwirklichung (von de-
nen die von der Rechtfertigung und Heiligung des Siinders, von der
gottlichen Gnade und menschlichen Freiheit, von den letzten Din-
gen, von der Kirche und den Sakramenten die wichtigsten sind)
entstanden im Verlauf der Jahrhunderte tiefgehende Gegensitze,
die zwar in der alten Kirche bereits angebahnt waren, aber erst im
16. Jahrhundert zu der heute so schmerzlich empfundenen Spal-
tung zwischen Katholiken und Protestanten gefiihrt haben. Was
nun allerdings von der abendldndisch-katholischen Kirche im Ab-
wehrkampf gegen die Reformation gesagt und auf dem Konzil zu
Trient (1545 bis 1563) und spéter durch pédpstliche Erlasse in aus-
fihrlicher und feierlicher Weise dogmatisch festgelegt wurde, ist
anerkannterweise einseitig und gibt nicht die ganze katholische
Glaubenslehre wieder, wie sie die alte Kirche und ihre Viter ver-
standen haben. Das wird heute® auch von zahlreichen rémisch-
katholischen Theologen zugegeben, und so ist in jlingster Zeit iiber
eine so strittige Frage, wie die von der Rechtfertigung des Siinders
es ist, eine Annaherung zwischen Katholiken und Protestanten er-
folgt, wie sie noch vor wenigen Jahren undenkbar gewesen wire.
Es wire wiinschenswert und gewiss nicht ausgeschlossen, dass,
nachdem die alten Kampffronten des 16.Jahrhunderts in wesent-
lichen Punkten aufgegeben worden sind — &hnlich wie fiir die Lehre
von der Eucharistie durch das II.Vatikanum (siehe S.180) —, eine
kurze Neuformulierung der Rechtfertigungslehre gefunden wiirde,
in der die berechtigten Anliegen der reformatorischen (und der jan-
senistischen) Lehre von der Heilsverwirklichung Beriicksichtigung
fanden.

Vorldufig aber muss gelten, dass wir in bezug auf die Glau-
benslehre im engerén Sinne, soweit sie die Lehre der alten Kirche
nicht vollstindig und zudem in einer allzu zeitbedingten Termino-
logie wiedergibt, mit unseren romisch-katholischen Mitchristen
nicht eins sind und bis in die Liturgie und das personliche Gebet
hinein (jedenfalls bis vor kurzem) weithin in anderen Sprach- und
Denkformen als sie beten. Das soll und darf uns aber nicht hindern,

6 In diesem Sinne ist die 5. Bestimmung der Utrechter Erkldrung zu ver-
stehen : «Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an in seinen Entscheidungen,
welche die Disziplin betreffen, und wir nehmen seine dogmatischen Entschei-
dungen nur insoweit an, als sie mit der Lehre der alten Kirche tibereinstim-
men. »



— 175 —

dort, wo es moglich ist, unsere Gemeinschaft zu betonen: im grund-
legenden Bekenntnis, das das Bekenntnis unserer Hoffnung ist.

2. Wir sind mit der romisch-katholischen Kirche grundsdtzlich
eins in der Annahme des katholisch-apostolischen Amites.

Wir klammern die Papstfrage vorldufig noch aus und fragen
lediglich, wie nach unserer gemeinsamen katholischen Auffassung
das geistliche Amt der Kirche zu verstehen ist. Mit der réomisch-
katholischen Kirche sind wir eins in der Bejahung des sogenannten
katholisch-apostolischen Amites, das heisst des geistlichen Amtes, wie
es nach unserer gemeinsamen Uberzeugung von Jesus Christus
durch die Aussendung, Beauftragung und Bevollmichtigung der
Apostel gestiftet, durch das Wort und den Willen der Apostel ange-
ordnet und durch die allgemeine Kirche in den drei Stufen des
Bischofs-, Priester- und Diakonenamtes angenommen worden ist.
Die Annahme des dreigestuften Amtes war nicht nur eine organisa-
torisch-zweckbestiminte Massnahine der Kirche, die auch anders
hatte ausfallen kénnen, sondern sie war eine (Glaubensentschei-
dung, die die Friithkirche im Gehorsam gegen die Weisungen des
Neuen Testamentes getroffen hat?. Dass die Glaubensentscheidung
fir das dreigestufte Amt gleichzeitig und im inneren Zusammen-
hang mit den Entscheidungen der Kirche fiir den Kanon des Neuen
Testamentes und fiir die Glaubensregel (die Urform des aposto-
lischen Glaubensbekenntnisses) erfolgt ist, gibt ihr allergrésstes Ge-
wicht. Wéahrend 1500 Jahren stand denn auch diese Entscheidung
unbestritten in der ganzen Kirche in Geltung. Erst im Zeitalter der
Reformation, im 16.Jahrhundert, wurde das anders: seither ste-
hen sich zwei grundsitzlich verschiedene Auffassungen vom geist-
lichen Amt gegeniiber, die katholische und die protestantische.

Der Gegensatz lasst sich wie folgt umschreiben: die katho-
lische Lehre ist dadurch gekennzeichnet, dass sie das geistliche Amt
auf die unmittelbare Berufung durch Christus und die Apostel
«senkrecht von oben», von der Vertikalen her, und auf die durch die
Apostel angeordnete und von ihnen selbst vollzogene Weitergabe in
der Horizontalen durch Handauflegung unter Anrufung des Hei-
ligen Geistes zuriickfihrt. Das Amt wird also grundlegend in sei-
nem in der Geschichte sich fortsetzenden Heilszusammenhang mit
Christus und den Aposteln gesehen und in diesem Sinne die aposto-
lische Amtsnachfolge (apostolische Sukzession) mit Nachdruck be-

7 Vgl. Hans Kiing, Die Kirche, Herder, 1967, S.429 ff.



— 176 —

tont. Die protestantische Lehre fiihrt das Amt im allgemeinen
mehr auf das unmittelbar berufende Wort des Herrn und den in der
Gemeinde wirkenden Heiligen Geist zuriick. Die Handauflegung
hat dabei weniger die Bedeutung einer in der Geschichte sich fort-
setzenden Ubertragung der Amtsgnade als vielmehr die einer form-
lichen Bestatigung der bereits empfangenen Geistesgabe und einer
wirksamen Fiirbitte um das weitere Wirken des Heiligen Geistes
am Amtstriger. In protestantischer Sicht ist der Zusammenhang
weniger ein heilsgeschichtlicher von Christus und den Aposteln her,
als vielmehr ein schopferischer, unmittelbar durch den Heiligen
Geist gewirkter.

Es wire kurzsichtig, wollten wir der protestantischen Amts-
auffassung jede Berechtigung absprechen, wie es andererseits unzu-
lissig wire, fir das katholisch-apostolische Amt einen Monopol-
oder Ausschliesslichkeitsanspruch zu erheben. Ob und wie die bei-
den gegensitzlichen Grundauffassungen vom Amt miteinander zu
versbhnen wéren, soll uns hier nicht beschéftigen®. Vielmehr soll nur
unsere grundsitzliche Ubereinstimmung mit der romisch-katho-
lischen Lehre betont, nun aber auch an zwei wichtigen Punkten
auigezeigt werden, worin wir uns von ihr unterscheiden.

Wir sind mit der romisch-katholischen Lehre der Meinung,
dass das Amt des Bischofs dem des Priesters und Diakons iiberge-
ordnet? ist, aber nicht in dem rechtlich-hierarchischen Sinne, dass
dem Bischof eine hohere geistliche Vollmacht zukdme — denn es
kann keine héhere Vollmacht geben als die, das Evangelium zu ver-
kiinden und die Sakramente zu spenden. Die Vollmacht des
Bischofs ist nicht eine geistlich hohere, wohl aber eine geistlich er-
wezterte. Denn der Bischof ist grundlegend der Triger des tiber die
Einzelgemeinden hinausreichenden Bruderamtes der kirchlichen
Einheit. Er ist in seinem Bistum der personale Vertreter der Einen
und ganzen Kirche. Als solchem sind ihm darum auch die beiden
Sakramente iibertragen, die, auf der Grundlage der Taufe, der Ein-
heit der Kirche in besonderer Weise dienen: die Priesterweihe und
die Firmung. In dieser Stellung und in seinen Funktionen ist das
Bischofsamt tatsdchlich nicht bloss menschlichen, sondern gott-
lichen Rechtes, es gehort zum Wesen der Kirche selbst, so wahr
diese immer beides ist: Einzelgemeinde und Gesamtkirche.

8 Vgl. U.Kiry, ibidem, S.332 ff.
9 Trid. Sessio XX1V, can, 8,



— 177 —

Wie die romisch-katholische Kirche, verstehen auch wir das
katholisch-apostolische Amt als priesterliches Amt. Die Frage ist
nur: In welchem Sinne? Nach dem Neuen Testament ist Priester
im strengen Sinn, namlich Opferpriester, nur Jesus Christus, der
durch seinen Opfertod unser ewiger Hoher Priester geworden ist.
Ausser ihm werden im Neuen Testament nur noch die Glaubigen
als Opferpriester bezeichnet, die Gott das Opfer ihres Lebens dar-
bringen. Aber gerade fiir die Bischife und Presbyter (Priester) wird
in der Heiligen Schrift der Ausdruck Opferpriester nicht gebraucht.
Der Presbyter bzw. Bischof ist nicht eigentlicher Opferpriester, der
in der Messe durch die Darbringung des Leibes und Blutes Christi
Gott ein Opfer darbringt. In altkatholischer Sicht ist der Presbyter
ein Priester darin, dass er in der Abendmabhlsfeier das ein fiir alle-
mal am Kreuz dargebrachte Opfer Christi durch die Segnung der
Abendmahlsgaben in der Kraft des Heiligen Geistes der Gemeinde
8o «darstellt und vergegenwértigt», dass sie am Sthnecpfer Christi
unmittelbar Anteil bekommt. Der Presbyter ist Priester als der, der
durch die Segnung der Gaben im Namen des ewigen Hohepriesters
der Gemeinde dient!®.

Wenn es also — jedenfalls nach den noch immer in Geltung ste-
henden dogmatischen und kanonischen Bestimmungen der
romisch-katholischen Kirche — zwischen uns in bezug auf das
Bischofsamt und auf den priesterlichen Charakter des Presbyter-
amtes noch beachtliche Unterschiede gibt, die nicht verharmlost
werden diirfen, so sind sie andererseits heute nicht mehr so gross,
dass nicht ein gemeinsames Zeugnis fiir das katholisch-apostolische
Amt moglich wiare. Wir meinen sogar, dass wir mit einem gelauter-
ten gemeinsamen Zeugnis fiir das altkirchliche Amt auch der 6ku-
menischen Bewegung in der Zukunft einen nicht geringen Dienst
leisten diirften, da ihre Einheitsbestrebungen gerade am Problem
des Amtes immer wieder gescheitert sind.

3. Wir sind mit der rémisch-katholischen Kirche grundsdtzlich
eins in der Feier der heiligen Eucharistie, die fiir uns Katholiken die
Mitte und der Hohepunkt allen gottesdienstlichen Lebens ist.

In den letzten Jahren ist es mit unseren romisch-katholischen
Briidern unter Zustimmung der Bischife auf dem Gebiete der
Liturgiereform zu einem vertrauensvollen Gedankenaustausch und

1o Nicht ¢sacerdos sacrificei», sondern «minister consecrandi».



zu einer weitgehenden Zusammenarbeit gekommen. Das wurde des-
halb moglich, weil die romisch-katholische und die altkatholische
Messliturgie in ihren Grundziigen auf dieselbe abendlindisch-
katholische Uberlieferung zuriickgehen. Unser geltendes Messfor-
mular ist denn auch nicht — wie man vielfach meint — eine freie
Schopfung unserer Kirche, sondern stellt eine Bearbeitung der bis-
herigen romisch-katholischen Messordnung dar, die sich von ihr
hauptsichlich dadurch unterscheidet, dass sie nicht nur — wie das
in allerjiingster Zeit auch von der romisch-katholischen Kirche an-
geordnet worden ist — in der Landessprache verfasst ist und eine
wesentliche Vereinfachung und Straffung erfahren hat, sondern
dass die die Liturgie tragende Abendmahlsleire im Sinne der alten
Kirche in ihr in markanter Weise zum Ausdruck gekommen ist. Es
mag geniigen, wenn wir hier nur die Hauptpunkte kurz hervorhe-
ben.

Wir halten mit der ganzen katholischen Kirche fest am Ge-
hetmnis der leiblichen Person-Gegenwart Christt in den Abendmahls-
gaber. Wir meinen zwar, dass die mittelalterliche Lehre von der
Umwandlung der Substanz von Brot und Wein in die Substanz
von Leib und Blut diesem Geheimnis nicht gerecht wird und zu fal-
schen Folgerungen Anlass gegeben hat. Wir lehren vielmehr, dass
sich in der Abendmahlsfeier das unerhérte Wunder der person-
lichen und leiblichen Selbstvergegenwirtigung des erhhten Herrn
in den Gestalten des Brotes und Weines in der Kraft des Heiligen
Geistes vollzieht, der auf die Gemeinde und die Gaben herabgefleht
wird. Um diesen Sachverhalt, dass es der Heilige Geist ist, der das
Wunder der Wandlung wirkt, unmissverstindlich zur Geltung zu
bringen, ist in der Messliturgie — wie das in der alten Kirche in der
Regel der Fall war — mit den Einsetzungsworten eine Epiklese, ein
ausdriickliches und betontes Gebet um die Herabkunft des Hei-
ligen Geistes verbunden worden: «Sende uns also, wir bitten dich
demiitig, deinen Heiligen Geist, den Spender allen Lebens und aller
Heiligung...»

Gegen eine damals weitverbreitete Meinung rémisch-katho-
lischer Theologen, dass die Messfeier nicht nur eine « Erneuerung»,
sondern eine «unblutige Wiederholung» des Kreuzestodes Christi
auf Golgatha sei, haben unsere Vater mit Nachdruck die Einmalig-
keit des Sithnetodes Christi betont und in die Liturgie die Formel
aufgenommen: «Du hast uns in deiner Barmherzigkeit deinen ein-
geborenen Sohn dahingegeben, damit er als ewiger Hoherpriester



— I —

mit seinem eigenen Blut ein fiir allemal eingehe in das Heiligtum
und uns Erlésung erwerbe fiir immer.» Der Gedanke dabei ist:
nicht darin besteht das Opfer der Messfeier, dass wir Leib und Blut
Christi als unsere Opfergabe Gott zur Versbhnung darbringen; sie
sind nicht unsere Gabe an Gott, vielmehr sind Leib und Blut Chri-
sti, in denen die ewige Segensmacht des einmaligen Opfertodes
Christi gegenwirtig wird, Gottes Gabe an uns.

Und endlich haben unsere altkatholischen Fiihrer grosses Ge-
wicht darauf gelegt, dass die Eucharistie den Charakter eines Ge-
meindemahles hat. In ihr vollzieht sich das Wunder der Selbstver-
gegenwartigung Christi in seinem Opferwirken fiir uns nicht, damit
wir dieses Wunder bloss verkiinden und anbeten, sondern damit
wir durch den wirklichen Empfang des Leibes und Blutes Christi
persoénlichen Anteil erlangen am Segen seines Opfers. Auf Grund
der Schlachtung des Osterlammes auf Golgatha ist das Abendmahl
«ein geheiligtes Brudermahl, durch welches die Gliubigen in die in-
nigste Lebensgemeinschaft mit dem Erléser und allen Miterlosten
aufgenommen werden»l,

Wenn auch im einzelnen immer noch nicht zu iibersehende
Unterschiede zwischen uns und unseren rémisch-katholischen Mit-
christen — soweit diese an die alten (tridentinischen) Bestimmungen
gebunden bleiben — bestehen, so ist doch nicht zu tibersehen, dass
die von unseren altkatholischen Vitern vertretenen Auffassungen
tiber die Gegenwart Christi wie iiber den Opfer- und Mahlcharakter

11 Dje Utrechter Glaubenserklarung formuliert:

«In Erwagung, dass die heilige Eucharistie in der katholischen Kirche
von jeher den wahren Mittelpunkt des Gottesdienstes bildet, halten wir es
fiir unsere Pflicht, auch zu erkldren, dass wir den alten katholischen Glau-
ben von dem heiligen Altarsakramente unversehrt in aller Treue festhalten,
indem wir glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Chri-
sti selbst unter den Gestalten von Brot und Wein empfangen.

Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwdhrende Wie-
derholung oder Erneuerung des Suhneopfers, welches Christus ein fiir alle-
mal am Kreuze dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass
sie das bleibende Gedéchtnis desselben ist und eine auf Erden stattfindende
reale Vergegenwirtigung jener Einen Darbringung Christi fiir das Heil der
erlosten Menschheit, welche nach Hebr.9,11.12. fortwéhrend im Himmel
von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes fiir uns
erscheint (Hebr. 9, 24).

Indem dies der Charakter der Eucharistie bezuiglich des Opfers Christi
ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und
das Blut des Herrn empfangenden Gldubigen Gemeinschaft miteinander
haben (I.Kor. 10, 17).»



— 180 —

des Abendmahles inzwischen tief in das Denken roémisch-katho-
lischer Theologen gedrungen sind. Wir stehen darum nicht an, die
in ihrer Schlichtheit und Schonheit klassisch zu nennende Neufor-
mulierung, die die Abendmahlslehre durch das II.Vatikanische Kon-
zil gefunden hat und in der die alten Begriffe «Erneuerung» und
«Darbringung» iiberwunden sind durch den des durch Christus
selbst gewirkten «Fortdauerns» seines einmaligen Opfertodes, freu-
dig zu bejahen:

«Unser Erloser hat beim letzten Abendmahle in der Nacht, da
er iberliefert wurde, das eucharistische Opfer seines Leibes und
Blutes eingesetzt, um dadurch das Opfer des Kreuzes durch die
Zeiten hindurch bis zu seiner Wiederkunft fortdauern zu lassen und
so der Kirche, seiner geliebten Braut, eine Gedachtnisfeier seines
Todes und seiner Auferstehung anzuvertrauen: das Sakrament
huldvollen Erbarmens, das Zeichen der Einheit, das Band der
Liebe, das Ostermahl, in dem Christus genossen, das Herz mit
Gnade erfiillt und uns das Unterpfand der kiinftigen Herrlichkeit
gegeben wird.»

II. Was uns von der romisch-katholischen Kirche trennt

So erfreulich es fiir uns ist, mit der rémisch-katholischen Kir-
che in bezug aut das Bekenntnis, das kirchliche Amt und die Eucha-
ristiefeier so vieles und Gewichtiges gemeinsam zu haben, so
schmerzlich, aber auch so notwendig ist es, nun auch klar und ein-
deutig zu sagen, was uns von der rémisch-katholischen Kirche
trennt. Es liegt uns fern, die alten Kampfparolen der siebziger
Jahre, die vielfach tuiber das Ziel hinausschossen, zu wiederholen.
Auch iibersehen wir nicht, dass durch das II.Vatikanum und die
nachkonziliare Entwicklung nicht nur manches, was unseren
Vitern ein Anstoss war, beseitigt, sondern eine breite Basis ge-
schaffen wurde, auf der eine gegenseitige Annaherung moéglich ge-
worden ist. Und trotzdem trennt uns von Rom noch vieles. Vor
allem ist zu bedenken, dass die alten Sitze und Begriffe, wie sie
hauptsdchlich in der Abwehr gegen die Reformation, aber auch ge-
gen die innerkatholischen Reformbewegungen formuliert worden
sind, noch immer in Geltung stehen und — was nicht wahrschein-
lich, aber immerhin moglich ist — unter dem Einfluss des noch
immer starken konservativen Fliigels eines Tages wieder zu neuer



Kraft erweckt werden konnen!?; und auch das ist nicht zu tiberse-
hen, dass die Entfaltung, die die uns gemeinsamen apostolischen
Grundlagen in den letzen Jahrhunderten in der kirchlichen Praxis
und Frommigkeit erfahren haben, zu manchen, in einem spezifi-
schen Sinne «romischen» Uberlagerungen des urspriinglich Gemein-
ten gefithrt haben. Wenn wir darum das, was hiezu von unserem
altkatholischen Standort zu sagen ist, im folgenden méglichst zuge-
spitzt formulieren, so geschieht das nicht, um «gegen Rom zu pole-
misieren», sondern um den Befiirchtungen unserer Gemeinden
Rechnung zu tragen und eben jene Uberlagerungen als fitr uns
nicht verpflichtend darzutun. Wir glauben dazu ein um so grosseres
Recht, ja eine eigentliche Verpflichtung zu haben, als heute viele
unserer romisch-katholischen Mitchristen iiber diese Dinge ahnlich
denken wie wir. .

Wir fassen das, was uns an der neueren romisch-katholischen
Entwicklung mit Bedenken erfiillt und was uns von ihr trennt, in
folgenden Punkten zusammen?!3:

Der Mystizismus

Unserer altkatholischen Denkweise, die sich stark, aber nicht
ausschliesslich vom Vernunftdenken der Aufklirung und des Libe-
ralismus anregen liess, féallt es schwer, das, was man gemeinhin den
«Mystizismus» der romisch-katholischen Kirche nennt, anzuerken-
nen oder gar mitzumachen. Die Mystik als solche ist natiirlich
nicht zu verwerfen, sondern sie ist ein wichtiges und notwen-
diges Lebenselement der Kirche Christi, dann nidmlich, wenn sie
unmittelbar auf die gottlichen Personen, den dreieinigen Gott,
insbesondere aber auf den menschgewordenen Sohn gerichtet ist.
Die Christus-Mystik bedeutet in der Hauptsache dies, dass es
auf Grund des durch die Offenbarung Gottes geweckten Glaubens
zu einem Einswerden und Einsbleiben der Erlosten mit dem Erl-

12 Es ist in diesem Zusammenhang vor allem an die dogmatischen Be-
stimmungen des Tridentimums iiber die Rechtfertigung und die Sakramente
zu denken. Die Frage ist, ob besonders prekire Formulierungen, die von der
heutigen rémisch-katholischen Theologie weithin aufgegeben oder uminter-
pretiert werden, auch durch das Lehramt der Kirche ausdriicklich widerru-
fen bzw. korrigiert werden (wie das in bezug auf die Handauflegung bei der
Priesterweihe durch Papst Pius XII. geschehen ist).

13 Man vergleiche zum Folgenden die noch immer lesenswerte phianome-
nologische Darstellung des Katholizismus durch Friedrich Heiler: Der
Katholizismus. Seine Idee und seine Erscheinung, Miinchen 1923 (Neuauflage).



— 182 —

ser selbst und mit seiner Kirche, die sein «mystischer Leib» ist,
kommt, zu einer dauernden Lebensgemeinschaft, die sich in der
Nachfolge Christi auswirkt. Dieses Einswerden verheisst uns der
Herr selbst, wenn er (Joh. 14, 20) sagt: «Ihr werdet erkennen, dass
ich in meinem Vater bin und ihr in mir und ich in euch.» Wesent-
lich dabei ist, dass Grundlage dieser Einswerdung der Glaube an
den geschichtlichen Christus ist, wie er uns durch die biblische
Offenbarung bezeugt wird. Demgegeniiber ist der M ystizismus, der
als Verfalschung echter Mystik betrachtet werden muss, dadurch
gekennzeichnet, dass er sich auf irdische Personen, Gestalten, Er-
eignisse und Einrichtungen der Kirche bezieht, diese mit einem
gottlichen Nimbus umgibt und ihnen nach dem Masse eigenen Erle-
bens und Denkens einen ewigen Wahrheitsgehalt zuspricht, der
weder durch die geschichtliche Offenbarung verburgt ist noch auch
vor einer nachpriifenden, durch den biblischen Glauben erleuchte-
ten Vernunft bestehen kann. Wir meinen, dass dieser Mystizismus
besonders augenfillig in gewissen Auswirkungen zutage tritt, die
vom vatikanischen Papsttum auf viele Glaubige ausgehen, wie
sich das vor allem darin zeigt, dass man alles, was der Papst tut
oder sagt, von vornherein umflossen sieht vom Mysterium des
Gottlichen. Dieser Mystizismus ist aber auch die geheime Trieb-
kraft vieler Erscheinungen der rémisch-katholischen Volksfrom-
migkeit, etwa der eindeutig legendéren Berichte iiber Wunder und
Mirakel, die von iibernatiirlichen Erscheinungen oder Gnadenbil-
dern Marias, von Heiligenreliquien usw. ausgehen sollen. Natiirlich
kénnen Wunder geschehen; welcher glaubige Christ wollte das
leugnen ? Aber sie diirfen nicht auf unbiblischen Mystifikationen be-
ruhen, zu denen aber eben jener Mystizismus naiv Glaubige immer
wieder verleitet. Gerechterweise muss zwar gesagt werden, dass
man heute in romisch-katholischen Kreisen iiber diese Dinge sehr
viel niichterner denkt, und doch wird jener Mystizismus — wie etwa
Fatima zeigt — immer wieder, sogar von héchster Stelle her, begiin-
stigt.

Das System

Unseren altkatholischen Vitern lag entscheidend daran, dass
in Sachen des Glaubens und des sittlichen Gewissens jeder Christ
seinem Herrn steht und féllt, also sich nicht damit begniigen darf,
vorgegebene Parolen kirchlicher Behérden blindlings zu befolgen,
sondern sich in Freiheit und eigener Verantwortung zu entscheiden



— 183 —

hat. Die Gefahr, die in unserer Kirche bis heute nicht ganz uber-
wunden ist, war dabei die, dass jede echte Bindung geleugnet und
die Freiheit zeitweise in Willkiir und Disziplinlosigkeit ausartete.
Aber diese Gefahr wurde in Kauf genommen, um dem anderen Ex-
trem entgegenzutreten, namlich jener Geisteshaltung, die darauf
ausgeht, das ganze kirchliche Leben einem einheitlichen und durch-
gehenden Gesetzeszusammenhang, dem «System», zu unterstellen, des-
sen Befolgung zu iiberwachen und, wenn nétig, mit Zwangsmass-
nahmen durchzusetzen. Das ganze Leben des Christen soll nach
diesem Systemdenken den allgemein in Geltung stehenden Vor-
schriften der Kirche und einer gesetzlichen, der Macht des Buchsta-
bens verfallenen®Sittlichkeit untergeordnet werden und der ein-
zelne jederzeit gewissenhaft erfiillen, was er den hochsten Autorita-
ten schuldet. Wir wissen, dass seit dem II.Vatikanum dieser Gei-
steshaltung, dem «System» (auch rémisch-katholische Autoren ge-
brauchen jetzt dicsen Ausdruck!), der Kampf angesagt worden ist,
aber gerade die Heftigkeit dieses Kampfes zeigt, wie sehr das
System noch immer Kraft hat und viele in schwere Gewissensnote
bringt.

Der dogmatische Maximalismus

Mit dem Gesagten héngt noch ein weiterer Tatbestand zusam-
men, der zwar mehr die Theologen betrifft, von dem aber auch der
Laie wissen sollte. Die altkatholische Kirche hat von jeher die Not-
wendigkeit verbindlicher Normen fiir das theologische Denken wie
fiir das kirchliche Leben anerkannt. Sie meint aber, dass diese auf
ern Minimum zu beschrinken seien und der Freiheit der theologi-
schen Meinungsbildung ein maoglichst weiter Raum zu belassen sei.
Das Bestreben der romisch-katholischen Kirche, das in den letzten
Jahrhunderten immer weiter um sich griff, geht aber dahin, iber
moglichst viele, auch verhdltnisméassig untergeordnete Fragen, oft
bis in nicht einwandfrei nachweisbare geschichtliche Einzelheiten
hinein, allgemeinverbindliche Normen und Lehrsidtze aufzustellen.
Das fiihrt dazu, dass diese Sdtze Laien wie Theologen als ein oft
schwer zu tragendes Joch auferlegt werden und sie in schwere Ge-
wissensnote bringen. Hinzu kommt, dass — bis vor kurzem — die
romisch-katholische Schultheologie sich auf Denkformen festgelegt
hat, die weniger der Sprach- und Begriffswelt der Bibel und der

14 Hans Kiing, Wahrhaftigkeit, Herder, 1968, S.123.



— 184 —

Kirchenviéter als vielmehr einer bestimmten Philosophie — derjeni-
gen des Aristoteles — entstammen, die heute zwar in ihrer Zeitbe-
dingtheit anerkannt werden, aber immer noch stark vorherrschen.
Anders war das in der alten Kirche und ist es heute noch in der
orthodoxen Ostkirche, die sich bewusst auf ein notwendiges Mini-
mum allgemeinverbindlicher Glaubenssatze beschrankt, um den
freien theologischen Lehrmeinungen einen um so grosseren Spiel-
raum zu gewihren. Wiederum muss gesagt werden, dass sich auch
in dieser Beziehung in der romisch-katholischen Theologie tiefgrei-
fende Wandlungen anbahnen; vor allem ist bemerkenswert, dass
die frere Forschung, insbesondere auf dem Gebiet der Bibelwissen-
schaft und der Dogmengeschichte, die lange Zeit finter der strengen
Kontrolle der papstlichen Kurie standen, heute im rémisch-katho-
lischen Denken den ihnen gebiihrenden Platz gefunden hat. Dass
aber immer wieder einzelne bedeutende Theologen, die von der
Freiheit der Forschung auch fiir dogmatische Fragen Gebrauch
machen, von Rom zur Rechenschaft gezogen werden (wie zum Bei-
spiel die Verfasser des hollindischen Erwachsenenkatechismus),
zeigt, dass an oberster Stelle noch immer ernsthafte Widerstande
gegen die theologische Neuorientierung der modernen Theologen
bestehen.

Die marianischen Spekulationen

Die altkatholische Kirche bekennt sich — wie wir gesehen
haben — zur mariologischen Grundentscheidung der alten Kirche
und verehrt mit ihr in der Jungfrau Maria die Mutter Gottes. Aber
sie vermag die erst spiter aufgekommenen und noch im Mittelalter
von massgebenden Lehrern der Kirche bekampften Lehrsditze von
der unbefleckten Empfingnis Marias (1854) und von ihrer leiblichen
Himmelfahrt (1950) nicht als gottlich geoffenbarte Wahrheiten an-
zuerkennens. Fir keine dieser Lehren gibt es in der Heiligen
Schrift und in der altkirchlichen Uberlieferung einen sicheren An-
haltspunkt. Beide Dogmen sind das Ergebnis zeitbedingter theolo-
gischer Spekulationen, die zum Teil angeregt wurden durch die

15 In der Utrechter Erklarung von 1889 wird dazu gesagt: «3. Wir ver-
werfen auch, als in der HI. Schrift und der Uberlieferung der ersten Jahr-
hunderte nicht begrundet, die Erklirung Pius’ IX. vom Jahre 1854 uber die
unbefleckte Empféangnis Marid.» Ebenso gab die altkatholische Bischofskon-
ferenz am 26.Dezember 1950 eine Erkldarung gegen das Dogma Pius’ XII.
von der leiblichen Himmelfahrt Maria ab.



— 185 —

Volksfrommigkeit mit ihrem Madonnenkult und diese wiederum
durch die bildende Kunst, in der Maria als Siegerin iiber die
Schlange des Bosen und als Himmelskonigin verherrlicht wird.
Schon gar nicht kann Maria — wie einzelne réomisch-katholische
Theologen meinen — als Miterloserin gelten; sie ist vielmehr die Erst-
erloste aller Menschen und als solche die Erste unter den Heiligen.

Die Volksfrommigkeit

Die altkatholische Kirche hilt dafiir, dass die Volksfrommig-
keit sich innerhalb der durch die allgemeingiiltigen Glaubensnor-
men abgesteckten Grenzen frei und ungehindert soll entfalten kon-
nen, vor allem in Richtung einer biblisch ausgerichteten Christus-
Mystik und Christus-Nachfolge, einer demiitigen Einordnung in das
sakramentale Leben der Kirche, einer umfassenden Firbitte fur
Lebende und Tote, einer gesunden Verehrung Marias und der Hei-
ligen und in allem in einer bekenntnisfreudigen Anbetung des drei-
einigen Gottes im Geist und in der Wahrheit. Aber sie muss — ge-
rade deswegen — bestimmte Formen der rémisch-katholischen Vollks-
frommaigkeit ablehnen'®, So vermag sie die erst in den letzten Jahr-
hunderten aufgekommenen Herz-Jesu- und Marien-Andachten, das
Ablass- und Wallfahrtswesen, gewisse Auswiichse der Heiligen- und
Marienverehrung, Wunderlegenden aller Art, die zahlreichen, oft
auf sehr entlegene Dinge ausgedehnten Weihungen und Segnungen,
den Gebrauch von Skapulieren, geweihten Medaillons usw. nicht
anzunehmen. Wenn auch die meisten dieser frommen Gebrauche
das Fundament des Glaubens nicht beriithren und — wenigstens in
den nordischen Léndern — viel von ihrer fritheren Bedeutung verlo-
ren haben (zum Beispiel das Ablasswesen), so haben sie doch fiir
weite Kreise der romisch-katholischen Bevolkerung noch immer be-
trachtliches Gewicht und wirken sich in ihren oft primitiven Aus-
drucksformen in hohem Masse kirchentrennend aus. In vielen die-
ser volkstiimlichen Frommigkeitsiibungen sind unverkennbar ein
ungesunder Devotionalismus und nicht zuletzt starke pietistische

16 Schon auf dem ITI.Altkatholiken-Kongress in Kéln vom Jahre 1872
wurde eine Entschliessung angenommen, in der Reformen auf dem Gebiete
der Disziplin und des Cultus vorgesehen wurden, deren Durchfithrung den
verfassungsmiissigen Organen der Kirche vorbehalten bleiben sollte. Beige-
fiigt wird: «Fir jetzt wird eine heilsame und unbestreitbar berechtigte
Reform schon dadurch erzielt werden, dass Stolgebiihren, Messstipendien
und dergleichen beseitigt, die Missbriauche und Auswiichse des Ablasses, der
Heiligenverehrung, der Scapuliere, Medaillen usw. vermieden werden.»



— 186 —

Elemente am Werk. Winschbar und anzustreben wiire, dass in
dem Masse, als diese Erscheinungen neurémischer Volksfrémmig-
keit zuriicktreten, an deren Stelle die reine Anbetung der heiligen
Dreieinigkeit Gottes und des Gott-Menschen trate, wie sie die alte
und die heutige Ostkirche kennt. Dass das aber in der rémisch-
katholischen Kirche allgemein angestrebt wird, kann — heute jeden-
falls — noch nicht gesagt werden.

Der piapstliche Zentralismus

Die altkatholischen Bischofe haben in einer gemeinsamen Er-
klirung unter anderem auch die péapstlichen Bullen verworfen,
durch die der Episkopalismus des 17. und 18. Jahrhunderts ver-
urteilt worden ist'?. Unter diesem Episkopalismus versteht man
jene zeitweise michtige Bewegung, die — unter Wahrung des
Vorranges des Bischofs von Rom als des «dienenden Hauptes
der Kirche» — die Bischofe der Landeskirchen wieder in die
Rechte einsetzen wollte, die sie wiahrend Jahrhunderten beses-
sen hatten. Mit der Zuriickweisung der péapstlichen Verurteilung
dieser Bewegung strebten die altkatholischen Bischéfe nicht eine
blosse Neubelebung jenes — zum Teil tatsédchlich fragwiirdigen —
Episkopalismus an, wohl aber traten sie grundsétzlich dafiir ein,
dass den Landesbischéfen die Rechte, die sie zum Teil erst in den
Wirren der Franzosischen Revolution an Rom verloren hatten, zu-
riickgegeben und dass die Selbstdndigkeit der Landeskirchen wie-
derhergestellt wirden. Es sollte der pépstliche Zentralismus mit
seinem die ganze katholische Welt umgreifenden Verwaltungsappa-
rat abgebaut werden. Denn dieser Zentralismus, der zwar durch das
II. Vatikanum einige Einbussen erlitt, aber noch immer sehr lebens-
kraftig ist, vermag — so meinen wir auch heute mit Nachdruck
sagen zu miissen — nicht echte Einheit zu schaffen. Die Einheit der
Kirche ruht — wie das in der alten und in der heutigen Ostkirche
der Fall ist — letzterdings in der freien Anerkennung der fiir die
ganze Kirche verbindlichen Glaubensgrundlagen in Bekenntnis,
Amt und Gottesdienst und kann nicht durch eine zentralistische

17 In der Utrechter Erkldrung heisst es diesbeziiglich: «4. Was die an-
deren in den letzten Jahrhunderten von dem rémischen Bischof erlassenen
dogmatischen Dekrete, die Bullen Unigenitus, Auctorem fidei, den Syllabus
von 1864 usw., betrifft, so verwerfen wir dieselben, soweit sie mit den Lehren
der alten Kirche in Widerspruch stehen, und erkennen sie nicht als massge-
bend an. Uberdies erneuern wir alle diejenigen Proteste, welche die altkatho-
lische Kirche von Holland in fritherer Zeit bereits gegen Rom erhoben hat.»



— 187 —

Autoritdt und Befehlsgewalt herbeigefiihrt werden. Die Einheit
kann nur eine solche in der Freiheit und Mannigfaltigkeit sein, in
der Weise, dass innerhalb jener allgemein anerkannten Grundord-
nungen die Landeskirchen die Moglichkeit behalten, das kirchliche
Leben nach ihren besonderen lokalen Verhéltnissen und Bediirfnis-
sen und gemaéss ihren landeseigenen Traditionen und Gebréduchen
selbstandig zu gestalten!8. Solange diese Forderung nicht voll und
ganz erfilllt wird, sehen wir im pépstlichen Zentralismus noch
immer eine sehr ernstzunehmende Gefahr fiir die Kirche und ihre
wahre Einheit.

Zusammenfassung

Mystizismus, Systemdenken, dogmatischer Maximalismus,
mariologische Spekulationen, Vulgirkatholizismus, Zentralismus —
das sind zwar unter sich sehr verschiedene Erscheinungen des rémi-
schen Kathclizismus, aber sie stehen unverkennbar in einem inne-
ren Zusammenhang untereinander. Sie gehoren alle einem ganz be-
stimmten Uberlieferungsstrom an, der, in der Friihkirche vorberei-
tet, im Mittelalter vorherrschend wird, um dann in der Zeit der Ge-
genreformation und im 19.Jahrhundert neue Hohepunkte zu er-
reichen. Neben und im Kampf gegen diesen Uberlieferungsstrom hat
sich aber von jeher eine andere, michtige Geistestradition behaup-
tet, die vor allem in Krisenzeiten und an weltgeschichtlichen Wen-
dungen grossen Einfluss gewann und das kirchliche Leben in eine
andere Richtung wies: Diese andere Geistesiiberlieferung hat ihren
Ursprung ebenfalls in der Frithkirche und nimnit ihren Fortgang —
wenn auch mehr am Rande — im Mittelalter und bricht dann im
klassischen Humanismus und in der Renaissance machtvoll durch,
um in der Aufklédrung, im Neuhumanismus und im theologischen
Liberalismus des 19.Jahrhunderts zu grosster Bedeutung zu gelan-
gen. Seine Grundhaltung kann etwa durch folgende Stichworte
umschrieben werden: durch den Glauben erleuchtetes Vernunft-
denken — freie Entfaltung der Personlichkeit — bibelgebundene Zu-
riickhaltung in dogmatischer Hinsicht — niichterne Christozentrik

18 Durch den II.Internationalen Altkatholiken-Kongress in Luzern
vom Jahre 1892 wurde der Grundsatz ausgesprochen: «Es ist ein unverdus-
serliches Recht der christlichen Einzelkirchen des Orients wie des Okzidents,
ungehemmt durch fremden Einfluss tiber das religiése Denken und Leben zu
walten und in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte, Bildung und Tradi-
tion Rechnung zu tragen.»



— 188 —

des theologischen Denkens — auf die Geschichte sich berufender
Reformwille — Betonung der Selbstandigkeit der Landeskirchen.
Im Unterschied zum erstgenannten Uberlieferungsstrom, der ein
Gefalle zum mystifizierenden Wirklichkeits- und zugleich zum
rechtlich-hierarchischen Denken hat, ist dieser mehr ideell-freiheit-
lich, kritisch und reformerisch orientiert. Bis tief ins 19.Jahrhun-
dert hinein, bis zum I.Vatikanum, standen die beiden Grundstro-
mungen einander in der abendldndisch-katholischen Kirche gleich-
berechtigt, wenn auch in standiger Auseinandersetzung, gegeniiber.
Es war — wie auch romisch-katholische Theologen heute zugeben!?
— eine Schwiche des romischen Katholizismus des 19. Jahrhun-
derts, dass er in so einseitiger Weise an der mystisch-rechtlichen
Uberlieferung festhielt und die berechtigten Anliegen der Aufkli-
rung und des Liberalismus nicht zu bewéaltigen und in sich aufzu-
nehmen vermochte. Das Urteil scheint eine gewisse Berechtigung
zu haben, dass die heutigen Auseinandersetzungen in der rémisch-
katholischen Kirche bewusst oder unbewusst darauf hinzielen, das
damals Versiaumte nachzuholen und — wie zum Beispiel die Erkli-
rung des II. Vatikanums iiber die Religionsfreiheit zeigt — dem
einst verfemten Liberalismus etwas mehr Gerechtigkeit widerfah-
ren zu lassen.

Die Frage aber, die sich heute stellt, ist die, welche der beiden
Geistesstromungen, die sich jetzt in den Gruppierungen der soge-
nannten Konservativen und der sogenannten Progressiven wider-
spiegeln, schliesslich die Oberhand gewinnen und sich durchsetzen
wird. Diese Frage aber wird sich nicht nur daran entscheiden, welche
Stellung der Papst und die Kurie letzten Endes einnehmen werden,
sondern vor allem daran, wie in welchem Sinne die abendlindisch
katholische Kirche selbst in Zukunft das Papsttum verstehen und an-
nehmen wird; Wird es bei den Papstdogmen von 1870 bleiben ?
Oder werden sie allmahlich iiberboten durch eine neue, biblisch
vertiefte und kirchlich ausgeweitete Sicht des Petrus-Dienstes, den
zu erfiillen der Bischof von Rom den Anspruch erhebt ?

19 Vgl. Georg Schwaiger, Das Papsttum im 19. Jahrhundert, Hochland,
1969, 8. 97.



— 189 —
III. Was wir fiir die Zukunft erhoffen

Der Vorrang des Apostels Petrus?®

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass Petrus in der Ge-
meinschaft der Apostel eine Vorrangstellung einnahm, ohne dass er
deswegen deren Vorgesetzter oder «Fiirst» war. Er war der erste
Bekenner der Apostel (Mt.16, 16 ff.), einer der ersten Augenzeugen
der Auferstehung des Herrn (Joh.20, 1 ff.) und nahm in der Urge-
meinde zu Jerusalem eine fiihrende Stellung ein (Apg.1, 15. 2, 14.
3, 3. 10, 1 ff.). Vor allem aber hat ihm Jesus fiir den Aufbau seiner
Kirche im Offenbarungszeitalter das Felsenamt als Amt der kirch-
lichen Einheit (Mt.16, 16 ff.) sowie das ckumenische Hirtenamt
(Joh.21, 15 ff.) und den Auftrag zur Starkung des Glaubens der
Gemeinde (Lk.22, 32) anvertraut. Er hat das getan in Gegenwart
der iibrigen Apostel, deren Sprecher Petrus war, und denen der
Herr dieselbe Lehr- und Disziplinargewalt wie dem Apostel Petrus
gegeben hat (Mt.18, 18). Die Apostel waren also einander im
wesentlichen gleichgestellt, Petrus war «der Erste unter Gleichen». Die
Vorrangstellung, die Jesus dem Apostel Petrus durch die drei ge-
nannten Worte zusprach, galt ihm personlich und war einmalig. Sie
ruhte ganz auf dem auf die Person des Jonas-Sohnes gerichteten
erwahlenden Handeln Gottes. Der Gedanke an eine Personnach-
folge im Petrus-Amt war dadurch ausgeschlossen. Im Neuen Testa-
ment und in der Urkirche findet sich denn auch nicht die geringste
Andeutung dafiir, dass Petrus sein Amt an eine andere Person wei-
tergegeben oder nach seinem erklarten Willen an eine solche hat
ibergehen lassen. Sein Amt war in seiner Einmaligkeit fiir ihn
selbst unaufgebbar.

Der Primat in der Kirche

Und doch sind die Worte, die Jesus an Petrus gerichtet hat,
ein gewichtiger Bestandteil seiner Botschaft und behalten fiir die
Kirche aller Zeiten ihre unverlierbare Bedeutung. Es muss darum
im Gehorsam gegen die Botschaft des Herrn der Petrus-Dienst in
der Kirche weitergefithrt werden. Und zwar muss er nicht nur ver-
kiindigt, sondern in der Amterordnung der Kirche Gestalt gewinnen.
In welcher Weise hat das aber zu geschehen ?

20 Was im folgenden gesagt wird, ist eine knappe Zusammenfassung
und Weiterfithrung dessen, was der Verfasser im Buch «Die altkatholische
Kirche» ausfiihrlich begrindet und darstellt.



— 190 —

Die romisch-Fatholische Lehre

Es sind im Verlauf der Kirchengeschichte auf die Frage, wie
der Petrus-Dienst in der Kirche zu begriinden und zu gestalten sei,
zweil verschiedene Antworten gegeben worden, die sich nicht mit-
einander vereinbaren lassen. In Entsprechung zu den beiden Uber-
lieferungsstromen wird von jener mystisch-hierarchischen Grund-
auffassung her gelehrt, dass der Personprimat des Apostels Petrus
(also nicht bloss der Petrus-Dienst) auf die Bischofe von Rom iiber-
gegangen sei und in ihnen fortdauere. Der Gedanke dabei ist, dass
der jeweilige Bischof von Rom mit Petrus, dem «Fiirsten der Apo-
stel», in geheimnisvoll-mystischer Persongemeinschaft stehe, so
dass, wer den Papst hort, den Apostel Petrus hort und durch ihn
schliesslich Christus selbst, dessen (einziger) Stellvertreter der
Bischof von Rom ist. Unter Anwendung des sehr viel spiteren
kurialen Rechtsdenkens wird dabei vorausgesetzt, dass Jesus schon
dem Apostel Petrus den gottlichen Rechisprimat iiber die ganze
Kirche mit allen dazugehorigen Kompetenzen iibergeben hat und
dass darum auch den Papsten, weil in ihnen Petrus fortlebt, die
volle und hdchste universal-bischofliche Gewalt iiber die ganze Kirche
zukomme und stets zugekommen sei, und dass er diese mit der Un-
fehlbarkeit, die die der Kirche selbst ist, ausiibe bzw. von Anfang an
ausgeiibt habe. In dieser Stellung wird der Papst zum «Bischof der
Bischofe», in welchem nicht nur die Einheit der Kirche, sondern
auch die Gemeinschaft der Bischife personal vertreten ist, so dass
ihm das kanonische Recht zukommt, «aus sich selbst, ohne Zustim-
mung der Kirche» letztgiiltige Entscheidungen dariiber zu fallen,
was gottliche Offenbarung ist. Zur Begriindung dieser Sonderstel-
lung des Papstes wurde zeitweise die Auffassung vertreten: Wie die
Apostel ihre Vollmachten nicht unmittelbar von Christus, sondern
von ihm durch den Apostelfiirsten Petrus empfangen hétten, so
empfingen auch die Bischéfe ihre Vollmachten, jedenfalls das
Recht, dieselben an ihren Herden auszuiiben, vom Papst.

Diese Lehre, die in ihren Grundziigen und in ihren entschei-
denden Formulierungen auf Papst Leo I. ( 461) zuriickgeht, ist
spiter von den Theologen und vor allem von den Kanonisten des
Mittelalters weiter ausgebildet und dann durch das I. Vatikani-
sche Konzil zur gottlich geoffenbarten Wahrheit erkliart worden.
Thr weiss sich offenbar auch Papst Paul VI. verpflichtet, der vor
dem Okumenischen Rat der Kirchen in Genf ausdriicklich erklart
hat: «Mein Name ist Petrus.»



— 191 —

Diese Lehre aber war es, die von den altkatholischen Theolo-
gen der siebziger Jahre auf das entschiedenste bekimpft wurde.
Und zwar war es vor allem der Satz von der bischéflichen Allge-
walt des Papstes und erst in zweiter Linie der von seiner Lehrun-
fehlbarkeit, der von ihnen zuriickgewiesen wurde. Trotz den ab-
schwichenden Deutungen, die diese Lehre seit 1870 erfahren hat,
miissen auch wir heute sie eindeutig ablehnen. Denn sie wider-
spricht dem Zeugnis und der ganzen Grundhaltung des Neuen
Testamentes wie der Uberlieferung der dltesten Kirche. Nicht nur
ist der Gedanke, dass in den Bischofen von Rom Petrus selbst in
mystischer Weise «lebt, vorsteht und richtet» (so das I.Vatikanum),
dem Neuen Testament vollstindig fremd, sondern es lassen sich die
beiden Grundvoraussetzungen, die neutestamentliche und die kir-
chengeschichtliche, auf denen die ganze Lehre beruht, in keiner
Weise nachweisen: erstens, dass Petrus sein Amt, das einmalig war,
iitberhaupt habe weitergeben koénnen und wollen; und zweitens,
dass das in Rom geschehen sei und darum die Bischéfe von Rom
die (einzigen) rechtmissigen Personnachfolger des Apostels Petrus
seien. Endlich und drittens ist zu sagen, dass nach dieser Lehre der
Bischof von Rom in einer Weise iiber die Kirche und ihre Bischife
hinausgehoben wird, dass dadurch — worauf unsere Viter hinwiesen
— die bischoflich-synodale Verfassung der alten Kirche zerstort
wurde, die, auf dem Prinzip der grundsitzlichen Gleichheit der
Bischofe beruhend, den Vorrang eines einzelnen in diesem iiber-
spitzten Sinn nicht kannte. Wir wollen indessen nicht zu einer wei-
terreichenden Polemik ausholen, sondern zu sagen versuchen, wie
wir uns positiv Papsttum zu stellen haben.

Die altkatholische Lehre — wund die Stimmen mneuerer romisch-
katholischer Theologen

Zur Abwehr des I. Vatikanums haben sich unsere altkatho-
lischen Viter auf eine andere, dltere Uberlieferung berufen, wie sie
etwa — um nur diese Namen zu nennen — der heilige Cyprian (} 258)
und der heilige Augustin (7430) vertreten haben. Beide legen gros-
sen Wert auf die Feststellung, dass alle Apostel dem Petrus «gleich
sind an Ehre und Vollmacht» und dass das infolgedessen auch fiir
das Verhdltnis des Papstes zu den Bischofen gelte. Dem Papst,
bzw. der rémischen Gemeinde mit ihrer Lehrtradition gebiihre
zwar der Vorrang, aber nicht deswegen, weil er «der Bischof der
Bischofe» wire, sondern weil in seinem Primat das Zeichen der Ein-



— 192 —

heit der Kirche aufgerichtet sei. Der Primat ist die «figura», die zei-
chenhafte Darstellung der Einheit der Kirche. In dieser Stel-
lung iibt zwar der Bischof von Rom «dieselbe Hirtengewalt aus wie die
anderen Bischofe», er nimmt unter ihnen aber einen «hohen Rang
und den Vorsitz» ein, um die Einheit der Kirche zu wahren. In
Streitfragen kommt ihm darum der besondere Auftrag zu, die
letzte Entscheidung herbeizufithren, doch eignet ihm dabei nicht
die Lehrunfehlbarkeit. Auch die 6kumenischen Konzilien der unge-
teilten Kirche gehen nicht iiber diese Sicht hinaus: Vom géttlichen
Rechtsprimat des Papstes tiber die ganze Kirche und von seiner
Unfehlbarkeit ist nicht die Rede, es wird vielmehr nur festgestellt,
dass dem Bischof von Rom als dem Patriarchen des Westens der
Vorrang zukomme vor den vier anderen Patriarchen, dass ihm die-
ser Primat aber durch die «Vater der Kirche» (nicht durch Chri-
stus), und zwar wegen «der Herrschaft der Stadt», das heisst:
wegen der Bedeutung Roms als der alten Reichshauptstadt, zuge-
sprochen worden sei. In diesem Sinne ist sein Primat, der ihm
durch die Kirche zugesprochen wurde, als Ehrenprimat zu verste-
hen. Auch ist es eine geschichtlich nicht zu bestreitende Tatsache,
dass es der Bischof von Rom war — an und fir sich hitte es {wie
auch romisch-katholische Theologen heute zugeben) ebensogut ein
anderer Bischof sein kénnen —, durch den, wenn auch oft verdun-
kelt und mit falschen theologischen Begriindungen, im Verlauf der
Entwicklung der Petrus-Dienst faktisch wahrgenommen und wei-
tergefithrt wurde. Das aber ist eine geschichtliche Feststellung und
keine (laubenswahrheit. In diesem Sinn sprachen denn auch un-
sere Vater vom «historischen Primat des Bischofs von Rom»2!l. Das
Entscheidende aber bleibt, dass der Primat in der Kirche als — von
Jesus im Felsenwort gesetztes und von der allgemeinen Kirche an-

21 Die Utrechter Erkldarung formuliert: «2. Als mit dem Glauben der
alten Kirche im Widerspruch stehend und die alt-kirchliche Verfassung zer-
storend, verwerfen wir die vatikanischen Dekrete vom 18.Juli 1870 uber die
Unfehlbarkeit und den Universal-Episkopat oder die kirchliche Allgewalt
des Papstes. Das hindert uns aber nicht, den historischen Primat anzuerken-
nen, wie denselben mehrere 6kumenische Konzilien und die Viter der alten
Kirche dem Bischof von Rom als dem primus inter pares zugesprochen
haben mit der Zustimmung der ganzen Kirche des ersten Jahrtausends.»
Beizufiigen ist, dass schon der I. Altkatholiken-Kongress in Minchen vom
Jahre 1871 eine ahnliche, noch weiter gehende Erkliarung abgegeben hat:
«Wir bekennen uns zu dem Primate des romischen Bischofs, wie er auf
Grund der Schrift von den Vitern und Concilien in der alten ungeteilten
christlichen Kirche anerkannt war.»



== 108 =—

genommenes — Zeichen der Einheit verstanden wird. Was die
biblische Begriindung dieser Lehre von der zeichenhaften, «signifi-
kativen», Bedeutung des Primates in der Kirche betrifft, so zeich-
net sie sich vor der anderen Auffassung dadurch aus, dass sie die
Einmaligkeit des Primates des Apostels Petrus voll wahrt, zu kei-
nen geschichtlich nicht nachweisbaren Behauptungen genétigt ist
und den kirchlichen Primat — nicht anders, als das fir das kirch-
liche Amt und das kirchliche Handeln iiberhaupt gilt — als
dauernde Reprisentation, Darstellung und Vergegenwartigung des
grundsétzlich einmaligen Petrus-Amtes versteht. In dieser zeichen-
haften, reprisentativ-vergegenwirtigenden Funktion allein vermag
der Bischof von Rom den Petrus-Dienst der Kirche, das Felsenamt
der Einheit, das 6kumenische Hirtenamt und den Dienst am Glau-
ben der Gemeinde rechtméssig auszuiiben: dadurch namlich, dass
er der Einheit der Kirche durch sein Amt deent.

Dieser Dienstcharakter des papstlichen Amtes wie des kirch-
lichen Amtes iiberhaupt ist durch das II.Vatikanum neu erkannt
worden. Soll aber dieser Dienst nicht nur eine Forderung an den
Papst personlich bleiben, sondern in der Kirche selbst wirksam wer-
den, so muss er dem altkirchlichen Prinzip unterstellt werden: die
Kirche kann nur kollegial geleitet werden. Wie Petrus seinen Primat
in der Gemeinschaft mit den ibrigen Aposteln als deren Sprecher
ausgeiibt hat, kann auch der Papst seinen Petrus-Dienst nur erfiil-
len in der Gemeinschaft mit den Bischéfen der universalen Kirche,
seien diese nun in einem allgemeinen Konzil oder in einer die ganze
Kirche repriasentierenden Bischofssynode um ihn versammelt, um —
jedenfalls wird das heute angestrebt — mit thm zusammen fir die
Gesamtkirche verbindliche Entscheidungen nicht nur mitzubera-
ten, sondern mitzubestimmen. Dabei kommt dem Papst die beson-
dere Funktion zu, in wichtigen Entscheidungssituationen mit sei-
nem Wort und seinem Handeln voranzugehen; er hat dies aber in
Gemeinschaft mit den Bischéfen zu tun, um es so der Gesamtkir-
che zu ermdoglichen, sich ihrerseits zu entscheiden, ihren Glauben
zu bezeugen und ihre sichtbare Einheit darzustellen. Bedeutende
rémisch-katholische Theologen?? vertreten die Ansicht, dass diese

22 Die Auffassung, dass die Gesamtkirche kollegial geleitet werden
miisse, dass zwischen dem Papst und dem Bischofskollegium das Verhéltnis
der Reziprozitdt und Subsidiaritit bestehen miisse und dass auf dieser
Grundlage der Papst das Zeichen der Einheit sei, der er zu dienen hat, wird

heute von namhaften Theologen mit Nachdruck vertreten, so von Otto Karrer,
Karl Rahner, Hans Kiing, Yves Congar (vgl. dessen Beitrag in diesem Heft).



— 194 —

Zusammenarbeit des Papstes mit den Bischifen und der Kirche zu
erfolgen habe nach dem Prinzip der stellvertretenden Hilfe (Subsi-
diaritdt) in dem Sinne, dass der Papst, wenn die Bischofe in einer
wichtigen Frage uneins sind, stellvertretend-helfend eine einheit-
liche Stellungnahme herbeizufiihren den Auftrag hat, wie umge-
kehrt der Papst eine einhellige Entscheidung der Bischéfe nicht
einfach ignorieren kann, sondern seinerseits die stellvertretend-hel-
fende Willensdusserung der Bischofe entgegenzunehmen hat. «Kol-
legialitdt» in der Leitung der Kirche heisst, dass es bei grundsitz-
lichen Entscheidungen nicht nur den Weg vom Papst zu den
Bischdfen, sondern immer auch den Weg der Bischofe zum Papst
geben muss, und dies, damit deutlich werde, dass der eigentliche
Leiter der Kirche nicht der Papst und nicht die Bischéfe sind, son-
dern dass es der Herr allein ist, der durch seinen Heiligen Geist iber
die ganze Kirche, die Gottes Volk ist, die Herrschaft ausiibt.

Das I1. Vatikanische Konzil

Dass heute in weiten Kreisen der romisch-katholischen Kirche
die kollegiale Leitung der Kirche gefordert, die zeichenhafte Bedeu-
tung und dienende Funktion des papstlichen Primates betont und
das Verhiltnis des Papstes zu den Bischéfen im dargelegten Sinne
neu zu umschreiben versucht wird, ist eines der erfreulichsten Er-
gebnisse des 1I.Vatikanischen Konzils. Dieses hat in Ergéinzung der
Dekrete des I.Vatikanums, die in ausschliesslicher und einseitiger
Weise vom Vorrang des Papstes handeln, die Stellung der Bischofe
in erheblichem Masse «aufgewertet»; namentlich wird ihre «Kolle-
gialitit», ihre Verbundenheit untereinander und mit dem Papst
hervorgehoben. Auch wird jetzt ausdriicklich gesagt, dass die
Bischofe unmittelbar durch Christus und den Heiligen Geist einge-
setzt und «in eigener Vollmacht zum Besten ihrer Glaubigen zu
wirken» berufen sind. In ihrer Gesamtheit tiben die Bischéfe — un-
ter Wahrung des Vorranges des Papstes — die hochste Gewalt iiber
die ganze Kirche aus; in feierlicher Weise geschieht das durch das
okumenische Konzil. Das alles ist ganz im Sinne der alten Kirche
gesagt. Hart daneben steht aber der alte Satz, dass auch der Papst
als (einziger) Stellvertreter Christi «die volle, hochste und univer-
sale Gewalty iiber die ganze Kirche habe und diese frei, das heisst
ohne Bindung an die Bischofe, ausiiben kann. Die Gemeinschaft der
Bischofe hingegen kann ohne den Papst keine allgemeinverbind-
lichen Entscheidungen treffen. Um iiber die Sonderstellung



— 195 —

des Papstes keine Missverstandnisse aufkommen zu lassen,
wird einige dutzendmal in dem Dokumenten des II. Vatika-
nums der Vorrang des Papstes vor den Bischéfen im Sinne des
I. Vatikanums eingeschéarft und an dessen Bestimmungen ohne Ab-
strich und Abschwichung festgehalten. An diesem entscheidenden
Punkte stossen die beiden Grundauffassungen iber das Papsttum
— die vatikanisch-rémische und die altkirchliche — und damit letz-
terdings auch diejenige iiber die Stellung der Bischofe der Kirche
hart und unversohnt aufeinander. Die Kluft, die sich hier offenkun-
dig auftut, wird in der Weise iiberbriickt, dass die urspriingliche,
konziliare Deutung des Papsttums der spatromischen, hierarchisch-
rechtlichen untergeordnet wird. Gerade das aber ist das, was wir
auf keinen Fall annehmen koénnen, wenn anders wir unserem alt-
kirchlichen Erbe treu bleiben wollen. —

Hoffnungen

Und doch diirfen wir die Hoffnung nicht aufgeben, dass die
Zeit kommen wird, da die Bestimmungen des I. Vatikanums, die
durch das II. in so eindringlicher Weise bestéatigt und erneuert wor-
den sind, durch eine tiefere und umfassendere Sicht des pipstlichen
Primates iiberboten werden. Wie es in der Geschichte der Kirche
nicht selten geschah, sind auch die beiden Papstdogmen einem Pro-
zess der Umwertung und Entwertung verfallen und stehen heute
im Begriff, fiir weite Kreise in der rémisch-katholischen Kirche ihre
urpriingliche Bedeutung zu verlieren (wobei allerdings mehr an den
Satz von der Unfehlbarkeit des Papstes gedacht wird als — was
wichtiger wire! — an denjenigen seines universal-bischéflichen
Rechtsprimats). Man sieht in den vatikanischen Dogmen mit Recht
eine rechtlich-hierarchische Verengerung des dem Bischof von Rom
im Verlauf der Geschichte zugewachsenen Petrus-Dienstes und ist
bestrebt, das starre, einseitig-hierarchische und weithin unge-
schichtliche Denken, das auf dem I.Vatikanischen Konzil vorherr-
schend war, durch eine lebendigere, an der Bibel und der Ge-
schichte orientierte und vor allem durch eine pastorale Deutung
aufzulockern und zu iberwinden. Das miisste in letzter Konse-
quenz dazu fithren, dass die spezifisch vatikanischen Vorrechte des
Papstes praktisch unwirksam wiirden und zuletzt auch theoretisch
dahinfielen in dem Sinne, dass seine Autoritidt nicht mehr bloss eine
rechtliche, eine Kompetenzautoritit, bliebe, sondern — wie in der
alten Kirche — wieder eine geistig-moralische, frei anerkannte Hir-



— 196 —

ten- und Lehrautoritit wiirde. Dadurch wiirde die Autoritit des
Papstes nicht entleert und geschwicht, sondern erhéht und ge-
starkt. Sie konnte als solche dann auch von anderen Kirchen,
jedenfalls von jenen mit katholischer Tradition, anerkannt werden.
Im Hinblick auf die Moglichkeit einer solchen Entwicklung ist
schon die Hoffnung ausgesprochen worden, dass die kommenden
Pipste ihren Petrus-Dienst im Sinne einer «unbestreitbaren oku-
menischen Vaterschaft»??® ausiiben mochten.

Wir kénnen natiirlich heute nicht wissen, ob solche hochge-
spannten Erwartungen romisch-katholischer Kreise sich je erfiillen
werden. Vorldufig ist der Graben, der durch das vatikanische
Papsttum zwischen der romisch-katholischen und allen anderen
Kirchen aufgerissen worden ist, unuberbriickbar. Die Schwierigkei-
ten, die sich einer bibelnidheren, konziliar-bischoflichen Neugestal-
tung des Papsttums entgegenstellen, scheinen uniiberwindbar zu
sein. Der einzige praktisch gangbare Weg, der zum Ziele fithren
konnte, wire der, den schon unsere altkatholischen Vater gefordert
haben?!: dass die Papstdogmen des I.Vatikanischen Konzils eznem
wahrhaft okumenischen und freten Konzil der Zukunft vorgelegt wiir-
den, das in letzter Instanz itber deren Recht oder Unrecht zu entschei-
den hdtte. Wie heute auch romisch-katholische Theologen zugeben,
war das I.Vatikanum nicht ein 6kumenisches Konzil, wie es die
der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends waren, sondern es
war eine abendldndisch-katholische Generalsynode. Beschliisse
einer Generalsynode miissten aber nach altkirchlichem Recht
einem allgemeinen Konzil, an dem die ganze Kirche vertreten wire,
zur endgiiltigen Genehmigung oder Verwerfung unterbreitet wer-
den. Warum sollten — so ist zu fragen — die verhingnisvollen De-
krete von 1870 nicht einmal einem Konzil vorgelegt werden, an
dem die ganze Christenheit, zumal die Kirchen mit katholischer
Tradition, vertreten wiren, und das die nétigen Korrekturen vor-
nehmen koénnte ?

23 Yves Congar im Sammelband: Die Antwort der Theologen (Dussel-
dorf 1968), 5.67: «Es scheint sich abzuzeichnen, dass die kommenden Péapste
ihr Amt im Sinne einer unbestreitbaren 6kumenischen Vaterschaft (pater-
nité cecuménique) ausiiben werden. »

24 8o in der Nirnberger Erkldarung vom 26.August 1870, die mit dem
Appell an die Oppcesitionsbischofe des Vatikanischen Konzils schliesst, «dass
sie in gerechter Wiirdigung der Not der Kirche und der Bedréngnis der Ge-
wissen auf das baldige Zustandekommen eines wahren, freien und daher

nicht in Italien, sondern diesseits der Alpen abzuhaltenden 6kumenischen
Konzils mit den ihnen zu Gebote stehenden Mitteln hinwirken mogen.»



— 197 —

Aber wir geben uns keinen Illusionen hin. Es miisste ein Wun-
der vom Himmel geschehen, damit das méglich wiirde. Doch — warum
sollte dieses Wunder nicht geschehen ? Wie das durch Papst Johan-
nes XXIII. einberufene II. Vatikanische Konzil das Wunder einer
tiefgreifenden Neubesinnung und der Schaffung einer vor wenigen
Jahren noch undenkbaren 6kumenischen Offnung zu den anderen
Kirchen hin eingeleitet hat, so kann auch das noch viel grossere
Wunder geschehen, dass einmal die alte Weissagung sich erfiillen
und der papa angelicus der Zukunft wirklich kommen wird, der
nicht nur die Kirche, sondern das Papsttum selbst im biblischen und
altkirchlichen Sinn von Grund auf erneuern und unter dessen «oku-
menischer Vaterschaft» die Einheit und der Friede der Kirchen
sichtbar wiederhergestellt wiirden. Dass das geschehen moge, das
ist und bleibt das Bekenntnis unserer Hoffnung.

Schlusswort

Allerdings, ein solches Wunder, ob wir es nun fiir méglich hal-
ten oder nicht, diirfen wir nicht untatig abwarten. Es zeigt sich ja,
dass die ganze Entwicklung der réomisch-katholischen Kirche seit
dem II.Vatikanum, auch in bezug auf das Papsttum, auf das hin-
auslauft, was unsere altkatholischen Viter, wenn auch oft noch
tastend und vielfach in einer anderen Sprache, gefordert haben.
Dadurch hat das, was unsere Kirche zur Frage des Petrus-Dienstes
in der Kirche — stellvertretend fiir die anderen christlichen Kir-
chen, die das Papsttum in seinem wahren, biblisch begriindeten
Wesen verkennen und es zu Unrecht von vornherein verwerfen — zu
sagen hat, in ungeahnter Weise an Aktualitit und Bedeutung ge-
wonnen. Mit neuer Dringlichkeit ist uns fiir die Zukunft die Auf-
gabe gestellt, als der kleine Stosstrupp, der wir im Gottesvolk der
grossen, vom Abendland gepragten katholischen Kirche sind, den
Widerstand gegen die Papstdogmen des I. Vatikanums, die auch
im II. weiterleben, wie gegen die Vorherrschaft jener mystisch-
rechtlichen Denkweise und gegen alles, was damit zusammenhéngt,
aufrechtzuerhalten und zu vertiefen, und die «Herausforderungy,
die die Existenz unserer Kirche — nach dem Urteil eines rémisch-
katholischen Theologen? — fiir die rémisch-katholische Kirche noch
immer darstellt, fruchtbar zu machen, indem wir nicht in unfrucht-
barer Polemik, sondern im briderlichen Gesprach unerschrocken

25 Viktor Conzemius, Katholizismus ochne Rom, S. 154.



— 198 —

und ohne zu wanken unsere Stimme erheben fiir die Wiederherstel-
lung des biblisch-altkirchlichen Gehaltes des pipstlichen Primates und
damit fiir die altkirchliche Verfassung und in weiterer Sicht fiir die
Wahrheit der Einen und ganzen Kirche Christi.

Wir konnen das alles mit der notigen Uberzeugungskraft nur
tun, wenn wir bei jedem Wort, das wir in der Auseinandersetzung
mit unseren romisch-katholischen Mitchristen sagen oder schreiben,
uns vollig im klaren dariiber sind, was wir mit der rémisch-katho-
lischen Kirche gemeinsam haben, was uns von ihr trennt und
was wir fiir sie und uns erhoffen diirfen. «Darum lasst uns festhal-
ten an dem Bekenntnis unserer Hoffnung und nicht wanken; denn
der, welcher die Verheissung gab, ist treu.» (Hebr. 10, 23.)

Die Gnade und der Friede unseres Herrn sei mit euch allen!

Bern Urs Kiiry



	Das Verhältnis der altkatholischen zur römisch-katholischen Kirche 1870 - 1970

