Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Die altkatholische Position heute im Ruckblick auf Vatikanum |
Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 124 —

Die Altkatholische Position heute im Riickblick
auf Vatikanum I

Ohne Frage stehen wir beim Riickblick auf Vatikanum I
(VAT.I), hundert Jahre nach dessen Vertagung sine die, erst im
Werden eines wissenschaftlich begriindeten, ¢kumenischen Kon-
sensus in bezug auf seine historische Darstellung und theologische
Bewertung. Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Konzil hatte
unmittelbar nach seinem Ausgang zunichst nur die altkatholische
Opposition unternommen, die es aber spéter mehr und mehr bei
einer A-limine-Ablehnung bewenden liess?.

1 Quirinus (Dollinger), Rémische Briefe vom Coneil, Miinchen 1870,
710 S.

Janus (Huber/Déllinger), der Papst und das Concil, Miinchen 1869, 300 S.
Neubearbeitung von Joh. Friedrich, Das Papsttum, Miinchen 1892, urspriing-
licher Text + 275 S. Anmerkungen.

J.v.Déllinger, Briefe und Erklarungen tiber die vaticanischen Dekrete
(1869—1887), hrsg. von Fr. H. Reusch, Bonn 1890, 187 S.

Josef Langen, Das Vatikanische Dogma von dem Universalepiskopat
und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhéltnis zum Neuen Testamant
und der patristischen Exegese, mit Bitte um Aufkldrung an alle katholischen
Theologen, Bonn 1871, 116 S.;in Teil TT (1873), 138 8., und Teil 111 (1876), 158
S., fortgefuhrt bis ins 16. Jahrhundert.

Ders., Geschichte der Rémischen Kirche bis Innocenz I11., quellenmaéssig
dargestelit, 4 Binde, Bonn 1881-1393.

Joh.Friedr. v. Schulte, Die Stellung der Concilien, Pipste und Bischofe
vom historischen und canonistischen Standpunkt und die papstliche Constitu-
tion vom 18. Juli 1870. Mit Quellenbelegen, Prag 1871, 339 4 286 S.

Ders., Die Macht der rémischen Péapste uber Fursten, Lander, Vélker und
Individuen, nach ithren Lehren und Handlungen, zur Wiirdigung ihrer Unfehl-
barkeit beleuchtet und den entgegengesetzten Lehren der Péapste und Konzi-
lien der ersten acht Jahrhunderte gegeniibergestellt; (1871) dritte, umgearbei-
tete Auflage (ohne das Material fiir die ersten acht Jahrhunderte) : nach ihren
Lehren und Handlungen seit Gregor VII., Giessen 1896, 127 S.

Ders., Das Unfehlbarkeitsdekret vom 18.7.1870 auf seine kirchliche
Verbindlichkeit geprtift, Prag 1871.

Joh. Friedrich, Tagebuch wiithrend des Konzils gefiithrt, Nérdlingen 1871,
462 8., zweite, vermehrte Auflage 1873, 488 S.

Ders., Documenta ad illustrandeum Concilium Vaticanum anni 1870, 2
Abt., Nordlingen 1871, 316 + 437 S.

Ders., Zur idlteren Geschichte des Primates in der Kirche, Bonn 1879.

Ders., Geschichte des Vatikanischen Konzils, 3 Teile in 4 Béanden, Bonn
1877-1887.

John-Acton, Zur Geschichte des Vaticanischen Concils, Miinchen 1871,
114 S.

Theodor Weber, Staat und Kirche nach Zeichnung und Absicht des
Ultramonanismus, urkundlich dargestellt, Breslau 1873, 191 S.



— 125 —

Umgekehrt wurde die quellenmassige, historische Erschliessung
und theologische Reflektion der Ergebnisse auf rémisch-katholischer
Seite erst nach und nach in freierer Weise aufgenommen?.

Leopold Karl Goetz, Der Ultramonatanismus als Weltanschauung, auf
Grund des Syllabus quellenméssig dargestellt, Bonn 1905, 371 S.

Vgl. auch Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siécle,
Eugéne Michaud (1839-1917), Genéve 1963, 338 S.

2 Eugenio Cecconi, archivescovo di Firenze, Storia de Concilio Ecumenico
Vaticano scritta sui documenti originali, Roma 1873-1879. Das grossangelegte
Quellenwerk erreicht in vier umfangreichen Quartbanden nur die Schwelle des
Konzils unmittelbar vor seiner Eroffnung.

Acta et Decreta Sacr. Conc. Recentiorum, Collectio Lacensm VII, Her-
der, Freiburg 1890, 4°, 1941 col.

J.D.Mansi, Sacr. Conc. nova et amplissima, collectio. continué par L. Pe-
tit et J.b. Martin, t. 49-53, Arnhem/Leipzig 1923-1927, das 1. Vatikanum be-
treffend ; von besonderer Bedeutung fiir die Behandlung der Infallibilitéits-
frage: M 51, 639—687 Petitionen fiir und gegen die Antizipierung der Infallibili-
tatsirage; M 51, 761/2 Text des Caput addendum vom 8.Méarz 1870; M 51,
971-1072 analytische Synopse der Bemerkungen der Véter zum Caput adden-
dum ; zur Constitutio prima de ecclesia, cap.mi. IV vgl.:

52, 4-7 Text und Canonae,

52, 28 ss. allgemeine Diskussion, 722—-1080 spezielle Diskussion,

52, 1121-1140 systematische Zusammenfassung der Bemerkungen zum
IV.Kapitel,

52, 1140-1194 Anderungsvorschlige einzelner Viiter zu Kapitel IV,

52, 12041232 Berichterstattung Gasser zu Kapitel 1V,

52,1233-1235neuer Text von Kapitel IV,

52, 1236—1241 endgiiltiger Text der Constitutio prima de ecclesia,

52,1243-1253 Abstimmung vom 13. Juli 1870,

52, 1263-1318 Zusammenfassung der modi und Bericht Bischof Gasser,

52, 1327-1350 Sessio quarta vom 18. Juli 1870.

Theod. Granderath und Konrad Kirch, S.J., Geschichte des Vatikani-
schen Konzils von seiner ersten Ankiindigung bis zu seiner Vertagung. Nach
den authentischen Dokumenten dargestellt, 3 Bénde, Freiburg, Herder,
1903/1906..

J. Fessler, Das Vatikanische Concilium, dessen &ussere Bedeutung und in-
nerer Verlauf, Wien 1871.

H.E.Manning, A true history of the Vatican Council, London 1870.

E.Olliver, L’Eglise et I’Etat au concil du Vatican, 2 Bande, Paris 1879.

C.Butler OSB, The Vatican Council. The story told from inside in bishop
Ullathorne’s letters, 2 Bande, London' 1930, deutsch von H. Lang, Miinchen
(1933). 21961 (das erste sich von aller polemischen Tendenz losende Werk).

F.Mourret, Le concile du Vatican, Paris 1919, wertvoll durch die Verwer-
tung des Tagebuches von Icard, directeur de St-Sulpice, der in enger Verbin-
dung mit Bischof Dupenloup stand.

H.Rondet, Vatican I, Paris 1962 bietet Material zur Vorbereitung der
Schemata, Arbeitsmethoden, nicht erledigte Entwiirfe usw.

E. Campana, Il Concilio Vaticano, 2 Bidnde Lugano 1926, bietet im Pro-
log «I1 clima del Concilio» im Grunde nur einen Ansatz.

Roger Aubert, Vaticanum I, Bd. XII der Geschichte der Okumenischen



— 126 —

Im Bereich der tibrigen Kirchen entfiel schon bald jedes beson-
dere Interesse an einer eingehenden Untersuchung der prinzipiell und
im ganzen negativ bewerteten Sache3.

Konzilien, hrsg. von G.Dumeige und H.Bacht, franz. 1964, deutsch Mainz
1965.

Ders., Le Pontificat de Pie IX (1952)21963.

Die Zahl der Quellenschriften zu einzelnen Aspekten und der Spezialun-
tersuchungen ist erheblich. Vgl. Bibliographie bei R. Aubert, a.a.0., 369-376.
Besonders zu erwidhnen sind : K. Rahner, Erwigungen iiber die Strukturen der
Kirche, in: Schr. z. Theol. VI, 369-422; O.Karrer, Das ckumenische Konzil
in der romisch-katholischen Kirche der Gegenwart, in: Die ékumenischen
Konzile der Christenheit, hrsg. von J.Margull, 1961, 237-284; in: Das
Bischofsamt und die Weltkirche, hrsg. von Y.Congar (franz. 1962), deutsch
Stuttgart 1964, 4.Teil, S.581-764, vgl. bes. die Beitrige von G.Dejaifve SJ,
Primat und Kollegialitdt auf dem Ersten Vat. Konzil, Wilfrid F.Dewan,
Potestas vere episcopalis auf dem ersten Vat. Konzil, Gustave Thils, Potestas
ordinaria, und O.Rousseau OSB, Der wahre Wert des Bischofsamtes in der
Kirche nach wichtigen Dokumenten von 1875, in: Das Konzil und die Konzile
(franz. Ed.de Chevetogne, 1960) deutsch Stuttgart 1962, vgl.R.Aubert, Die
Ekklesiologie beim Vatikankonzil, S. 285-330, und Y.Congar, Zusammenfas-
sung, 331-390; j.P.Torrel, La théologie de I’Episcopat au premier concile
du Vatican, Paris 1961; Unam sanctam 37; K.Rahner/J.Ratzinger (Quae-
stiones disputatae 11) Episkopat und Primat, Herder, Freiburg 1960 ; H. Kiing
(Quaestiones disputatae 17), Strukturen der Kirche, Herder, Freiburg 1962
(bes. 206, Das Petrusamt in Kirche und Konzil, und 309-355, Was heisst un-
fehlbar ?); Dict. de Théol. Cath. XV, 1950, 2536-2585: J.Brugerette/
E.Amann, Concile du Vatican, in: Unam Sanctam 34, L'Ecclésiologie auXIXe
siecle, Paris 1960, 77-114, Yves Congar, L’ecclésiologie, de la Révolution fran-
¢aise au Concile du Vatican, sous le signe de 'affirmation de Pautorité, und
233-246, A.Chavasse, L’ecclésiologie au Concile du Vatican; W.Kasper, Die
Lehre von der Tradition in der Rémischen Schule, Freiburg 1962 ; ders., Primat
und Episkopat nach dem Vatikanum I, Tiib. Theol. Quart. 142 (1962) 47-83:
Gustave Thils: L’infaillibilité pontificale, Source — Conditions — Limites, Gem-
bloux 1969; s.a. die konservativen Kommentare: Constitution «Dei Filius»,
A.Vacant, Etudes théologiques sur les constitutions du Concile du Vatican, 2
vol., Paris/Lyon 1895, 768 4 534 5., und Constitution Pastor aeternus,
U.Betti, La costituzione dommatica Pastor aeternus del Concilio Vaticani I,
Roma 1961, 702 S., und in: Collection Irenikon 1962, L’ Infaillibilité de I’Eglise,
bes. Paul de Vooght OSB, Esquisse d'une enquéte sur le mot «infaillibilité»
durant la période scolastique, 99-146; G.Thils, L’Infaillibilité de ’Eglise dans
la constitution Pastor aeternus du Ier Concile du Vatican, 147-182, und
Ch. Moeller, Conclusion. Infaillibilité et Vérité, 223-256.

Was jedoch dieser ganzen Fiille von Arbeiten gegeniiber bis heute noch
fehlt, ist die Verdffentlichung aller Konzilsreden nach dem stenographisch auf-
genommenen Text, der Akten der Kommissionen und des inneren Verlaufs des
Konzils einschliesslich seiner Beziehungen zum Papst selbst. Die zunehmende
Offnung der Vatikanischen Archive lasst hier noch umfangreiche Vercffentli-
chungen erwarten, die mithelfen werden zu einem ausgewogeneren Urteil tiber
das ganze Geschehen und viele seiner Einzelziige.

3 Uber die protestantische Reaktion auf das I. Vatikanum fehlt eine die
verschiedenen Aspekte sichtende und das ganze iiberblickbar machende



— 127 —

Die Dinge lagen im ganzen somit éhnlich wie im besonderen Fall
der Person und des Werkes Ignaz Déllingers, des meistbeachteten,
spektakulidren Gegners des grossen Konzils?.

Weil nun aber diese liberlieferte Situation noch heute im grossen
gesehen nicht wirklich iiberwunden ist und auch das II. Vatikanum
dazu kaum mehr als Ansitze beigetragen hat, erscheint fir die alt-
katholische Position heute der kritische Riickblick auf VAT.I sinn-
voll und notwendig. Die hier durchgefiihrte Untersuchung kann aller-

Arbeit; vgl. Nippold, Neueste Kirchengeschichte; ders., Die altkatholische
Kirche des Erzbistums Utrecht. Geschichtliche Parallele zur altkatholischen
Gemeindebildung, Heidelberg 1872; Emil Friedberg, Sammlung der Akten-
stiicke zum ersten Vatikanischen Konzil, mit einemm Grundriss zur Geschichte
desselben, Tiibingen 1872, 954 S.

Willibald Beyschlag, Der Altkatholizismus, eine Denk- und Schutzschrift
an das evangelische Deutschland, Hakle 1883, erlebte 3 Auflagen.

Christian Biihler, Der Altkatholizismus, gekronte Preisschrift, E. J.Brill,
Leiden 1880, 367 S.

Fir die geistige Haltung angesehener evangelischer Laien kennzeichnend
bleibt auch Gerh. vom Rath, «Offener Brief an einen rémisch-katholischen
Freund» (1876, Evg. Gemeindebl. f. Rheinland und Westfalen, Krefeld 1888,
16 S., aber auch das besondere wissenschaftliche Interesse, das, durch das Kon-
zil geweckt, sich in Arbeiten widerspiegelte wie P.Hinschiu ausfiihrliche Be-
handlung des Konzilsrechtes in: System des Katholischen Kirchenrechtes,
Berlin 1883, Bd. I1I, 325-665, Konzile und Synoden, 666-668, Die Synode der
Altkatholiken, oder Theod. Frommann, Zur Kritik des Florentiner Unionsde-
crets und seiner dogmatischen Verwertung beim Vaticanischen Concil der Ge-
genwart, Leipzig 1970, 73 S.; in neuerer Zeit vgl. Heinr.Ott, Die Lehre des
I. Vatikanischen Konzils. Ein evangelischer Kommentar. Begegnung Bd. 4,
Basel 1963, bes. 127-172, Session IV. Die sichtbare Einheit — Der oberste Hirte
— Dasunfehlbare Lehramt ; aber auch Richard Baumann, Der Fels der Weltkir-
che des Evangeliums und das Papsttum, Tibingen 1956; ders., Petrus Be-
kenntnis und Schlussel, 1950.

Fritz Vigener, Bischofsamt und Papstgewalt. Zur Diskussion um Uni-
versalepiskopat und Unfehlbarkeit des Papstes im deutschen Katholizismus
zwichrsen Tidentinum und VatikanumlI, (iiberarb. 2. Auflage von Gottfried
Maron) von: Gallikanismus und episkopalistische Strémungen im deutschen
Katholizismus zwischen Tridentinum und Vatikanum (1913).

4 Vgl. den Weg von der Konfrontation zwischen J.Friedrich, Ignaz
v.Dollinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen Nachlasses dargestellt,
3 Bédnde, Miunchen 1899-1901 und J.Michael 8J, Ignaz von Déllinger. Eine
Charakteristik, Innsbruck 21892, lber Stefan Ldésch, 1955, Doéllinger und
Frankreich. Eine geistige Allianz 1823-1871, die verschiedenen Aufsiitze von
Viktor Conzemius, bes. : Aspects ecclésiologiques de I'évolution de Déllinger et
du vieux catholicisme in: Unam Sanctam 34 (L’Ecclésiologie au XIX-¢ siécle),
Paris 1960, 247-279, bis W.Kiuppers, Wer war und was bedeutet uns Ignaz
Déllinger ?, Altkath. Jahrbuch 1970, 31-36, und den neuesten rémisch-katho-
lischen Déllinger-Arbeiten, bes. G.Schwaiger, I.v.Déllinger im Lichte der
neueren Forschung (MTh. Z 18 (1967), 143-151, und J. Finsterholz, Ignaz von
Doéllinger, Wegbereiter heutiger Theologie, Bd.III, Graz 1969, 401 S.



— 128 —

dings nur eine summarische Uberlegung aus der heutigen altkatho-
lischen Sicht bieten, ohne die Auseinandersetzung in den zahlreichen
historischen und theologischen Einzelfragen aufzunehmen. Wie im
gesamten heutigen altkatholischen/romisch-katholischen Verhaltnis
geht es uns dabei ohne Polemik und Selbstverteidigung um offene
Sachlichkeit und 6kumenisch relevanten Fortschritt. Nicht ohne
Grund, jedenfalls fiir uns heute nicht ohne Sinn, kam Déllinger nicht
zur Ausfithrung seines wiederholt angekiindigten Werkes iiber das
Papsttum, indem er glaubte, die grosse geschichtliche Anklage erhe-
ben zu kénnen. Unter voéllig anderen Umsténden gelangte Pascal
nicht zur Ausfiihrung seiner grossen Apologie des Christentums fir
den modernen Menschen. Das von beiden mit dem Herzen als Haupt-
aufgabe erfasste jahrelange Bemiihen dokumentiert sich heute nur
fragmentarisch und torsohaft. Wie in der Kunst, so kann aber auch in
der Theologie das Fragment oder der Torso unmittelbarer Zuginge
zum bleibenden Sinn von Werken und Personlichkeiten erschliessen
als das abgeschlossene geglattete Opus. Dies gilt ja schon entschei-
dend fiir Person und Werk Jesu in den biblischen Schriften. Dem
fragmentarisch gebliebenen, aberexistentielldurchgehaltenen Protest
Déllingers entspricht das Torsohafte der altkatholischen Existenz
aus kirchlichem Notstand heraus und auf eine grosse 6kumenische
Hoffnung hin. Auch die romisch-katholische Beschiftigung mit der
anerkanntermassen iiber das IT. Vatikanum hinaus noch nicht bewél-
tigten Vergangenheit von VAT.I kénnte nur gewinnen, wenn sie sich
dabei vom allgemeinen ékumenischen Horizont her befragen und
damit aus der ihr eigenen Isolierung und Engfiihrung in der Behand-
lung der Primatsfrage herausfiihren liesse. Jedenfalls aber kann das
altkatholische Anliegen heute nur darin bestehen, die biblischen, ge-
schichtlichen, kirchlichen und 6kumenischen Fragen im offenen Hori-
zont gesamtchristlicher Fragestellung zur Sprache zu bringen. Sind
doch heute weder der Stellenwert des Bischofsamtes noch die neute-
stamentliche Petrusfrage oder die geschichtlichen und systemati-
schen Fragen eines gesamtchristlichen Primates und eines wahrhaft
6kumenischen Konzils noch einfach Sonderfragen der rémischen Kir-
che. Es scheint vielmehr hohe Zeit, sie in aller Offenheit und Freiheit
neu in den 6kumenischen Dialog der Kirchen einzufiihren. Dies darf
gerade auch dann als erforderlich angesehen werden, wenn eingesehen
wird, dass derartige «innere» Fragen gegeniiber dem Weltauftrag der
Kirche sekundaren Charakter haben. Jede Funktion setzt den Tri-
ger, jedes Organ oder Instrument dessen Funktionsfahigkeit voraus.



— 129 —

Es bleibt deshalb die grosse Frage, welche Kirche in welcher inneren
Verfassung und Ordnung den Auftrag ihres Herrn gegeniiber der
Welt auszufiithren hat. Auch die gingig werdende Rede vom «nach-
okumenischen Zeitalter» lasst mit aller Dringlichkeit fragen, ob die
okumenischen Hauptanliegen schon begriffen und wirklich erfiillt
sind.

Im Riickblick auf das Konzil vor hundert Jahren muss vor allem
das Missverstindnis zwischen Erwartung und Erfiillung, breiter Vor-
bereitung und schmalem Ergebnis, allgemein christlichem Anspruch
und geschlossener Ablehnung ausserhalb der Papstkirche auffallen.
Dabei ist nicht zu iibersehen, dass doch auch damals die stirkste
Gruppe der Christenheit den Versuch wagte, sich iiber die moderne
Welt konziliar klar zu werden und sich ihr in breiter Front zu stellen.
Wenn dies so auffallend misslungen ist, bleibt der Hinweis auf die
ausseren Umstidnde, zum Teil politischer Art, unbefriedigend. Es ist
vielmehr altkatholische Uberzeugung, dass der Grundschaden von
VAT.I die Folge einer durch jahrhundertelange Isolierungen be-
wirkte Engfiihrung der Primatsfrage in der lateinischen Kirche gewe-
sen 1st.

Die erste dieser «Isolierungen» ist die mit der Ost/West-Spaltung
zusammenhédngende Entwicklung der Primatsfrage als eines west-
lichen Sonderanliegens. Die hier sich auswirkende Eingrenzung be-
gann schon mit Konstantins Aufgabe der alten Hauptstadt und der
Begriindung eines neuen Zentrums im Osten des Reiches. Dadurch
wurde ein geistiger Raum frei fiir die folgenschwere Verbindung
apostolischer Tradition in Rom mit dem ganzen Komplex der
Roma-aeterna-Idee. Bis zum grossen Schisma kam die besondere
romische Primatsauffassung zwischen der westlichen und ostlichen
Kirche weder als Glaubens- noch als Verfassungsfrage in voller
Klarheit zur Sprache. Sie blieb ein isoliertes westliches Phdnomen,
das der Osten im strengen Sinne, iiber die reichsgesetzlich geklirte
Ordnung der Pentarchie der Patriarchate hinaus, nicht zur Kenntnis
nahm. Eigentlich erst das Florentiner Konzil konfrontierte die
ostkirchliche Theologie unausweichlich mit den inzwischen zu voller
Entfaltung im Westen gelangten péapstlichen Autoritdt. Die Frage
wurde jedoch hier durch einen verbalen Kompromiss ebenso not-
diirftig wie notgedrungen tiberdeckt®. Der bald darauf eintretende

5 S. Anm.3, Th. Frommann, a.a.0., vgl. Joseph Gill, Konstanz-Basel-
Florenzin: Gesch. d. Okum. Konzile, Grillmeier-Bacht, Bd.IX, 309-319; ders.,
The Council of Florence, Cambridge 1961, 288-291. Die Schlussformel des



-~ 130 —

Fall Konstantinopels verhinderte ein weiteres, dialogisches Austra-
gen der Frage. Die ein knappes Jahrhundert spater durch die Refor-
mationsbewegungen des 16.Jahrhunderts eintretende Nord/Std-
Spaltung der Kirche verengte erneut den kirchlichen und theolo-
gischen Spielraum seiner Austragung, nachdem in den (egensatzen
des Konzialismus und Papalismus die ungeléste Spannweite der
Frage sich geschichtlich dargestellt hatte.

Schon lange vorher war auf dem (iebiet der Theologie mit der
mittelalterlichen Denkweise eine Isolierung der Behandlung von
Glaubensfragen von der unmittelbaren Beschaftigung mit dem
biblischen Text eingetreten. Noch wiahrend der ganzen patristischen
Periode war grundsétzlich Theologie und Schriftexegese eine Einheit.
Mit der Methode der Sentenzen-Kommentare und Theologischen
Summen verkiimmerte die Schrifttheologie und Exegese der Viter
zum Gebrauch der dicta probantia im systematischen Schlussverfah-
ren. So trat eine allgemeine Isolierung des dogmatischen Glaubens-
denkens an die Stelle des unmittelbaren Umgangs mit dem Text der
Schrift. Dies musste fir die klassischen drei Primatstellen (Matth.16,
18; Lukas 22, 32; Joh.21, 15-18) folgenschwer werden. Dies um so
mehr, als hier eine patristische Tradition im Sinne der rémischen
Papstlehre gerade nicht vorlag, es also einfach war, die Stellen unmit-
telbar mit ganz bestimmten logisch erfassten Aktionen iiber die von
Christus der Kirche gegebene «beste Verfassung zu verbinden. Diese
schriftfremde Tendenz wurde durch die Abwehr desreformatorischen
Sola-scriptura-Prinzips nur weiter gefordert. Wenn auch nicht pri-
miir so doch sekundéir trugen dazu die klassischen Falschungen von
Traditionsbeweisen fiir die Primatsauffassung erheblich bei®. Eine
Exegese im vollen Sinne des Wortes hat jedenfalls die Inanspruch-
nahme der genannten Stellen nach dem VAT.I erreicht?, von
Unionsdekretes vom 6. Juli 1439, « Laetantur coeli», wurde, ganz gleich wie die
lateinische oder griechische Textform zu beurteilen ist, offenbar nicht wirklich
ausdiskutiert, um nicht in letzter Minute die zu schliessende Union erneut zu
gefihrden. '

6 S.Dollinger/Friedrich, Das Papsttum, a.a.0., 132, Die von Thomas
v.Aquine unkritisch tibernommenen falschen Canones und Texte wurden
selbst vom ersten literarischen Gegner des Janus, J.Hergenréther, Kritik der
v. Déllinger’schen Erklérung, Freiburg 1871, 31 f., und Anti-Janus, 115 f,, als
unecht behandelt. Zur Frage vgl. Fr. H.Reusch, Die Féalschungen im Traktat
des Thomas v.Aquino gegen die Griechen (opusculum contra errores Graeco-
rum ad Urbanum IV), Abhandl. der Bayer. Akademie der Wiss., Miinchen
1889, X'VIII 3/685 ff.

7 S. allgemein den umfassenden Literaturbericht «Die Petrus-Rom-
frage» von Erich Dinkler, in: Theologische Rundschau (sofern er auch die



— 131 —

den Problemen der modernen Literarkritik gar nicht zu reden. Im
Primatstext von VAT.I herrscht jedenfalls die Dicta-probantia-
Methode noch ungebrochen. Dazu kommt schliesslich als Isolie-
rungseffekt die seit der mittelalterlichen Kanonistik bestehende
doppelte Trennung einer juridischen und einer soziologischen
Ekklesiologie von dem eigentlich theologischen Thema der Kirche
in ihren soteriologischen, sakramentalen und eschatologischen Aspek-
ten und ihrer Verbindung mit einer pneumatisch bedingten Kon-
ziliaritat8, die — wie im Ansatz spiter Vatikanum I — es vermocht
hatte, im Verstiandnis der Kirche als Volk Gottes das Bischofsamt
mit dem Petrusamt einerseits und der értlich regionalen Kirche
sowie dem ganzen Laienbereich zusammenzuschliessen.

Eine solche mehrfache Isolierung ist die uniibersehbare Voraus-
setzung des Dramas des I. Vatikanums, das deshalb auch eine 6ku-
menische Tragddie genannt werden konnte. Ein gerechtes Bild des
Geschehens ist ohne die Beriicksichtigung dieser Zusammenhénge
nicht zu gewinnen. Dies ist um so bedeutsamer, weil gerade dadurch
auch die im 19. Jahrhundert gestellte Autorititsfrage in die gleiche
Isolierung hineingezogen wurde. Und so bleiben die vielen ein-
zelnen, historischen Aufhellungen und theologischen Verdeut-
lichungen der Konzilsbeschliisse sowie die verschiedenen Inter-

exegetisch-literarkritischen Arbeiten beriicksichtigt) 25 (1959), 189, 289; 27
(1961) 33; vgl. O.Cullmann, Petrus — Jiinger — Apostel — Mértyrer (1952),
21960; J.Ringger, «Das Felsenwort» in Rossle/Cullmann, Einheit der Chri-
sten, 1959, 271-347; J.Jeremias, Golgatha (betr. die «Felsenvorstellungy)
Leipzig 1926; J.Betz, Christuspetra — Petrus in Kirche und Uberlieferung,
Festschrift fiir J. Geiselmann, 1960, 1-21; Rahner/Ratzinger, a.a.0., 45-61,
Primat im urspriinglichen Sinn; Lapple/Schmaus, in: Wahrheit und Zeug-
nis, 1964, 456-466; s.a. H.Kiing, in: Die Kirche, Freiburg 1967, 524-564,
Petrusrecht und Petrusdienst.

8 W.Kasper, Die Lehre von der Tradition, a.a.0., 135: «Das Wert-
vollste seiner Theologie von der Uberlieferung verdankt Perrone zweifellos
der Symbolik Mohlers»; 140: «Dass Mohler noch nicht wie Perrone die
Organe der Tradition im unfehlbaren Lehramt des Papstes aufgipfeln liess,
sondern Episkopalsystem und Papalsystem als .fiir das kirchliche Leben
sehr wohltitige Gegensitze’ auffasste, liegt nicht an einer Inkonsequenz ...,
sondern das ist Ausdruck seines dialektischen Denkens und der damit ver-
bundenen Auffassung der Kirche»; 422 ist gewiss Kaspers abschliessende
Bemerkung «Die Verhandlungen wie auch das Ergebnis des Vaticanum I
zeigen die Bedeutung, aber auch die Grenzen der Theologie der Rémischen
Schule» anzuerkennen, aber doch wohl ein Fragezeichen zu setzen hinter die
unmittelbar folgenden Sétze: « Das Konzil hat die Stromungen, die, von der
Restauration herkommend, das Moment der Autoritdt betonen, in sich auf-
genommen. Es hat diese Richtungen aber auch korrigiert, geklirt, gereinigt
und tiberwunden.»



— 132 —

pretationen der Konzilsergebnisse im ganzen genommen immer noch
unbefriedigend®. Dies gilt auch fiir die generelle Bestéitigung des
I. durch das II. Vatikanum10.

Tatsidchlich stellte sich nun aber das in der angedeuteten
Weise vorbelastete Primatsdenken der westlichen katholischen Kir-
che im 19. Jahrhundert neu unter dem alles beherrschenden Zeichen
einer tiefen Autoritdtskrise. Gegeniiber dem Erschrecken in den
europaischen Volkern und unter ihren Machthabern vor den Folgen
des Naturalismus Rousseaus und der Vernunftkritik der Aufkla-
rung suchte vor allem die katholische Kirche, niedergeschlagen und
gelautert durch den Feuersturm der Iranzosischen Revolution,
neuen und unangreifbaren Halt beim Felsen Petri. Was beim Wie-
deraufbau nach dem Sieg iiber die Revolution in Romantik, Idea-
lismus, Neupietismus und Neukonfessionalismus als Aufbruch zu
neuentdeckten Ufern und wiedergewonnenen Heimaten empfunden
werden konnte, musste in rémischer Sicht vor allem als Wiederher-
stellung eines Rechtsstandes angesehen werden. Nur eine mit aus-
reichender Durchsetzgewalt verbundene Autoritdt schien in der

9 Vgl. G. Thils, L’Infaillibilité Pontificale, a.a. 0., 254 f.: «Défendre 'In-
faillibilité Pontificale est un bien; la défendre de cette maniére (abusive-
ment), au détriment des autres pasteurs et en réduisant a peu la portée de
leur témoignage de vérité doctrinale, est malfaisant... Mais il (le disciple du
Christ) g’interroge parfois sur l'aire et les limites de la zone irréformable;
cette fois, tout le monde reconnaitra qu’il est presque impossible de répondre
parfaitement & pareille question.»

In diesem Sinne ist es nicht untypisch, wenn selbst R. Aubert, Pie IX,
286, sagen kann «Les jésuites romains... s'imposérent toujours davantage au
cours du pontificat de Pie IX. Le fait est incontestable: I'influence des jésui-
tes & la Curie ne cessa pas d’augmenter.» Warum ist es dann aber «fort exa-
géré... de dire comme Lord Acton (British Review 1870, 187), Pie IX a fait
des jésuites le canal de son influence et est devenu l'instrument de la leur» ?
Die Tendenz des unmerklichen Zuriicknehmens und Ausgleichens der Wir-
kung kritisch zugestandener Punkte ist gewiss vor allem eine Auswirkung
der stillschweigenden Voraussetzung eines letzten Rechtes der Vatikani-
schen Dogmatisierungen und insofern einer glaubigen Grundhaltung, die
kaum diskutiert werden kann.

10 Konst. LG 18, «Diese Heilige Synode tritt in die Spuren des Ersten
Vatikanischen Konzils und legt dessen Lehre iiber Einsetzung, Dauer, Ge-
walt und Sinn des dem rémischen Bischof zukommenden heiligen Primates
sowie tiber dessen unfehlbares Lehramt abermals allen Glaubigen fest zu
glauben vor», vgl. W.Kippers, Das II.Vatikanische Konzil und die Lehre
von der Kirche, Separatdruck IKZ 1966, 35: «Das Kapitel hat dadurch
einen von simtlichen anderen Kapiteln sich abhebenden Charakter erhalten.
Manche Sitze lesen sich, vor allem im strengeren Latein, wie Voriibungen zu
Paragraphen eines neuen Codes Juris Canonici.»



— 133 —

Lage, vor neu zu erwartenden Angriffen wirklich Schutz zu gewéh-
ren. So kam die Stunde der romischen Konservativen und Papali-
sten des ausgehenden 18.Jahrhunderts und beginnenden 19.Jahr-
hunderts!!. Die Tatsache dieser das wiedererstehende Papsttum be-
lastenden Hypothek ist heute unbestritten!®. Nicht gentigend be-
achtet wird jedoch noch weithin die Frage der Folgerungen, die
sich daraus fiir die Beurteilung des VAT.I ergeben. Zeigt doch das
Konzil die katholische Kirche in ihrem berechtigten Ringen um die
unverbriichliche Autoritat der Offenbarungswahrheit der Kirche
zugleich in fataler Verstrickung in das Ringen der politischen
Machte und der herrschenden Schichten um Wiederherstellung und
Aufrechterhaltung iiberkommener Herrschaftssysteme und Abhén-
gigkeitsverhiltnisse. Das Wort Freiheit konnte dabei in erschrek-
kender Weise anstgssig werden, angefangen von den sogenannt
biirgerlichen Freiheiten tiber die Freiheit der Forschung bis hin zur
Gewissensfreiheit des einzelnen?3.

Dazu kam, dass der «katholische Mensch» weder durch die klassi-
sche Anleitung zum religiésen Gehorsam jesuitischer Prigung noch
durch die Seelenfiihrung der barocken Beichtstuhl-Praxis auf Selbst-
bestimmung ausgerichtet war. Deshalb konnte die revolutionéire Zer-
storung tiberlieferter Autorititen und festgefiigter geheiligter Ord-

1Y, Congar, Unam Sanctam 34, a.a.0., 91-93, Les défenseurs italiens
de la Papauté: G.A.Orsi OP (§ 1761), Verfasser einer gegen die franzosische
kirchengeschichtliche Schule gerichteten 20bindigen Storia Ecclesiastica,
die allerdings nur bis zum 6. Jahrhundert gelangte; J. A. Bianchi OFM
(T 1758), Della potesta e della polizia delle Chiesa, Roma 1745/1751, und Turin
1854-1879, 3 Bénde; Pietro Ballerini (7 1769), De vi ac ratione primatus
Roman. Pontificum, Verona 1767 ; De potestate ecclesiastica Summ. Pontifi-
cum et Conc. Generlalium, Verona 1768; Card. Pietro Gardil, Opuscula qua-
tuor ad hierarchicam Ecclesiae constitutionem pertinentia, 1789; Th.M. Ma-
machi OP (f 1792); Vincento Bolgeni SJ, Esamen della vera idea della
S. Sede, 1784 ; im allgemeinen auch Alfons Liguori durch Beférderung der in-
neren Hingabe an die Idee des Papsttums; die wissenschaftlich bedeutend-
sten sind jedoch Ant.Zaccaria, Anti-Febrono sia Apologia storico-polemica
del Primato del Papa, 3 Béande, 1767, franz. 4 Binde, Paris 1859/60; Alph.
Muzzarelli (T 1813), De auctoritate Romani Pontificis in conciliis genera-
libus, bes. posthum in franz. Ausgabe: ceuvres théologiques, Avignon, 4
Bénde 1826/27, 7 Bénde, 1842; in gewissem Sinne Hohepunkt: Mauro Cap-
pellari (seit 1831 Papst Gregor XVI), 1l trionfo della Santa Sede e della
Chiesa, Roma. 1799, 21832, franz. und deutsch 1833, 21841.

12Y. Congar, Unam Sanctam 34, a.a.0., 109; R. Aubert, Pie I1X, 277.

13 Gregor XVI, Encyclica «Mirari vos», 15.Mérz 1832, und Pius IX,
Quanta Cura u. Syllabus, 8. Dezember 1864; Congar, Unam Sanctam 34,
a.a.0., 97.



— 134 —

nungen sowohl im denkenden des einzelnen wie in den kirchlichen
Massen zu uneingestandenen Angstpsychosen fiihren, die in tiberstei-
gertem Sicherheitsbediirfnis und leidenschaftlicher Hingabebereit-
schaft Ausdruck finden mussten. Der Einfluss gerade auch bedeuten-
der Konvertiten weist in die gleiche Richtung!4. Eine letzte, beson-
dere Zuspitzung erhielt diese Situation durch die wachsende Bedro-
hung des Kirchenstaates in dem seine politische Einheit suchenden
Italien des 19. Jahrhunderts. Die politische Bedrangnis wurde gera-
dezu der neuralgische Punkt fiir Papst und Kurie und zum Kriterium
einer Scheidung von «Freunden» und « Feinden» der Kirche3.

Im Gefille dieser komplexen Problematik musste das Konzil sei-
nen Weg suchen und seine Entscheidungen treffen. Dabei konnte es
einer Entscheidung iiber Triger und Ausiibung der Autoritdt in der
Kirche nicht ausweichen. Sie tratihm entgegen im seit den Tagen von
Basel/Florenz aufgebrochenen, vom Trienter Konzil ungeklirt gelas-
senen Verhdltnisder Kompetenzverteilung zwischen Konzil, Bischo-
fen und Papst.

Auf den geschichtlichen Verlauf der Dinge von der ersten An-
kiindigung durch den Papst im Jahre 1864 bis zum kritischen Hohe-
punkt des 18.Juli 1870 kann hier nicht nidher eingegangen werden.
Ebensowenig kann der breite Inhalt, sei es derjenige der vorbereite-
ten 52 Schemata oder auch nur der vier tatsachlich vorgelegten und
teilweise bedelten Schemata, entfaltet werden. Dies gilt auch fiir die
weithin und so auch aufaltkatholischer Seite theologisch unterbewer-
tete, fundamentaltheologische Constitutio de fide catholica «Dei Fi-
lius»vom 24. April1870. Diese warimmerhinnach anfangs ungiinstiger
Aufnahme des vorbereiteten Schemas durch den konziliaren Prozess
spiirbar verbessert worden und hatte schliesslich fast einstimmige
Annahme gefunden?'$. Unsere Aufmerksamkeit muss sich auf die Con-

14 § H.Essinger, Wege nach Rom. Kritische Betrachtung von Kon-
versionsberichten aus dem 20. Jahrhundert; K.Rahner, Uber Konversionen,
Schr. z. Theol. 11T, 1956, 441—454.

15 Unverkennbarer Ausdruck dafur war die Reaktion des Miinchener
Nuntius Chigi auf die im Grunde die positiven Elemente der kommenden
Entwicklung weltlicher Macht des Papstes vorwegnehmende, die gegenwiir-
tige Unhaltbarkeit der Dinge jedoch aufdeckenden Odeon-Vortrage Ddllin-
gers im April 1861, s. Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat,
Miuinchen 1861. '

16 Vgl. Hermann J.Pottmeyer, Der Glaube vor dem Anspruch der
Wissenschaft. Die Konstitution iiber den katholischen Glauben «Dei Filius»,
des Vatikanischen Konzils und die unveroffentlichten theologischen Voten



— 135 —

stitutio prima de Ecclesia Christi beschrinken, die von den ersten Alt-
katholiken gelegentlich, vielleicht in Erinnerung an die Opposition
gegen die Bulle Unigenitus von 1713, als « Bulle» Pastor Aeternus be-
zeichnet wurde!?. Erstes Anliegen muss es dabei sein, so genau wie
moglich festzuhalten, was tatsichlich am 18.Juli 1870 unter An-
drohung des Anathems als «divinitus revelatum dogma», d.h. als
gottlich offenbarte Glaubenswahrheit definiert worden ist; denn ge-
rade dariiber bestanden schon zwischen den Altkatholiken und
ihren Gegnern, aber auch unter den Auslegern des Konzilstextes
selbst von Anfang an erhebliche Verschiedenheiten. Auch ein Blick
auf die Entstehung des Textes kann deshalb nicht ganz unterlassen
werden. Alles hiangt damit zusammen, dass dem Konzil nicht wie in
altkirchlichen Zeiten eine klar umrissene «Irrlehre» schon mit der
Einberufung vor Augen gestellt war, die durch vorhergehenden
Austausch von Erkldrungen in «Briefen» und durch Beschliisse von
Teilkonzilen schon vorgekliart und breit als unkirchlich abgewiesen
worden wére, um nur noch abschliessend durch das grosse Konzil
verurteilt zu werden. Die Differenzen, iiber die VAT.I zu entschei-
den hatte, waren jedoch bei der Einladung nicht bekanntgegeben
worden und lagen wesentlich im Bereich kirchlicher Verfassungs-
und Rechtsfragen, an denen geschichtlich die «christlichen Regie-
rungen» nicht unbeteiligt waren und die man vielleicht gerade des-
halb eindeutig zu benennen vermied. Die theologische Frage des
Primates wiederum hatte bis zum Konzil formal nur den Charakter
einer theologischen Konklusion, der mit theologischen Argumenten
ohne Vorwurf der Irrlehre widersprochen werden konnte und bis in
weit verbreitete Katechismen hinein tatsidchlich widersprochen
wurde. Deshalb haben sowohl die Verhandlungen im Konzil wie die
nachfolgenden Auseinandersetzungen, Bestreitungen oder Verteidi-
gungen heute noch einen irritierenden Charakter. Weil dem be-

der vorbereitenden Kommission, Herder, Freiburg 1968, 517 + 104 S., S.16:
«In der Konstitution ,Dei Filius’ des I.vatikanischen Konzils hat sich in
der Form einer feierlichen kirchlichen Lehrentscheidung die Auseinanderset-
zung niedergeschlagen, in die die Kirche der Neuzeit in wachsender Intensi-
tdt mit der Wissenschaft und einer Philosophie gezwungen wurde, die alle
durch die Autoritit der Tradition geheiligten Wahrheitsiiberzeugungen radi-
kal in Frage stellten.» Vgl. auch W. Bartz, Zur Geschichte der Constitutio
dogmatica de fide catholica des Vaticanums, in Theol. u. Glaube 39 (1949),
175-2717.

17 So schon in der Niurnberger Erklirung vom 26.August 1870, vgl.
U.Kiry, a.a.0., 417 (Dokumente).



— 136 —

kampften Irrtum die klar umrissene theologisch religiose Gestalt
fehlte, war auch der definierte neue Glaubenssatz nicht unmittelbar
religits einsichtig und theologisch eindeutig. Beriicksichtigt man
den auffallenden Unterschied des Werdeganges konziliarer Texte
im I. und II.Vatikanum, so wird manches verstindlicher. Waren
auch vor Beginn des 1I.Vatikanums die Texte den Konzilsteilneh-
mern nicht bekannt, so gab doch die lange Konzilszeit mit den er-
heblichen Pausen zwischen den Sitzungsperioden und die Wirkung
einer offentlichen Meinung auf den Konzilsprozess weitgehende Ge-
legenheit ihrer Umgiessung ja Neuschaffung. Ganz anders im I.Va-
tikanum. Hier wird im Hauptpunkt der Primatsfrage ein lange in
verborgener Bereitschaft gehaltenes Sonderkapitel «de Summi
Pontificis infallibilitate» im gedringten Zeitplan einer einzigen Ses-
sionsperiode in den Mittelpunkt geriickt. Mit drei Kapiteln iiber
den Primat, die schon im dem Konzil vorgelegten Kirchenschema
enthalten waren, wird es durch pépstliche Entscheidung am
8. Mai aus diesem Rahmen gelost und gegen den Widerstand einer
beachtlichen Konzilsminderheit mit Hilfe einer Mehrheitsentschei-
dung vorsehenden Geschiftsordnung innerhalb von zwei Monaten
zum definitiven Abschluss am 18.Juli gebracht. Dabei fehlte ausser
der eigenen Vorbereitung der Bischofe in Verbindung mit ihren hei-
matlichen Ditzesen und Theologen vor allem das theologische
Wechselgesprach im Konzil. Ganz abgesehen von den bei den
damaligen technischen Moglichkeiten erschwerten Kommunika-
tionsmoglichkeiten einer iiber 600 Teilnehmer umfassenden Ver-
sammlung, wurde diese theologische Auseinandersetzung im
Grunde auch nicht gesucht. Man kann deshalb nicht sagen, in den
Reden der Bischofe seien die verschiedenen Standpunkte ausrei-
chend ja bis zum Uberdruss zum Ausdruck gekommen. Gerade
dieses Aneinander-vorbei-Reden beweist, dass die Bischofe fiir eine
konziliare Entscheidung nicht gentigend vorbereitet waren. Demge-
geniiber konnen heute eine Reihe von Gravamina der Minoritit,
wie Behinderung der Erstellung von eigenen Drucksachen in Rom
u.a.m., zuriicktreten. Von grosserer Bedeutung bleibt die offen-
kundige Bevorzugung der Mitglieder der Majoritat durch den
Papst und die Kurie im Unterschied zur Behandlung der Opposi-
tion. Ins Gewicht fallt auch, dass der Gedanke an eine Unterbre-
chung des Konzils von der Gegenseite und doch wohl auch vom
Papst selbst fast wie ein Sabotageplan gewertet und abgewiesen
wurde: das Ansehen der Kirche dulde keinerlei Eingestdndnis von



— 137 —

Unsicherheit und Uneinigkeit!®. Und so kam es unter dem zuneh-
menden bleiernen Druck rémischer Sommerhitze zum iibersetzten
Tempo der wirren Schlusstage. Konzessionsvorschlige und Ver-
mittlungsversuche von beiden Seiten ohne 6ffentlichen, konkreten
Anhalt machten die Atmosphére nur noch undurchsichtiger. Wich-
tige Erklarungen, wie besonders die vierstiindige Rede Bischof
Gassers zur Erlauterung der «personlichen» Lehrunfehlbarkeit des
Papstes im 4. Kapitel, konnten keinen ausreichenden Niederschlag
im Konziltext mehr finden!®. Die iiberkommene Engfithrung der
ganzen Frage fithrte dazu, dass ohne Riicksicht auf ihren 6kumeni-
schen Horizont das vor allem geschichtlich bedingte, innere Inter-
esse der romisch-katholischen Kirche an einer Ausschaltung des
«Gallikanismus» schliesslich den Ausschlag gab. Der Papst war von
beiden Seiten in der hektischen Schlussphase angegangen, ja be-
schworen worden. Zunichst schien er beiden Seiten Hoffnung zu
machen, entschied sich jedoch schliesslich fir die hértere Losung:
Jede Erwahnung bischoflicher oder sonstiger kirchlicher Mitwir-
kung beim Setzen definitiver Akte wurde verweigert.

Die entscheidende Abstimmung in der Generalkongregation,
also wie im II. Vatikanum dem eigentlichen Arbeitskreis, erfolgte am
13.Juli, die feierliche 6ffentliche Schlusssitzung in Gegenwart des
Papstes am 18. Juli. Dabei bleiben die Zahlen der Abstimmung be-
merkenswert: Von etwas mehr als tausend Bischofen des Gesamtepi-
skopates waren nach der Darstellung von Aubert am 23. Juli 1870 in
Rom anwesend 651. Davon stellten bekanntlich die italienischen Pré-

18 Granderath, a.a.0. III, 434-436, bes. 535, in bezug auf die Verta-
gungsanstrengungen der Minoritéit: «Alle Vorschliage, welche die Viater der
Minoritédt beziiglich der Geschéaftsordnung machten, schienen ebenso wie
manche ihrer Reden darauf angelegt zu sein, eine Verzégerung der Verhand-
lung herbeizufiihren, und gegen alle Vorschlidge, welche von andern zur Be-
schleunigung der Verhandlungen gemacht wurden, protestierten sie»...
«Héatte man ... das Konzil vertagt, so hiatte die Minoritat freilich alles, was
sie wollte, erreicht gehabt, die Winsche der Majoritit aber wéren durch-
kreuzt worden ; das Schema der ersten Konstitution tiber die Kirche wiére,
als nur noch wenig zu ihrer dogmatischen Feststellung fehlte, beiseite gelegt
worden, und die heftigsten in der Kirche enstandenen Stiirme wiirden unge-
stort weiter getobt und unter den Gldubigen wahrscheinlich grossen Scha-
den angerichtet haben.»

19 Aubert, Vaticanum I, 270: «Das Protokoll von der Versammlung der
franzosischen Gruppe am gleichen Abend stellt fest: Gasser hat die Frage
selbst in einem Sinne erldutert, der dazu geeignet ist, die Minoritéit zufrie-
denzustellen ; zugleich aber hat er der Minoritét jede Hoffnung genommen,
irgendeine Verbesserung in die Definitionsformel selbst einzufiithren.»



— 138 —

laten und die der Missionsbehérde (de propaganda fide) unterstellten
ein starkes Drittel. Trotz Anwesenheit in Rom nahmen an der Ab-
stimmung vom 13.Juli 50 Bischdfe nicht teil. 451 stimmten mit ja, 88
mit nein, wihrend 62 ein bedingtes Ja abgaben d.h. noch Ande-
rungsvorschlige damit verbanden, die natiirlich in verschiedene
Richtungen gingen. Immerhin bekundeten rund 309, der in Rom an-
wesenden Bischofe, dass sie den Text nicht annehmen konnten oder
ihn doch wenigstens noch nicht fiir gentigend ausgereift hielten. Ge-
wiss darf man auch die Nichtteilnahme der in Rom anwesenden
Bischofe zu einem Teil in diesem Sinne werten, da es sich ja fiir alle er-
kennbar um die wichtigste Abstimmung des ganzen Konzils handelte.
Am 18.Juli, nach inzwischen ohne konziliare Verhandlung vom
Papst zugelassener, gegen die Auffassung der Majoritat gerichteter
Veranderung des Textes durch Hinzufiigung des beriihmten «ex
sese», ergaben sich folgende Zahlen: nicht anwesend, und zwar iiber-
wiegend abgereist, 114, Ja-Stimmen 535, Nein-Stimmen 2. Somit gab
es immer noch 179, die nicht zustimmten ; denn auch hier ist die Ab-
reise bzw. das Fernbleiben, abgesehen von den Erkrankten, vor allem
als Ausdruck noch vorhandener Hemmungen, dem vorliegenden Text
zuzustimmen, zu erkldren. Diese Tatsachen sprechen num so nach-
driicklicher, wenn man die Namen der Bischofe und der Ditzesen sich
vor Augen hilt, die vor allem hinter diesen 17 %, stehen. Synodolo-
gisch bleibt es jedenfalls fiir den konziliaren Akt als solchen unerheb-
lich, ob diese Zuriickhaltung oder dieses Nein spater ohne neue konzi-
liare Zusammenkunft durch einzelne Zustimmungs- oder Unterwer-
fungserklérungen ausgeglichen wurden. Der theologische Sinn eines
Konzils liegt wesenhaft im «Zusammenkommen» zur Beratung und
Entscheidung unter besonderer Anrufung des Heiligen Geistes. Das
hat zu allen Zeiten den Konzilen ihr eigentliches Ansehen und ihr be-
sonderes ekklesiales Gewicht gegeben. So bleibt es dabei, dass der am
18. Juli 1870 gesetzte konziliare Akt der moralischen Einmiitigkeit,
die man allerdings numerisch nicht auf die Spitze treiben darf, ent-
behrte. Grundsétzlich gehorte sie jedoch ohne Frage zu den klassi-
schen Normen fiir Konzilsentscheidungen in wesentlichen Glaubens-
fragen2®, Auch der Hinweis darauf, dass eine iiberwiegende Zahl

20 Es war besonders Bischof Hefele, der als Kenner der Prinzipien alt-
kirchlicher Konziliaritat die «moralische Einstimmigkeit» fiir konziliare
Glaubensentscheidungen forderte. Tatséchlich war ja nach diesen Prinzipien
der einer Glaubensentscheidung widersprechende Bischof nicht Vertreter
«parlamentarischer Opposition», sondern ispo facto aus der kirchlichen Ge-



— 139 —

der Minoritats-Bischéfe personlich Infallibilisten gewesen seien und
nur mit Riicksicht auf die dussere Lage der Kirche gegen die Dog-
matisierung der von ihnen geglaubten Wahrheit gewesen seien,
geht an der eigentlichen synodologischen und theologischen Frage
vorbei. Dazu kommt, dass die Grenze zwischen prinzipieller Ableh-
nung und Ablehnung aus Inopportunitit kaum mit Sicherheit zu
ziehen sein diirfte2!.

Was aber wurde nun tatséchlich in der dogmatischen Konsti-
tution festgelegt ? Dies ist noch heute, hundert Jahre nach dem er-
sten und fiinf Jahre nach dem zweiten «ergéinzenden» vatikani-
schen Konzil nicht so eindeutig klar, wie man vermuten mochte?2.
Vor allem fehlt bis heute ein eigentlicher, historisch-kritischer
Kommentar zum Text von Pastor aeternus?3. Auch dieser summa-
rische Rickblick ist zu weit gespannt, als dass er sich an einer sol-
chen Aufgabe versuchen kénnte. Auch scheint uns eine solche Be-
miithung nicht unmitteclbare altkatholische Aufgabe zu sein. Abge-
sehen davon, dass zu leicht der Eindruck unzeitgemisser Belebung
tiberholter Polemik aufkommen konnte, begriindet sich ja die alt-
katholische Position theologisch und kirchlich jenseits der inneren
Problematik des I.Vatikanums, wihrend die romisch-katholische
Theologie auch nach dem II.Vatikanum auf das I. als legitimes
okumenisches Konzil bezogen bleibt. Soviel aber kann doch gesagt
werden: Die Methode der Konstitution, die ihre Gedankenfithrung

meinschaft ausgeschlossen. Vgl. Aubert, a.a.O., 170 f., auch Theol.
Quart. 123 (1942), 238 ff. und 124 (1943), 1-40, A.Hagen, Die Unterwerfung
Bischof Hefeles unter das Vatikanum.

21 Als Beispiel dafiir darf die Gestalt des Miinchener Erzbischofs und
Dollinger-Schiilers Gregor Scherr bezeichnet werden, &hnlich Kardinal
Schwarzenberg von Prag, aber auch die in hohem Grade wechselseitig enga-
gierten Personlichkeiten Kardinal Rauschers von Wien und Bischof Kette-
lers von Mainz.

22 Dies zeigen deutlich die entsprechenden Ausfithrungen in neueren Un-
tersuchungen und Darstellungen wie: J.P. Torrel, La théologie de 1’'Episco-
pat au premier Concil du Vatican, Paris 1961 (Unam Sanctam 37); L’Infail-
libilité de 1'Eglise, Chevetogne 1962 (Collection Irénikon), und Gustave
Thils, L’'Infaillibilité Pontificale — Sources — Conditions — Limites, Gembloux
1969, wobei die Verschiedenheit gegeniiber ilteren Darstellungen bemer-
kenswert ist.

23 Gewiss findet sich viel wichtige Vorarbeit in den genannten und an-
deren neueren Verdffentlichungen, doch wurde bisher der Text selbst noch
keiner konsequenten, historisch-kritischen Prifung hinsichtlich seines Zu-
standekommens, seines Aufbaus, seiner apodiktischen Behauptungen und
seiner verschiedenen, biblischen, patristischen und konziliaren Beweisstellen
unterzogen.



— 140 —

unverkennbar bestimmt, ist die der logischen Folgerungen aus all-
gemeinen, im Sinne von Prinzipien oder Axiomen festgehaltenen,
praktisch jedoch unausgesprochenen Pramissen. Diesen gegeniiber
haben die materialen, biblischen, patristischen oder historischen
Beweisstellen keine wirklich bestimmende sondern vielmehr eine
illustrierende und bestitigende Bedeutung. Dabei ist in der Konsti-
tution die Autoritidt des « Summus Pontifex» in der Petrusnachfolge
auf der rémischen Cathedra das alles beherrschende Thema. Das
entscheidende Axiom fiir die Auffassung und Entfaltung dieses
Themas wird schon im Proémium eingefiihrt, das den vier Kapiteln
der Konstitution vorangeht: Im Sinne praktisch funktionierender
Einheit heisst es, dass «alle Gldubigen durch das Band der Liebe
und des Glaubens als Einheit im Bau der Kirche zusammengehal-
ten werden». Dies aber geschieht durch die Hierarchie. Um jedoch
deren wirksame Einheit zu sichern, bedarf es eines Prinzips und
Fundamentes. Dies aber hat Christus selbst als Quelle und Inhaber
hochster Autoritidt — er ist ja der «ewige Hirte» — in Petrus mit der
ausdriicklichen Bestimmung dauernder Giiltigkeit und Wirksam-
keit in der Kirche auf Erden aufgestellt. Dieses von einem vorgege-
benen, axiomatischen Einheitsverstindnis bestimmte Gedanken-
geriist, das sich schon in der Einleitung von Kapitel XTI des am
21. Januar 1870 ausgeteilten Kirchenschemas findet, wurde bis zur
letzten Fassung vom 18.Juli 1870 von der Theologisch-dogmati-
schen Kommission unverédndert festgehalten. In seiner Knappheit
lisst es besonders deutlich die seine Schopfer beherrschende Ge-
dankenverbindung von «Institution — Einheit — Autoritidt» erken-
nen®. Betrachtet man diesen Text im Lichte der bekannten Infalli-

24 Bekanntlich zuerst ohne das «Caput addendum» vom 9.Mai, das, mit
Kapitel XTI des Kirchenschemas vom Januar 1870 verbunden, den Grundbe-
stand der vier Kapitel der Constitution «Pastor Aeternus» bildete, wiahrend
der gesamte Rest des « Schema I de ecclesia» vom 21. Januar 1870 im Konzil
trotz seiner teilweisen Weiterbearbeitung auf Grund der Voten der Viter
durch Kleutgen nicht mehr zum Zuge kam. Vgl. F. van der Horst, Das
Schema uiber die Kirche auf dem I.Vatikanischen Konzil, Paderborn 1963,
348 8., und H.Schauf, De Corpore Christi sive de Ecclesia Christi Theses
(sc.Ch. Schraders), Freiburg 1959, 483 S.; zum Vergleich der aufeinanderfol-
genden Textformen J.P. Torrel, a.a.0., 287-313 (Appendix B), und Thils,
a.a.0., 110-121.

25 Text bei Torrel, a.a.0., 288 ff.: Pastor aeternus et episcopus anima-
rum nostrarum, qui priusquam clarificaretur rogavit Patrem, ut credentes in
ipsum omnes unum essent, sicut Pater et Filius unum sunt, ad catholicae fide:
el communtonis unitatem in sua ecclesia jugiter conservandam in Beato Petro



— 141 —

bilitdtslehren der Romischen Schule?$, so zeigt sich in ihm im
Grunde schon alles Wesentliche der anschliessenden vier Kapitel
enthalten. Es braucht nur noch in scholastischer Konklusionsme-
thode mit logischer Folgerichtigkeit entfaltet zu werden. Diese Fol-
gerichtigkeit ist es auch weithin, die vielfach auf rémisch-katho-
lischer Seite mit der hochst komplexen dogmatischen Entwicklung
im Ganzen der Kirche verwechselt wird. Dabei ist hier wie stets der
erste Ansatz zur Entfaltung entscheidend. Die Konstitution folgert
so: Wenn Christus als ewiger Hirte in seiner grenzenlosen und alle
Zeit liberdauernden Autoritdt eine Institution auf Erden begriin-
det, so «muss» diese von ihrer Aufgabe her die erforderliche reale
Grundlage und die ausreichenden Mittel erhalten und behalten, um
diese Aufgabe tatsichlich und sicher erfiillen zu kénnen. Es ist zu
verstehen, dass von da her die einzelnen biblischen und histori-
schen Beweisstellen keine wirklich selbstindige Bedeutung mehr
haben. Sie dienen der wililkommenen, aber doch stets nur partiellen
Erhellung der in ihrer Reinheit und Ganzheit schon logisch zugéng-
lich gewordenen, offenbarten Wahrheit gottgewollter Einheit.

So gesehen, kann durchaus die Entfaltung der Gedanken und
Beweise in den vier Kapiteln «einleuchtend» und «unangreifbar»
erscheinen. Sie arbeitet ja mit dem Mittel der sich entfaltenden und
zugleich konkretisierenden Evidenz, wobei gewiss diese nicht als
blosse Vernunftwahrheit, sondern als im Glauben erfasste Offen-
barungswahrheit verstanden wird. So wird auch verstandlich,
warum die Opposition in ihrem Rekurs auf «Geschichte» nicht
durchdringen konnte. Sie war ja selbst weithin im gleichen Denken
erzogen und gefangen. Auch das Argument der Inopportunitét??

tnstituit perpetuam utriusque unitatis principium ac wvisibile fundamentum
(Sperrung vom Verfasser). Hier bildet das Eingangswort vom «Ewigen Hir-
ten» den Angelpunkt fir eine durch unbedingte Autoritidt in unverbriich-
licher Dauer aufgerichtete Institution.

26 Vgl. Fritz Vigener, Gallikanismus und episkopalistische Stromungen
im deutschen Katholizismus zwischen Tridentinum und Vatikanum, 1913, 2.
(iberarbeitete und mit einem biographischen Nachwort versehene) Ausgabe
hrsg. von Gottfried Maron, 1964 ; Walter Kasper, Die Lehre von der Tradi-
tion in der Rémischen Schule (Giovanni Perrone, Carlo Passaglia, Clemens
Schrader), 1962; Yves Congar in Unam Sanctam 34, a.a.0., 95-106: «Le
courant utramontain. »

27 Wenn die Feststellung in Dict. Théol. Cath. XV (1946) 2584 «Il n’y a
pas encore de vraie histoire du concile» noch heute zutrifft, so gilt dies vor
allemn auch fiir die Geschichte der inneren, psychologischen Entwicklung vie-
ler Bischéfe. Haben doch selbst so entschiedene, sachliche Gegner der Dog-



— 142 —

konnte unter solchen Voraussetzungen dem Appell an Glaubens-
treue und Bekennermut in der Zeit einer missionarisch expandie-
renden Weltkirche, wie die rémisch-katholische Kirche es im gan-
zen 19.Jahrhundert war, nichts Durchschlagendes entgegensetzen.
So ist es auch bemerkenswert, dass die so lebhafte Konzilsopposi-
tion im Grunde sich kaum mit dem Proémium und den drei ersten
Kapiteln beschaftigt hat. Nun wird aber immerhin im ersten Kapi-
tel schon im Blick auf Petrus von einem totalen Jurisdiktionstitel
gesprochen, was gewiss nach exegetischen Prinzipien vom im
Neuen Testament nicht vorkommenden Begriff der Jurisdiktion
her unhaltbar ist und auch nicht durch Zuhilfenahme des Gedan-
kens der Entwicklung gerechtfertigt werden kann. Weiter wird im
zweiten Kapitel im Sinne eines «necesse est», es muss so sein, die
Uberschreitung der «Cullmanngrenze», d.h. des exegetisch be-
griindeten Neins zur Fortsetzung des Petrusauftrages?s, mit aller
Entschiedenheit und voller Zuversicht vollzogen: Petrus lebt und
leitet die ganze Kirche durch die Entscheidungen jedes seiner Nach-
folger auf der von ihm zu Rom begriindeten und mit seinem Blut
geweihten Cathedra. Im dritten Kapitel wird ohne Angabe auch
nur eines einzigen spezifischen biblischen Argumentes strikt schola-
stisch und logisch folgerichtig aus der notwendigen Einheit der
Herde Christi als «Lehre katholischer Wahrheit, von der ohne Ge-
fahr fir Glaubensstand und Heilserwartung niemand abweichen
kann» erklirt: «Alle Hirten und Glaubigen jeglichen Ritus und

matisierung der Infallibilitdt wie Maret, Hefele und Strossmayer spéter sich
ausdricklich als Anhénger der vatikanischen Lehre erklédrt. Die Untersu-
chung der vorliegenden psychologischen Prozesse bedirfte allerdings einer
Distanz und eines Quellenmaterials, die teils bisher nicht gegeben waren,
teils iiberhaupt nicht mehr erreichbar wéren.

28 Oskar Cullmann, Petrus. Jiinger — Apostel — Mértyrer, 1952, 239-268,
bes. 248: «Daher darf der Teil der Verheissung Jesu, der vom Bauen auf den
Felsen Petrus spricht, ...in der Anwendung auf die spéitere Kirche nur so ge-
deutet werden, dass diese spétere Kirche ein fiir allemal und in jeder Gene-
ration auf dem Fundament ruht, das ein Mal, nimlich am Anfang, gelegt
worden ist... Diese einmalige Gegebenheit, die das Fortleben der Apostel in
der Zeit der Kirche darstellt, ist das apostolische Schrifttum», und 265: «Es
ist ein Zirkel, eine petitio principii, zu behaupten: da einerseits die Verheis-
sung Jesu an Petrus bestehe, anderseits die Tatsache, dass Rom von einem
verhéltnismassig frithen Zeitpunkt an einen Primat ausgeiibt hat, sei zu fol-
gern, dass dieser Primat auf jener Verheissung beruhe, dass er Norm fur alle
Zeiten sei... Dass zwischen Matth. 16, 17 ff. und der Vorrangstellung, die
Rom spiter einnimmt, diese Beziehung bestehe, gilt es ja gerade zu bewei-
sen.»



— 143 —

Ranges sind einzeln und gemeinsam zu hierarchischer Unterord-
nung und wahrem Gehorsam (sc. gegeniiber dem Stuhle Petri) ver-
pflichtet nicht nur in Fragen des Glaubens und des sittlichen
Lebens, sondern auch in solchen Belangen, die zur Disziplin und
zum Kirchenregiment in der weltweiten Kirche gehéren.» Von da
her wurde zugleich in einem Zuge auch noch die bis heute histo-
risch noch durchaus nicht wirklich geklarte Frage des Berufungs-
rechtes nach Rom, der Letztinstanzlichkeit des Réomischen Stuhles
und des Verhéltnisses von Past und 6kumenischem Konzil als ein-
deutig gekldrt und endgiiltig im Sinne pépstlicher Suprematie ent-
schieden erklart. Gegen all dies ist von Seiten der Minoritat entwe-
der iiberhaupt nicht oder doch nicht mit Entschiedenheit angegan-
gen worden, obgleich doch in all diesen Fragen das Bischofsamt mit
in Frage stand. Nur die wenigen Bischéfe, die in ihren Bedenken
iiber das Argument der Inopportunitit bewusst hinausgingen,
machten auch in diesen Fragen ihre Bedenken wenigstens teilweise
geltend.

So zog sich der Widerstand der Minoritat, so gewiss er breiter
verwurzelt war, schliesslich nur noch in der Kritik am vierten Kapitel
zusammen. Gerade hier aber waren die Fragen historisch und theolo-
gisch am wenigsten geklart?®. Auf dem weiten Feld iibereinstim-
mender Anerkennung der Unverlierbarkeit gottlich geschenkter
und gnadenhaft erhaltener Wahrheit in der Kirche und durch die
Kirche — schon seit ldngerer Zeit katholisches Gemeingut unter
dem theologisch spiten Begriff der « Unfehlbarkeit der Kirche» —
gab es prinzipiell etwa ein Dutzend tatsichlich in Theologie und
Kirche der Vergangenheit oder Gegenwart vertretener Auffassun-
gen der konkreten Gestalt solcher «Unfehlbarkeit»3?. Thre Spann-

29 Vgl. B.-D.Dupuy OP, Le magistére de I'Eglise, service de la Parole,
in L’Infaillibilité de 1I'Eglise, a.a.0., 53-98; ebenda P. de Vooght OSB,
Esquisse d’une enquéte sur le mot infaillibilité durant la période scolastique,
a.a.0., 99-146; ebenda G.Thils, 147-182, L’Infaillibilité de 1’Eglise dans la
constitution Pastor aeternus du Ier Concile du Vatican, und ders., L’ Infailli-
bilité Pontificale, 1969.

30 In gewissem Sinne hatte allerdings schon in der Form und in der
Sache die Proklamation des Mariendogmas vom 9.Dezember 1854 grund-
sitzliche Entscheidungen vorweg genommen, indem hier der Papst, wenn
auch nicht ohne Beziehung zur Kirche, so doch ohne die traditionelle Ver-
bindung mit dem Konzil die unfehlbare Entscheidung in einer Glaubens-
frage getroffen hatte. Tatsédchlich ist auch kein 6ffentlicher Protest gegen
dieses Vorgehen, weder vor, noch im, noch nach dem I.Vatikanum erfolgt.



— 144 —

weite reicht grundsitzlich vom charismatisch-totalitiren Papalis-
mus bis zur Reduktion von Unfehlbarkeit auf das gnadenhafte Er-
haltenwerden der Kirche, das ohne sichtbaren Erweis nur im glau-
bigen Vertrauen festgehalten werden kann. Im Konzil selbst war
davon allerdings nur eine mittlere Gruppe von Auffassungen tat-
séichlich aktuell und vertreten. Hier galt die sogenannte «passive»
Unfehlbarkeit der Kirche im Glauben (in credendo) und dariiber
hinaus ihre «aktive» Unfehlbarkeit im Lehramt (in docendo) als
sichere katholische Lehre. Es konnte sich deshalb hier nur noch
darum handeln, welche Bedeutung dabei dem Papst zukomme und
in welcher Weise er von der ihm selbst zukommenden Unfehlbar-
keit Gebrauch machen kénne. Die klassische, gallikanische Forde-
rung formeller Mitwirkung der Bischéfe war im Konzil nur abge-
schwicht im Sinne einer positiven Beriicksichtigung, nicht aber un-
bedingt notwendiger, formeller, konstitutionell gesicherter Mitwir-
kung bei péapstlichen, letztgiiltigen Lehrentscheidungen vertreten.
Selbst Bischof Maret blieb hier in seiner Vorstellung der kirchlichen
Verfassung als einer konstitutionellen Monarchie nicht bis zuletzt
konsequent. Andererseits setzte sich sachlich, wenn auch ohne
dirckte Verurteilung des enthusiastischen oder juridischen Papalis-
mus, im Konzil eine niichternere, theologisch vorsichtigere Auffas-
sung pipstlicher Unfehlbarkeit durch. Und dies war eine positive
Folge des Widerstandes der Konzilsminoritdt im konziliaren Pro-
zess, mag dieser auch noch so viel zu wiinschen iibrig gelassen
haben. Schwebte doch bis in die Anfinge des Konzils hinein iiber
dem Zusammensein der keineswegs nur von der Opposition der
Majoritat unterstellte Gedanke an die Durchsetzung einer Unfehl-
barkeitsformel durch blosse Akklamation innerhalb eines im gan-
zen die vorbereiteten Schemata dankbar bestétigenden, sehr kur-

Und so gesehen, brauchten die Bischofe im I.Vatikanum nur noch formell
zu bestitigen, was sie praktisch schon zugestanden hatten. Diese Sicht der
Vorgiénge im I.Vatikanum wurde schon frith von Friedrich Michelis und
Ignaz Dollinger vertreten. S. «Briefwechsel zwischen Friedrich Michelis und
Ignaz von Déllinger», verdffentlicht von Dr. Menn, IKZ 2 (1912), 321-326,
und Daéllinger-Friedrich, Das Papsttum, 21892, 282-283; vgl. auch P.F. Pfi-
ster, Ist die leibliche Himmelfahrt Maria ein katholisches Dogma ?, IKZ 40
(1950), 209-259, bes. 229: «Schon die Verkiindigung der Immaculata Con-
ceptio Mariae 1854 wie auch die der Unfehlbarkeit des Papstes 1870 waren
nur moglich auf Grund dieser neuen Traditionsauffassung. Sie ist kirchenge-
schichtlich unhaltbar, sie widerspricht dem Wesen des Traditionsbegriffs...»



— 145 —

zen Konzilsverlaufes®. Zwei Dinge wurden nun aber durch den ab-
schliessenden Text und die dazu seitens der Kommission abgegebe-
nen Erlduterungen geklirt: Gegenstand der péapstlichen Unfehlbar-
keitsprarogative und damit alleiniger Inhalt papstlicher Definitio-
nen ist allein der Inhalt offenbarter Wahrheit in Fragen des Glau-
bens und der Lebensfithrung (fides et mores). Da aber die Kirche
als ganze Hiiterin dieser Wahrheit ist, sind Inhalt und Umfang des
Objektes der Unfehlbarkeit fiir die Gesamtkirche und fir den
Papst identisch. Damit wird jedenfalls eindeutig der ganze Bereich
moglicher Privatoffenbarungen in Glaubensdingen und der weite
Bereich allgemein-menschlicher, politisch-sozialer und philoso-
phisch-moralischer Fragen von jeder Inanspruchnahme der Priro-
gative ausgeschlossen. Ungeklart bleibt allerdings die Methode der
Bestimmung dessen, was offenbarte Wahrheit ist. Was nun aber die
Triagerschaft der Unfehlbarkeit, ihr sogenanntes Subjekt, angeht,
so wird im Konzilstext nur bestimmt, dass der Papst, indem er als
Amtstriager (ex cathedra) fiir die ganze Kirche eine Glaubens- oder
Sittenfrage in einem endgiiltigen Entscheidungsakt klart, im vollen
Sinne Subjekt, also aktiver Tréiger, der «passiven» Unfehlbarkeit
der Kirche ist. Das musste Fragen aufwerfen, die in sich so wider-
spriichlich sind, dass sie bis heute durch die rémisch-katholische
Theologie nicht iibereinstimmend beantwortet werden konnten,
dass vielmehr teilweise Zuflucht zum Hinweis auf die Paradoxie des
Glaubens genommen wurde?®®, War so jedoch immerhin ein einiger-
massen abgegrenzter Raum fiir die Definition gewonnen, blieb doch
die Bestimmung sozusagen des «aktiven Verbums» zum Subjekt
und Objekt des «Satzes» der Unfehlbarkeit das leidvollste Thema
des 1.Vatikanums. Wie iibt der Papst die Unfehlbarkeit aus?
Nachdem «Willkiir» einerseits und synodaler Prozess andererseits

31 R. Aubert, a.a.0. (Vatikanum I), 88-92, mit dem vorsichtig ein-
schrinkenden Urteil: (91) «Im Lichte dessen, was wir heute wissen, miissen
wir diese Interpretation, sc. eines Mandvers der Jesuiten, dem die Absicht
zugrunde lag, die Idde einer Definition der Unfehlbarkeit durch Akklama-
tion zu verbreiten, als gelinde Ubertreibung ansehen.» Was jedoch im Kern
einer Bestdtigung gleichkommt, indem Aubert fortfihrt: «Unbestreitbar
ist weiter, dass es in Rom eine recht aktive Gruppe gab, die tatsdchlich
dahin tendierte, das Konzil in Richtung auf eine offizielle Bestitigung des
Syllabus und auf eine Verkiindigung der pépstlichen Unfehlbarkeit hin zu
dringen.»

32 Vgl. K.Rahner, J.Ratzinger, Episkopat und Primat, Herder, 1961,
und G.Thils, L’infaillibilité Pontificale, 1969, spez. 149185, Définir: acte et
definition.



— 146 —

dafiir ausscheiden, muss doch fiir die rechtméssige Ausiibung des
einzigartigen Vorrechtes ein Kriterium oder Regulativ fiir einen
legitimen Gebrauch aufgezeigt werden konnen. Diese Frage hatte
bekanntlich die mittelalterlichen Papalisten schon beschiftigt, ob-
gleich diese fast ausnahmslos mit der Moglichkeit eines in Héresie
und Irrtum verfallenden Papstes rechneten3®3. Zwar enthilt die
Konstitution die bekannten drei formalen Kriterien der Ex-cathe-
dra-Entscheidung, der Lehre fiir alle Glaubigen in der universalen
Kirche und des letztinstanzlichen Entscheidungsaktes. Das alles
16st jedoch die bleibende Sachfrage nicht, wie dies zuverlissig und
einleuchtend geschehen kénne. Es bleibt nur der Hinweis auf den
sicheren Beistand des Heiligen Geistes und auf den Vertrauensakt
der Glaubigen. Hinter beidem steht offenbar das von uns betonte
Axiom, dass es um der Einheit in der Wahrheit «nétig» sei, dass
eine sichere Leitungsinstanz mit der Griindung der Kirche tatsich-
lich zur Hand sei. Es ist auch klar, dass damit fiir die Vergangen-
heit schwerste Fragen aufgegeben sind. Unseres Wissens gibt es bis
heute keinen Versuch einer vollstindigen Zusammenfassung all
jener pépstlichen Entscheidungen, die den Bestimmungen des
I. Vatikanums entsprechend als Akte des unfehlbaren Magisteriums
anzuerkennen sind. Der Hinweis auf eine heute nicht mehr in
hohem Kurs stehende «Denzinger-Theologie» zeigt die Schwierig-
keiten zur Gentige. Ganz sicher ist jedenfalls in dieser Hinsicht nur,
dass die Proklamation der beiden Mariendogmen vom 9. Dezember
1854 und vom 1.November 1950 den Bestimmungen des I.Vatika-
nums entspricht. Alles andere erscheint auch heute noch mehr oder
weniger diskutabel. Das bedeutet nun aber positiv, dass Déllingers
Besorgnis iiber die erwartende wuchernde Entfaltung einer, wie er
sich in dem bekannten Brief an Pfarrer Widman3¢ ausdriickte,

33 Vgl. Joseph Langen, Das Vatikanische Dogma III. Die Uberlieferung
vom 13. bis zum 16.Jahrhundert, 158 S., und P. de Vooght OSB, a.a.0.,
146: «Si donc personne ou presque ne doute de I'inerrance ou de l'infaillibi-
lité de I’Eglise en matiere de foi pendant les XIIIe, XIVe et XVe siecles, la
foi ou l'infaillibilité du pape en union avec les cardinaux et le concile, affir-
mée nettement vers 1350, ne survit qu’avec peine un siécle plus tard. Le plus
papaliste des théologiens, Jean de Turrecremata, ne réussit pas tout-a-fait &
placer pleinement le pape au-dessus du concile. Il fallut encore quatre siécles
pour murir ce point de doctrine.»

34 Dollinger beantwortete eine Anfrage des spateren altkatholischen
Pfarrers Widmann in Todtnau/Schwarzwald am 18.Oktober 1874, gewiss
auch in seinem Hoffnungscharakter mitbestimmt vom positiven Verlauf der
ersten Bonner Unionskonferenz im September des gleichen Jahres. Der Brief



— 147 —

«heillosen Willkiir in der Verfertigung neuer Glaubensartikel» nur
einseitig eine allerdings formal nicht auszuschliessende Moglichkeit
bezeichnete. Bei formalem Weiterbestehen der Mdoglichkeit «eigen-
méichtigen» Handelns eines Papstes hat jedoch der ganze Tenor der
Konstitution de ecclesia des Il.Vatikanums und im grossen gese-
hen der Eintritt der romischen Kirche in die 6kumenische Bewe-
gung Dollingers Besorgnis auch in altkatholischer Sicht praktisch
den Boden entzogen. Der grossen Zahl der Angehérigen der romi-
schen Kirche war allerdings die ganze Frage schon dadurch fernge
riickt, dass gelehrt wurde, alle Lehren und Anordnungen des Pap-
stes, auch die fehlbaren, verpflichteten jedenfalls zum Gehorsam
auch wenn die Gewissensfrage und die Stufung der Gehorsams-
pflicht dabei recht verschiedener Beurteilung unterliegen konnten.
Gerade hier aber wird ein Komplex von Folgeerscheinungen des
VAT.I sichtbar, der fiir den altkatholischen Widerstand wesentlich
ist und den wir deshalb deutlicher ins Licht zu riicken versuchen
miissen: Es handelt sich um die Verkniipfung von Jurisdiktionsge-
walt und Lehrvollmacht im Zeichen des glaubigen Gehorsams, also
um den Kontaktpunkt der Konzilsentscheidungen mit dem allge-
meinen Autorititsproblem. Gewohnlich werden Jurisdiktionspri-
mat und Lehrunfehlbarkeit getrennt behandelt®*. Mann kann dann
etwa so sagen: Der Jurisdiktionsprimat ist eine praktische Notwen-
digkeit, um Wirksamkeit und Einheit des iibernatiirlichen Gnaden-
lebens der irdisch-geschichtlichen Kirche zu gewéhrleisten. Mensch-
lich Unzulidngliches gehore deshalb unvermeidlich zur kontinuier-
lich ausgeiibten Jurisdiktion. Lehrvollmacht dagegen kommt nur
ganz selten in bezug auf grundlegende Fragen der Offenbarungs-
wahrheit zur Anwendung und ist in ihrer besonderen Bindung an
die Petrusverheissung durch den Beistand des Heiligen Geistes dem
Bereich der menschlichen Unzulinglichkeit enthoben. Dabei stellt

wurde zuerst verdffentlicht durch Fr. H.Reusch, Briefe und Erkldrungen
von I.v.Déllinger tiber die Vatikanischen Dekrete, 1890, 104, und von
Eduard Herzog auf Grund des verglichenen Originals Rév. Int. Théol.
XVIII, 1910, 209-212: «J.v.Dollinger, Ein Brief uber die Altkatholische
Gemeindebildung. »

35 Vgl. Yves Congar, Orde et jurisdiction dans I’Eglise, in Sainte Eglise
Etudes et approches ecclésiologiques (Unam Sanctam 41) 1963, 203-237; vgl.
auch G.Thils, L’Infaillibilité Pontificale, 1969, 8: «Dans les conclusions qu’il
donnait aux Journées cecuméniques de Chevetogne, consacrées a 'infaillibilité
de I’Eglise, en septembre 1961, Mgr Ch. Moeller rappellait judicieusement que
le magistére extraordinaire du pape et des conciles «n’est pas le régime quoti-
dien de la vie de I’Eglise.»



— 148 —

sich die Autoritats- und Gehorsamsfrage so: Den Jurisdiktionsak-
ten mit ihrer «dusseren» — in foro externo — Verbindlichkeit ent-
spricht ein praktischer, um der Ordnung willen und nicht unbe-
dingt mit der persénlichen Gewissensiiberzeugung tibereinstimmen-
der Gehorsam. Die unfehlbaren Lehrentscheidungen jedoch sind in
jedem Fall in einem Glaubensakt anzunehmen, d.h. nicht ohne in-
nerstes Mitbewirktsein des persénlichen Glaubens durch gottliche
Gnade. Nun lassen sich aber im Leben und in der geschichtlichen
Wirklichkeit die Dinge nicht derart einfach trennen. Vor allem wird
dabei dabei das praktisch wichtige und schwer in seiner Begren-
zung bestimmbare Feld des sogenannt «kirchlichen Glaubens» und
des «kirchlichen Gehorsams» ausgelassen. Gerade hier aber geht es
ja um das Wirksamwerden jener Autoritdt, ohne deren Sicherung
und Anerkennung der Majoritit des VAT.I die Kirche schutzlos
dem Zeitgeist und den weltlichen Michten preisgegeben schien.
Und deshalb versteht man weder die Konstitution des Konzils
noch den altkatholischen Widerstand dagegen in vollem Umfang,
wenn man iibersieht, in welchem tiefen Zusammenhang hier das
Jurisdiktionsdogma mit dem Lehramtsdogma steht und welche
Folgerungen in der Autoritdts- und Gehorsamsfrage daraus gezo-
gen werden konnten. Tatsidchlich kennt der Text der Konstitution
ja nur eine ¢héchste und umfassende» (summa et plena) Vollmacht
des Papstes. Da es nun aber fiir die Weihegewalt (potestas ordinis)
keinen Unterschied zwischen den Bischofen gibt und die besondere
Frage des Verhaltnisses von presbyteraler und episkopaler Weihe-
gewalt hier ausser Betracht bleiben kann, geht es bei jener hoch-
sten und vollen Gewalt des Papstes tatsichlich um jene andere,
zweite Seite der apostolischen Amtsvollmacht, die mit der Juris-
diktion im engeren Sinne gerade auch das Lehramt unter dem
Oberbegriff des Hirtenamtes zusammenschliesst. Gewiss haben im
allgemeinen Sinn alle Getauften und in einem besonderen Sinn die
Theologen teil am Lehramt der Kirche, genauer am »Lehren in der
Kirche». Das eigentliche Amt des Priifens und Entscheidens iiber
rechte und falsche Lehre erfordert jedoch ganz bestimmte Akte des
Hirtenamtes, und in diesem Sinne ist das Magisterium in der Juris-
diktionsvollmacht enthalten. Diese aber erstreckt sich gemiss
Kapitel IV der Konstitution Pastor aeternus von Petrus her mit
héchster und uneingeschrankter Autoritidt in der Person jeder sei-
ner Nachfolger auf die ganze Kirche, auf alle Bischéfe und jeden
einzelnen Glaubigen. In diesem Sinne werden hier besonders die



— 149 —

neutestamentlichen Primatsstellen, Lk.22, 32 und Joh.21, 15-17,
vom Stidrken der Briider und Weiden dér Liammer und Schafe in
Anspruch genommen. Ist aber so die Verbindung von Jurisdiktion
und Magisterium im obersten Hirtenamt gegeben, so gewinnt ge-
rade jener Bereich der Lehrausiibung und Lehrkontrolle besondere
praktische Bedeutung, der unter der Hohenmarke besonderer Lehr-
entscheidungen iiber Fragen der unmittelbar im Schriftzeugnis ent-
haltenen Offenbarung liegt. In diesem Bereich befinden sich aber
alle nicht direkt in der Schrift bekundeten Wahrheiten, die «einge-
schlossenen» und damit «zusammenhingenden», ferner die soge-
nannten «dogmatischen Tatsachen» (facta dogmatica) in ihrem
nicht vollig gekliarten Umfang und schliesslich der kaum bestimm-
bare Umfang von Akten des Hirtenamtes, die sich auf das kirch-
liche Leben, die Privatoffenbarungen, die Liturgie, das sittliche
Verhalten und die Beziehungen zur Welt beziehen. Jedenfalls nur
fiir den obersten Bereich der nicht direkt in der Schrift bekundeten
Glaubens- und Sittenfragen kéime moglicherweise auf Grund des,
wie angedeutet, in dieser Hinsicht nicht vollig eindeutigen Konzils-
textes pépstlichen Entscheidungen volle Unfehlbarkeit mit ent-
sprechender Verpflichtung zu unbedingtem Gehorsam aus gott-
lichem Glauben zu. VAT.T hat dies nach Bischof Gassers Auskunft
offengelassen, wenn auch der Tendenz nach eher anerkannt als aus-
geschlossen, jedenfalls aber zugestanden, dass die gegenteilige Be-
hauptung nicht héretisch genannt werden diirfe. In der Folgezeit
ist dann diese extensive Infallibilititsauffassung, deren Grundrich-
tung in der Konzilsmehrheit stark vertreten war, durch die theolo-
gische Diskussion der « Dogmatisierbarkeit» in aller Stille niherge-
riickt worden. Allerdings hat das II.Vatikanum allgemein und be-
sonders mit dem Gedanken der «Hierarchie der Wahrheiten» einen
Riickschlag oder doch wenigstens eine starke Hemmung im Voran-
schreiten der theologischen Entwiirfe und Deduktionen gebracht=36.
Immerhin bleibt festzuhalten: Die objektive Begriindung der Un-
fehlbarkeit des Papstes auf und deren Bindung an die Unfehlbar-
keit der Kirche bedeutet fiir die Theologie durchaus noch nicht
ohne weiteres jene strenge Begrenzung auf die Schriftoffenbarung,

36 Vgl. Y.Congar, a.a.0., 357-373, betreffend «faits dogmatiques et foi
ecclésiastique» und bibliographische Hinweise auf die theologischen Kontro-
versen und Entwiirfe im Anschluss an die Autoritdtsbestimmung des I. Vatika-
nums in der Frage des gnadenhaft-gottlichen und des menschlich-kirchlichen
Glaubens.



— 150 —

die heute gerne auch von katholischen Autoren darin gefunden und
betont wird. «Unfehlbarkeit der Kirche» kann durchaus auch ein
Uberschreiten von Grenzen decken, die vom unmittelbaren
biblischen Zeugnis her dogmatischen Definitionen gesetzt bleiben.
Doch auch wenn wir diese besondere Frage nicht weiter verfolgen
wollen, bleibt weiter festzuhalten, dass VAT.I gerade dadurch erst
mit seiner Absicht der Festigung der Autoritit gegeniiber dem Ab-
fall und Unglauben der modernen Welt richtig zum Tragen kom-
men konnte, dass es praktisch weite, mittlere und untere Bereiche
des kirchlichen Glaubens und Lebens einem in jurisdiktioneller
Vollmacht im Sinne des dritten Kapitels der Konstitution Pastor
aeternus ausgeiibten Lehramt zu unterstellen anleitete. Hier wur-
den Autoritit und Gehorsam in weithin unreflektierter Weise zum
Kernstiick «kirchlicher Haltung», wie sie von den Verteidigern des
Konzils so entschieden auf den Schild erhoben worden ist37. Gerade
diese «kirchliche Haltung» aber bezieht sich nicht nur oder vor
allem in strikt theologisch-wissenschaftlicher Beschrinkung auf die
héchsten Glaubenswahrheiten der Heilsgeschichte, sie stiitzt vielmehr
in aktiver Hingabe die gesamte kirchliche Leitung durch die prak-
tische Anerkennung einer «geistlichen», alles durchdringenden
Autoritat, die kontinuierlich vom Papst in Verbindung mit seiner
Kurie ausgeiibt wird. Einer solchen Auswirkung der Definitionen
des Konzils setzt der Text von Pastor aeternus von seiner logisch
evidenten Grundkonzeption her und bis in die einzelnen Formulie-
rungen hinein keine entscheidende oder auch nur in eindeutiger
Klarheit aufweisbaren Grenzen. Wir sagen nicht, dass ein solcher
praktischer Gebrauch von der Konstitution gemacht werden
musste, es war aber von Anfang an altkatholische Besorgnis, dass
dies geschehen kénnte und geschehen werde.

37 Vgl. Erzbischof Melchers bei Hergenréther, Kritik an der von Déllin-
ger’schen Erklirung vom 28.Marz dieses Jahres, Freiburg 1871, S. 39: «KEs
hat sich ... namentlich wihrend der Verhandlungen des Konzils ... herausge-
stellt, dass jene vernunftstolze Geistesrichtung, welche ... alle festen Prinzi-
pien und jede Autoritédt unterwiihlt und erschuttert hat, auch in religiésen
Dingen und namentlich auch unter katholischen Gelehrten und Gebildeten
bereits eine nicht geringe Verbreitung gefunden hat... Dieser verderblichen
Richtung gegenuber, welche mit dem Wesen des uibernatiirlichen, nur in de-
mitigen Herzen wohnenden Glaubens durchaus unvereinbar ist, erscheint
das jetzt verkiindete Dogma ... als ein ganz vorzigliches Heilmittel...»; vgl.
auch desselben Erzbischofs Verhalten und Forderungen im Zusammenhang
mit der Exkommunikation der Bonner Professoren Franz Heinrich Reusch
und Joseph Langen bei F.v. Schulte, Altkatholizismus, 1887, 123-151.



— 151 —

Aus all diesem erhellt nun aber, dass die Opposition im Konzil
tatsichlich fast unvermeidlich sich totlaufen musste, da sie sich auf
einen immer enger werdenden Raum hatte einschrinken lassen, aus
dem es infolge der Axiomatik und folgerichtigen Logik der ihr ent-
gegenstehenden Argumentation keinen Ausweg mehr gab. So liess
sich schliesslich auch die unscharf formulierte, letzte, instindige
Bitte der Minoritatsbischéfe unter Fiithrung von Bischof Ketteler
um irgendeine Beriicksichtigung der Teilhabe der Bischife in der
Ausiibung der Unfehlbarkeit des Lehramtes leicht als «unnétig» ab-
weisen. Dabei hitte tatsichlich eine Beriicksichtigung der von dem
Dominikanergelehrten, Kardinal und Erzbischof von Bologna,
Guidi, gegen Ende der Aussprachen neu ins Spiel gebrachte alte
Formel des heilig gesprochenen Bischofs Antonin von Florenz
wenigstens der spiteren theologischen Interpretation im Sinne des
II.Vatikanums eine solide Grundlage vermitteln und so vieles
verhindern und erleichtern kénnen. Bedauerlicherweise war die
Reaktion gerade auf diesen Vorstoss auch von seiten des Papstes
selbst in erschreckender Weise radikal ablehnend38.

Und so kam es neben dem schon im Sprachkleid weniger solenn
ausgestatteten «kirchenrechtlichen» Dogma der dritten und den
sozusagen «exegetischen» und «historischen» Dogmen des ersten und
zweiten Kapitels zum religios-theologischen Hauptdogma des vierten
Kapitels in feierlichster Form «zur Ehre unseres Gottes und Erlosers,
zur Verherrlichung des katholischen Glaubens und zum Heil der
christlichen Volker». Als gottlich geoffenbarter Glaubenssatz wird
festgelegt: «Wenn der Romische Bischof von Amtes wegen sich er-
klart, d.h. von seinem Amt als Hirte und Lehrer aller Christen Ge-
brauch macht, indem er kraft seiner hochsten apostolischen Autoritat
eine Lehre iiber den Glauben oder die Lebensfithrung aufstellt, die
von der ganzen Kirche festzuhalten ist, so befindet er sich dabei durch
gottlichen Beistand im Besitz jener Unfehlbarkeit, mit welcher der
gottliche Erloser seine Kirche beim Feststellen einer Lehre tiber den
Glauben oder die Lebensfilhrung ausgestattet sehen wollte.»

Damit ist nun tatsidchlich der Ring der Entfaltung vom axioma-
tischen Pro6mium bis zum dogmatischen Hoéhepunkt geschlossen.
Der oft besprochene und nicht ohne Grund als provozierende Ver-

38 Fiel doch gerade in diesem Zusammenhang der omindse, als histori-
sches Faktum nicht zu bestreitende, wenn auch nicht iiberzuintertierende
Ausspruch des Papstes «La tradizione sono Io», vgl. Aubert, Pie IX, a.a.0.,
353 f.



scharfung empfundene, in letzter Stunde in unkonziliarer Gestik der
Minoritéat sozusagen noch vor die Fiisse geworfene Satz, « Definitio-
nen dieser Art seien aus sich selbst heraus, nicht aber aus dem Kon-
sens der Kirche heraus irreformabel», ist in sich selbst schlecht durch-
dacht und bringt im Grunde keine Steigerung mehr. Er hat in gewis-
sem Sinn sein Analogon in der dhnlich ungliicklichen «Nota praevia»
zur Kirchenkonstitution des I1.Vatikanums. Warum muss noch ver-
sichert werden, dass eine «infallible» Definition «irreformabel» sei,
und warum, wenn man das «ex sese» ganz prinzipiell theologisch ver-
stehen wollte, muss versichert werden, dass « Unfehlbarkeit» unmit-
telbar aus dem Erfassen von Wahrheit als Wahrheit folgt und nicht
aus einem iibereinstimmenden Beschluss in der Kirche gewissermas-
sen vertragsmissig hervorgebracht werden kann ? Insofern aber auch
im Sinne des II. Vatikanums unfehlbare Wahrheit sich zwar nicht
«aus», stets aber nur «im», «durch» oder «mit» kirchlichem Konsens
manifestieren kann, trifft der in blindem Ubereifer auf das verhasste
Herz des « Gallikanismus» zielende Pfeil sachlich ins Leere und ist
hochstens geeignet, die nachtréigliche Verstandigung iiber die auch im
Entstehungsprozess der vorangehenden Definitionen anzuerken-
nende Intention des «In-der-Kirche-Bleibens» zu erschweren. Hier
hat scholastisch-juridischer Perfektionismus und Verfolgungseifer
gegeniiber dem schon geschlagenen Gegner den besseren Kraften un-
ter den Befiirwortern der Infallibilitiat einen Bérendienst geleistet,
der nicht zuletzt gerade auch zur Orthodoxie hin einen provozierend
wirkenden Wall aufgerichtet hat. Gerade deshalb aber sollte heute die
inhaltliche Belanglosigkeit dieses nachgeschobenen Satzes gegeniiber
dem Gesamtgehalt der Konstitution deutlich gesehen werden, um
etwasleichter von aller rein polemischen Beurteilung des Ganzen los-
zukommen.

Wie nun aber steht es um die eigentlichen Beweistexte, die iiber
der axiomatischen Grundstruktur logischer Folgerungen aus dem Ge-
dankendreieck von Institution—Einheit—Autoritit den Bau der Kon-
stitution stiitzen sollen ? Es handelt sich um die drei bekannten bibli-
schen Stellen und klassischen Primatstexte Matth.16, 16-18; Lk. 32,
32 und Joh.21, 15-17 und die in unwesentlicher Weise erginzende
Stelle Joh. 1, drei Erklarungen «6kumenischer» Konzile, sieben
«Vaterzitate» bis hinab zu Bernhard von Clairvaux und um ein Papst-
breve vom Ausgang des 18.Jahrhunderts. Eine sorgfaltige Behand-
lung aller damit auch im jeweiligen Kontext, sowohl des zitierten
Textes selbst wie seiner Einbeziehung in den Text der Konstitution,



— 153 —

zusammenhéngenden Fragen miisste hier zu weit filhren. Wir be-
schrianken uns auf kurze Hinweise, die zeigen wollen, wie unerledigt
das Anliegen kritischer Uberpriifung des VAT.I auch nach dem
II. Vatikanum geblieben ist. Bei den neutestamentlichen Zitaten
muss auffallen, dass weder von einem exegetisch gewonnenen Ge-
samtverstindnis der Petrusgestalt noch von exegetisch gestiitzten
Grundziigen einer neutestamentlichen Theologie ausgegangen oder in
ihrem Rahmen gedacht wird. So geben die stereotyp herangezogenen
aus jedem exegetischen Kontext herausgelosten Stellen fiir das heu-
tige Verstdndnis legitimen Umgangs mit der Schrift das nicht her,
was aus ihnen gefolgert wird, selbst wennin der sogenannten «Echt-
heitsfrage» eine positive Entscheidung zugestanden wiirde und unter
Beriicksichtigung alles dessen, was besonders in neuerer Zeit zur phi-
lologisch-historischen Aufhellung und Aufwertung des Felsenwortes
in gewiss eindrucksvoller Weise vorgetragen werden konnte3®. Der
die Konstitution beherrschende Begriff der «potestats jurisdictic-
nis» bleibt der neutestamentlichen Situation durchaus unadiquat.
Dazu bleiben Bilder wie Fels, Weiden der Schafe und Starken der
Briider selbst so vieldeutig und aus sich selbst heraus gerade in
ihrem Besten offen, dass hier auch eine grossziigige Anwendung des
Begriffes der Dogmen- und Lehrentwicklung fiir die begriindend-
beweisende Kraft der Zitate kaum etwas auszutragen vermag. Man
kann streng genommen nicht mehr sagen als: Wenn VAT.I recht
hat, kann man erste unbestimmte Vorformen unverbindlicher Art
in den herangezogenen, neutestamentlichen Stellen finden, denen
dann aber immer noch mit grundsétzlich nicht geringerem Gewicht
eine Reihe anderer Schriftzitate entgegengestellt werden kénnten.
Ausdriicklich sei schon hier festgehalten, dass die altkatholische
Position dies nicht dahin verstanden hat oder heute versteht, als
géibe es keinerlei biblische Grundlage fiir einen Primat von Petrus
her mit biblischer Wurzel. Was diese Position gegeniiber dem
VAT.I kennzeichnet, ist nicht die absolute Ablehnung des Prima-
tes in jeder Hinsicht, sondern die kritische Beurteilung des Ab-
schlusses einer sich schon lange vorher in zunehmender Isolierung
und Engfithrung vorbereitenden Entwicklung in Gestalt der Dog-
matisierung einer scholastischen Doktrin, die es aus ihrer Umklam-
merung zu befreien, im 6kumenischen Horizont zu priifen und in

39 S. bes. J.Ringger, Das Felsenwort, in Roéssle-Cullmann, Einheit der
Christen, 1959, 271-347.



— 154 —

ihrer bleibenden Bedeutung neu zu erfassen gilt. Fast noch schlech-
ter als mit den biblischen Stellen steht es um die Beweiskraft der
partistischen und konziliaren Texte. Eine Ausnahme machen hier
nur die vier Zitate aus Erkldrungen der Pépste Hormisdas, Leo 1.,
Nikolaus I. und Pius VI. — in eigener Sache! Sie brauchen hier
nicht weiter erértert zu werden, da in jedem Falle zuzugestehen ist,
dass schon sehr frith in Rom ein Kirchen- und Amtsverstindnis
sich zu erkennen gibt, das echte Entsprechungen zum Gehalt der
vatikanischen Dogmen aufweist 49.

Was nun die beiden iibrigen patristischen Zitate angeht, so
wurde die bekannte Irendus-Stelle oft und besonders auch von
Johannes Langen sorgfiltig gepriift®. Das Ergebnis ist mit iiber-
wiegender Wahrscheinlichkeit dies: Das «muss» (necesse est) des
«Zustandekommens» (convenire) «in» Rom oder «mit» Rom «mit
Riicksicht auf» oder «wegen», «in Folge», von dessen «besonderer
Stellung» oder dessen «Vorranges» (principalitas) lisst sich keines-
falls nach Text und Kontext in der Richtung auf eine rechtlich
zwingende Unterstellung der iibrigen Kirchen unter die rémische in
der grossen, altkirchlichen C‘ommunio-Koinonia verstehen. Entge-
gen dem Grundcharakter der ganzen damaligen Ekklesiologie
kénnte ein solcher Gedanke nur in exzessiver Riickiibertragung
spaterer Vorstellungen aus einer juridisch-universalen Ekklesiologie
in den alten Text hineingetragen werden. Der zweite «patristische»
Text kann schon prinzipiell keine wirkliche Beweiskraft fiir eine
derart kapitale Aussage wie die Behauptung der Irrtumslosigkeit
einer Sedes Apostilica sein. Erst eine sehr spite nachtridentinische
Theologie hat ja die Reihe der «Viater» bis in die mittelalterliche
Zeit hinab verldngern wollen, wo von einem Konsensus zugleich der

40 So unbestreitbar schon frih, etwa mit besonderer Deutlichkeit bei
Leo I, ein solches Kirchen- und Amtsversténdnis vorliegt, so unbestreitbar
steht daneben die Nichtannahme dieses Verstidndnisses als Glaubenslehre
durch die Gesamtkirche. Die Behandlung der Epistola dogmatica des Pap-
stes durch das Konzil von Chalkedon darf als eindeutiges Beispiel fiir diesen
Sachverhalt gelten.

41 Vgl. J.Langen, Geschichte der Roémischen Kirche, Bd.I: Bis zum
Pontifikate Leo’s I, Bonn 1881, 170-174, bes. 171, Anm. 1/6: «Als Folge des
Zusammenstrémens von Gldubigen aller Orte in Rom wird angegeben, dass
dort die in der ganzen Kirche verbreitete apostolische Uberlieferung sicher
zu finden sei.» So in der Hauptsache auch E.Caspar, Geschichte des Papst-
tums I, 17, und Anmerkungen S.571 unter Berufung auf Harnach, Das
Zeugnis des Irendus und das Ansehen der rémischen Kirche, Sitzungsbe-
richte der Berliner Akademie 1893, 939 ff.



— 155 —

Alten Kirche nicht mehr die Rede sein kann. Aber auch der oft und
schon lange vor Bernhard bezeugte Gedanke der besonderen Be-
deutung der Kirche Roms, ihrer Synoden und Bischéfe, fir die Be-
wahrung der Reinheit des Glaubens tragt doch nicht wirklich des-
sen besondere Verkniipfung mit dem Jurisdiktionsdogma und die
bedenkliche Konzentration des Lehramtes im dritten und vierten
Kapitel der Konstitution.

So bleiben vor allem die drei konziliaren Argumente:

Die Berufung auf die Akten des ephesinischen Konzils von 341
kann sich nun aber gerade nicht auf einen eigentlich konziilaren
Text stiitzen, d.h. auf ein Ergebnis gemeinsamer Verhandlung
als Abschluss einer Kontroverse oder auf ein Dokument, das durch
Verlesung als Bestandteil des im konziliaren Entscheidungsakt gip-
felnden Prozesses integriert worden wére. Vielmehr handelt es sich
um Sitze aus einer Art Begriissungsansprache der romischen Lega-
ten nach ihrer verspiteten Ankunft, als die konziale Entscheidung
gegen Nestorius schon gefallen war. Bei der Bedeutung, die dem
Beitritt Roms zu dem vom alexandrinischen Patriarchen gegen den
Patriarchen der Kaiserstadt Konstantinopel gefiithrten Schlag bei-
kam, konnte man wohl kaum anders, als die im Sinne des bekann-
ten Primatsverstdndnisses Leos gehaltene Erkldrung seines Lega-
ten anhoren und zu den Akten nehmen. Dieses Dokument gehort
deshalb mehr zu dem Komplex der Papstbriefe als zu dem der
Konzilsakten im strengen Sinn. Dass aber ganze Bénde mit pépst-
lichen Erklarungen im Stil der rémischen Legaten des Ephesinums
gefiillt werden konnten, ist nun allerdings keine Frage. Theologisch
bleibt nur zu fragen, welchen Stellenwert als Traditionszeugnis die-

42 Vgl, E.Caspar, a.a.0. I, 410 f.: «Nunmehr erhob sich Philippus (sc.
einer der nach dem entscheidenden Synodalakt gegen Nestorius eingetroffe-
nen rémischen Legaten) zu einer gegeniiber dem Vortage noch betonteren
Kundgebung der rémischen Theorie» ... «die rémischen Legaten begniigten
sich als gute Diplomaten damit, dass ihr theoretischer Satz tiber den hl.
Petrus ohne offenen Widerspruch hingenommen ... wurde». S. Schwarz, ACO
I/1, 2, S.54; 3, S. 15 ff. (acta graeca 61, 62, 87 ff.).

J.Karmiris, Die dogmatischen und symbolischen Schriften der ortho-
dox-katholischen Kirche, 2 Bde., Athen 1953/1960, enthilt diesen Text
uberhaupt nicht.

43 Vgl. E.Caspar, a.a.0., 14: «In der Idee der apostolischen Sukzession
... lag an sich nichts, was auf Rom beschriankt gewesen wire, oder ihm einen
Vorrang vor anderen Kirchen gegeben hiitte, es sei denn den tatséchlichen,
dass sich in Rom, wo sich der Kampf gegen die Ketzer konzentrierte, die
Ausbildung der Sukzessionsidee und ihre Ausbildung in der Sukzessionsreihe
am frithesten und sichtbarsten und daher in vorbildlicher Weise vollzog.»



— 156 —

sem intermittierend, aber geradlinig und folgerichtig von unter-
schiedlichen frithen Anséitzen her sich aufbauenden pépstlichen
Selbstzeugnis zukommt. Als Erweis 6kumenisch-konziliarer Aner-
kennung zur Zeit Leos 1. kann der Ephesinum-Text jedenfalls nicht
angesehen werden.

Bei dem zweiten zum Erweis 6kumenisch konziliarer Aner-
kennung angefiihrten Konzilstext beginnt die Schwierigkeit schon
mit der Tatsache, dass das«IV.Konzil von Konstantinopel»eines der
problematischsten in der Reihe alter Konzilien darstellt. Es wurde
gegen den aus politischen Griinden umstrittenen Patriarchen Photius
von Konstantinopel in der Hagia Sophia gehalten und hat deshalb
Teil an der ganzen Verwirrung der Uberlieferung in der photianischen
Frage,dieerst nach demI.Vatikanumentscheidende Aufhellungener-
fahren hat. Demnach wurde in Rom die 1.photianische Synode
(869/870) vomfrithen Mittelalter an besonders wegen ihrer Aufnahme
der Formel des Hormisdad, die schon um 500 bei der Beilegung des
Akadiani-schen Schismaseine Rolle gespielt hatte, geschédtzt und dem-
entsprechend gelegentlich auch als « AchtesOkumenisches Konzil » be-
zeichnet. Bei den Griechen wurde es durch die zweite photianische
Synode (879/880) vollig in den Schatten gestellt. Diese unter Betei-
ligung pépstlicher Legaten ebenfalls in Konstantinopel gehaltene
Synode fithrte zur vollen Rehabilitierung und Wiedereinsetzung
des 10 Jahre vorher abgesetzten Patriarchen Photius. Zwar wurde
sie in Byzanz nicht als achte 6kumenische Synode registriert. Erst
recht aber kam dies fiir die vorangegangene Synode von 869/870,
das «Achte Okumenische Konzil» der heutigen westlichen Zihl-
weise, im Osten nicht mehr in Frage. Ubrigens war schon die ur-
springliche «Formel des Papstes Hormisdas» 519 in Konstantino-
pel vor allem aus politischen Griinden unter Kaiser Justin I. aner-
kannt worden. Ohne sich in die zum Teil sehr komplizierten Zu-
sammenhénge zu verlieren, kann festgehalten werden, dass auch
dieser Text gerade das nicht erbringt, was seine Heranziehung in

4 Zur Zeit des I.Vatikanums herrschte im Westen iiberwiegend ein
Tenor von Auffassungen in bezug auf Photius und die beiden photianischen
Konzile, wie er in J.Hergenréthers monumentaler Photiusmonographie, 3
Bde. Regensburg 1867/1869, dokumentiert, heute aber als einseitig und un-
geniigend erkannt ist; vgl. vor allem Francis Dvornik, The Photien Schism,
History and Legend, Cambridge 1948.

45 E.Caspar, a.a.0. IT, 156 f.: «So kam Rom zu einem zweiten grossen
Triumph im Osten wie einst unter Leo d. Gr.; aber wiederum verdankte es
ihn allein dem Willen des kaiserlichen Herrn der Reichskirche.»



— 157 —

der Definition des IV.Kapitels von Pastor aeternus rechtfertigen
kénnte. Wird er doch dort vor allem als Beweis fiir die altherge-
brachte Ubereinstimmung in dieser Frage zwischen der Ost- und
Westkirche auf gemeinsam gehaltenen 6kumenischen Konzilen an-
gefiihrt, die nach dem Gesagten nicht gegeben ist 48, Die letzte der
konziliaren Beweisstellen ist dem Unionsbekenntnis Kaiser Johan-
nes Poleologos auf dem zweiten Lyoner Konzil 1274 entnommen 47,
Ganz abgesehen davon, dass die Politik der byzantinischen Kaiser
des spateren Mittelalters sich immer stirker genotigt sah, unionsge-
neigt zu sein, und dass es in Lyon iiberhaupt keine theologisch-kon-
ziliaren Verhandlungen gegeben hat, wie immerhin in erheblichem
Umfang 150 Jahre spiter zu Ferrara/Florenz, handelte es sich in
Lyon um einen wesentlich politischen Akt des Kaisers. Die union von
Lyon mitsamt ihrer Formel ist von den Kirchen des Ostens nie an-
erkannt worden. Theologisch bleibt sie deshalb ein blosses Zeugnis
abendiindisch-romischen Selbstverstdndnisses.

Somit erscheint auf der ganzen Linie das Ergebnis unserer kurso-
rischen Uberpriifung der «dicta probantia» von Pastor aeternus nega-
tiv, sofern diese iiber die Bestéatigung der Konstante des Selbstver-
stindnisses im romischen Zentrum hinaus als neutestamentliche,
patristische und 6kumenisch-konziliare Beweise gelten sollen. Wel-
che Kraft aber kann ein Text haben, um den es so steht ? Diese Frage
muss aus altkatholischer Sicht deshalb ohne polemische oder apologe-
tische Absicht auch heute noch gestellt werden, weil die altkatho-
lische Position selbst auf einer sehr entscheidenden prinzipiellen An-
erkennung der Autoritit biblischer Gegebenheiten und 6kumenischer

46 Uber die hohe, aber doch stets von einer anderen, nicht universalen,
sondern «ortlichen», eucharistischen und konziliaren Ekklesiologie getragene
Wertschatzung des Petrus als «Koryphée» unter den Aposteln vgl. Afanas-
sieff/Koulomzine/Meyendorff/Schmemann, Der Primat des Petrus in der
orthodoxen Kirche, 1961, und Francis Dvornik, Byzance et la Primauté
Romaine, Unam Sanctam 49, 1964; auch ders., The Idea of Apostolicity in
Byzantium and the Legend of the Apostle Andrew, Cambridge, Mass. 1958.
Jeder Gedanke einer Unfehlbarkeitsprirogative fiir die Bischéfe von Alt-
Rom wie fiir Petrus selbst bleibt hier ausgeschlossen.

47 Vgl. Carl Andresen, Geschichte der abendléindichen Konzile des Mit-
telalters, in Die Okumenischen Konzile der Christenheit, 1961, 138: «Das
vom kaiserlichen Logotheten iiberbrachte Glaubensbekenntnis, das zusitz-
lich die Lehren vom Fegfeuer, von den sieben Sakramenten, vom rémischen
Primat anerkannte, war ein rémisches Diktat; die Ubertragung rémischer
Begriffe ins Griechische macht das sogar am Wortlaut sichtbar»; Anm. 112:
«Das Glaubensbekenntnis war mit den fritheren Unionsforderungen von Cle-
mens IV. identisch.»



— 158 —

Konzilentscheidungen in Glaubensfragen beruht. Es gentigt deshalb
fiir sie nicht, etwa zu sagen, VAT. I sei iiberholt und es lohne sich
nicht mehr, seine Texte so ernst zu nehmen. Zum mindesten kann dies
nicht fiir den eigentlichen Skopus und harten Kern seiner dogmati-
schen Definitionen und auch nicht fiir das im Falle anerkannter Oku-
menizita gegeben letzte Recht seines Anathems zugestanden werden.
Dies widerspriche wesentlichen Grundgedanken der iiberlieferten,
allgemeinen katholischen und orthodoxen Synodologie. Etwas anders
steht es um den Gedanken der Ergédnzung oder Interpretation eines
Konzils. Solange es sich dabei um Entscheidungen und Verhandlun-
gen der verschiedenartigen Teilkonzile unterhalb der Hohenmarke
eines anerkannten 6kumenischen Konzils handelt, entsteht synodolo-
gisch kein Problem. Es gehort vielmehr zum Wesen des konzilaren
Umganges der Kirchen und der damit verbundenen synodalen Pro-
zesse, dass sie vielféaltig aufeinander bezogen sind und sich fortlaufend
gegenseitig ergéinzen und interpretieren. Die entscheidende synodolo-
gische Frage entsteht erst dort, wo das 6kumenische Konzil als héch-
stes Forum der ganzen Kirche in Beziehung zur Glaubensiiberzeu-
gung von der Unfehlbarkeit der Kirche als Hiiterin der Offenbarungs-
wahrheit gesetzt wird. Hier konnen die in letzter Entscheidung ange-
nommenen Konzilsdefinitionen nur anerkannt, und dariiber hinaus
mit anderen Aspekten der Glaubenswahrheit in Beziehung gebracht
werden. Es kommt also darauf an, was unter Interpretation und Er-
gidnzung verstanden werden soll, wenn man heute etwa das Verhalt-
nis des 1. zum II. Vatikanum dadurch bestimmt sehen will 8. Streng
genommen diirfen keinesfalls dogmatische Definitionen mit dem
héchsten Verbindlichkeitsgrad durch eine blosse Interpretation
oder Ergénzung ohne den gleichen Grad von Verbindlichkeit in
ihrem eigentlichen Sinn und Gehalt verandert werden. Deshalb war
und ist fir die altkatholische Position gegeniiber dem I. Vatika-
num weder diese oder jene éltere, propapalistisch-geschlossene oder
neuere proepiskopal-offene Interpretation, noch eine an und fiir
sich positive Erginzung das Entscheidende. Der altkatholische
bleibende Protest, genauer die altkatholische Berufung vom

48 Vgl. W.Kiuppers, Das II. Vatikanum und die Lehre von der Kirche,
Sonderdruck IKZ 1966, 92 S., s. bes. IKZ 55 (1965), 80 f.: «Hier aber, d.h,
im Verhéltnis der ,dogmatischen Lehre’ des 11. zum ,definierten Dogma’ des I.
Vatikanums, bleibt jedenfalls bisher der rechtliche Rang ungleich... Zugleich
bleibt aber auch die Unterscheidung zwischen ,definitivemn Akt’ einer Dog-
matisierung und dem ,autoritativen Vortrag dogmatischer Lehre’ hinsicht-
lich der dafiir geforderten Merkmale unklar.»



—_— 159 —

«schlechten» an ein «besseres Konzil», begriindet sich gar nicht so
sehr auf die schon im Konzil aus dem Felde geschlagene Opposition
mit ihrem zum Teil recht unzureichenden Argumenten, sondern auf
die Inanspruchnahme der ganzen Heiligen Schrift und der ganzen
kirchlichen Tradition. Im Gedanken dieser Berufung ist schon ent-
halten, dass der geschichtlich schwache Altkatholizismus allein sol-
chem hochsten Anspruch gar nicht gerecht werden kann. Sein An-
satz, sein Ethos und sein Engagement ist bei der ganzen Schrift
und bei der ganzen Tradition gegeniiber einem Konzil, das gerade
darin seine Aufgabe verfehlt hat. Wire der Altkatholizismus wirk-
lich nur der professorale und laienhafte Nachhall der episkopalen
Opposition der Konzilsminderheit oder ein Aufstand von Glaube
und Kirche abstandiger « Neuprotestanten» gewesen, so héitte er ge-
wiss nicht in ékumenisch relevanter Gestalt die vergangenen 100
Jahre liberstehen kénnen. Diese « Andere» und dieses « Mehr» hingt
aber gerade mit der Berufung an das allgemeine Konzil im Blick
auf die ganze Schrift und die ganze Tradition zusammen, also
jedenfalls nicht mit «Negation» und «Minimalismus». Viel eher han-
delt es sich von einem eminent positiven Grundausatz her um
«okumenischen Maximalismus» ganz besonderer Art.

So stehen im altkatholischen Riickblick auf VAT.I auch heute
nicht so sehr die Fragen seiner Deutung und des erginzenden Aus-
gleichs seiner Einseitigkeiten im Vordergrund. Diese erfiillen gewiss
eine hochst dringend gewordene, inner-rémisch-katholische Auf-
gabe und o6ffnen dieser Kirche den Weg zum Anschluss an die heu-
tigen 6kumenischen Fragestellungen und Aufgaben. Die nicht erle-
digte, grundséatzliche altkatholische Frage im Blick auf VAT.I ist
jedoch davon in gewissen Sinne unabhéngig. Sie hat eine dreifa-
che Gestalt: sie richtet sich auf den 6kumenischen Charakter des
Konzils, auf den Grad der fiir den synodalen Prozess in ihr vorhan-
denen Freiheit und auf die kanonische und theologische Definier-
barkeit des Primates?®. Was wihrend des Konzils von einzelnen

49 Vgl. schon die sehr kurze Kénigswinterer Erklirung vom 14. August
1870, die alle wesentlichen Punkte andeutend zusammenfasst: Schulte, Alt-
katholizismus, a.a.0., 106: «In Erwigung, dass die im Vatikan gehaltene
Versammlung nicht mit voller Freiheit beraten und wichtige Beschliisse
nicht mit der erforderlichen Ubereinstimmung gefasst hat, erkldren die un-
terzeichneten Katholiken, dass sie die Dekrete {iber die absolute Gewalt des
Papstes und dessen persdnliche Unfehlbarkeit als Entscheidung eines éku-
menischen Konzils nicht anerkennen, vielmehr dieselben als eine mit dem

uiberlieferten Glauben der Kirche im Widerspruch stehende Neuerung ver-
werfen.»



— 160 —

Bischéfen und in seinem Umkreis von kritischen Beobachtern sehr
unterschiedlicher Stellung als akutes Unbehagen und bedringende
Sorge unzusammenhéngend, wenn auch gelegentlich sehr heftig
weitere Kreise ziehend und bestimmte Gruppen bildend, zum Aus-
druck gebracht wurde, musste nach seinem Abschluss wie Donner-
grollen eines abziehenden Gewitters verhallen, wenn es sich nicht in
prinzipieller und systematischer Anklage zusammenschliessen und
so erst volles und sachliches Gewicht erhalten konnte. Solche «An-
klageerhebung» erfolgte in der Reihe jener Erklirungen von Laien
und Theologen, angefangen in Konigswinter bei Bonn am Rhein
am l4.August 1870, die schliesslich im ersten «Katholiken-Kon-
gress» vom 21. bis 25.September 1871 in Miinchen zum bewussten
Ansatz des Kirchewerdens der Protestbewegung fiihrten. Gliick-
licherweise ist heute die Konfrontation von Anklageerhebung und
Verteidigung auf beiden Seiten tiberwunden. Es geht wirklich nicht
mehr um das Bekimpfen und Ins-Unrecht-Setzen eines Gegners.
Was aber bleibt, ist die zum Dialog der Wahrheit und Liebe fiih-
rende Frage im 6kumenischen Horizont der Sache selbst. Dabei
wurde im Bereich der formalen Kritik des Konzils unter synodolo-
gisch ungeniigend gekliarten Voraussetzungen in Verbindung mit
der Verhandlungsweise im Konzil dessen Okumenizitit in Frage ge-
stellt. So ernsthaft dies Anliegen war und so stark seine sachliche
Berechtigung empfunden wurde, sowenig durchschlagend gelang es,
von der Kritik an der Geschéftsordnung und dem Unterstreichen
einzelner misslicher Erscheinungen her die grosse Sache etwa man-
gelnder Okumenizitit einleuchtend zu machen. Eine damals allge-
mein ungeniigend entwickelte, historische und systematische Syn-
odologie als wissenschaftliche Konzilslehre verdeckte die Einsicht
in die Veranderungen, die das altkirchliche, konziliare Leben der
ungeteilten Kirche Schritt fiir Schritt in der Kirche des Westens
erfahren hatte. So kam es nicht zu den fiir ein klareres Urteil erfor-
derlichen Unterscheidungen und Begriffshestimmungens®. Noch

50 Auch heute kann man in dieser Hinsicht hochstens von einer «Syn-
odologie im Werden» sprechen; s. W.Kuppers, IKZ 50 (1970), 48-51, wo in
der Berichterstattung iiber die neue Konzilszeitschrift «Annuarium Histo-
riae Conciliorum - Internationale Zeitschrift fir Konzilsgeschichtsfor-
schung» die Bezeichnung « Synodclogie» fir eine mit diesen Fragen befasste
theologische Disziplin in Vorschlag gebracht wird. Vgl. auch ders., Rezep-
tion — Prolegomena zu einer systematischen Uberlegung, in Studien des
Okumenischen Rates Nr. 5, Konzile und die 6ékumenische Bewegung, Genf
1968, 81-104.



— 161 —

heute steht jedoch im altkatholischen Riickblick die Frage der
Okumenizitat im Vordergrund. Entscheidendes Gewicht fillt dabei
jedoch im Unterschied zu den frithen Protesten auf die Tatsache
der Nichtbeteiligung der Bischéfe der Ostkirche und die Nichtbe-
riicksichtigung ihrer auf die «ungeteilte» Kirche und deren Pri-
matsverstdndnis sich stiitzenden Tradition’. Die Vertretung der
unierten Ostkirchen im VAT. I konnte dafiir keinen Ersatz bie-
ten, sondern hochstens zur Selbsttauschung der rémischen Kirche
iiber ihren ckumenischen Charakter beitragen. Dies folgt aus der
altkirchlichen Bedeutung des Begriffes «6kumenisch». Und ganz
gleich, wie die Grenzen der «Einen ungeteilten Kirche» theologisch
und kanonisch bestimmt werden kénnen, kann dem urspriinglichen
Verstindnis nach 6kumenisch nur die grosse allgemeine Synode der
ganzen Kirche bzw. die Versammlung aller rechtglidubigen und mit-
einander in voller Gemeinschaft stehenden Kirchen durch ihre
Bischéfe sein. Gerade wenn heute auch die rémisch-katholische
Kirche, wie es ausdriicklich durch das Okumenismus-Dekret des
I1. Vatikanums bestéitigt wurde, die von ihr getrennten Ostkirchen
als «wahre Kirchenn», ihre Bischéfe als «wahre Bischéfe» und deren
Sakramente als «wahre Sakramente» anerkennt, kénnen folgerich-
tig Konzile wie das I. und II. Vatikanum nur General-Synoden der
mit dem Papst verbundenen Bischéfe und ihrer Ditzesen, nicht
aber ckumenische Konzile im Sinne der gemeinsam von der Kirche
des Westens und Ostens gehaltenen ersten sieben ékumenischen
Synoden sein. Wenn trotzdem, wie schon das Tridentinum, das er-
ste und auch das zweite vatikanische Konzil sich 6kumenisch nann-
ten, entspricht es gewiss den erst 1916 in den Canones 222-228 des
Codes Juris Canonoci festgelegten Normen. Tatséchlich stehen aber
beide mit ihrem Anspruch im Widerspruch zur altkirchlichen Auf-
fassung32. Da im allgemeinen katholischen Verstindnis der hichste

51 Wie frith auf altkatholischer Seite die entscheidende, positive Bedeu-
tung der Ostkirche erkannt wurde, zeigen I.v.Déllingers «Sieben Vortrige
iiber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen» aus dem Jahre 1872
(engl. 1872, frz. 1879, 21880; dtsch. 1888) und die Beschliisse der beiden er-
sten (Alt-)Katholiken-Kongresse von 1871 und 1872.

52 Immerhin gibt es bis auf die Canones des CJC von 1916 keine bin-
dende, konziliare oder piapstliche Definition der Rémisch-katholischen Kirche
fiir den Begriff des Okumenischen Konzils und erst recht keine prinzipielle
Festlegung auf die iiblich gewordene Zihlweise von 20 6kumenischen Konzi-
len. Das Florentiner Konzil 1439 wurde in Rom offiziell als das VIII. Oku-
menische bezeichnet und an dieser Bezeichnung im Interesse der Union noch



Ausdruck der Unfehlbarkeit der Kirche in den von der ganzen Kir-
che anerkannten okumenischen Konzilen zu finden ist, wiahrend
alle anderen Konzile gegebenenfalls durch neue Konzile aufgehoben
oder korrigiert werden kénnen 33, so wire in diesem Sinne die altka-
tholische Berufung gegen ein ohne ausreichenden Grund sich éku-
menisch nennendes und damit auch ohne vollen Grund unbedingte
Anerkennung forderndes Konzil grundsétzlich zuzulassen. Vor
allem wire dieser Gedanke mit anderem Ernst zu priifen, als es tat-
séchlich bisher geschenen ist 34,

Durch neuere Untersuchungen ist die auch heute noch ernst zu
nehmende Frage ausreichender Freiheit des VAT.I noch nicht aus-
reichend nach Umfang und Bedeutung erhellt. Wegen der Gefahr
polemischer Riickféille mag sie als Thema auch wenig anziehend er-
scheinen. Vor allem wiére sie aus ihrer im urspriinglichen altkatho-
lischen Protest vorliegenden Verbindung mit der Frage der Okume-
nizitit zu losen. Fiir diese ist sie nicht spezifisch, sie gehort viel-
mehr zu den allgemeinen Bedingungen jedes Konzils. Uns stellt sie
sich heute entscheidend als Irage nach seiner grosseren oder gerin-
geren Verbesserungsbediirftigkeit und damit seiner Autoritat im
allgemeinen. In der Tat lisst sich hier manches anfiihren, was ge-
gen das Vorhandensein angemessener Freiheit im I.Vatikanum
spricht. Schon ganz allgemein wére zu sagen, dass «wo Rauch auf-
steigt, Feuer ist» und dass es jedenfalls schon beim ersten unvorein-
genommenen Blick auf die Tatsachen nicht besonders fiir die Unta-
deligkeit der Vorgéinge spricht, wenn die Konzilsleitung genau an
dem Tag, an dem in letzter Stunde der gravierendste Verstoss ge-
gen jede gute konziliare Ordnung durch den Einschub eines wichti-

lange festgehalten. Es kann deshalb auch heute noch fiir die Rémische Kir-
che nicht undenkbar sein, im Interesse der Verstidndigung mit den Ostkir-
chen die seit Bellarmin eingebiirgerte Zéhlweise aufzugeben und den Raum
fir ein kommendes, im Osten und Westen gleicherweise anerkanntes «VIII.
Okumenisches Konzil» offenzuhalten.

53 Vgl. Augustin, Ad Julianum libr. II, cap.X; s.a. Reuter, Augustinische
Studien, 1887, 333-358.

54 Noch fehlt eine umfassende Darlegung des altkatholischen Appells an
das Allgemeine Konzil. Tatsidchlich hat sich jedoch schon 1719 die Kirche
von Utrecht dem Konzilsappell der vier franzoésischen Bischofe, feierlich zu
Protokoll gegeben in der Sorbonne am 8.Mai 1717 gegen die Bulle Unigeni-
tus vom 8. September 1713, angeschlossen, welcher Protest immer wieder er-
neuert wurde und zusammen mit dem Konzilsappell in den Artikel 4 der
Utrechter Erklirung vom 24. September 1889 iibergegangen ist wo es heisst:
«Uberdies erneuern wir alle diejenigen Proteste, welche die altkatholische
Kirche von Holland in fritherer Zeit bereits gegen Rom erhoben hat.»



— 163 —

gen Satzes in den abschliessenden Konzilstext ohne Moglichkeit
konziliarer Verhandlung bekannt wurde %, die Viter die volle Frei-
heit der Konzilsverhandlungen in aller Form bestitigen liess®®,
Dabei sind folgende Tatsachen heute unbestritten :

Das Nichtbekanntgeben oder doch wenigstens das Zugeben
hoher Wahrscheinlichkeit oder auch nur der Moglichkeit einer Ver-
handlung der Unfehlbarkeitsfrage im Konzil vor dessen Beginn; die
einseitige Besetzung der Theologischen Vorbereitungskommission
und der ohne Riicksicht aufeine gewichtige Minderheit von der Mehr-
heit im Konzil gewihlten, theologisch-dogmatischen Bischofskom-
mission, der die Vorbereitung des Textes der Konstitution Pastor
aeternus unterstand, das Fehlen wirklich theologischer Aussprachen
im eigentlichen Sinn anstelle des Aneinander-vorbei-Redensin den in
mancher Hinsicht kommunikationsbehinderten Generalkongregatio-
nen; die Tatsache einer entgegen ilterem, stindigem konziliarem
Recht dem Konzil vom Papst auferlegten, die Minderheit benachtei-
ligenden Geschéaftsordnung,in der einfache Mehrheiten entscheidend
sein konnten ; die abweisende Haltung des Papstes, der Kurie und der
weitgehend durch romische Prilaten, italienische Bischéfe und Mis-
sionsbischofe unter der zentralen Leitung der romischen Missionsbe-
horde in der Kurie gebildeten Majoritidt gegeniiber der Minoritét; die

55 Eine tatsachengesittigte, gerecht abwigende und in der Form sou-
verane Darstellung des Dramas der letzten Wochen und Tage vor dem
18.Juli 1870 steht immer noch aus. Die Vorginge um die Anderungen an
Konzilstexten auf Grund «héherer Autoritit» wihrend der dritten Sitzungs-
periode des II. Vatikanums haben die Atmosphiire des Abschlusses 1870
dem Verstindnis wieder etwas verstandlicher gemacht vgl. G.Thils, L’In-
faillibilité Pontificale, 120: «On image les remous qui suivent ’annonce de
cette addition (sc. ohne Konzilsberatung: huiusmodi definitiones Romani
Pontificis irreformabiles esse ex sese non autem ex consensu Ecclesiae).
Rien n’y fit... La minorité était consterné. On a aggravé le projet de consti-
tution, dit-elle.»

56 Zwar wird noch heute im allgemeinen weitgehend das Urteil Dom
Cuthbert Butlers (ibernommen, vgl. Butler-Lang, Das Vatikanische Konzil,
21933, 398: «Um die Gesamtfrage kurz und gut zu beantworten: Wenn man
alles abgewogen hat, bleibt die Tatsache bestehen, dass es keine wirkliche
Beeintriachtigung der Redefreiheit oder der Griindlichkeit in der Aussprache
oder der Unabhingigkeit bei der Abstimmung gab; es kann also die Okume-
nizitit des Vatikanischen Konzils nicht auf Grund eines Mangels an Freiheit
im Ernste angezweifelt werden.» Doch gehért nicht zuletzt gerade auch die-
ser Punkt zu den unerledigten Fragen an das Konzil, die von neuen Ge-
sichtspunkten, hier vor allem psychologisch-soziologischen Einsichten und
Forschungsmethoden her, zu behandeln waren, um tiber derartig kurzschliis-
sige Folgerungen, wie den bei Butler vorliegenden, loszukommen.



— 164 —

konsequente Ablehnung des Wunsches nach einer Konzilspause, wie
solche sich wiahrend des I1. Vatikanums als iiberaus férderlich erwie-
sen haben; der auf die Bisch6fe durch einflussreiche kirchliche Presse-
organe und durch Demonstrationen bestimmter Gruppen in den hei-
matlichen Didzesen immer starker ausgeiibte moralische Druck und
nicht zuletzt die in steigendem Masse sehr spiirbar hervortretende,
personlich oft unfaire Stellungnahme des Papstes selbst zugunsten
der angestrebten Dogmatisierungen — dies alles zusammengenommen
bezeugt nicht nur das Vorhandensein eines wenig erbaulichen Kon-
zilsklimas, was sich von grossen Konzilen der Vergangenheit viel-
leicht auch sagen liesse, es spricht vielmehr fiir einen sehr eklatanten
Mangel offener und gemeinsamer Urteilsbildung im synodalen Pro-
zess auf dem Wege zum abschliessenden konziliaren Akt. Rang und
Gewicht eines solchen abschliessenden Aktes kénnen jedoch in der
Kirche nicht ohne Riicksicht aufihr Zustandekommen gewertet wer-
den. Hierliegt der Schwerpunkt des aufaltkatholischer Seite von An-
fang an geltend gemachten altkirchlichen Gedankens der moralischen
Einmiitigkeit der Bischofe im Konzil. Eine Reihe von Zeugnissen
lisst Merkmale eines manipulierten Prozesses im Konzil erkennen,
deren echtes Gewicht vielfach auch von neueren, an sich kritischen
und objektiven romisch-katholischen Konzilsdarstellungen nicht in
ihrer urspriinglichen Bedeutung in Anschlag gebracht werden. So
kann auch die heutige altkatholische Position nicht umhin, die beiden
formalen Bedenken gegen VAT.I als wahrhaft 6kumenisches und im
vollen, guten Sinn freies Konzil aufrechtzuerhalten. Sie muss deshalb
den im Gewissen verpflichtenden Charakter seiner Beschliisse in
Frage stellen, solange nicht in der Sache selbst erwiesen wire, dass
hier wesentliche Seiten der in der Schrift bekundeten und durch die
Uberlieferung der Kirche bewahrten gottlichen Offenbarung zum Be-
sten der Kirche und zum Heil der Menschen definiert worden seien.
Gerade hier aber ist heute das altkatholische Nein sowenig erschiit-
tert wie je. Auch enthebt uns in gewissem Sinne schon die durchge-
fiihrte summarische Analyse des Textes der Konstitution seiner er-
neuten Begriindung: Weder der behauptete Charakter der urspriing-
lichen Verheissung an Petrus, noch die Art von dessen im Text in An-
spruch genommener Fortsetzung in der rémischen Cathedra, noch die
diesem zugesprochene und volle und wahrhaft bischéfliche Voll-
macht der Jurisdiktion, noch schliesslich die Unfehlbarkeit des Lehr-
amtes dieses Jurisdiktionstrigers kénnen in der Sache als «gottlich
offenbartes Dogma» angesehen und mit entsprechender Hingabe des



— 165 —

frei zu leistenden Glaubens angenommen werden! An dieser grund-
sétzlichen Haltung kann weder das Eingesténdnis tatsichlich iiber-
triebener und zum Teil auch sachlich unbegriindeter Befiirchtungen
in bezug auf die Konzilsfolgen noch die heute oft «mildere» Interpre-
tation des Konzils im Kern etwas d&ndern. Nur fragt sich sehr, ob
damit alles gesagt ist, was heute im Riickblick auf VAT.I aus altka-
tholischer Sicht gesagt werden kann und gesagt werden muss ! Es be-
darfim Gegenteil kaum besonderer Worte, dass dem nicht soist. Viel-
mehr ist in steigendem Masse klar geworden, dass im VAT.I nicht,
wie Dollinger seinerzeit im Affekt seinem Bischof entgegenschleu-
derte, «man in Rom eine neue Kirche gemacht» habe, sondern dass
durch ein allerdings in vieler Hinsicht fragwiirdiges Konzil eine dem
Skumenischen und orthodox-katholischen Anspruch nicht entspre-
chende, geschichtlich bedingte, universale Ekklesiologie sich einseitig
durchsetzen konnte. Dadurch ist in begliickender Weise grundséitz-
lich alles wieder zum gemeinsamen Besitz und zur gemeinsamen Auf-
gabe erklart, was Grosse und Reichtum der katholischen Tradition
auch in der westlichen Kirche ausmacht. Und doch kann es erst zur
vollen Gemeinschaft kommen, wenn jene besondere, trennende
Festlegung der rémischen Kirche auf die Ekklesiologie des VAT.I,
der das IT. eben nun doch nicht grundsitzlich und konsequent absa-
gen wollte, wirklich iiberwunden ist. Hier sollen dafiir nur noch zwei
Hinweise gegeben werden, die in altkatholischer Sicht einer solchen
Entwicklung dienlich sein kénnten :

1. Der Verzicht auf den Rang eines 6kumenischen Konzils fir
VAT.I zusammen mit der ganzen, ohnehin seltsamen und frag-
lichen Zahlung «6kumenischer» Konzile seit dem letzten, un-
zweifelhaft ékumenischen, d.h. dem VII. von Nicda im Jahre
787. In grossziigiger Weise wiirde dadurch die Bahn frei fiir eine
offene, kritische und doch positive Priifung und Beurteilung der
Geschichte, zumal der Dogmen- und Lehrentwicklung, der west-
lichen Kirche einschliesslich der « Sekten» und der Reformations-
kirchen. Zugleich wiirde damit ein grundlegendes Hindernis fiir
eine dogmatische Verstindigung mit den Kirchen der chalkedo-
nensischen Orthodoxie des Ostens beseitigt und eine Erneuerung
der Gemeinschaft der Kirchen angebahnt, in der auch die altka-
tholische Opposition als Position voll eingehen kénnte.

2. Inihrem eigenen Riickblick auf 100 Jahre der Isolierung in der
Opposition gegen die Kirche des VAT.I hat die altkatholische
Kirche ihrerseits zu fragen begonnen nach dem biblischen Grund



— 166 —

und geschichtlichen Weg des Primates in der Kirche und dessen
moglicher Bedeutung fiir die Wiederannéherung der getrennten
Kirchen im Dienst an der Welt. Sie hat dabei zuletzt von der
Schrift herin 7 Thesen eine in gewissem Sinne doch neue Vorstel-
lung vom Primat als Auftrag der Initiative im Bewahren oder
Neuverwirklichen der Einheit formuliert, die vielleicht als
Frucht des Gewissensprotestes gegen die Einheitsdogmatik von
VAT I bezeichnet werden darf. Diese Gedanken stellen ein Ange-
bot dar, im Sinne einer eucharistisch-lokalen Ekklesiologie dem
urspriinglichen Auftrag des Petrusdienstes zur Einheit und
Festigkeit des Verbleibens in Wahrheit und Liebe Rechnung zu
tragen und dies in bestdndigem Zusammenkommen und Zusam-
menwirken unter Fiihrung einer allseitig anerkannten Mitte aus-
zuwirken 7.

Bonn Werner Kippers

57 Vgl. Altkatholisches Jahrbuch 1970, 23: «Die altkatholischen Thesen
zur Primatsfrage», die von W.Kippers in Publik vom 23. Januar 1970,
Nr.4, S.23, kurz erldutert wurden, jedenfalls aber nur einen Theologenent-
wurf und keine offizielle Verlautbarung der Bischofe darstellen, lauten:

I.

Die Utrechter Erklirung der altkatholischen Bischofe von 1889 spricht in
Artikel 2 die Anerkennung des «historischen Primates des Bischofs von Rom»
aus, ohne weitere damit verbundene Fragen zu beriihren. Deshalb haben wir
uns angesichts der 6kumenischen Situation dariber Rechenschaft zu geben,
wie wir diese Formulierung verstehen.

IL.

Vor allem ist festzustellen, dass im neutestamentlichen Zeugnis eine
Petrustradition vorliegt, nach der er als erster Bekenner, als einer der Grund-
zeugen der Auferstehung und als leitende Gestalt der Gemeinde von Jerusalem
im Vollzug fundamentaler Entscheidungen der Kirche eine deutlich hervorra-
gende Initiative hat.

I11.

Obwohl aus diesem Hervortreten nicht auf das Zugrundeliegen bestimm-
ter rechtlicher Kompetenzen geschlossen werden kann und obwohl die Einma-
ligkeit der Stellung des Petrus als Apostel den Gedanken an eine Nachfolge im
strikten Sinn ausschliesst, glauben wir, dass der Sonderstellung des Petrus
trotzdem eine fiir die Kirche signifikative Bedeutung zukomme.

IV.

Da die Kirche nur im Héren auf den in der Heiligen Schrift bezeugten Auf-
trag lebt, miissen die Petrus erteilten Auftrage auch heute in der Struktur der
Kirche zum Ausdruck kommen.

V.

Ohne den Bereich dogmatischer Folgerungen zu beriihren, kann festge-
stellt werden, dass die Funktion, die Rom in der Geschichte der Kirche zu-
wuchs, im Zeichen der Aufnahme dieses Auftrages stand. Diese Feststellung
behélt ihre Bedeutung fiir die ganze Geschichte des romischen Primates, wenn
(in ihr dieser Charakter) auch oft stark verdunkelt (erscheint).



— 167 —

VI.

Trotz der zahlreichen fatalen Entwicklungen der Vergangenheit, die zu
verschiedenen Schismen, darunter dem von Utrecht, fihrten, wurde auf dem
ersten Vatikanischen Konzil von einem axiomatischen Vorverstindnis (von
Einheit) her ein Autoritdtsdenken dogmatisiert, das sich aus Schrift und Tradi-
tion nicht begriinden lédsst. Erst in der neuesten, durch das zweite Vatikanische
Konzil ermdglichten Entwicklung wird auch in der rémisch-katholischen
Theologie wieder nach einer der Kirche wirklich dienenden Primatialstruktur
gesucht.

VII.

In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der
Schrift erfiillte, miisste ein « Petrusamt » als Dienst an Christus an seiner Kirche
und an der Welt durch die Verpflichtung, nicht (aber durch) eine Rechtskom-
petenz, bestimmt sein, in allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative
voranzugehen, die es der Ganzheit der Kirche ermdéglicht, sich zu entscheiden,
ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen.

Angesichts der 6kumenischen Entwicklung, in der sich das Verlangen der
Welt nach Einheit widerspiegelt, kime der Erfiillung dieses Dienstes eine um-
fassende Bedeutung zu.

(Zusétze in Klammern, vom Verfasser)

Im Kommentar vor W, Kiippers in Publik heisst es dazu: «Der Sinn der
Thesen liegt nun aber gerade darin, die ganze Frage dieses grossen ékumeni-
schen Dilemmas aus dem toten Winkel herauszuheben und als offenes 6kume-
nisches Thema von neuen Gesichtspunkten her einzufithren. Dieses Grundan-
liegen kommt am stérksten in der siebten These zum Ausdruck, die deshalb
wohl als die wichtigste anzusehen ist. Sie greift ihrerseits auf die grundlegende
zweite These zuriick. Ihr Gehalt kreist um drei Hauptpunkte : den Begriff der
Initiative, den Gedanken einer zentralen Instanz und die Vorstellung von de-
ren Wirksamwerden durch und fiir die kirchliche und christliche Ganzheit.
Losgeldst von allem Streit um Dogma und Recht, jenseits aller konfessionellen
Ausschliesslichkeit wird hier ein Auftrag des Petrusamtes heute ins Auge ge-
fasst, der sich wesentlich auf die Kirche als Ganzes bezieht... So offen, so un-
dogmatisch und vor allem so vollkommen unpolemisch und ressentimentfrei,
so positiv und zukunftsbejahend-hoffnungsvoll wollen die schlichten Bonner
Primatsthesen altkatholischer Theologen hundert Jahre nach dem ersten Vati-
kanum tatsédchlich verstanden sein. »



	Die altkatholische Position heute im Rückblick auf Vatikanum I

