
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Die altkatholische Position heute im Rückblick auf Vatikanum I

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 124 —

Die Altkatholische Position heute im Rückblick
auf Vatikanum I

Ohne Frage stehen wir beim Rückblick auf Vatikanum I
(VAT.I), hundert Jahre nach dessen Vertagung sine die, erst im
Werden eines wissenschaftlich begründeten, ökumenischen
Konsensus in bezug auf seine historische Darstellung und theologische
Bewertung. Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Konzil hatte
unmittelbar nach seinem Ausgang zunächst nur die altkatholische
Opposition unternommen, die es aber später mehr und mehr bei
einer A-limine-Ablehnung bewenden liess1.

1 Quirinus (Döllinger), Römische Briefe vom Concil, München 1870,
710 S.

Janus (Huber/Döllinger), der Papst und das Concil, München 1869, 300 S.

Neubearbeitung von Joh. Friedrich, Das Papsttum, München 1892, ursprünglicher

Text + 275 S. »Anmerkungen.
J. v.Döllinger, Briefe und Erklärungen über die vaticanischen Dekrete

(1869-1887),hrsg. vonFr.H.Reusch, Bonn 1890,187 S.

Josef Langen, Das Vatikanische Dogma von dem Universalepiskopat
und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen Testamant
und der patristischen Exegese, mit Bitte um Aufklärung an alle katholischen
Theologen, Bonn 1871,116 S.; in Teil II (1873), 138 S., und Teil III (1876), 158
S., fortgeführt bis ins 16. Jahrhundert.

Ders., Geschichte der Römischen Kirche bis Innocenz III., quellenmässig
dargestellt, 4 Bände, Bonn 1881-1893.

Joh.Friedr. v. Schulte, Die Stellung der Concilien, Päpste und Bischöfe
vom historischen und canonistischen Standpunkt und die päpstliche Constitution

vom 18. Juli 1870.MÜ Quellenbelegen,Prag 1871, 339 + 286 S.

Ders., Die Macht der römischen Päpste über Fürsten, Länder, Völker und
Individuen, nach ihren Lehren und Handlungen, zur Würdigung ihrer Unfehlbarkeit

beleuchtet und den entgegengesetzten Lehren der Päpste und Konzilien

der ersten acht Jahrhunderte gegenübergestellt ; (1871) dritte, umgearbeitete

Auflage (ohne das Material für die ersten acht Jahrhunderte) : nach ihren
Lehren und Handlungen seit Gregor VIL, Giessen 1896, 127 S.

Ders., Das Unfehlbarkeitsdekret vom 18.7.1870 auf seine kirchliche
Verbindlichkeit geprüft, Prag 1871.

Joh. Friedlich, Tagebuch während des Konzils geführt, Nördlingen 1871,
462 S., zweite, vermehrte Auf läge 1873, 488 S.

Ders., Documenta ad illustrandeum Concilium Vaticanum anni 1870, 2

»4bt., Nördlingen 1871, 316 + 437 S.

Ders., Zur älteren Geschichte des Primates in der Kirche, Bonn 1879.
Ders., Geschichte des Vatikanischen Konzils, 3 Teile in 4 Bänden, Bonn

1877-1887.
John-»4cton, Zur Geschichte des Vaticanischen Concils, München 1871,

114 S.
Theodor Weber, Staat und Küche nach Zeichnung und Absicht des

Ultramonanismus, urkundlich dargestellt, Breslau 1873,191 S.



— 125 —

Umgekehrt wurde die quellenmässige, historische Erschliessung
und theologische Refiektion der Ergebnisse auf römisch-katholischer
Seite erst nach und nach in freierer Weise aufgenommen2.

Leopold Karl Goetz, Der Ultramonatanismus als Weltanschauung, auf
Grund des Syllabus quellenmässig dargestellt, Bonn 1905, 371 S.

Vgl. auch Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siècle,
Eugène Michaud (1839-1917), Genève 1963, 338 S.

2 Eugenio Cecconi, archivescovo di Füenze, Storia de Concilio Ecumenico
Vaticano scritta sui documenti originali, Roma 1873-1879. Das grossangelegte
Quellenwerk erreicht in vier umfangreichen Quartbänden nur die Schwelle des
Konzils unmittelbar vor seiner Eröffnung.

Acta et Decreta Sacr. Conc. Recentiorum, Collectio Lacensis, VII, Herder,

Freiburg 1890, 4°, 1941 col.
J.D.Mansi, Sacr. Conc. nova et amplissima collectio. continué par L.Pe¬

tit et J.b.Martin, t. 49-53, Arnhem/Leipzig 1923-1927, das I. Vatikanum
betreffend; von besonderer Bedeutung fiü die Behandlung der Infallibilitäts-
frage : M 51, 639-687 Petitionen fiü und gegen die Antizipierung der Infallibili -

tätsfrage; M 51, 701/2 Text des Caput addendum vom 6.März 1870; M 51,
971-1072 analytische Synopse der Bemerkungen der Väter zum Caput addendum

; zur Constitutio prima de ecclesia, cap.mi. IV vgl. :

52, 4—7 Text und Canonae,
52, 28 ss. allgemeine Diskussion, 722-1080 spezielle Diskussion,
52, 1121-1140 systematische Zusammenfassung der Bemerkimgen zum

IV. Kapitel,
52,1140-1194 Änderungsvorschläge einzelner Väter zu Kapitel IV,
52,1204-1232 Berichterstattung Gasser zu Kapitel IV,
52, 1233-1235 neuer Text von Kapitel IV,
52, 1236-1241 endgültiger Text der Constitutio prima de ecclesia,
52,1243-1253 Abstimmung vom 13. Juli 1870.
52, 1263-1318 Zusammenfassung der modi und Bericht Bischof Gasser,
52,1327-1350 Sessio quarta vom 18. Juli 1870.
Theod. Granderath und Konrad Kirch, S. J., Geschichte des Vatikanischen

Konzils von seiner ersten Ankündigung bis zu seiner Vertagung. Nach
den authentischen Dokumenten dargestellt, 3 Bände, Freiburg, Herder,
1903/1906..

J. Fessier, Das Vatikanische Concilium, dessen äussere Bedeutung und
innerer Verlauf, Wien 1871.

H. E. Manning, A true history of the Vatican Council, London 1870.
E.Olliver, L'Eglise et l'Etat au concil du Vatican, 2 Bände, Paris 1879.
C.Butler OSB, The Vatican Council. The story told from inside in bishop

Ullathorne's letters, 2 Bände, London' 1930, deutsch von H. Lang, München
(1933). 21961 (das erste sich von aller polemischen Tendenz lösende Werk).

F.Mourret, Le concile du Vatican, Paris 1919, wertvoll durch die Verwertung

des Tagebuches von Icard, düecteur de St-Sulpice, der in enger Verbindung

mit BischofDupenloup stand.
H.Rondet, Vatican I, Paris 1962 bietet Material zur Vorbereitung der

Schemata, Arbeitsmethoden, nicht erledigte Entwürfe usw.
E. Campana, Il Concilio Vaticano, 2 Bände Lugano 1926, bietet im Prolog

« Il clima del Concilio » im Grunde nur einen Ansatz.
Roger Aubert, Vaticanum I, Bd. XII der Geschichte der Ökumenischen



— 126 —

Im Bereich der übrigen Kirchen entfiel schon bald jedes besondere

Interesse an einer eingehenden Untersuchung der prinzipiell und
im ganzen negativ bewerteten Sache3.

Konzilien, hrsg. von G.Dumeige und H.Bacht, franz. 1964, deutsch Mainz
1965.

Ders., Le Pontificat de Pie IX (1952)21963.
Die Zahl der Quellenschriften zu einzelnen Aspekten und der

Spezialuntersuchungen ist erheblich. Vgl. Bibliographie bei R. Aubert, a. a. O., 369-376.
Besonders zu erwähnen sind : K. Rahner, Erwägungen über die Strukturen der
Küche, in: Sehr. z. Theol. VI, 369-422; O.Karrer, Das ökumenische Konzil
in der römisch-katholischen Kirche der Gegenwart, in: Die ökumenischen
Konzile der Christenheit, hrsg. von J.Margull, 1961, 237-284; in: Das
Bischofsamt und die Weltküche, hrsg. von Y. Congar (franz. 1962), deutsch
Stuttgart 1964, 4.Teil, S. 581-764, vgl. bes. die Beiträge von G.Dejaifve SJ,
Primat und Kollegialität auf dem Ersten Vat. Konzil, Wüfrid F.Dewan,
Potestas vere episcopalis auf dem ersten Vat. Konzil, Gustave Thils, Potestas
ordinaria, und O.Rousseau OSB, Der wahre Wert des Bischofsamtes in der
Küche nach wichtigen Dokumenten von 1875, in : Das Konzil und die Konzile
(franz. Ed.de Chèvetogne, 1960) deutsch Stuttgart 1962, vgl.R.»4ubert, Die
Ekklesiologie beim Vatikankonzil, S. 285-330, und Y.Congar, Zusammenfassung,

331-390; j.P.Torrel, La théologie de l'Episcopat au premier concile
du Vatican, Paris 1961; Unam sanetam 37; K.Rahner/JRatzinger (Quae-
stiones disputata« 11) Episkopat und Primat, Herder, Freiburg 1960 ; H. Küng
(Quaestiones disputatae 17), Strukturen der Kirche, Herder, Freiburg 1962
(bes. 206, Das Petrusamt in Küche und Konzil, und 309-355, Was heisst
unfehlbar?); Diet, de Théol. Cath. XV, 1950, 2536-2585: J.Brugerette/
E.»4mann, Concile du Vatican, in : Unam Sanetam 34, L'Ecclésiologie auXIXe
siècle, Paris 1960, 77-114, Yves Congar, L'ecclésiologie, de la Révolution française

au Concile du Vatican, sous le signe de raffirmation de l'autorité, und
233-246, A. Chavasse, L'ecclésiologie au Conche du Vatican ; W.Kasper, Die
Lehre von der Tradition in der Römischen Schule, Freiburg 1962 ; ders., Primat
und Episkopat nach dem Vatikanum I, Tüb. Theol. Quart. 142 1962) 47-83 :

Gustave Thils : L'infaillibilité pontificale, Source - Conditions-Limites, Gem-
bloux 1969; s.a. die konservativen Kommentare: Constitution «Dei Filius»,
A.Vacant, Etudes théologiques sur les constitutions du Concile du Vatican, 2

vol., Paris/Lyon 1895, 768 + 534 S., und Constitution Pastor aeternus,
U.Betti, La costituzione dommatica Pastor aeternus del Concilio Vaticani I,
Roma 1961, 702 S., und in Collection Irenikon 1962, L'Infaillibuité de l'Eglise,
bes. Paul de Vooght OSB, Esquisse d'une enquête sur le mot «infaillibilité»
durant la période scolastique, 99-146; G.Thils, L'Infaillibilité de l'Eglise dans
la constitution Pastor aeternus du Ier Concile du Vatican, 147—182, und
Ch.Moeller, Conclusion. Infaillibilité et Vérité, 223-256.

Was jedoch dieser ganzen Fülle von Arbeiten gegenüber bis heute noch
fehlt, ist die Veröffentlichung aller Konzilsreden nach dem stenographisch
aufgenommenen Text, der Akten der Kommissionen und des inneren Verlaufs des
Konzils einschliesslich seiner Beziehungen zum Papst selbst. Die zunehmende
Öffnung der Vatikanischen Archive lässt hier noch umfangreiche Veröffentlichungen

erwarten, die mithelfen werden zu einem ausgewogeneren Urteil über
das ganze Geschehen und viele semer Einzelzüge.

3 Über die protestantische Reaktion auf das I. Vatikanum fehlt eine die
verschiedenen Aspekte sichtende und das ganze überblickbar machende



— 127 —

Die Dinge lagen im ganzen somit ähnlich wie im besonderen Fall
der Person und des Werkes Ignaz Dölhngers, des meistbeachteten,
spektakulären Gegners des grossen Konzils4.

Weil nun aber diese überlieferte Situation noch heute im grossen
gesehen nicht wirklich überwunden ist und auch das IL Vatikanum
dazu kaum mehr als Ansätze beigetragen hat, erscheint für die
altkatholische Position heute der kritische Rückblick auf VAT. I sinnvoll

und notwendig. Die hier durchgeführte Untersuchung kann aller-

Arbeit; vgl. Nippold, Neueste Kirchengeschichte; ders., Die altkatholische
Küche des Erzbistums Utrecht. Geschichtliche Parallele zur altkatholischen
Gemeindebiklung, Heidelberg 1872; Emil Friedberg, Sammlung der Aktenstücke

zum ersten Vatikanischen Konzil, mit einem Grundriss zur Geschichte
desselben, Tübingen 1872, 954 S.

Willibald Beyschlag, Der Altkatholizismus, eine Denk- und Schutzschrift
an das evangelische Deutschland, Halde 1883, erlebte 3 Auflagen.

Christian Bühler, Der Altkatholizismus, gekrönte Preisschrift, E. J.Brill,
Leiden 1880, 367 S.

Für die geistige Haltimg angesehener evangelischer Laien kennzeichnend
bleibt auch Gerh. vom Rath, «Offener Brief an einen römisch -katholischen
Freund» (1876, Evg. Gemeindebl. f. Rheinland und Westfalen, Krefeld 1888,
16 S., aber auch das besondere wissenschaftliche Interesse, das, durch das Konzil

geweckt, sich in Arbeiten widerspiegelte wie P.Hinschiu ausführliche
Behandlung des Konzilsrechtes in : System des Katholischen Kirchenrechtes,
Berlin 1883, Bd. III, 325-665, Konzile und Synoden, 666-668, Die Synode der
»Altkatholiken, oder Theod. Frommann, Zur Kritik des Florentiner Unionsde-
crets und seiner dogmatischen Verwertung beim Vaticanischen Concil der
Gegenwart, Leipzig 1970, 73 S.; in neuerer Zeit vgl. Heinr.Ott, Die Lehre des
I. Vatikanischen Konzils. Ein evangelischer Kommentar. Begegnung Bd. 4,
Basel 1963, bes. 127-172, Session IV. Die sichtbare Einheit - Der oberste Hüte
- Das unfehlbare Lehramt ; aber auch Richard Baumann, Der Fels der Weltkirche

des Evangeliums und das Papsttum, Tübingen 1956; ders., Petrus
Bekenntnis und Schlüssel, 1950.

Fritz Vigener, Bischofsamt und Papstgewalt. Zur Diskussion um
Universalepiskopat und Unfehlbarkeit des Papstes im deutschen Katholizismus
zwichrsen Tidentinum und VatikanumI, (Überarb. 2. Auflage von Gottfried
Maron) von: Gallikanismus und episkopalistische Strömungen im deutschen
Katholizismus zwischen Tridentinum und Vatikanum (1913).

4 Vgl. den Weg von der Konfrontation zwischen J.Friedrich, Ignaz
v. Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen Nachlasses dargestellt,
3 Bände, München 1899-1901 und J.Michael SJ, Ignaz von Döllinger. Eine
Charakteristik, Innsbruck 21892, über Stefan Lösch, 1955, Döhinger und
Frankreich. Eine geistige »Allianz 1823-1871, die verschiedenen Aufsätze von
Viktor Conzemius, bes. : Aspects ecclésiologiques de l'évolution de Döllinger et
du vieux catholicisme in : Unam Sanetam 34 (L'Ecclésiologie au XIX* siècle),
Paris 1960, 247-279, bis W.Küppers, Wer war und was bedeutet uns Ignaz
Döllinger Altkath. Jahrbuch 1970, 31-36, und den neuesten römisch-katholischen

Döllinger-Arbeiten, bes. G.Schwaiger, I.v.Döllinger im Lichte der
neueren Forschung (MTh. Z 18 (1967), 143-151, und J.Finsterhölz, Ignaz von
Döllinger, Wegbereiter heutiger Theologie, Bd.III, Graz 1969,401 S.



— 128 —

dings nur eine summarische Überlegung aus der heutigen altkatholischen

Sicht bieten, ohne die Auseinandersetzung in den zahlreichen
historischen und theologischen Einzelfragen aufzunehmen. Wie im
gesamten heutigen altkatholischen/römisch-katholischen Verhältnis
geht es uns dabei ohne Polemik und Selbstverteidigung um offene
Sachlichkeit und ökumenisch relevanten Fortschritt. Nicht ohne
Grund, jedenfalls für uns heute nicht ohne Sinn, kam Döllinger nicht
zur Ausführung seines wiederholt angekündigten Werkes über das

Papsttum, indem er glaubte, die grosse geschichtliche Anklage erheben

zu können. Unter völlig anderen Umständen gelangte Pascal
nicht zur Ausführung seiner grossen Apologie des Christentums für
den modernen Menschen. Das von beiden mit dem Herzen als
Hauptaufgabe erfasste jahrelange Bemühen dokumentiert sich heute nur
fragmentarisch und torsohaft. Wie in der Kunst, so kann aber auch in
der Theologie das Fragment oder der Torso unmittelbarer Zugänge
zum bleibenden Sinn von Werken und Persönlichkeiten erschliessen
als das abgeschlossene geglättete Opus. Dies gilt ja schon entscheidend

für Person und Werk Jesu in den biblischen Schriften. Dem
fragmentarisch gebliebenen, aber existentiell durchgehaltenenProtest
Dölhngers entspricht das Torsohafte der altkatholischen Existenz
aus kirchlichem Notstand heraus und auf eine grosse ökumenische
Hoffnung hin. Auch die römisch-katholische Beschäftigung mit der
anerkanntermassen über das IL Vatikanum hinaus noch nicht bewältigten

Vergangenheit von VAT. I könnte nur gewinnen, wenn sie sich
dabei vom allgemeinen ökumenischen Horizont her befragen und
damit aus der ihr eigenen Isolierung und Engführung in der Behandlung

der Primatsfrage herausführen liesse. Jedenfalls aber kann das

altkatholische Anliegen heute nur darin bestehen, die biblischen,
geschichtlichen, kirchlichen und ökumenischen Fragen im offenen Horizont

gesamtchristlicher Fragestellung zur Sprache zu bringen. Sind
doch heute weder der Stellenwert des Bischofsamtes noch die neute-
stamentliche Petrusfrage oder die geschichtlichen und systematischen

Fragen eines gesamtchristlichen Primates und eines wahrhaft
ökumenischen Konzils noch einfach Sonderfragen der römischen Kirche.

Es scheint vielmehr hohe Zeit, sie in aller Offenheit und Freiheit
neu in den ökumenischen Dialog der Kirchen einzuführen. Dies darf
gerade auch dann als erforderlich angesehen werden, wenn eingesehen
wird, dass derartige «innere» Fragen gegenüber dem Weltauftrag der
Kirche sekundären Charakter haben. Jede Funktion setzt den Träger,

jedes Organ oder Instrument dessen Funktionsfähigkeit voraus.



— 129 —

Es bleibt deshalb die grosse Frage, welche Kirche in welcher inneren
Verfassung und Ordnung den Auftrag ihres Herrn gegenüber der
Welt auszuführen hat. Auch die gängig werdende Rede vom
«nachökumenischen Zeitalter» lässt mit aller Dringhchkeit fragen, ob die
ökumenischen Hauptanliegen schon begriffen und wirklich erfüllt
sind.

Im Rückblick auf das Konzil vor hundert Jahren muss vor allem
das Missverständnis zwischen Erwartung und Erfüllung, breiter
Vorbereitung und schmalem Ergebnis, allgemein christlichem Anspruch
und geschlossener Ablehnung ausserhalb der Papstkirche auffallen.
Dabei ist nicht zu übersehen, dass doch auch damals die stärkste
Gruppe der Christenheit den Versuch wagte, sich über die moderne
Welt konziliar klar zu werden und sich ihr in breiter Front zu stellen.
Wenn dies so auffallend misslungen ist, bleibt der Hinweis auf die
äusseren Umstände, zum Teil politischer Art, unbefriedigend. Es ist
vielmehr altkatholische Überzeugung, dass der Grundschaden von
VAT. I die Folge einer durch jahrhundertelange Isolierungen
bewirkte Engführung der Primatsfrage in der lateinischen Kirche gewesen

ist.
Die erste dieser « Isolierungen » ist die mit der Ost/West- Spaltung

zusammenhängende Entwicklung der Primatsfrage als eines
westlichen Sonderanhegens. Die hier sich auswirkende Eingrenzung
begann schon mit Konstantins Aufgabe der alten Hauptstadt und der
Begründung eines neuen Zentrums im Osten des Reiches. Dadurch
wurde ein geistiger Raum frei für die folgenschwere Verbindung
apostohscher Tradition in Rom mit dem ganzen Komplex der
Roma-aeterna-Idee. Bis zum grossen Schisma kam die besondere
römische Primatsauffassung zwischen der westlichen und östlichen
Kirche weder als Glaubens- noch als Verfassungsfrage in voller
Klarheit zur Sprache. Sie blieb ein isohertes westliches Phänomen,
das der Osten im strengen Sinne, über die reichsgesetzlich geklärte
Ordnung der Pentarchie der Patriarchate hinaus, nicht zur Kenntnis
nahm. Eigentlich erst das Florentiner Konzil konfrontierte die
ostkirchliche Theologie unausweichlich mit den inzwischen zu voller
Entfaltung im Westen gelangten päpstlichen Autorität. Die Frage
wurde jedoch hier durch einen verbalen Kompromiss ebenso

notdürftig wie notgedrungen überdeckt5. Der bald darauf eintretende

5 S. »Anm.3, Th.Frommann, a.a.O., vgl. Joseph Gill, Konstanz-Basel-
Florenz in: Gesch. d. Ökum. Konzile, Grillmeier-Bacht, Bd.IX, 309-319; ders.,
The Council of Florence, Cambridge 1961, 288-291. Die Schlussformel des



— 130 —

Fall Konstantinopels verhinderte ein weiteres, dialogisches Austragen

der Frage. Die ein knappes Jahrhundert später durch die Refor-
mationsbewegungen des 16.Jahrhunderts eintretende Nord/Süd-
Spaltung der Kirche verengte erneut den kirchlichen und
theologischen Spielraum seiner Austragung, nachdem in den Gegensätzen
des Konzialismus und Papalismus die ungelöste Spannweite der

Frage sich geschichtlich dargestellt hatte.
Schon lange vorher war auf dem Gebiet der Theologie mit der

mittelalterlichen Denkweise eine Isolierung der Behandlung von
Glaubensfragen von der unmittelbaren Beschäftigung mit dem
biblischen Text eingetreten. Noch während der ganzen patristischen
Periode war grundsätzlich Theologie und Schriftexegese eine Einheit.
Mit der Methode der Sentenzen-Kommentare und Theologischen
Summen verkümmerte die Schrifttheologie und Exegese der Väter
zum Gebrauch der dicta probantia im systematischen Schlussverfahren.

So trat eine allgemeine Isolierung des dogmatischen Glaubensdenkens

an die Stelle des unmittelbaren Umgangs mit dem Text der
Schrift. Dies müsste für die klassischen drei Primatstellen (Matth. 16,

18; Lukas 22, 32; Joh.21, 15-18) folgenschwer werden. Dies um so

mehr, als hier eine patristische Tradition im Sinne der römischen
Papstlehre gerade nicht vorlag, es also einfach war, die Stellen unmittelbar

mit ganz bestimmten logisch erfassten Aktionen über die von
Christus der Kirche gegebene «beste Verfassung zu verbinden. Diese
schriftfremde Tendenz wurde durch die Abwehr des reformatorischen
Sola-scriptura-Prinzips nur weiter gefördert. Wenn auch nicht
primär so doch sekundär trugen dazu die klassischen Fälschungen von
Traditionsbeweisen für die Primatsauffassung erheblich bei6. Eine
Exegese im vollen Sinne des Wortes hat jedenfalls die Inanspruchnahme

der genannten Stellen nach dem VAT. I erreicht", von

Unionsdekretes vom 6. Juli 1439, «Laetantur coeli», wurde, ganz gleich wie die
lateinische oder griechische Textform zu beurteilen ist. offenbar nicht wirklich
ausdiskutiert, um nicht in letzter Minute die zu schliessende Union erneut zu
gefährden.

6 S.Döllinger/Friedrich, Das Papsttum, a.a.O., 132. Die von Thomas
v. »Aquino unkritisch übernommenen falschen Canones und Texte wurden
selbst vom ersten literarischen Gegner des Janus, J.Hergenröther, Kritik der
v. Döllinger'schen Erklärung, Freiburg 1871, 31 f., und »Anti-Janus, 115 f., als
unecht behandelt. Zur Frage vgl. Fr.H.Reusch, Die Fälschungen im Traktat
des Thomas v.Aquino gegen die Griechen (opusculum contra errores Graeco-
rum ad Urbanum IV), Abhandl. der Bayer. Akademie der Wiss., München
1889, XVIII 3/685 ff.

7 S. allgemein den umfassenden Literaturbericht «Die Petrus-Romfrage»

von Erich Dinkier, in: Theologische Rundschau (sofern er auch die



— 131 —

den Problemen der modernen Literarkritik gar nicht zu reden. Im
Primatstext von VAT.I herrscht jedenfalls die Dicta-probantia-
Methode noch ungebrochen. Dazu kommt schliesslich als

Isolierungseffekt die seit der mittelalterlichen Kanonistik bestehende

doppelte Trennung einer juridischen und einer soziologischen
Ekklesiologie von dem eigentlich theologischen Thema der Kirche
in ihren soteriologischen, sakramentalen und eschatologischen Aspekten

und ihrer Verbindung mit einer pneumatisch bedingten Kon-
ziliarität8, die - wie im Ansatz später Vatikanum I - es vermocht
hätte, im Verständnis der Kirche als Volk Gottes das Bischofsamt
mit dem Petrusamt einerseits und der örtlich regionalen Kirche
sowie dem ganzen Laienbereich zusammenzuschliessen.

Eine solche mehrfache Isolierung ist die unübersehbare Voraussetzung

des Dramas des I. Vatikanums, das deshalb auch eine
ökumenische Tragödie genannt werden könnte. Ein gerechtes Bild des

Geschehens ist ohne die Berücksichtigung dieser Zusammenhänge
nicht zu gewinnen. Dies ist um so bedeutsamer, weil gerade dadurch
auch die im 19. Jahrhundert gestellte Autoritätsfrage in die gleiche
Isolierung hineingezogen wurde. Und so bleiben die vielen
einzelnen, historischen Aufhellungen und theologischen
Verdeutlichungen der Konzilsbeschlüsse sowie die verschiedenen Inter -

exegetisch-literarkritischen »Arbeiten berücksichtigt) 25 (1959), 189, 289; 27
(1961) 33; vgl. O.Cullmann, Petrus - Jünger - Apostel - Märtyrer (1952),
21960; J.Ringger, «Das Felsenwort» in Rössle/Cullmann, Einheit der Christen,

1959, 271-347; J. Jeremias, Golgatha (betr. die «Felsenvorstellung»)
Leipzig 1926; J.Betz, Christuspetra - Petrus in Küche und Überlieferung,
Festschrift für J. Geiselmann, 1960, 1—21; Rahner/Ratzmger, a.a.O., 45-61,
Primat im ursprünglichen Sinn; Läpple/Schmaus, in: Wahrheit und Zeugnis,

1964, 456-466; s.a. H.Küng, in: Die Küche, Freiburg 1967, 524-564,
Petrusrecht und Petrusdienst.

8 W.Kasper, Die Lehre von der Tradition, a.a.O., 135: «Das
Wertvollste seiner Theologie von der Überlieferung verdankt Perrone zweifellos
der Symbolik Möhlers » ; 140 : « Dass Möhler noch nicht wie Perrone die
Organe der Tradition im unfehlbaren Lehramt des Papstes aufgipfeln liess,
sondern Episkopalsystem und Papalsystem als .für das küchliche Leben
sehr wohltätige Gegensätze' auffasste, liegt nicht an einer Inkonsequenz...,
sondern das ist Ausdruck seines dialektischen Denkens und der damit
verbundenen Auffassung der Kirche»; 422 ist gewiss Kaspers abschliessende
Bemerkung «Die Verhandlungen wie auch das Ergebnis des Vaticanum I
zeigen die Bedeutung, aber auch die Grenzen der Theologie der Römischen
Schule» anzuerkennen, aber doch wohl ein Fragezeichen zu setzen hinter die
unmittelbar folgenden Sätze: «Das Konzil hat die Strömungen, die, von der
Restauration herkommend, das Moment der »Autorität betonen, in sich
aufgenommen. Es hat diese Richtungen aber auch korrigiert, geklärt, gereinigt
und überwunden.»



132

pretationen der Konzilsergebnisse im ganzen genommen immer noch
unbefriedigend9. Dies gilt auch für die generelle Bestätigung des

I. durch das IL Vatikanum10.
Tatsächlich stellte sich nun aber das in der angedeuteten

Weise vorbelastete Primatsdenken der westlichen katholischen Kirche

im 19. Jahrhundert neu unter dem alles beherrschenden Zeichen
einer tiefen Autoritätskrise. Gegenüber dem Erschrecken in den

europäischen Völkern und unter ihren Machthabern vor den Folgen
des Naturalismus Rousseaus und der Vernunftkritik der Aufklärung

suchte vor allem die katholische Kirche, niedergeschlagen und
geläutert durch den Feuersturm der Französischen Revolution,
neuen und unangreifbaren Halt beim Felsen Petri. Was beim
Wiederaufbau nach dem Sieg über die Revolution in Romantik,
Idealismus, Neupietismus und Neukonfessionalismus als Aufbruch zu
neuentdeckten Ufern und wiedergewonnenen Heimaten empfunden
werden konnte, müsste in römischer Sicht vor allem als Wiederherstellung

eines Rechtsstandes angesehen werden. Nur eine mit
ausreichender Durchsetzeewalt verbundene Autorität schien in der

9 Vgl. G. Thils, L'Infaillibilité Pontificale, a.a.O., 254 f.: «Défendre
l'Infaillibilité Pontificale est un bien; la défendre de cette manière (abusivement),

au détriment des autres pasteurs et en réduisant a peu la portée de
leur témoignage de vérité doctrinale, est malfaisant... Mais il (le disciple du
Christ) s'interroge parfois sur l'aire et les limites de la zone uréformablo ;

cette fois, tout le monde reconnaîtra qu'il est presque impossible de répondre
parfaitement à pareille question.»

In diesem Sinne ist es nicht untypisch, wenn selbst R.Aubert, Pie IX,
286, sagen kann «Les jésuites romains... s'imposèrent toujours davantage au
cours du pontificat de Pie IX. Le fait est incontestable: l'influence des jésuites

àia Curie ne cessa pas d'augmenter. » Warum ist es dann aber «fort
exagéré... de due comme Lord Acton (British Review 1870, 187), Pie IX a fait
des jésuites le canal de son influence et est devenu l'instrument de la leur»
Die Tendenz des unmerklichen Zurücknehmens imd Ausgleichens der
Wirkung kritisch zugestandener Punkte ist gewiss vor allem eine Auswirkung
der stillschweigenden Voraussetzung eines letzten Rechtes der Vatikanischen

Dogmatisierungen und insofern einer gläubigen Grundhaltung, die
kaum diskutiert werden kann.

10 Konst. LG 18, «Diese Heilige Synode tritt in die Spuren des Ersten
Vatikanischen Konzils und legt dessen Lehre über Einsetzung, Dauer,
Gewalt und Sinn des dem römischen Bischof zukommenden heiligen Primates
sowie über dessen unfehlbares Lehramt abermals allen Gläubigen fest zu
glauben vor», vgl. W.Küppers, Das ILVatikanische Konzil und die Lehre
von der Kirche, Separatdruck IKZ 1966, 35: «Das Kapitel hat dadurch
einen von sämtlichen anderen Kapiteln sich abhebenden Charakter erhalten.
Manche Sätze lesen sich, vor allem im strengeren Latein, wie Vorübungen zu
Paragraphen eines neuen Codes Juris Canonici. »



— 133 —

Lage, vor neu zu erwartenden Angriffen wirklich Schutz zu gewähren.

So kam die Stunde der römischen Konservativen und Papalisten

des ausgehenden 18. Jahrhunderts und beginnenden 19.

Jahrhunderts11. Die Tatsache dieser das wiedererstehende Papsttum
belastenden Hypothek ist heute unbestritten12. Nicht genügend
beachtet wird jedoch noch weithin die Frage der Folgerungen, die
sich daraus für die Beurteilung des VAT.I ergeben. Zeigt doch das

Konzil die katholische Kirche in ihrem berechtigten Ringen um die
unverbrüchliche Autorität der Offenbarungswahrheit der Kirche
zugleich in fataler Verstrickung in das Ringen der politischen
Mächte und der herrschenden Schichten um Wiederherstellung und
Aufrechterhaltung überkommener Herrschaftssysteme und
Abhängigkeitsverhältnisse. Das Wort Freiheit konnte dabei in erschrek-
kender Weise anstössig werden, angefangen von den sogenannt
bürgerlichen Freiheiten über die Freiheit der Forschung bis hin zur
Gewissensfreiheit des einzelnen13.

Dazu kam, dass der « katholische Mensch » weder durch die klassische

Anleitung zum religiösen Gehorsam jesuitischer Prägung noch
durch die Seelenführung der barocken Beichtstuhl-Praxis auf
Selbstbestimmung ausgerichtet war. Deshalb konnte die revolutionäre
Zerstörung überlieferter Autoritäten und festgefügter geheiligter Ord-

11 Y.Congar, Unam Sanetam 34, a.a.O., 91-93, Les défenseurs italiens
de la Papauté: G.A.Orsi OP (§ 1761), Verfasser einer gegen die französische
küchengeschichtliche Schule gerichteten 20bändigen Storia Ecclesiastica,
die allerdings nur bis zum 6. Jahrhundert gelangte ; J. A. Bianchi OFM
(t 1758), Della potestà e della polizia delle Chiesa, Roma 1745/1751, undTurin
1854—1879, 3 Bände; Pietro Ballerini (f 1769), De vi ac ratione primatus
Roman. Pontificum, Verona 1767; De potestate ecclesiastica Summ. Pontificum

et Conc. Generlalium, Verona 1768; Card. Pietro Gardil, Opuscula quatuor

ad hierarchicam Ecclesiae constitutionem pertinentia, 1789; Th.M.Ma-
machi OP (f 1792); Vincente Bolgeni SJ, Esamen della vera idea della
S. Sede, 1784; im allgemeinen auch »Alfons Liguori durch Beförderung der
inneren Hingabe an die Idee des Papsttums; die wissenschaftlich bedeutendsten

sind jedoch Ant. Zaccaria, Anti-Febrono sia Apologia storico-polemica
del Primato del Papa, 3 Bände, 1767, franz. 4 Bände, Paris 1859/60; Alph.
Muzzarelli (| 1813), De auctoritate Romani Pontificis in conciliis genera-
libus, bes. posthum in franz. »Ausgabe: œuvres théologiques, Avignon, 4
Bände 1826/27, 7 Bände, 1842; in gewissem Sinne Höhepunkt: Mauro Cap-
pellari (seit 1831 Papst Gregor XVI), Il trionfo della Santa Sede e della
Chiesa, Roma. 1799, 21832, franz. und deutsch 1833, 21841.

12 Y.Congar, Unam Sanetam 34, a.a.O., 109; R. Aubert, Pie IX, 277.
13 Gregor XVI, Encyclica «Mirari vos», 15.März 1832, und Pius IX,

Quanta Cura u. Syllabus, 8. Dezember 1864; Congar, Unam Sanetam 34,
a.a.O., 97.



— 134 —

nungen sowohl im denkenden des einzelnen wie in den kirchlichen
Massen zu uneingestandenen Angstpsychosen führen, die in übersteigertem

Sicherheitsbedürfnis und leidenschaftlicher Hingabebereitschaft

Ausdruck finden mussten. Der Einfluss gerade auch bedeutender

Konvertiten weist in die gleiche Richtung14. Eine letzte, besondere

Zuspitzung erhielt diese Situation durch die wachsende Bedrohung

des Kirchenstaates in dem seine politische Einheit suchenden
Italien des 19. Jahrhunderts. Die politische Bedrängnis wurde geradezu

der neuralgische Punkt für Papst und Kurie und zum Kriterium
einer Scheidung von «Freunden» und «Feinden» der Kirche15.

Im Gefälle dieser komplexen Problematik müsste das Konzil
seinen Weg suchen und seine Entscheidungen treffen. Dabei konnte es

einer Entscheidung über Träger und Ausübung der Autorität in der
Kirche nicht ausweichen. Sie trat ihm entgegen im seit den Tagen von
Basel/Florenz aufgebrochenen, vom Trienter Konzil ungeklärt gelassenen

Verhältnis der Kompetenzverteilung zwischen Konzil, Bischöfen

und Papst.
Auf den geschichtlichen Verlauf der Dinge von der ersten

Ankündigung durch den Papst im Jahre 1864 bis zum kritischen Höhepunkt

des IS.Juh 1870 kann hier nicht näher eingegangen werden.
Ebensowenig kann der breite Inhalt, sei es derjenige der vorbereiteten

52 Schemata oder auch nur der vier tatsächlich vorgelegten und
teilweise bedelten Schemata, entfaltet werden. Dies gilt auch für die
weithin und so auch aufaltkatholischer Seite theologisch unterbewertete,

fundamentaltheologische Constitutio de fide catholica «Dei
Filius » vom 24. April 1870. Diese war immerhin nach anfangs ungünstiger
Aufnahme des vorbereiteten Schemas durch den konziliaren Prozess

spürbar verbessert worden und hatte schliesslich fast einstimmige
Annahme gefunden16. Unsere Aufmerksamkeit muss sich auf die Con-

14 S.H.Essinger, Wege nach Rom. Kritische Betrachtung von
Konversionsberichten aus dem 20. Jahrhundert ; K.Rahner, Über Konversionen,
Sehr. z. Theol. III, 1956, 441-454.

15 Unverkennbarer Ausdruck dafür war die Reaktion des Münchener
Nuntius Chigi auf die im Grunde die positiven Elemente der kommenden
Entwicklung weltlicher Macht des Papstes vorwegnehmende, die gegenwärtige

Unhaltbarkeit der Dinge jedoch aufdeckenden Odeon-Vorträge Dölhngers

im April 1861, s. Kirche und Küchen, Papsttum und Kirchenstaat,
München 1861.

16 Vgl. Hermann J.Pottmeyer, Der Glaube vor dem Anspruch der
Wissenschaft. Die Konstitution über den katholischen Glauben «Dei Filius»,
des Vatikanischen Konzils und die unveröffentlichten theologischen Voten



— 135 —

stitutio prima de Ecclesia Christi beschränken, die von den ersten
Altkatholiken gelegentlich, vielleicht in Erinnerung an die Opposition
gegen die Bulle Unigenitus von 1713, als «Bulle» Pastor Aeternus
bezeichnet wurde17. Erstes Anliegen muss es dabei sein, so genau wie
möglich festzuhalten, was tatsächlich am 18.Juli 1870 unter
Androhung des Anathems als «divinitus revelatum dogma», d.h. als

göttlich offenbarte Glaubenswahrheit definiert worden ist ; denn
gerade darüber bestanden schon zwischen den Altkatholiken und
ihren Gegnern, aber auch unter den Auslegern des Konzilstextes
selbst von Anfang an erhebliche Verschiedenheiten. Auch ein Blick
auf die Entstehung des Textes kann deshalb nicht ganz unterlassen
werden. Alles hängt damit zusammen, dass dem Konzil nicht wie in
altkirchlichen Zeiten eine klar umrissene «Irrlehre» schon mit der
Einberufung vor Augen gestellt war, die durch vorhergehenden
Austausch von Erklärungen in «Briefen» und durch Beschlüsse von
Teilkonzilen schon vorgeklärt und breit als unkirchlich abgewiesen
worden wäre, um nur noch abschliessend durch das grosse Konzil
verurteilt zu werden. Die Differenzen, über die VAT.I zu entscheiden

hatte, waren jedoch bei der Einladung nicht bekanntgegeben
worden und lagen wesentlich im Bereich kirchlicher Verfassungsund

Rechtsfragen, an denen geschichtlich die «christlichen
Regierungen» nicht unbeteiligt waren und die man vielleicht gerade
deshalb eindeutig zu benennen vermied. Die theologische Frage des

Primates wiederum hatte bis zum Konzil formal nur den Charakter
einer theologischen Konklusion, der mit theologischen Argumenten
ohne Vorwurf der Irrlehre widersprochen werden konnte und bis in
weit verbreitete Katechismen hinein tatsächlich widersprochen
wurde. Deshalb haben sowohl die Verhandlungen im Konzil wie die

nachfolgenden Auseinandersetzungen, Bestreitungen oder Verteidigungen

heute noch einen irritierenden Charakter. Weil dem be-

der vorbereitenden Kommission. Herder, Freiburg 1968, 517 + 104 S., S.16 :

«In der Konstitution ,Dei Filius' des I.vatikanischen Konzils hat sich in
der Form einer feierlichen kirchlichen Lehrentscheidung die Auseinandersetzung

niedergeschlagen, in die die Kirche der Neuzeit in wachsender Intensität
mit der Wissenschaft und einer Philosophie gezwungen wurde, die alle

durch die »Autorität der Tradition geheiligten Wahrheitsüberzeugungen radikal

in Frage stellten.» Vgl. auch W.Bartz, Zur Geschichte der Constitutio
dogmatica de fide catholica des Vaticanums, in Theol. u. Glaube 39 (1949),
175-277.

17 So schon in der Nürnberger Erklärung vom 26.»August 1870, vgl.
U.Küry, a.a.O., 417 (Dokumente).



— 136 —

kämpften Irrtum die klar umrissene theologisch religiöse Gestalt
fehlte, war auch der definierte neue Glaubenssatz nicht unmittelbar
religiös einsichtig und theologisch eindeutig. Berücksichtigt man
den auffallenden Unterschied des Werdeganges konziliarer Texte
im I. und IL Vatikanum, so wird manches verständlicher. Waren
auch vor Beginn des ILVatikanums die Texte den Konzilsteilnehmern

nicht bekannt, so gab doch die lange Konzilszeit mit den
erheblichen Pausen zwischen den Sitzungsperioden und die Wirkung
einer öffentlichen Meinung auf den Konzilsprozess weitgehende
Gelegenheit ihrer Umgiessung ja Neuschaffung. Ganz anders im I.Va¬
tikanum. Hier wird im Hauptpunkt der Primatsfrage ein lange in
verborgener Bereitschaft gehaltenes Sonderkapitel «de Summi
Pontificis infallibilitate » im gedrängten Zeitplan einer einzigen
Sessionsperiode in den Mittelpunkt gerückt. Mit drei Kapiteln über
den Primat, die schon im dem Konzil vorgelegten Kirchenschema
enthalten waren, wird es durch päpstliche Entscheidung am
8. Mai aus diesem Rahmen gelöst und gegen den Widerstand einer
beachtlichen Konzilsminderheit mit Hilfe einer Mehrheitsentscheidung

vorsehenden Geschäftsordnung innerhalb von zwei Monaten
zum definitiven Abschluss am 1 S.Juli gebracht. Dabei fehlte ausser
der eigenen Vorbereitung der Bischöfe in Verbindung mit ihren
heimatlichen Diözesen und Theologen vor allem das theologische
Wechselgespräch im Konzil. Ganz abgesehen von den bei den

damaligen technischen Möglichkeiten erschwerten
Kommunikationsmöglichkeiten einer über 600 Teilnehmer umfassenden
Versammlung, wurde diese theologische Auseinandersetzung im
Grunde auch nicht gesucht. Man kann deshalb nicht sagen, in den
Reden der Bischöfe seien die verschiedenen Standpunkte ausreichend

ja bis zum Überdruss zum Ausdruck gekommen. Gerade
dieses Aneinander-vorbei-Reden beweist, dass die Bischöfe für eine
konziliare Entscheidung nicht genügend vorbereitet waren.
Demgegenüber können heute eine Reihe von Gravamina der Minorität,
wie Behinderung der Erstellung von eigenen Drucksachen in Rom

u.a.m., zurücktreten. Von grösserer Bedeutung bleibt die
offenkundige Bevorzugung der Mitglieder der Majorität durch den

Papst und die Kurie im Unterschied zur Behandlung der Opposition.

Ins Gewicht fällt auch, dass der Gedanke an eine Unterbrechung

des Konzils von der Gegenseite und doch wohl auch vom
Papst selbst fast wie ein Sabotageplan gewertet und abgewiesen
wurde : das Ansehen der Küche dulde keinerlei Eingeständnis von



— 137 —

Unsicherheit und Uneinigkeit18. Und so kam es unter dem
zunehmenden bleiernen Druck römischer Sommerhitze zum übersetzten
Tempo der wirren Schlusstage. Konzessionsvorschläge und
Vermittlungsversuche von beiden Seiten ohne öffentlichen, konkreten
Anhalt machten die Atmosphäre nur noch undurchsichtiger. Wichtige

Erklärungen, wie besonders die vierstündige Rede Bischof
Gassers zur Erläuterung der «persönlichen» Lehrunfehlbarkeit des

Papstes im 4. Kapitel, konnten keinen ausreichenden Niederschlag
im Konziltext mehr finden19. Die überkommene Engführung der

ganzen Frage führte dazu, dass ohne Rücksicht auf ihren ökumenischen

Horizont das vor allem geschichtlich bedingte, innere Interesse

der römisch-katholischen Kirche an einer Ausschaltung des
«Gallikanismus» schliesslich den Ausschlag gab. Der Papst war von
beiden Seiten in der hektischen Schiussphase angegangen, ja
beschworen worden. Zunächst schien er beiden Seiten Hoffnung zu
machen, entschied sich jedoch schliesslich für die härtere Lösung:
Jede Erwähnung bischöflicher oder sonstiger kirchlicher Mitwirkung

beim Setzen definitiver Akte wurde verweigert.
Die entscheidende Abstimmung in der Generalkongregation,

also wie im IL Vatikanum dem eigentlichen Arbeitskreis, erfolgte am
13. Juli, die feierliche öffentliche Schlusssitzung in Gegenwart des

Papstes am 18. Juli. Dabei bleiben die Zahlen der Abstimmung
bemerkenswert : Von etwas mehr als tausend Bischöfen des Gesamtepiskopates

waren nach der Darstellung von Aubert am 23. Juli 1870 in
Rom anwesend 651. Davon stellten bekanntlich die italienischen Prä-

18 Granderath, a.a.O. III, 434-436, bes. 535, in bezug auf die
Vertagungsanstrengungen der Minorität: «Alle Vorschläge, welche die Väter der
Minorität bezüglich der Geschäftsordnung machten, schienen ebenso wie
manche ihrer Reden darauf angelegt zu sein, eme Verzögerung der Verhandlung

herbeizuführen, und gegen alle Vorschläge, welche von andern zur
Beschleunigung der Verhandlungen gemacht wurden, protestierten sie»...
«Hätte man das Konzil vertagt, so hätte die Minorität freilich alles, was
sie wollte, erreicht gehabt, die Wünsche der Majorität aber wären durchkreuzt

worden; das Schema der ersten Konstitution über die Küche wäre,
als nur noch wenig zu ihrer dogmatischen Feststellung fehlte, beiseite gelegt
worden, und die heftigsten in der Küche enstandenen Stürme würden ungestört

weiter getobt und unter den Gläubigen wahrscheinlich grossen Schaden

angerichtet haben.»
19 Aubert, Vaticanum I, 270: «Das Protokoll von der Versammlung der

französischen Gruppe am gleichen Abend steht fest: Gasser hat die Frage
selbst in einem Sinne erläutert, der dazu geeignet ist, die Minorität
zufriedenzustellen; zugleich aber hat er der Minorität jede Hoffnung genommen,
irgendeine Verbesserung in die Definitionsformel selbst einzuführen. »



— 138 —

laten und die der Missionsbehörde (de propaganda fide) unterstellten
ein starkes Drittel. Trotz Anwesenheit in Rom nahmen an der
Abstimmung vom 13. Juli 50 Bischöfe nicht teil. 451 stimmten mit ja, 88

mit nein, während 62 ein bedingtes Ja abgaben d. h. noch
Änderungsvorschläge damit verbanden, die natürlich in verschiedene
Richtungen gingen. Immerhin bekundeten rund 30 % der in Rom
anwesenden Bischöfe, dass sie den Text nicht annehmen konnten oder
ihn doch wenigstens noch nicht für genügend ausgereift hielten.
Gewiss darf man auch die Nichtteilnahme der in Rom anwesenden
Bischöfe zu einem Teil in diesem Sinne werten, da es sich ja für alle
erkennbar um die wichtigste Abstimmung des ganzen Konzils handelte.
Am 18. Juli, nach inzwischen ohne konziliare Verhandlung vom
Papst zugelassener, gegen die Auffassung der Majorität gerichteter
Veränderung des Textes durch Hinzufügung des berühmten «ex
sese», ergaben sich folgende Zahlen; nicht anwesend, und zwar
überwiegendabgereist, 114, Ja-Stimmen 535, Nein-Stimmen 2. Somit gab
es immer noch 17 % die nicht zustimmten ; denn auch hier ist die
Abreise bzw. das Fernbleiben, abgesehen von den Erkrankten, vor allem
als Ausdruck noch vorhandener Hemmungen, dem vorliegenden Text
zuzustimmen, zu erklären. Diese Tatsachen sprechen um so
nachdrücklicher, wenn man die Namen der Bischöfe und der Diözesen sich

vor Augen hält, die vor allem hinter diesen 17% stehen. Synodolo-
gisch bleibt es jedenfalls für den konziliaren Akt als solchen unerheblich,

ob diese Zurückhaltung oder dieses Nein später ohne neue konziliare

Zusammenkunft durch einzelne Zustimmungs- oder
Unterwerfungserklärungen ausgeglichen wurden. Der theologische Sinn eines

Konzils hegt wesenhaft im «Zusammenkommen» zur Beratung und
Entscheidung unter besonderer Anrufung des Heüigen Geistes. Das
hat zu allen Zeiten den Konzilen ihr eigentliches Ansehen und ihr
besonderes ekklesiales Gewicht gegeben. So bleibt es dabei, dass der am
18. Juli 1870 gesetzte konzihare Akt der moralischen Einmütigkeit,
die man allerdings numerisch nicht auf die Spitze treiben darf,
entbehrte. Grundsätzlich gehörte sie jedoch ohne Frage zu den klassischen

Normen für Konzilsentscheidungen in wesentlichen Glaubensfragen20.

Auch der Hinweis darauf, dass eine überwiegende Zahl

20 Es war besonders Bischof Hefele, der als Kenner der Prinzipien alt-
küchlicher Konziliarität die «moralische Einstimmigkeit» für konzüiare
Glaubensentscheidungen forderte. Tatsächlich war ja nach diesen Prinzipien
der einer Glaubensentscheidung widersprechende Bisehof nicht Vertreter
«parlamentarischer Opposition», sondern ispo facto aus der kirchlichen Ge-



— 139 —

der Minoritäts-Bischöfe persönlich Infallibilisten gewesen seien und
nur mit Rücksicht auf die äussere Lage der Kirche gegen die
Dogmatisierung der von ihnen geglaubten Wahrheit gewesen seien,
geht an der eigentlichen synodologischen und theologischen Frage
vorbei. Dazu kommt, dass die Grenze zwischen prinzipieller Ablehnung

und Ablehnung aus Inopportunität kaum mit Sicherheit zu
ziehen sein dürfte21.

Was aber wurde nun tatsächlich in der dogmatischen Konstitution

festgelegt Dies ist noch heute, hundert Jahre nach dem
ersten und fünf Jahre nach dem zweiten «ergänzenden» vatikanischen

Konzil nicht so eindeutig klar, wie man vermuten möchte22.
Vor allem fehlt bis heute ein eigentlicher, historisch-kritischer
Kommentar zum Text von Pastor aeternus23. Auch dieser summarische

Rückblick ist zu weit gespannt, als dass er sich an einer
solchen Aufgabe versuchen könnte. Auch scheint uns eine solche
Bemühung nicht unmittelbare altkatholische Aufgabe zu sein. Abgesehen

davon, dass zu leicht der Eindruck unzeitgemässer Belebung
überholter Polemik aufkommen könnte, begründet sich ja die
altkatholische Position theologisch und kirchlich jenseits der inneren
Problematik des I.Vatikanums, während die römisch-katholische
Theologie auch nach dem ILVatikanum auf das I. als legitimes
ökumenisches Konzil bezogen bleibt. Soviel aber kann doch gesagt
werden : Die Methode der Konstitution, die ihre Gedankenführung

memschaft ausgeschlossen. Vgl. Aubert, a.a.O., 170 f., auch Theol.
Quart. 123 (1942), 238 ff. und 124 (1943), 1-40, A.Hagen, Die Unterwerfung
Bischof Hefeies unter das Vatikanum.

21 Als Beispiel dafür darf die Gestalt des Münchener Erzbischofs und
Döllinger-Schülers Gregor Scherr bezeichnet werden, ähnlich Kardinal
Schwarzenberg von Prag, aber auch die in hohem Grade wechselseitig
engagierten Persönlichkeiten Kardinal Rauschers von Wien und Bischof Kette-
lers von Mainz.

22 Dies zeigen deutlich die entsprechenden Ausführungen in neueren
Untersuchungen und Darstellungen wie: J.P. Torrel, La théologie de l'Episcopat

au premier Concil du Vatican, Paris 1961 (Unam Sanetam 37); L'Infaillibilité

de l'Eglise, Chèvetogne 1962 (Collection Irenikon), und Gustave
Thüs, L'Infaülibüite Pontificale — Sources — Conditions - Limites, Gembloux
1969, wobei die Verschiedenheit gegenüber älteren Darstellungen
bemerkenswert ist.

23 Gewiss findet sich viel wichtige Vorarbeit in den genannten und
anderen neueren Veröffentlichungen, doch wurde bisher der Text selbst noch
keiner konsequenten, historisch-kritischen Prüfung hinsichtlich seines
Zustandekommens, seines Aufbaus, seiner apodiktischen Behauptungen und
semer verschiedenen, biblischen, patristischen und konziliaren Beweisstellen
unterzogen.



— 140 —

unverkennbar bestimmt, ist die der logischen Folgerungen aus
allgemeinen, im Sinne von Prinzipien oder Axiomen festgehaltenen,
praktisch jedoch unausgesprochenen Prämissen. Diesen gegenüber
haben die materialen, bibhschen, patristischen oder historischen
Beweisstellen keine wirklich bestimmende sondern vielmehr eine
illustrierende und bestätigende Bedeutung. Dabei ist in der Konstitution

die Autorität des « Summus Pontifex » in der Petrusnachfolge
auf der römischen Cathedra das alles beherrschende Thema. Das
entscheidende Axiom für die Auffassung und Entfaltung dieses
Themas wird schon im Proömium eingeführt, das den vier Kapiteln
der Konstitution vorangeht: Im Sinne praktisch funktionierender
Einheit heisst es, dass «alle Gläubigen durch das Band der Liebe
und des Glaubens als Einheit im Bau der Kirche zusammengehalten

werden». Dies aber geschieht durch die Hierarchie. Um jedoch
deren wirksame Einheit zu sichern, bedarf es eines Prinzips und
Fundamentes. Dies aber hat Christus selbst als Quelle und Inhaber
höchster Autorität - er ist ja der «ewige Hirte» - in Petrus mit der
ausdrücklichen Bestimmung dauernder Gültigkeit und Wirksamkeit

in der Kirche auf Erden aufgestellt. Dieses von einem vorgegebenen,

axiomatischen Einheitsverständnis bestimmte Gedankengerüst,

das sich schon in der Einleitung von Kapitel XI des am
21. Januar 1870 ausgeteilten Kirchenschemas findet, wurde bis zur
letzten Fassung vom 18. Juli 1870 von der Theologisch-dogmatischen

Kommission unverändert festgehalten, in seiner Knappheit
lässt es besonders deutlich die seine Schöpfer beherrschende
Gedankenverbindung von «Institution - Einheit - Autorität» erkennen25.

Betrachtet man diesen Text im Lichte der bekannten Infalli-

24 Bekanntlich zuerst ohne das «Caput addendum» vom 9.Mai, das, mit
Kapitel XI des Küchenschemas vom Januar 1870 verbunden, den Grundbestand

der vier Kapitel der Constitution «Pastor Aeternus» büdete, während
der gesamte Rest des «Schema I de ecclesia» vom 21. Januar 1870 im Konzü
trotz seiner teilweisen Weiterbearbeitung auf Grund der Voten der Väter
durch Kleutgen nicht mehr zum Zuge kam. Vgl. F. van der Horst, Das
Schema über die Küche auf dem I. Vatikanischen Konzü, Paderborn 1963,
348 S., und H. Schauf, De Corpore Christi sive de Ecclesia Christi Theses
(sc.Ch. Schraders), Freiburg 1959, 483 S.; zum Vergleich der aufeinanderfolgenden

Textformen J.P. Torrel, a.a.O., 287-313 (Appendix B), und Thils,
a.a.O., 110-121.

25 Text bei Torrel, a.a.O., 288 ff.: Pastor aeternus et episcopus anima-
rum nostrarum, qui priusquam clarificaretur rogavit Patrem, ut credentes in
ipsum omnes unum essent, sicut Pater et Füius unum sunt, ad eatholicae fidei
et communionis unitatem in sua ecclesia jugiter conservandam in Beato Petro



— 141 —

bilitätslehren der Römischen Schule26, so zeigt sich in ihm im
Grunde schon alles Wesentliche der anschliessenden vier Kapitel
enthalten. Es braucht nur noch in scholastischer Konklusionsmethode

mit logischer Folgerichtigkeit entfaltet zu werden. Diese

Folgerichtigkeit ist es auch weithin, die vielfach auf römisch-katholischer

Seite mit der höchst komplexen dogmatischen Entwicklung
im Ganzen der Kirche verwechselt wird. Dabei ist hier wie stets der
erste Ansatz zur Entfaltung entscheidend. Die Konstitution folgert
so : Wenn Christus als ewiger Hirte in seiner grenzenlosen und alle
Zeit überdauernden Autorität eine Institution auf Erden begründet,

so «muss» diese von ihrer Aufgabe her die erforderliche reale
Grundlage und die ausreichenden Mittel erhalten und behalten, um
diese Aufgabe tatsächlich und sicher erfüllen zu können. Es ist zu
verstehen, dass von da her die einzelnen biblischen und historischen

Beweisstellen keine wirklich selbständige Bedeutung mehr
haben. Sie dienen der willkommenen, aber doch stets nur partiellen
Erhellung der in ihrer Reinheit und Ganzheit schon logisch zugänglich

gewordenen, offenbarten Wahrheit gottgewollter Einheit.
So gesehen, kann durchaus die Entfaltung der Gedanken und

Beweise in den vier Kapiteln «einleuchtend» und «unangreifbar»
erscheinen. Sie arbeitet ja mit dem Mittel der sich entfaltenden und
zugleich konkretisierenden Evidenz, wobei gewiss diese nicht als
blosse Vernunftwahrheit, sondern als im Glauben erfasste
Offenbarungswahrheit verstanden wird. So wird auch verständlich,
warum die Opposition in ihrem Rekurs auf «Geschichte» nicht
durchdringen konnte. Sie war ja selbst weithin im gleichen Denken

erzogen und gefangen. Auch das Argument der Inopportunität27

instituil perpetuam utriusque unitatis principium ac visibile fundamentum
(Sperrung vom Verfasser). Hier bildet das Eingangswort vom «Ewigen Hüten»

den »Angelpunkt für eine durch unbedingte Autorität in unverbrüchlicher

Dauer aufgerichtete Institution.
26 Vgl. Fritz Vigener, Gallikanismus und episkopalistische Strömungen

im deutschen Katholizismus zwischen Tridentinum und Vatikanum, 1913, 2.

(überarbeitete und mit einem biographischen Nachwort versehene) Ausgabe
hrsg. von Gottfried Maron, 1964; Walter Kasper, Die Lehre von der Tradition

in der Römischen Schule (Giovanni Perrone, Carlo Passaglia, Clemens
Schrader), 1962; Yves Congar in Unam Sanetam 34, a.a.O., 95-106: «Le
courant utramontain. »

27 Wenn die Feststellung in Diet. Théol. Cath. XV (1946) 2584 «Il n'y a
pas encore de vraie histoüe du concile» noch heute zutrifft, so gilt dies vor
allem auch fiü die Geschichte der inneren, psychologischen Entwicklung vieler

Bischöfe. Haben doch selbst so entschiedene, sachliche Gegner der Dog-



— 142 —

konnte unter solchen Voraussetzungen dem Appell an Glaubenstreue

und Bekennermut in der Zeit einer missionarisch expandierenden

Weltkirche, wie die römisch-katholische Kirche es im ganzen

19. Jahrhundert war, nichts Durchschlagendes entgegensetzen.
So ist es auch bemerkenswert, dass die so lebhafte Konzilsopposition

im Grunde sich kaum mit dem Proömium und den drei ersten
Kapiteln beschäftigt hat. Nun wird aber immerhin im ersten Kapitel

schon im Blick auf Petrus von einem totalen Jurisdiktionstitel
gesprochen, was gewiss nach exegetischen Prinzipien vom im
Neuen Testament nicht vorkommenden Begriff der Jurisdiktion
her unhaltbar ist und auch nicht durch Zuhilfenahme des Gedankens

der Entwicklung gerechtfertigt werden kann. Weiter wird im
zweiten Kapitel im Sinne eines «necesse est», es muss so sein, die
Überschreitung der «Cullmanngrenze», d. h. des exegetisch
begründeten Neins zur Fortsetzung des Petrusauftrages28, mit aller
Entschiedenheit und voller Zuversicht vollzogen: Petrus lebt und
leitet die ganze Kirche durch die Entscheidungen jedes seiner Nachfolger

auf der von ihm zu Rom begründeten und mit seinem Blut
geweihten Cathedra. Im dritten Kapitel wird ohne Angabe auch

nur eines einzigen spezifischen biblischen Argumentes strikt scholastisch

und logisch folgerichtig aus der notwendigen Einheit der
Herde Christi als «Lehre katholischer Wahrheit, von der ohne
Gefahr für Glaubensstand und Heilserwartung niemand abweichen
kann» erklärt: «Alle Hüten und Gläubigen jeglichen Ritus und

matisierung der Infallibilität wie Maret, Hefele und Strossmayer später sich
ausdrücklich als Anhänger der vatikanischen Lehre erklärt. Die Untersuchung

der vorliegenden psychologischen Prozesse bedürfte allerdings einer
Distanz und eines Quellenmaterials, die teils bisher nicht gegeben waren,
teils überhaupt nicht mehr erreichbar wären.

28 Oskar Cullmann, Petrus. Jünger - »4postel - Märtyrer, 1952, 239-268,
bes. 248 : «Daher darf der Teil der Verheissung Jesu, der vom Bauen auf den
Felsen Petrus spricht, ...in der »Anwendung auf die spätere Küche nur so
gedeutet werden, dass diese spätere Kirche ein fiü allemal und in jeder
Generation auf dem Fundament ruht, das ein Mal, nämlich am Anfang, gelegt
worden ist... Diese einmalige Gegebenheit, die das Fortleben der Apostel in
der Zeit der Kirche darstellt, ist das apostolische Schrifttum», und 265: «Es
ist ein Zirkel, eine petitio principü, zu behaupten: da einerseits die Verheissung

Jesu an Petrus bestehe, anderseits die Tatsache, dass Rom von einem
verhältnismässig frühen Zeitpunkt an einen Primat ausgeübt hat, sei zu
folgern, dass dieser Primat auf jener Verheissung beruhe, dass er Norm für alle
Zeiten sei... Dass zwischen Matth. 16, 17 ff. und der Vorrangstellung, die
Rom später einnimmt, diese Beziehung bestehe, gut es ja gerade zu beweisen.

»



— 143 —

Ranges sind einzeln und gemeinsam zu hierarchischer Unterordnung

und wahrem Gehorsam (sc. gegenüber dem Stuhle Petri)
verpflichtet nicht nur in Fragen des Glaubens und des sittlichen
Lebens, sondern auch in solchen Belangen, die zur Disziplin und
zum Kirchenregiment in der weltweiten Kirche gehören.» Von da
her wurde zugleich in einem Zuge auch noch die bis heute historisch

noch durchaus nicht wirklich geklärte Frage des Berufungsrechtes

nach Rom, der Letztinstanzlichkeit des Römischen Stuhles
und des Verhältnisses von Past und ökumenischem Konzil als
eindeutig geklärt und endgültig im Sinne päpstlicher Suprematie
entschieden erklärt. Gegen all dies ist von Seiten der Minorität entweder

überhaupt nicht oder doch nicht mit Entschiedenheit angegangen

worden, obgleich doch in all diesen Fragen das Bischofsamt mit
in Frage stand. Nur die wenigen Bischöfe, die in ihren Bedenken
über das Argument der Inopportunität bewusst hinausgingen,
machten auch in diesen Fragen ihre Bedenken wenigstens teilweise
geltend.

So zog sich der Widerstand der Minorität, so gewiss er breiter
verwurzelt war, schliesslich nur noch in der Kritik am vierten Kapitel
zusammen. Gerade hier aber waren die Fragen historisch und theologisch

am wenigsten geklärt29. Auf dem weiten Feld übereinstimmender

Anerkennung der Unverlierbarkeit göttlich geschenkter
und gnadenhaft erhaltener Wahrheit in der Kirche und durch die
Küche - schon seit längerer Zeit kathohsches Gemeingut unter
dem theologisch späten Begriff der «Unfehlbarkeit der Küche» -
gab es prinzipiell etwa ein Dutzend tatsächlich in Theologie und
Kirche der Vergangenheit oder Gegenwart vertretener Auffassungen

der konkreten Gestalt solcher «Unfehlbarkeit»30. Ihre Spann-

29 Vgl. B.-D.Dupuy OP, Le magistère de l'Eglise, service de la Parole,
in L'Infaillibilité de l'Eglise, a.a.O., 53-98; ebenda P. de Vooght OSB,
Esquisse d'une enquête sur le mot infaillibilité durant la période scolastique,
a.a.O., 99-146; ebenda G.Thils, 147-182, L'Infaillibilité de l'Eglise dans la
constitution Pastor aeternus du Ier Conche du Vatican, und ders., LTnfailli-
buité Pontificale, 1969.

30 In gewissem Sinne hatte allerdings schon in der Form und in der
Sache die Proklamation des Mariendogmas vom 9. Dezember 1854 grund-
sätzliche Entscheidungen vorweg genommen, indem hier der Papst, wenn
auch nicht ohne Beziehung zur Kirche, so doch ohne die traditionelle
Verbindung mit dem Konzil die unfehlbare Entscheidung in einer Glaubensfrage

getroffen hatte. Tatsächlich ist auch kein öffentlicher Protest gegen
dieses Vorgehen, weder vor, noch im, noch nach dem I. Vatikanum erfolgt.



— 144 —

weite reicht grundsätzlich vom charismatisch-totalitären Papalis-
mus bis zur Reduktion von Unfehlbarkeit auf das gnadenhafte
Erhaltenwerden der Küche, das ohne sichtbaren Erweis nur im
gläubigen Vertrauen festgehalten werden kann. Im Konzil selbst war
davon allerdings nur eine mittlere Gruppe von Auffassungen
tatsächlich aktuell und vertreten. Hier galt die sogenannte «passive»
Unfehlbarkeit der Kirche im Glauben (in credendo) und darüber
hinaus ihre «aktive» Unfehlbarkeit im Lehramt (in docendo) als
sichere katholische Lehre. Es konnte sich deshalb hier nur noch
darum handeln, welche Bedeutung dabei dem Papst zukomme und
in welcher Weise er von der ihm selbst zukommenden Unfehlbarkeit

Gebrauch machen könne. Die klassische, gallikanische Forderung

formeller Mitwirkung der Bischöfe war im Konzil nur
abgeschwächt im Sinne einer positiven Berücksichtigung, nicht aber
unbedingt notwendiger, formeller, konstitutionell gesicherter Mitwirkung

bei päpstlichen, letztgültigen Lehrentscheidungen vertreten.
Selbst Bischof Maret blieb hier in seiner Vorstellung der kirchlichen
Verfassung als eurer konstitutionellen Monarchie nicht bis zuletzt
konsequent. Andererseits setzte sich sachlich, wenn auch ohne
direkte Verurteilung des enthusiastischen oder juridischen Papalis-
mus, im Konzil eine nüchternere, theologisch vorsichtigere Auffassung

päpstlicher Unfehlbarkeit durch. Und dies war eine positive
Folge des Widerstandes der Konzilsminorität im konziliaren
Prozess, mag dieser auch noch so viel zu wünschen übrig gelassen
haben. Schwebte doch bis in die Anfänge des Konzils hinein über
dem Zusammensein der keineswegs nur von der Opposition der

Majorität unterstellte Gedanke an die Durchsetzung einer
Unfehlbarkeitsformel durch blosse Akklamation innerhalb eines im ganzen

die vorbereiteten Schemata dankbar bestätigenden, sehr kur-

Und so gesehen, brauchten die Bischöfe im I. Vatikanum nur noch formell
zu bestätigen, was sie praktisch schon zugestanden hatten. Diese Sicht der
Vorgänge im I. Vatikanum wurde schon früh von Friedrich Michelis und
Ignaz Döllinger vertreten. S. «Briefwechsel zwischen Friedrich Michelis und
Ignaz von Döllinger», veröffentlicht von Dr. Menn, IKZ 2 (1912), 321-326,
und Döllinger-Friedrich, Das Papsttum, 21892, 282-283; vgl. auch P.F.
Pfister, Ist die leibliche Himmelfahrt Maria ein katholisches Dogma IKZ 40
(1950), 209-259, bes. 229: «Schon die Verkündigung der Immaculata Con-
ceptio Mariae 1854 wie auch die der Unfehlbarkeit des Papstes 1870 waren
nur möglich auf Grund dieser neuen Traditionsauffassung. Sie ist
kirchengeschichtlich unhaltbar, sie widerspricht dem Wesen des Traditionsbegriffs...»



— 145 —

zen Konzilsverlaufes31. Zwei Dinge wurden nun aber durch den
abschliessenden Text und die dazu seitens der Kommission abgegebenen

Erläuterungen geklärt : Gegenstand der päpstlichen
Unfehlbarkeitsprärogative und damit alleiniger Inhalt päpstlicher Definitionen

ist allein der Inhalt offenbarter Wahrheit in Fragen des Glaubens

und der Lebensführung (fides et mores). Da aber die Kirche
als ganze Hüterin dieser Wahrheit ist, sind Inhalt und Umfang des

Objektes der Unfehlbarkeit für die Gesamtkirche und für den
Papst identisch. Damit wird jedenfalls eindeutig der ganze Bereich
möglicher Privatoffenbarungen in Glaubensdmgen und der weite
Bereich allgemein-menschlicher, politisch-sozialer und
philosophisch-moralischer Fragen von jeder Inanspruchnahme der Prärogative

ausgeschlossen. Ungeklärt bleibt allerdings die Methode der
Bestimmung dessen, was offenbarte Wahrheit ist. Was nun aber die
Trägerschaft der Unfehlbarkeit, ihr sogenanntes Subjekt, angeht,
so wird im Konzilste.xt nur bestimmt, dass der Papst, indem er als

Amtsträger (ex cathedra) für die ganze Kirche eine Glaubens- oder

Sittenfrage in einem endgültigen Entscheidungsakt klärt, im vollen
Sinne Subjekt, also aktiver Träger, der «passiven» Unfehlbarkeit
der Kirche ist. Das müsste Fragen aufwerfen, die in sich so

widersprüchlich sind, dass sie bis heute durch die römisch-katholische
Theologie nicht übereinstimmend beantwortet werden konnten,
dass vielmehr teilweise Zuflucht zum Hinweis auf die Paradoxie des

Glaubens genommen wurde30. War so jedoch immerhin ein einiger -

massen abgegrenzter Raum für die Definition gewonnen, blieb doch
die Bestimmung sozusagen des «aktiven Verbums» zum Subjekt
und Objekt des «Satzes» der Unfehlbarkeit das leidvollste Thema
des I.Vatikanums. Wie übt der Papst die Unfehlbarkeit aus
Nachdem «Willkür» einerseits und svnodaler Prozess andererseits

31 R.Aubert, a.a.O. (Vatikanum I), 88-92, mit dem vorsichtig
einschränkenden Urteil: (91) «Im Lichte dessen, was wir heute wissen, müssen
wir diese Interpretation, sc. eines Manövers der Jesuiten, dem die Absicht
zugrunde lag, die Idde einer Definition der Unfehlbarkeit durch Akklamation

zu verbreiten, als gelinde Übertreibung ansehen.» Was jedoch im Kern
einer Bestätigung gleichkommt, indem Aubert fortfährt: «Unbestreitbar
ist weiter, dass es in Rom eine recht aktive Gruppe gab, die tatsächlich
dahin tendierte, das Konzil in Richtung auf eme offizielle Bestätigung des

Syllabus und auf eine Verkündigung der päpstlichen Unfehlbarkeit hin zu
drängen.»

32 Vgl. K. Rahner, J.Ratzinger, Episkopat und Primat, Herder, 1961,
und G.Thils, L'infaillibilité Pontificale, 1969, spez. 149-185, Défimr: acte et
definition.



— 146 —

dafür ausscheiden, muss doch für die rechtmässige Ausübung des

einzigartigen Vorrechtes ein Kriterium oder Regulativ für einen
legitimen Gebrauch aufgezeigt werden können. Diese Frage hatte
bekanntlich die mittelalterlichen Papalisten schon beschäftigt,
obgleich diese fast ausnahmslos mit der Möglichkeit eines in Häresie
und Irrtum verfallenden Papstes rechneten33. Zwar enthält die
Konstitution die bekannten drei formalen Kriterien der Ex-cathe-
dra-Entscheidung, der Lehre für alle Gläubigen in der universalen
Kirche und des letztinstanzlichen Entscheidungsaktes. Das alles
löst jedoch die bleibende Sachfrage nicht, wie dies zuverlässig und
einleuchtend geschehen könne. Es bleibt nur der Hinweis auf den
sicheren Beistand des Heüigen Geistes und auf den Vertrauensakt
der Gläubigen. Hinter beidem steht offenbar das von uns betonte
Axiom, dass es um der Einheit in der Wahrheit «nötig» sei, dass

eine sichere Leitungsinstanz mit der Gründung der Kirche tatsächlich

zur Hand sei. Es ist auch klar, dass damit für die Vergangenheit

schwerste Fragen aufgegeben sind. Unseres Wissens gibt es bis
heute keinen Versuch einer vollständigen Zusammenfassung ah

jener päpstlichen Entscheidungen, die den Bestimmungen des

I.Vatikanums entsprechend als Akte des unfehlbaren Magisteriums
anzuerkennen sind. Der Hinweis auf eine heute nicht mehr in
hohem Kurs stehende «Denzinger-Theologie» zeigt die Schwierigkeiten

zur Genüge. Ganz sicher ist jedenfalls in dieser Hinsicht nur,
dass die Proklamation der beiden Mariendogmen vom 9. Dezember
1854 und vom 1.November 1950 den Bestimmungen des I.Vatika¬
nums entspricht. Alles andere erscheint auch heute noch mehr oder

weniger diskutabel. Das bedeutet nun aber positiv, dass Dölhngers
Besorgnis über die erwartende wuchernde Entfaltung einer, wie er
sich in dem bekannten Brief an Pfarrer Widman34 ausdrückte,

33 Vgl. Joseph Langen, Das Vatikanische Dogma III. Die Überlieferung
vom 13. bis zum 16. Jahrhundert, 158 S., und P. de Vooght OSB, a.a.O.,
146: «Si donc personne ou presque ne doute de l'merrance ou de l'infaillibilité

de l'Eglise en matière de foi pendant les XIIIe, XIVe et XVe siècles, la
foi ou l'infaillibilité du pape en union avec les cardinaux et le concile, affirmée

nettement vers 1350, ne survit qu'avec peine un siècle plus tard. Le plus
papaliste des théologiens, Jean de Turrecremata, ne réussit pas tout-à-fait à
placer pleinement le pape au-dessus du conçue. Il fallut encore quatre siècles

pour mûru ce point de doctrine.»
34 Döllinger beantwortete eine »Anfrage des späteren altkatholischen

Pfarrers Widmann in Todtnau/Schwarzwald am 18. Oktober 1874, gewiss
auch in seinem Hoffnungscharakter mitbestimmt vom positiven Verlauf der
ersten Bonner Unionskonferenz im September des gleichen Jahres. Der Brief



— 147 —

«heillosen Willkür in der Verfertigung neuer Glaubensartikel» nur
einseitig eine aherdings formal nicht auszuschliessende Möglichkeit
bezeichnete. Bei formalem Weiterbestehen der Möglichkeit
«eigenmächtigen» Handelns eines Papstes hat jedoch der ganze Tenor der
Konstitution de ecclesia des ILVatikanums und im grossen gesehen

der Eintritt der römischen Kirche in die ökumenische Bewegung

Dölhngers Besorgnis auch in altkatholischer Sicht praktisch
den Boden entzogen. Der grossen Zahl der Angehörigen der
römischen Kirche war allerdings die ganze Frage schon dadurch fernge
rückt, dass gelehrt wurde, alle Lehren und Anordnungen des Papstes,

auch die fehlbaren, verpflichteten jedenfalls zum Gehorsam
auch wenn die Gewissensfrage und die Stufung der Gehorsamspflicht

dabei recht verschiedener Beurteilung unterliegen konnten.
Gerade hier aber wird ein Komplex von Folgeerscheinungen des

VAT.I sichtbar, der für den altkatholischen Widerstand wesentlich
ist und den wir deshalb deutlicher ins Licht zu rücken versuchen
müssen : Es handelt sich um die Verknüpfung von Jurisdiktionsgewalt

und Lehrvollmacht im Zeichen des gläubigen Gehorsams, also

um den Kontaktpunkt der Konzilsentscheidungen mit dem
allgemeinen Autoritätsproblem. Gewöhnlich werden Jurisdiktionsprimat

und Lehrunfehlbarkeit getrennt behandelt35. Mann kann dann
etwa so sagen: Der Jurisdiktionsprimat ist eine praktische Notwendigkeit,

um Wirksamkeit und Einheit des übernatürlichen Gnadenlebens

der irdisch-geschichtlichen Kirche zu gewährleisten. Menschlich

Unzulängliches gehöre deshalb unvermeidlich zur kontinuierlich

ausgeübten Jurisdiktion. Lehrvollmacht dagegen kommt nur
ganz selten in bezug auf grundlegende Fragen der Offenbarungswahrheit

zur Anwendung und ist in ihrer besonderen Bindung an
die Petrusverheissung durch den Beistand des Heiligen Geistes dem
Bereich der menschlichen Unzulänglichkeit enthoben. Dabei stellt

wurde zuerst veröffentlicht durch Fr. H. Reusch, Briefe und Erklärungen
von I.v.Döhinger über die Vatikanischen Dekrete, 1890, 104, und von
Eduard Herzog auf Grund des verglichenen Originals Rév. Int. Théol.
XVIII, 1910, 209-212: «J.v.Döllinger, Ein Brief über die Altkatholische
Gemeindebildung. »

35 Vgl. Yves Congar, Orde et jurisdiction dans l'Eglise, in Sainte Eglise
Etudes et approches ecclésiologiques (Unam Sanetam 41) 1963, 203-237 ; vgl.
auch G.Thils, L'Infaillibilité Pontificale, 1969, 8: «Dans les conclusions qu'il
donnait aux Journées œcuméniques de Chèvetogne, consacrées à l'infaillibilité
de l'Eglise, en septembre 1961, Mgr Ch.Moeller rappellait judicieusement que
le magistère extraordinaüe du pape et des conciles «n'est pas le régime quotidien

de la vie de l'Eglise. »



— 148 —

sich die Autoritäts- und Gehorsamsfrage so: Den Jurisdiktionsakten
mit ihrer «äusseren» - in foro externo - Verbindlichkeit

entspricht ein praktischer, um der Ordnung wülen und nicht unbedingt

mit der persönlichen Gewissensüberzeugung übereinstimmender
Gehorsam. Die unfehlbaren Lehrentscheidungen jedoch sind in

jedem Fall in einem Glaubensakt anzunehmen, d.h. nicht ohne
innerstes Mitbewirktsein des persönlichen Glaubens durch göttliche
Gnade. Nun lassen sich aber im Leben und in der geschichtlichen
Wirklichkeit die Dinge nicht derart einfach trennen. Vor allem wird
dabei dabei das praktisch wichtige und schwer in seiner Begrenzung

bestimmbare Feld des sogenannt «kirchlichen Glaubens» und
des «kirchlichen Gehorsams» ausgelassen. Gerade hier aber geht es

ja um das Wirksamwerden jener Autorität, ohne deren Sicherung
und Anerkennung der Majorität des VAT.I die Kirche schutzlos
dem Zeitgeist und den weltlichen Mächten preisgegeben schien.
Und deshalb versteht man weder die Konstitution des Konzils
noch den altkatholischen Widerstand dagegen in vollem Umfang,
wenn man übersieht, in welchem tiefen Zusammenhang hier das

Jurisdiktionsdogma mit dem Lehramtsdogma steht und welche

Folgerungen in der Autoritäts- und Gehorsamsfrage daraus gezogen

werden konnten. Tatsächlich kennt der Text der Konstitution
ja nur eine «höchste und umfassende» (summa et plena) Vollmacht
des Papstes. Da es nun aber für die Weihegewalt (potestas ordinis)
keinen Unterschied zwischen den Bischöfen gibt und die besondere

Frage des Verhältnisses von presbyteraler und episkopaler Weihegewalt

hier ausser Betracht bleiben kann, geht es bei jener höchsten

und vollen Gewalt des Papstes tatsächlich um jene andere,
zweite Seite der apostolischen Amtsvollmacht, die mit der
Jurisdiktion im engeren Sinne gerade auch das Lehramt unter dem

Oberbegriff des Hirtenamtes zusammenschliesst. Gewiss haben im
allgemeinen Sinn alle Getauften und in einem besonderen Sinn die

Theologen teil am Lehramt der Kirche, genauer am »Lehren in der
Kirche». Das eigentliche Amt des Prüfens und Entscheidens über
rechte und falsche Lehre erfordert jedoch ganz bestimmte Akte des

Hirtenamtes, und in diesem Sinne ist das Magisterium in der
Jurisdiktionsvollmacht enthalten. Diese aber erstreckt sich gemäss
Kapitel IV der Konstitution Pastor aeternus von Petrus her mit
höchster und uneingeschränkter Autorität in der Person jeder seiner

Nachfolger auf die ganze Kirche, auf alle Bischöfe und jeden
einzelnen Gläubigen. In diesem Sinne werden hier besonders die



— 149 —

neutestamentlichen Primatsstellen, Lk.22, 32 und Joh. 21, 15-17,
vom Stärken der Brüder und Weiden der Lämmer und Schafe in
Anspruch genommen. Ist aber so die Verbindung von Jurisdiktion
und Magisterium im obersten Hirtenamt gegeben, so gewinnt
gerade jener Bereich der Lehrausübung und Lehrkontrolle besondere
praktische Bedeutung, der unter der Höhenmarke besonderer
Lehrentscheidungen über Fragen der unmittelbar im Schriftzeugnis
enthaltenen Offenbarung liegt. In diesem Bereich befinden sich aber
alle nicht direkt in der Schrift bekundeten Wahrheiten, die
«eingeschlossenen» und damit «zusammenhängenden», ferner die
sogenannten «dogmatischen Tatsachen» (facta dogmatica) in ihrem
nicht völlig geklärten Umfang und schliesslich der kaum bestimmbare

Umfang von Akten des Hirtenamtes, die sich auf das kirchliche

Leben, die Privatoffenbarungen, die Liturgie, das sittliche
Verhalten und die Beziehungen zur Welt beziehen. Jedenfalls nur
für den obersten Bereich der nicht düekt in der Schrift bekundeten
Glaubens- und Sittenfragen käme möglicherweise auf Grund des,
wie angedeutet, in dieser Hinsicht nicht völlig eindeutigen Konzilstextes

päpstlichen Entscheidungen volle Unfehlbarkeit mit
entsprechender Verpflichtung zu unbedingtem Gehorsam aus
göttlichem Glauben zu. VAT. I hat dies nach Bischof Gassers Auskunft
offengelassen, wenn auch der Tendenz nach eher anerkannt als
ausgeschlossen, jedenfalls aber zugestanden, dass die gegenteilige
Behauptung nicht häretisch genannt werden dürfe. In der Folgezeit
ist dann diese extensive Infallibihtätsauffassung, deren Grundrichtung

in der Konzüsmehrheit stark vertreten war, durch die theologische

Diskussion der «Dogmatisierbarkeit» in aller Stille nähergerückt

worden. Allerdings hat das IL Vatikanum allgemein und
besonders mit dem Gedanken der «Hierarchie der Wahrheiten» einen
Rückschlag oder doch wenigstens eine starke Hemmung im
Voranschreiten der theologischen Entwürfe und Deduktionen gebracht36.
Immerhin bleibt festzuhalten: Die objektive Begründung der
Unfehlbarkeit des Papstes auf und deren Bindung an die Unfehlbarkeit

der Kirche bedeutet für die Theologie durchaus noch nicht
ohne weiteres jene strenge Begrenzung auf die Schriftoffenbarung,

36 Vgl. Y.Congar, a.a.O., 357-373, betreffend «faits dogmatiques et foi
ecclésiastique» und bibliographische Hinweise auf die theologischen Kontroversen

und Entwürfe im Anschluss an die Autoritätsbestimmung des I. Vatikanums

in der Frage des gnadenhaft-göttliehen und des menschlich-küchlichen
Glaubens.



— 150 —

die heute gerne auch von katholischen Autoren darin gefunden und
betont wird. «Unfehlbarkeit der Kirche» kann durchaus auch ein
Überschreiten von Grenzen decken, die vom unmittelbaren
biblischen Zeugnis her dogmatischen Definitionen gesetzt bleiben.
Doch auch wenn wir diese besondere Frage nicht weiter verfolgen
wollen, bleibt weiter festzuhalten, dass VAT.I gerade dadurch erst
mit seiner Absicht der Festigung der Autorität gegenüber dem Abfall

und Unglauben der modernen Welt richtig zum Tragen kommen

konnte, dass es praktisch weite, mittlere und untere Bereiche
des kirchlichen Glaubens und Lebens einem in jurisdiktioneller
Vollmacht im Sinne des dritten Kapitels der Konstitution Pastor
aeternus ausgeübten Lehramt zu unterstellen anleitete. Hier wurden

Autorität und Gehorsam in weithin unreflektierter Weise zum
Kernstück «kirchlicher Haltung», wie sie von den Verteidigern des
Konzils so entschieden auf den Schild erhoben worden ist37. Gerade
diese «kirchliche Haltung» aber bezieht sich nicht nur oder vor
allem in strikt theologisch-wissenschaftlicher Beschränkung auf die
höchsten Glaubenswahrheiten der Heilsgeschichte, sie stützt vielmehr
in aktiver Hingabe die gesamte kirchliche Leitung durch die
praktische Anerkennung einer «geistlichen», alles durchdringenden
Autorität, die kontinuierlich vom Papst in Verbindung mit seiner
Kurie ausgeübt wird. Einer solchen Auswirkung der Definitionen
des Konzils setzt der Text von Pastor aeternus von seiner logisch
evidenten Grundkonzeption her und bis in die einzelnen Formulierungen

hinein keine entscheidende oder auch nur in eindeutiger
Klarheit aufweisbaren Grenzen. W'ir sagen nicht, dass ein solcher

praktischer Gebrauch von der Konstitution gemacht werden
müsste, es war aber von Anfang an altkatholische Besorgnis, dass

dies geschehen könnte und geschehen werde.

37 Vgl. Erzbischof Melchers bei Hergenröther, Kritik an der von Döllin-
ger'schen Erklärung vom 28.März dieses Jahres, Freiburg 1871, S. 39: «Es
hat sich namentlich während der Verhandlungen des Konzils herausgestellt,

dass jene vernunftstolze Geistesrichtung, welche alle festen Prinzipien

und jede Autorität unterwühlt und erschüttert hat, auch in religiösen
Dingen und namentlich auch unter katholischen Gelehrten und Gebildeten
bereits eine nicht geringe Verbreitung gefunden hat... Dieser verderblichen
Richtung gegenüber, welche mit dem Wesen des übernatürlichen, nur in
demütigen Herzen wohnenden Glaubens durchaus unvereinbar ist, erscheint
das jetzt verkündete Dogma als ein ganz vorzügliches Heilmittel...»; vgl.
auch desselben Frzbischofs Verhalten und Forderungen im Zusammenhang
mit der Exkommunikation der Bonner Professoren Franz Heinrich Reusch
und Joseph Langen bei F. v. Schulte, Altkatholizismus, 1887, 123-151.



— 151 —

Aus all diesem erhellt nun aber, dass die Opposition im Konzil
tatsächlich fast unvermeidhch sich totlaufen müsste, da sie sich auf
einen immer enger werdenden Raum hatte einschränken lassen, aus
dem es infolge der Axiomatik und folgerichtigen Logik der ihr
entgegenstehenden Argumentation keinen Ausweg mehr gab. So liess
sich schliesslich auch die unscharf formulierte, letzte, inständige
Bitte der Minoritätsbischöfe unter Führung von Bischof Ketteier
um irgendeine Berücksichtigung der Teilhabe der Bischöfe in der
Ausübung der Unfehlbarkeit des Lehramtes leicht als «unnötig»
abweisen. Dabei hätte tatsächlich eine Berücksichtigung der von dem
Dominikanergelehrten, Kardinal und Erzbischof von Bologna,
Guidi, gegen Ende der Aussprachen neu ins Spiel gebrachte alte
Formel des heilig gesprochenen Bischofs Antonin von Florenz
wenigstens der späteren theologischen Interpretation im Sinne des

II.Vatikanums eine solide Grundlage vermitteln und so vieles
verhindern und erleichtern können. Bedauerlicherweise war die
Reaktion gerade auf diesen Vorstoss auch von Seiten des Papstes
selbst in erschreckender Weise radikal ablehnend38.

Und so kam es neben dem schon im Sprachkleid weniger solenn

ausgestatteten «küchenrechtlichen» Dogma der dritten und den

sozusagen «exegetischen» und «historischen» Dogmen des ersten und
zweiten Kapitels zum religiös-theologischen Hauptdogma des vierten
Kapitels in feierlichster Form «zur Ehre unseres Gottes und Erlösers,
zur Verherrlichung des katholischen Glaubens und zum Heil der
christlichen Völker». Als göttlich geoffenbarter Glaubenssatz wird
festgelegt : «Wenn der Römische Bischof von Amtes wegen sich
erklärt, d.h. von seinem Amt als Hirte und Lehrer aller Christen
Gebrauch macht, indem er kraft seiner höchsten apostolischen Autorität
eine Lehre über den Glauben oder die Lebensführung aufstellt, die

von der ganzen Kirche festzuhalten ist, so befindet er sich dabei durch
göttlichen Beistand im Besitz jener Unfehlbarkeit, mit welcher der

göttliche Erlöser seine Kirche beim Feststellen einer Lehre über den
Glauben oder die Lebensführung ausgestattet sehen wollte. »

Damit ist nun tatsächlich der Ring der Entfaltung vom axioma-
tischen Proömium bis zum dogmatischen Höhepunkt geschlossen.
Der oft besprochene und nicht ohne Grund als provozierende Ver-

38 Fiel doch gerade in diesem Zusammenhang der ominöse, als historisches

Faktum nicht zu bestreitende, wenn auch nicht überzuintertierende
Ausspruch des Papstes «La tradizione sono Io», vgl. Aubert, Pie IX, a.a.O.,
353 f.



— 152 —

schärfung empfundene, in letzter Stunde in unkonziliarer Gestik der
Minorität sozusagen noch vor die Füsse geworfene Satz, «Definitionen

dieser Art seien aus sich selbst heraus, nicht aber aus dem Konsens

der Küche heraus irreformabel», ist in sich selbst schlecht durchdacht

und bringt im Grunde keine Steigerung mehr. Er hat in gewissem

Sinn sein Analogon in der ähnlich unglücklichen «Nota praevia»
zur Küchenkonstitution des ILVatikanums. Warum muss noch
versichert werden, dass eine «infallible» Definition «irreformabel» sei,
und warum, wenn man das «ex sese» ganz prinzipiell theologisch
verstehen wollte, muss versichert werden, dass «Unfehlbarkeit» unmittelbar

aus dem Erfassen von Wahrheit als Wahrheit folgt und nicht
aus einem übereinstimmenden Beschluss in der Kirche gewLssermas-
sen vertragsmässig hervorgebracht werden kann Insofern aber auch
im Sinne des IL Vatikanums unfehlbare Wahrheit sich zwar nicht
«aus», stets aber nur «im», «durch» oder «mit» kirchlichem Konsens
manifestieren kann, trifft der in blindem Übereifer auf das verhasste
Herz des «Gallikanismus» zielende Pfeü sachlich ins Leere und ist
höchstens geeignet, die nachträgliche Verständigung über die auch im
Entstehungsprozess der vorangehenden Definitionen anzuerkennende

Intention des «In-der-Kirche-Bleibens» zu erschweren. Hier
hat scholastisch-juridischer Perfektionismus und Verfolgungseifer
gegenüber dem schon geschlagenen Gegner den besseren Kräften unter

den Befürwortern der Infallibilität einen Bärendienst geleistet,
der nicht zuletzt gerade auch zur Orthodoxie hin einen provozierend
wükenden Wall aufgerichtet hat. Gerade deshalb aber sollte heute die
inhaltliche Belanglosigkeit dieses nachgeschobenen Satzes gegenüber
dem Gesamtgehalt der Konstitution deutlich gesehen werden, um
etwas leichter von aller rein polemischen Beurteilung des Ganzen
loszukommen.

Wie nun aber steht es um die eigentlichen Beweistexte, die über
der axiomatischen Grundstruktur logischer Folgerungen aus dem
Gedankendreieck von Institution-Einheit-Autorität den Bau der
Konstitution stützen sollen Es handelt sich um die drei bekannten
biblischen Stellen und klassischen Primatstexte Matth.16,16-18 ; Lk. 32,
32 und Joh. 21, 15-17 und die in unwesentlicher Weise ergänzende
Stelle Joh. 1, drei Erklärungen «ökumenischer» Konzile, sieben
«Väterzitate » bis hinab zu Bernhard von Clairvaux und um ein Papst-
breve vom Ausgang des 18. Jahrhunderts. Eine sorgfältige Behandlung

aller damit auch im jeweiligen Kontext, sowohl des zitierten
Textes selbst wie seiner Einbeziehung in den Text der Konstitution,



— 153 —

zusammenhängenden Fragen müsste hier zu weit führen. Wir
beschränken uns auf kurze Hinweise, die zeigen wollen, wie unerledigt
das Anliegen kritischer Überprüfung des VAT.I auch nach dem

ILVatikanum geblieben ist. Bei den neutestamentlichen Zitaten
muss auffallen, dass weder von einem exegetisch gewonnenen
Gesamtverständnis der Petrusgestalt noch von exegetisch gestützten
Grundzügen einer neutestamenthchen Theologie ausgegangen oder in
ihrem Rahmen gedacht wird. So geben die stereotyp herangezogenen
aus jedem exegetischen Kontext herausgelösten Stellen für das heutige

Verständnis legitimen Umgangs mit der Schrift das nicht her,
was aus ihnen gefolgert wird, selbst wenn in der sogenannten
«Echtheitsfrage» eine positive Entscheidung zugestanden würde und unter
Berücksichtigung alles dessen, was besonders in neuerer Zeit zur
philologisch-historischen Aufhellung und Aufwertung des Felsenwortes
in gewiss eindrucksvoller Weise vorgetragen werden konnte39. Der
die Konstitution beherrschende Begriff der «potestats jurisdictio-
nis» bleibt der neutestamentlichen Situation durchaus unadäquat.
Dazu bleiben Bilder wie Fels, WTeiden der Schafe und Stärken der
Brüder selbst so vieldeutig und aus sich selbst heraus gerade in
ihrem Besten offen, dass hier auch eine grosszügige Anwendung des

Begriffes der Dogmen- und Lehrentwicklung für die begründendbeweisende

Kraft der Zitate kaum etwas auszutragen vermag. Man
kann streng genommen nicht mehr sagen als: Wenn VAT.I recht
hat, kann man erste unbestimmte Vorformen unverbindlicher Art
in den herangezogenen, neutestamentlichen Stehen finden, denen
dann aber immer noch mit grundsätzlich nicht geringerem Gewicht
eine Reihe anderer Schriftzitate entgegengestellt werden könnten.
Ausdrücklich sei schon hier festgehalten, dass die altkatholische
Position dies nicht dahin verstanden hat oder heute versteht, als

gäbe es keinerlei biblische Grundlage für einen Primat von Petrus
her mit bibhscher Wurzel. Was diese Position gegenüber dem
VAT.I kennzeichnet, ist nicht die absolute Ablehnung des Primates

in jeder Hinsicht, sondern die kritische Beurteilung des
Abschlusses einer sich schon lange vorher in zunehmender Isolierung
und Engführung vorbereitenden Entwicklung in Gestalt der
Dogmatisierung einer scholastischen Doktrin, die es aus ihrer Umklammerung

zu befreien, im ökumenischen Horizont zu prüfen und in

39 S. bes. J.Ringger, Das Felsenwort, in Rössle-Cullmann, Einheit der
Christen, 1959, 271-347.



— 154 —

ihrer bleibenden Bedeutung neu zu erfassen gilt. Fast noch schlechter

als mit den biblischen Stehen steht es um die Beweiskraft der
partistischen und konziliaren Texte. Eine Ausnahme machen hier
nur die vier Zitate aus Erklärungen der Päpste Hormisdas, Leo L,
Nikolaus I. und Pius VI. - in eigener Sache! Sie brauchen hier
nicht weiter erörtert zu werden, da in jedem Falle zuzugestehen ist,
dass schon sehr früh in Rom ein Kirchen- und Amtsverständnis
sich zu erkennen gibt, das echte Entsprechungen zum Gehalt der
vatikanischen Dogmen aufweist40.

Was nun die beiden übrigen patristischen Zitate angeht, so
wurde die bekannte Irenäus-Stelle oft und besonders auch von
Johannes Langen sorgfältig geprüft41. Das Ergebnis ist mit
überwiegender Wahrscheinlichkeit dies: Das «muss» (necesse est) des

«Zustandekommens» (convenire) «in» Rom oder «mit» Rom «mit
Rücksicht auf» oder «wegen», «in Folge», von dessen «besonderer

Stellung» oder dessen «Vorranges» (principalitas) lässt sich keinesfalls

nach Text und Kontext in der Richtung auf eine rechtlich
zwingende Unterstellung der übrigen Kirchen unter die römische in
der grossen, altkirchlichen Communio-Koinonia verstehen. Entgegen

dem Grundcharakter der ganzen damaJigen Ekklesiologie
könnte ein solcher Gedanke nur in exzessiver Rückübertragung
späterer Vorstellungen aus einer juridisch-universalen Ekklesiologie
in den alten Text hineingetragen werden. Der zweite «patristische»
Text kann schon prinzipiell keine wirkliche Beweiskraft für eine
derart kapitale Aussage wie die Behauptung der Irrtumslosigkeit
einer Sedes Apostilica sein. Erst eine sehr späte nachtridentinische
Theologie hat ja die Reihe der «Väter» bis in die mittelalterliche
Zeit hinab verlängern wollen, wo von einem Konsensus zugleich der

40 So unbestreitbar schon früh, etwa mit besonderer Deutlichkeit bei
Leo I, ein solches Küchen- und Amtsverständnis vorliegt, so unbestreitbar
steht daneben die Nichtannahme dieses Verständnisses als Glaubenslehre
durch die Gesamtküche. Die Behandlung der Epistola dogmatica des Papstes

durch das Konzil von Chalkedon darf als eindeutiges Beispiel für diesen
Sachverhalt gelten.

41 Vgl. J. Langen, Geschichte der Römischen Kirche, Bd.I: Bis zum
Pontifikate Leo's I, Bonn 1881, 170-174, bes. 171, Anm. 1/6: «Als Folge des
Zusammenströmens von Gläubigen aller Orte in Rom wird angegeben, dass
dort die in der ganzen Küche verbreitete apostolische Überlieferung sicher
zu finden sei.» So in der Hauptsache auch E.Caspar, Geschichte des Papsttums

I, 17, und Anmerkungen S.571 unter Berufung auf Harnach, Das
Zeugnis des Irenäus und das Ansehen der römischen Küche, Sitzungsberichte

der Berliner Akademie 1893, 939 ff.



— 155 —-

Alten Kirche nicht mehr die Rede sein kann. Aber auch der oft und
schon lange vor Bernhard bezeugte Gedanke der besonderen
Bedeutung der Kirche Roms, ihrer Synoden und Bischöfe, für die
Bewahrung der Reinheit des Glaubens trägt doch nicht wirklich dessen

besondere Verknüpfung mit dem Jurisdiktionsdogma und die
bedenkliche Konzentration des Lehramtes im dritten und vierten
Kapitel der Konstitution.

So bleiben vor allem die drei konziliaren Argumente :

Die Berufung auf die Akten des ephesinischen Konzils von 341

kann sich nun aber gerade nicht auf einen eigentlich konziilaren
Text stützen, d.h. auf ein Ergebnis gemeinsamer Verhandlung
als Abschluss einer Kontroverse oder auf ein Dokument, das durch
Verlesung als Bestandteil des im konziliaren Entscheidungsakt
gipfelnden Prozesses integriert worden wäre. Vielmehr handelt es sich

um Sätze aus einer Art Begrüssungsansprache der römischen Legaten

nach ihrer- verspäteten Ankunft, als die konziale Entscheidung
gegen Nestorius schon gefallen war. Bei der Bedeutung, die dem

Beitritt Roms zu dem vom alexandrinischen Patriarchen gegen den
Patriarchen der Kaiserstadt Konstantinopel geführten Schlag
beikam, konnte man wohl kaum anders, als die im Sinne des bekannten

Primatsverständnisses Leos gehaltene Erklärung seines Legaten

anhören und zu den Akten nehmen. Dieses Dokument gehört
deshalb mehr zu dem Komplex der Papstbriefe als zu dem der
Konzilsakten im strengen Sinn. Dass aber ganze Bände mit päpstlichen

Erklärungen im Stil der römischen Legaten des Ephesinums
gefüllt werden konnten, ist nun allerdings keine Frage. Theologisch
bleibt nur zu fragen, welchen Stellenwert als Traditionszeugnis die-

42 Vgl. E.Caspar, a.a.O. I, 410 f.: «Nunmehr erhob sich Philippus (sc.
einer der nach dem entscheidenden Synodalakt gegen Nestorius eingetroffenen

römischen Legaten) zu einer gegenüber dem Vortage noch betonteren
Kundgebung der römischen Theorie» «die römischen Legaten begnügten
sich als gute Diplomaten damit, dass ihr theoretischer Satz über den hl.
Petrus ohne offenen Widerspruch hingenommen wurde». S. Schwarz, ACÖ
1/1, 2, S.54; 3, S. 15 ff. (acta graeca 61, 62, 87 ff.).

J. Karmiris, Die dogmatischen und symbolischen Schriften der
orthodox-katholischen Kirche, 2 Bde., Athen 1953/1960, enthält diesen Text
überhaupt nicht.

43 Vgl. E.Caspar, a.a.O., 14: «In der Idee der apostolischen Sukzession
lag an sich nichts, was auf Rom beschränkt gewesen wäre, oder ihm einen

Vorrang vor anderen Kirchen gegeben hätte, es sei denn den tatsächlichen,
dass sich in Rom, wo sich der Kampf gegen die Ketzer konzentrierte, die
Ausbildung der Sukzessionsidee und ihre Ausbildung in der Sukzessionsreihe
am frühesten und sichtbarsten und daher in vorbildlicher Weise vollzog. »



— 156 —

sem intermittierend, aber geradlinig und folgerichtig von
unterschiedlichen frühen Ansätzen her sich aufbauenden päpstlichen
Selbstzeugnis zukommt. Als Erweis ökumenisch-konzüiarer
Anerkennung zur Zeit Leos I. kann der Ephesinum-Text jedenfalls nicht
angesehen werden.

Bei dem zweiten zum Erweis ökumenisch konziharer
Anerkennung angeführten Konzilstext beginnt die Schwierigkeit schon
mit der Tatsache, dass das «IV. Konzil von Konstantinopel» eines der
problematischsten in der Reihe alter Konzilien darstellt. Es wurde
gegen den aus politischen Gründen umstrittenen Patriarchen Photius
von Konstantinopel in der Hagia Sophia gehalten und hat deshalb
Teil an der ganzen Verwirrung der Überlieferung in der photianischen
Frage, die erst nach dem I.Vatikanum entscheidende Aufhellungen
erfahren hat. Demnach wurde in Rom die 1. photianische Synode
(869/870) vomfrühen Mittelalter an besonders wegen ihrer Aufnahme
der Formel des Hormisdad, die schon um 500 bei der Beilegung des

Akadiani-schen Schismas eine Rolle gespielthatte, geschätzt und
dementsprechend gelegentlich auch als «Achtes Ökumenisches Konzil »

bezeichnet. Bei den Griechen wurde es durch die zweite photianische
Synode (879/880) völlig in den Schatten gestellt. Diese unter
Beteiligung päpstlicher Legaten ebenfalls in Konstantinopel gehaltene
Synode führte zur vollen Rehabilitierung und Wiedereinsetzung
des 10 Jahre vorher abgesetzten Patriarchen Photius. Zwar wurde
sie in Byzanz nicht als achte ökumenische Synode registriert. Erst
recht aber kam dies für die vorangegangene Synode von 869/870,
das «Achte Ökumenische Konzil» der heutigen westlichen
Zählweise, im Osten nicht mehr in Frage. Übrigens war schon die
ursprüngliche «Formel des Papstes Hormisdas» 519 in Konstantinopel

vor allem aus politischen Gründen unter Kaiser Justin I.
anerkannt worden. Ohne sich in die zum Teil sehr komplizierten
Zusammenhänge zu verlieren, kann festgehalten werden, dass auch
dieser Text gerade das nicht erbringt, was seine Heranziehung in

44 Zur Zeit des I.Vatikanums herrschte im Westen überwiegend ein
Tenor von Auffassungen in bezug auf Photius und die beiden photianischen
Konzile, wie er in J. Hergenröthers monumentaler Photiusmonographie, 3

Bde. Regensburg 1867/1869, dokumentiert, heute aber als einseitig und
ungenügend erkannt ist; vgl. vor allem Francis Dvornik, The Photian Schism,
History and Legend, Cambridge 1948.

45 E.Caspar, a.a.O. II, 156 f.: «So kam Rom zu einem zweiten grossen
Triumph im Osten wie einst unter Leo d. Gr. ; aber wiederum verdankte es
ihn allein dem Willen des kaiserlichen Herrn der Reichsküche. »



— 157 —

der Definition des IV.Kapitels von Pastor aeternus rechtfertigen
könnte. Wird er doch dort vor allem als Beweis für die althergebrachte

Übereinstimmung in dieser Frage zwischen der Ost- und
Westkirche auf gemeinsam gehaltenen ökumenischen Konzilen
angeführt, die nach dem Gesagten nicht gegeben ist46. Die letzte der
konziliaren Beweisstellen ist dem Unionsbekenntnis Kaiser Johannes

Poleologos auf dem zweiten Lyoner Konzü 1274 entnommen47.
Ganz abgesehen davon, dass die Politik der byzantinischen Kaiser
des späteren Mittelalters sich immer stärker genötigt sah, unionsgeneigt

zu sein, und dass es in Lyon überhaupt keine theologisch-kon-
ziliaren Verhandlungen gegeben hat, wie immerhin in erheblichem
Umfang 150 Jahre später zu Ferrara/Florenz, handelte es sich in
Lyon um einen wesentlich politischen Akt des Kaisers. Die union von
Lyon mitsamt ihrer Formel ist von den Kirchen des Ostens nie
anerkannt worden. Theologisch bleibt sie deshalb ein blosses Zeugnis
abendländisch -römischen Selbstverständnisses.

Somit erscheint aufder ganzen Linie das Ergebnis unserer
kursorischen Überprüfung der « dicta probantia » von Pastor aeternus negativ,

sofern diese über die Bestätigung der Konstante des
Selbstverständnisses im römischen Zentrum hinaus als neutestamentliche,
patristische und ökumenisch-konziliare Beweise gelten sollen. Welche

Kraft aber kann ein Text haben, um den es so steht Diese Frage
muss aus altkatholischer Sicht deshalb ohne polemische oder apologetische

Absicht auch heute noch gestellt werden, weil die altkatholische

Position selbst auf einer sehr entscheidenden prinzipiellen
Anerkennung der Autorität biblischer Gegebenheiten und ökumenischer

46 Über die hohe, aber doch stets von einer anderen, nicht universalen,
sondern «örtlichen», eucharistischen und konziliaren Ekklesiologie getragene
Wertschätzung des Petrus als «Koryphäe» unter den »Aposteln vgl. Afanas-
sieff/Koulomzine/Meyendorff/Schmemann, Der Primat des Petrus in der
orthodoxen Kirche, 1961, und Francis Dvornik, Byzance et la Primauté
Romaine, Unam Sanetam 49, 1964; auch ders., The Idea of Apostolicity in
Byzantium and the Legend of the Apostle Andrew, Cambridge, Mass. 1958.
Jeder Gedanke einer Unfehlbarkeitsprärogative für die Bischöfe von »Alt-
Rom wie fiü Petrus selbst bleibt hier ausgeschlossen.

47 Vgl. Carl Andresen, Geschichte der abendländichen Konzile des
Mittelalters, in Die Ökumenischen Konzile der Christenheit, 1961, 138: «Das
vom kaiserlichen Logotheten überbrachte Glaubensbekenntnis, das zusätzlich

die Lehren vom Fegfeuer, von den sieben Sakramenten, vom römischen
Primat anerkannte, war ein römisches Diktat; die Übertragung römischer
Begriffe ins Griechische macht das sogar am Wortlaut sichtbar»; Anm. 112:
«Das Glaubensbekenntnis war mit den früheren Unionsforderungen von
Clemens IV. identisch.»



— 158 —

Konzilentscheidungen in Glaubensfragen beruht. Es genügt deshalb
für sie nicht, etwa zu sagen, VAT. I sei überholt und es lohne sich
nicht mehr, seine Texte so ernst zu nehmen. Zum mindesten kann dies
nicht für den eigentlichen Skopus und harten Kern seiner dogmatischen

Definitionen und auch nicht für das im Falle anerkannter Öku-
menizita gegeben letzte Recht seines Anathems zugestanden werden.
Dies widerspräche wesentlichen Grundgedanken der überlieferten,
allgemeinen katholischen und orthodoxen Synodologie. Etwas anders
steht es um den Gedanken der Ergänzung oder Interpretation eines
Konzils. Solange es sich dabei um Entscheidungen und Verhandlungen

der verschiedenartigen Teilkonzile unterhalb der Höhenmarke
eines anerkannten ökumenischen Konzils handelt, entsteht synodolo-
gisch kein Problem. Es gehört vielmehr zum Wesen des konzilaren
Umganges der Kirchen und der damit verbundenen synodalen
Prozesse, dass sie vielfältig aufeinander bezogen sind und sich fortlaufend
gegenseitig ergänzen und interpretieren. Die entscheidende synodolo-
gische Frage entsteht erst dort, wo das ökumenische Konzil als höchstes

Forum der ganzen Kirche in Beziehung zur Glaubensüberzeugung

von der Unfehlbarkeit der Kirche als Hüterin der Offenbarungs-
wakrheit gesetzt wüd. Hier können die in letzter Entscheidung
angenommenen Konzilsdefinitionen nur anerkannt, und darüber hinaus
mit anderen Aspekten der Glaubenswahrheit in Beziehung gebracht
werden. Es kommt also darauf an, was unter Interpretation und
Ergänzung verstanden werden soll, wenn man heute etwa das Verhältnis

des I. zum IL Vatikanum dadurch bestimmt sehen will48. Streng
genommen dürfen keinesfalls dogmatische Definitionen mit dem
höchsten Verbindlichkeitsgrad durch eine blosse Interpretation
oder Ergänzung ohne den gleichen Grad von Verbindlichkeit in
ihrem eigentlichen Sinn und Gehalt verändert werden. Deshalb war
und ist für die altkatholische Position gegenüber dem I. Vatikanum

weder diese oder jene ältere, propapahstisch-geschlossene oder

neuere proepiskopal-offene Interpretation, noch eine an und für
sich positive Ergänzung das Entscheidende. Der altkatholische
bleibende Protest, genauer die altkatholische Berufung vom

48 Vgl. W.Küppers, Das IL Vatikanum und die Lehre von der Küche,
Sonderdruck IKZ 1966, 92 S., s. bes. IKZ 55 (1965), 80 f.: «Hier aber, d.h.
im Verhältnis der ,dogmatischen Lehre' des IL zum ,definierten Dogma' des I.
Vatikanums, bleibt jedenfalls bisher der rechtliche Rang ungleich... Zugleich
bleibt aber auch die Unterscheidung zwischen ,definitivem Akt' einer
Dogmatisierung und dem autoritativen Vortrag dogmatischer Lehre' hinsichtlich

der dafür geforderten Merkmale unklar. »



— 159 —

«schlechten» an ein «besseres Konzil», begründet sich gar nicht so

sehr auf die schon im Konzil aus dem Felde geschlagene Opposition
mit ihrem zum Teil recht unzureichenden Argumenten, sondern auf
die Inanspruchnahme der ganzen Heüigen Schrift und der ganzen
kirchlichen Tradition. Im Gedanken dieser Berufung ist schon
enthalten, dass der geschichtlich schwache Altkatholizismus allein
solchem höchsten Anspruch gar nicht gerecht werden kann. Sein
Ansatz, sein Ethos und sein Engagement ist bei der ganzen Schrift
und bei der ganzen Tradition gegenüber einem Konzil, das gerade
darin seine Aufgabe verfehlt hat. Wäre der Altkatholizismus wirklich

nur der professorale und laienhafte Nachhall der episkopalen
Opposition der Konzilsminderheit oder ein Aufstand von Glaube
und Kirche abständiger «Neuprotestanten» gewesen, so hätte er
gewiss nicht in ökumenisch relevanter Gestalt die vergangenen 100

Jahre überstehen können. Diese «Andere» und dieses «Mehr» hängt
aber gerade mit der Berufung an das allgemeine Konzü im Blick
auf die ganze Schrift und die ganze Tradition zusammen, also

jedenfalls nicht mit «Negation» und «Minimalismus». Viel eher handelt

es sich von einem eminent positiven Grundausatz her um
«ökumenischen Maximalismus» ganz besonderer Art.

So stehen im altkatholischen Rückblick auf VAT. I auch heute
nicht so sehr die Fragen semer Deutung und des ergänzenden
Ausgleichs seiner Einseitigkeiten im Vordergrund. Diese erfüllen gewiss
eine höchst dringend gewordene, inner-römisch-katholische
Aufgabe und öffnen dieser Kirche den Weg zum Anschluss an die
heutigen ökumenischen Fragestellungen und Aufgaben. Die nicht
erledigte, grundsätzliche altkatholische Frage im Blick auf VAT. I ist
jedoch davon in gewissen Sinne unabhängig. Sie hat eine dreifache

Gestalt: sie richtet sich auf den ökumenischen Charakter des

Konzils, auf den Grad der für den synodalen Prozess in ihr vorhandenen

Freiheit und auf die kanonische und theologische Definier-
barkeit des Primates49. Was während des Konzils von einzelnen

49 Vgl. schon die sehr kurze Königswinterer Erklärung vom 14. August
1870, die alle wesentlichen Punkte andeutend zusammenfasst : Schulte,
»Altkatholizismus, a.a.O., 106: «In Erwägimg, dass die im Vatikan gehaltene
Versammlung nicht mit voller Freiheit beraten und wichtige Beschlüsse
nicht mit der erforderlichen Übereinstimmung gefasst hat, erklären die
unterzeichneten Katholiken, dass sie die Dekrete über die absolute Gewalt des
Papstes und dessen persönliche Unfehlbarkeit als Entscheidung eines
ökumenischen Konzils nicht anerkennen, vielmehr dieselben als eine mit dem
überlieferten Glauben der Küche im Widerspruch stehende Neuerung
verwerfen. »



— 160 —

Bischöfen und in seinem Umkreis von kritischen Beobachtern sehr
unterschiedlicher Stellung als akutes Unbehagen und bedrängende
Sorge unzusammenhängend, wenn auch gelegentlich sehr heftig
weitere Kreise ziehend und bestimmte Gruppen büdend, zum
Ausdruck gebracht wurde, müsste nach seinem Abschluss wie Donnergrollen

eines abziehenden Gewitters verhallen, wenn es sich nicht in
prinzipieller und systematischer Anklage zusammenschliessen und
so erst volles und sachhches Gewicht erhalten konnte. Solche
«Anklageerhebung» erfolgte in der Reihe jener Erklärungen von Laien
und Theologen, angefangen in Königswinter bei Bonn am Rhein
am 14.August 1870, die schliesslich im ersten «Katholiken-Kon-
gress» vom 21. bis 25.September 1871 in München zum bewussten
Ansatz des Kirchewerdens der Protestbewegung führten.
Glücklicherweise ist heute die Konfrontation von Anklageerhebung und
Verteidigung auf beiden Seiten überwunden. Es geht wirklich nicht
mehr um das Bekämpfen und Ins-Unrecht-Setzen eines Gegners.
Was aber bleibt, ist die zum Dialog der Wahrheit und Liebe
führende Frage im ökumenischen Horizont der Sache selbst. Dabei
wurde im Bereich der formalen Kritik des Konzils unter synodolo-
gisch ungenügend geklärten Voraussetzungen in Verbindung mit
der Verhandlungsweise im Konzil dessen Ökumenizität in Frage
gestellt. So ernsthaft dies Anliegen war und so stark seine sachliche

Berechtigung empfunden wurde, sowenig durchschlagend gelang es,

von der Kritik an der Geschäftsordnung und dem Unterstreichen
einzelner misslicher Erscheinungen her die grosse Sache etwa
mangelnder Ökumenizität einleuchtend zu machen. Eine damals allgemein

ungenügend entwickelte, historische und systematische
Synodologie als wissenschaftliche Konzüslehre verdeckte die Einsicht
in die Veränderungen, die das altkirchliche, konziliare Leben der
ungeteüten Küche Schritt für Schritt in der Kirche des Westens
erfahren hatte. So kam es nicht zu den für ein klareres Urteü
erforderlichen Unterscheidungen und Begriffsbestimmungen50. Noch

50 Auch heute kann man in dieser Hinsicht höchstens von einer «

Synodologie im Werden» sprechen; s. W.Küppers, IKZ 50 (1970), 48-51, wo in
der Berichterstattung über die neue Konzilszeitschrift «»Annuarium Histo-
riae Concüiorum — Internationale Zeitschrift fiü Konzilsgeschichtsforschung»

die Bezeichnung «Synodologie» für eine mit diesen Fragen befasste
theologische Disziplin in Vorschlag gebracht wird. Vgl. auch ders., Rezeption

— Prolegomena zu einer systematischen Überlegung, in Studien des
Ökumenischen Rates Nr. 5, Konzile und die ökumenische Bewegung, Genf
1968, 81-104.



— 161 —

heute steht jedoch im altkatholischen Rückblick die Frage der
Ökumenizität im Vordergrund. Entscheidendes Gewicht fällt dabei
jedoch im Unterschied zu den frühen Protesten auf die Tatsache
der Nichtbeteüigung der Bischöfe der Ostküche und die
Nichtberücksichtigung ihrer auf die «ungeteüte» Kirche und deren
Primatsverständnis sich stützenden Tradition51. Die Vertretung der
unierten Ostkirchen im VAT. I konnte dafür keinen Ersatz
bieten, sondern höchstens zur Selbsttäuschung der römischen Kirche
über ihren ökumenischen Charakter beitragen. Dies folgt aus der
altkirchlichen Bedeutung des Begriffes «ökumenisch». Und ganz
gleich, wie die Grenzen der «Einen ungeteilten Kirche» theologisch
und kanonisch bestimmt werden können, kann dem ursprünglichen
Verständnis nach ökumenisch nur die grosse allgemeine Synode der

ganzen Kirche bzw. die Versammlung aller rechtgläubigen und
miteinander in voller Gemeinschaft stehenden Kirchen durch ihre
Bischöfe sein. Gerade wenn heute auch die römisch-katholische
Kirche, wie es ausdrücklich durch das Ökumenismus-Dekret des

IL Vatikanums bestätigt wurde, die von ihr getrennten Ostkirchen
als «wahre Kirchen», ihre Bischöfe als «wahre Bischöfe» und deren
Sakramente als «wahre Sakramente» anerkennt, können folgerichtig

Konzile wie das I. und IL Vatikanum nur General-Synoden der
mit dem Papst verbundenen Bischöfe und ihrer Diözesen, nicht
aber ökumenische Konzüe im Sinne der gemeinsam von der Kirche
des Westens und Ostens gehaltenen ersten sieben ökumenischen
Synoden sein. Wenn trotzdem, wie schon das Tridentinum, das
erste und auch das zweite vatikanische Konzil sich ökumenisch nannten,

entspricht es gewiss den erst 1916 in den Canones 222-228 des

Codes Juris Canonoci festgelegten Normen. Tatsächlich stehen aber
beide mit ihrem Anspruch im Widerspruch zur altkirchlichen
Auffassung52. Da im allgemeinen katholischen Verständnis der höchste

51 Wie früh auf altkatholischer Seite die entscheidende, positive Bedeutung

der Ostkirche erkannt wurde, zeigen I.v.Dölhngers «Sieben Vorträge
über die Wiedervereinigung der christlichen Küchen» aus dem Jahre 1872
(engl. 1872, frz. 1879, 21880; dtsch. 1888) und die Beschlüsse der beiden
ersten (»Alt-)Katholiken-Kongresse von 1871 und 1872.

52 Immerhin gibt es bis auf die Canones des CJC von 1916 keine
bindende, konziliare oder päpstliche Definition der Römisch-katholischen Küche
für den Begriff des Ökumenischen Konzils und erst recht keine prinzipielle
Festlegung auf die üblich gewordene Zählweise von 20 ökumenischen Konzilen.

Das Florentiner Konzil 1439 wurde in Rom offiziell als das VIII.
Ökumenische bezeichnet und an dieser Bezeichnung im Interesse der Union noch



— 162 —

Ausdruck der Unfehlbarkeit der Kirche in den von der ganzen Kirche

anerkannten ökumenischen Konzüen zu finden ist, während
alle anderen Konzile gegebenenfalls durch neue Konzile aufgehoben
oder korrigiert werden können53, so wäre in diesem Sinne die
altkatholische Berufung gegen ein ohne ausreichenden Grund sich
ökumenisch nennendes und damit auch ohne vollen Grund unbedingte
Anerkennung forderndes Konzil grundsätzlich zuzulassen. Vor
allem wäre dieser Gedanke mit anderem Ernst zu prüfen, als es
tatsächlich bisher gesehenen ist54.

Durch neuere Untersuchungen ist die auch heute noch ernst zu
nehmende Frage ausreichender Freiheit des VAT. I noch nicht
ausreichend nach Umfang und Bedeutung erhellt. Wegen der Gefahr
polemischer Rückfälle mag sie als Thema auch wenig anziehend
erscheinen. Vor ahem wäre sie aus ihrer im ursprünglichen altkatholischen

Protest vorliegenden Verbindung mit der Frage der Ökumenizität

zu lösen. Für diese ist sie nicht spezifisch, sie gehört
vielmehr zu den allgemeinen Bedingungen jedes Konzils. Uns stellt sie

sich heute entscheidend als Frage nach seiner grösseren oder geringeren

Verbesserungsbedürftigkeit und damit seiner Autorität im
allgemeinen. In der Tat lässt sich hier manches anführen, was
gegen das Vorhandensein angemessener Freiheit im I.Vatikanum
spricht. Schon ganz allgemein wäre zu sagen, dass «wo Rauch
aufsteigt, Feuer ist» und dass es jedenfalls schon beim ersten
unvoreingenommenen Blick auf die Tatsachen nicht besonders für die
Untadeligkeit der Vorgänge spricht, wenn die Konzilsleitung genau an
dem Tag, an dem in letzter Stunde der gravierendste Verstoss

gegen jede gute konziliare Ordnung durch den Einschub eines wichti-

lange festgehalten. Es kann deshalb auch heute noch für die Römische Küche

nicht undenkbar sein, im Interesse der Verständigung mit den Ostküchen

die seit Bellarmin eingebürgerte Zählweise aufzugeben und den Raum
für ein kommendes, im Osten und Westen gleicherweise anerkanntes «VIIL
Ökumenisches Konzil» offenzuhalten.

53 Vgl. Augustin, Ad Julianum libr. II, cap.X; s.a. Reuter, Augustinische
Studien, 1887, 333-358.

54 Noch fehlt eine umfassende Darlegung des altkatholischen Appells an
das Allgememe Konzil. Tatsächlich hat sich jedoch schon 1719 die Küche
von Utrecht dem Konzilsappell der vier französischen Bischöfe, feierlich zu
Protokoll gegeben in der Sorbonne am 8.Mai 1717 gegen die Bulle Unigenitus

vom 8. September 1713, angeschlossen, welcher Protest immer wieder
erneuert wurde und zusammen mit dem Konzilsappell in den Artikel 4 der
Utrechter Erklärung vom 24. September 1889 übergegangen ist wo es heisst:
«Überdies erneuern wü alle diejenigen Proteste, welche die altkatholische
Küche von Holland in früherer Zeit bereits gegen Rom erhoben hat. »



— 163 —

gen Satzes in den abschliessenden Konzilstext ohne Möglichkeit
konziliarer Verhandlung bekannt wurde55, die Väter die volle Freiheit

der Konzilsverhandlungen in aller Form bestätigen liess56.

Dabei sind folgende Tatsachen heute unbestritten :

Das Nichtbekanntgeben oder doch wenigstens das Zugeben
hoher Wahrscheinlichkeit oder auch nur der Möglichkeit einer
Verhandlung der Unfehlbarkeitsfrage im Konzil vor dessen Beginn ; die

einseitige Besetzung der Theologischen Vorbereitungskommission
und der ohne Rücksicht aufeine gewichtige Minderheit von der Mehrheit

im Konzil gewählten, theologisch-dogmatischen Bischofskommission,

der die Vorbereitung des Textes der Konstitution Pastor
aeternus unterstand, das Fehlen wirklich theologischer Aussprachen
im eigentlichen Sinn anstelle des Aneinander-vorbei-Redens in den in
mancher Hinsicht kommunikationsbehinderten Generalkongregationen;

die Tatsache einer entgegen älterem, ständigem konziliarem
Recht dem Konzil vom Papst auferlegten, die Minderheit benachteiligenden

Geschäftsordnung, in der einfache Mehrheiten entscheidend
sein konnten ; die abweisende Haltung des Papstes, der Kurie und der
weitgehend durch römische Prälaten, italienische Bischöfe und
Missionsbischöfe unter der zentralen Leitung der römischen Missionsbehörde

in der Kurie gebildeten Majorität gegenüber der Minorität ; die

55 Eine tatsachengesättigte, gerecht abwägende und in der Form
souveräne Darstellung des Dramas der letzten Wochen und Tage vor dem
18. Juli 1870 steht immer noch aus. Die Vorgänge um die Änderungen an
Konzilstexten auf Grund «höherer Autorität» während der dritten Sitzungsperiode

des IL Vatikanums haben die Atmosphäre des Abschlusses 1870
dem Verständnis wieder etwas verständlicher gemacht vgl. G.Thils,
L'Infaillibilité Pontificale, 120: «On image les remous qui suivent l'annonce de
cette addition (sc. ohne Konzilsberatung: huiusmodi definitiones Romani
Pontificis irreformabiles esse ex sese non autem ex consensu Ecclesiae).
Rien n'y fit... La minorité était consterné. On a aggravé le projet de
constitution, dit-elle.»

56 Zwar wird noch heute im allgemeinen weitgehend das Urteil Dom
Cuthbert Butlers übernommen, vgl. Butler-Lang, Das Vatikanische Konzü,
21933, 398: «Um die Gesamtfrage kurz und gut zu beantworten: Wenn man
alles abgewogen hat, bleibt die Tatsache bestehen, dass es kerne wükliche
Beeinträchtigung der Redefreiheit oder der Gründlichkeit in der Aussprache
oder der Unabhängigkeit bei der Abstimmung gab ; es kann also die Ökumenizität

des Vatikanischen Konzils nicht auf Grund eines Mangels an Freiheit
im Ernste angezweifelt werden. » Doch gehört nicht zuletzt gerade auch dieser

Punkt zu den unerledigten Fragen an das Konzil, die von neuen
Gesichtspunkten, hier vor allem psychologisch-soziologischen Einsichten und
Forschungsmethoden her, zu behandeln wären, um über derartig kurzschlüssige

Folgerungen, wie den bei Butler vorliegenden, loszukommen.



— 164 —

konsequente Ablehnung des Wunsches nach einer Konzilspause, wie
solche sich während des IL Vatikanums als überaus förderlich erwiesen

haben ; der aufdie Bischöfe durch einflussreiche kirchliche Presseorgane

und durch Demonstrationen bestimmter Gruppen in den
heimatlichen Diözesen immer stärker ausgeübte moralische Druck und
nicht zuletzt die in steigendem Masse sehr spürbar hervortretende,
persönlich oft unfaire Stellungnahme des Papstes selbst zugunsten
der angestrebten Dogmatisierungen - dies alles zusammengenommen
bezeugt nicht nur das Vorhandensein eines wenig erbaulichen
Konzilsklimas, was sich von grossen Konzilen der Vergangenheit
vielleicht auch sagen liesse, es spricht vielmehr für einen sehr eklatanten
Mangel offener und gemeinsamer Urteilsbildung im synodalen Prozess

auf dem Wege zum abschliessenden konziliaren Akt. Rang und
Gewicht eines solchen abschliessenden Aktes können jedoch in der
Küche nicht ohne Rücksicht auf ihr Zustandekommen gewertet werden.

Hier liegt der Schwerpunkt des aufaltkatholischer Seite von
Anfang an geltend gemachten altkirchlichen Gedankens der moralischen
Einmütigkeit der Bischöfe im Konzil. Eine Reihe von Zeugnissen
lässt Merkmale eines manipulierten Prozesses im Konzil erkennen,
deren echtes Gewicht vielfach auch von neueren, an sich kritischen
und objektiven römisch-katholischen Konzilsdarsteüungen nicht in
ihrer ursprünglichen Bedeutung in Anschlag gebracht werden. So

kann auch die heutige altkatholische Position nicht umhin, die beiden
formalen Bedenken gegen VAT.I als wahrhaft ökumenisches und im
vollen, guten Sinn freies Konzil aufrechtzuerhalten. Sie muss deshalb
den im Gewissen verpflichtenden Charakter seiner Beschlüsse in
Frage stellen, solange nicht in der Sache selbst erwiesen wäre, dass

hier wesentliche Seiten der in der Schrift bekundeten und durch die
Überlieferung der Kirche bewahrten göttlichen Offenbarung zum
Besten der Kirche und zum Heil der Menschen definiert worden seien.

Gerade hier aber ist heute das altkatholische Nein sowenig erschüttert

wie je. Auch enthebt uns in gewissem Sinne schon die durchgeführte

summarische Analyse des Textes der Konstitution seiner
erneuten Begründung : Weder der behauptete Charakter der ursprünglichen

Verheissung an Petrus, noch die Art von dessen im Text in
Anspruch genommener Fortsetzung in der römischen Cathedra, noch die
diesem zugesprochene und volle und wahrhaft bischöfliche
Vohmacht der Jurisdiktion, noch schliesslich die Unfehlbarkeit des
Lehramtes dieses Jurisdiktionsträgers können in der Sache als «göttlich
offenbartes Dogma» angesehen und mit entsprechender Hingabe des



— 165 —

frei zu leistenden Glaubens angenommen werden An dieser
grundsätzlichen Haltung kann weder das Eingeständnis tatsächhch
übertriebener und zum Teil auch sachlich unbegründeter Befürchtungen
in bezug auf die Konzilsfolgen noch die heute oft «mildere» Interpretation

des Konzils im Kern etwas ändern. Nur fragt sich sehr, ob
damit alles gesagt ist, was heute im Rückbück auf VAT.I aus altka-
thohscher Sicht gesagt werden kann und gesagt werden muss Es
bedarf im Gegenteil kaum besonderer Worte, dass dem nicht so ist.
Vielmehr ist in steigendem Masse klar geworden, dass im VAT.I nicht,
wie Döllinger seinerzeit im Affekt seinem Bischof entgegenschleuderte,

«man in Rom eine neue Kirche gemacht» habe, sondern dass
durch ein allerdings in vieler Hinsicht fragwürdiges Konzil eine dem
ökumenischen und orthodox-katholischen Anspruch nicht entsprechende,

geschichtlich bedingte, universale Ekklesiologie sich einseitig
durchsetzen konnte. Dadurch ist in beglückender WTeise grundsätzlich

alles wieder zum gemeinsamen Besitz und zur gemeinsamen
Aufgabe erklärt, was Grösse und Reichtum der kathohschen Tradition
auch in der westlichen Kirche ausmacht. Und doch kann es erst zur
vollen Gemeinschaft kommen, wenn jene besondere, trennende
Festlegung der römischen Kirche auf die Ekklesiologie des VAT.I,
der das IL eben nun doch nicht grundsätzhch und konsequent absagen

wollte, wirklich überwunden ist. Hier sollen dafür nur noch zwei
Hinweise gegeben werden, die in altkatholischer Sicht einer solchen

Entwicklung dienlich sein könnten :

1. Der Verzicht auf den Rang eines ökumenischen Konzils für
VAT. I zusammen mit der ganzen, ohnehin seltsamen und
fraglichen Zählung «ökumenischer» Konzüe seit dem letzten,
unzweifelhaft ökumenischen, d.h. dem VII. von Nicäa im Jahre
787. In grosszügiger Weise würde dadurch die Bahn frei für eine
offene, kritische und doch positive Prüfung und Beurteüung der
Geschichte, zumal der Dogmen- und Lehrentwicklung, der
westlichen Kirche einschliesslich der « Sekten » und der Reformationskirchen.

Zugleich würde damit ein grundlegendes Hindernis für
eine dogmatische Verständigung mit den Küchen der chalkedo-
nensischen Orthodoxie des Ostens beseitigt und eine Erneuerung
der Gemeinschaft der Kirchen angebahnt, in der auch die
altkatholische Opposition als Position voll eingehen könnte.

2. In ihrem eigenen Rückblick auf 100 Jahre der Isolierung in der
Opposition gegen die Kirche des VAT.I hat die altkatholische
Kirche ihrerseits zu fragen begonnen nach dem biblischen Grund



— 166 —

und geschichtlichen Weg des Primates in der Kirche und dessen

möglicher Bedeutung für die Wiederannäherung der getrennten
Kirchen im Dienst an der Welt. Sie hat dabei zuletzt von der
Schrift her in 7 Thesen eine in gewissem Sinne doch neue Vorstellung

vom Primat als Auftrag der Initiative im Bewahren oder
Neuverwirklichen der Einheit formuliert, die vielleicht als
Frucht des Gewissensprotestes gegen die Einheitsdogmatik von
VAT I bezeichnet werden darf. Diese Gedanken stellen ein Angebot

dar, im Sinne einer eucharistisch-lokalen Ekklesiologie dem
ursprünglichen Auftrag des Petrusdienstes zur Einheit und
Festigkeit des Verbleibens in Wahrheit und Liebe Rechnung zu
tragen und dies in beständigem Zusammenkommen und Zusam-
menwüken unter Führung einer allseitig anerkannten Mitte
auszuwirken57.

Bonn Werner Küppers

57 Vgl. »Altkatholisches Jahrbuch 1970, 23: «Die altkatholischen Thesen
zur Primatsfrage», die von W.Küppers in Publik vom 23. Januar 1970,
Nr.4, S.23, kurz erläutert wurden, jedenfalls aber nur einen Theologenentwurf

und kerne offizielle Verlautbarung der Bischöfe darstellen, lauten :

I.
Die Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe von 1889 spricht in

Artikel 2 die Anerkennung des «historischen Primates des Bischofs von Rom»
aus, ohne weitere damit verbundene Fragen zu berühren. Deshalb haben wir
uns angesichts der ökumenischen Situation darüber Rechenschaft zu geben,
wie wü diese Formulierung verstehen.

IL
Vor allem ist festzustellen, dass im neutestamentlichen Zeugnis eine

Petrustradition vorliegt, nach der er als erster Bekenner, als einer der Grundzeugen

der »Auferstehung und als leitende Gestalt der Gemeinde von Jerusalem
im Vollzug fundamentaler Entscheidungen der Küche eine deutlich hervorragende

Initiative hat.
III.

Obwohl aus diesem Hervortreten nicht auf das Zugrundeliegen bestimmter
rechtlicher Kompetenzen geschlossen werden kann und obwohl die Einmaligkeit

der Stellung des Petrus als Apostel den Gedanken an eine Nachfolge im
strikten Sinn ausschliesst, glauben wir, dass der Sonderstellung des Petrus
trotzdem eine fiü die Kirche signifikative Bedeutung zukomme.

IV.
Da die Küche nur im Hören auf den in der Heüigen Schrift bezeugten Auftrag

lebt, müssen die Petrus erteilten Aufträge auch heute in der Struktur der
Küche zum »Ausdruck kommen.

V.
Ohne den Bereich dogmatischer Folgerungen zu berühren, kann festgestellt

werden, dass die Funktion, die Rom in der Geschichte der Kirche
zuwuchs, im Zeichen der Aufnahme dieses Auftrages stand. Diese Feststellung
behält ihre Bedeutung für die ganze Geschichte des römischen Primates, wenn
(in ihr dieser Charakter) auch oft stark verdunkelt (erscheint).



— 167 —

VI.
Trotz der zahüeichen fatalen Entwicklungen der Vergangenheit, die zu

verschiedenen Schismen, darunter dem von Utrecht, führten, wurde auf dem
ersten Vatikanischen Konzil von einem axiomatischen Vorverständnis (von
Einheit) her ein Autoritätsdenken dogmatisiert, das sich aus Schrift und Tradition

nicht begründen lässt. Erst in der neuesten, durch das zweite Vatikanische
Konzil ermöglichten Entwicklung wüd auch in der römisch-katholischen
Theologie wieder nach einer der Kirche wüklich dienenden Primatialstruktur
gesucht.

VII.
In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der

Schrift erfüllte, müsste ein « Petrusamt » als Dienst an Christus an seiner Kirche
und an der Welt durch die Verpflichtung, nicht (aber durch) eine Rechtskompetenz,

bestimmt sein, in allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative
voranzugehen, die es der Ganzheit der Kirche ermöglicht, sich zu entscheiden,
ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen.

»Angesichts der ökumenischen Entwicklung, in der sich das Verlangen der
Welt nach Einheit widerspiegelt, käme der Erfüllung dieses Dienstes eine
umfassende Bedeutung zu.

(Zusätze in Klammern, vom Verfasser)
Im Kommentar von W.Küppers in Publik heisst es dazu: «Der Sinn der

Thesen liegt nun aber gerade darin, die ganze Frage dieses grossen ökumenischen

Dilemmas aus dem toten Winkel herauszuheben und als offenes ökumenisches

Thema von neuen Gesichtspunkten her einzuführen. Dieses Grundanliegen

kommt am stärksten in der siebten These zum Ausdruck, die deshalb
wohl als die wichtigste anzusehen ist. Sie greift ihrerseits auf die grundlegende
zweite These zurück. Ihr Gehalt kreist um drei Hauptpunkte : den Begriff der
Initiative, den Gedanken einer zentralen Instanz und die Vorstellung von
deren Wirksamwerden durch und für die kirchliche und christliche Ganzheit.
Losgelöst von allem Streit um Dogma und Recht, jenseits aller konfessionellen
Ausschliesslichkeit wird hier ein Auftrag des Petrusamtes heute ins Auge
gefasst, der sich wesentlich auf die Kirche als Ganzes bezieht... So offen, so
undogmatisch und vor allem so vollkommen unpolemisch und ressentimentfrei,
so positiv und zukunftsbejahend-hoffnungsvoll wollen die schlichten Bonner
Primatsthesen altkatholischer Theologen hundert Jahre nach dem ersten
Vatikanum tatsächlich verstanden sein. »


	Die altkatholische Position heute im Rückblick auf Vatikanum I

