Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Der papstliche Primat im Glauben und im Dialog aus orthodoxer Sicht
Autor: Farantos, Megas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 101 —

Der pipstliche Primat im Glauben und im Dialog
aus orthodoxer Sicht

Die orthodoxe Kirche unterscheidet zwischen dem Ehrenprimat
und dem Anspruch auf Unfehlbarkeit des Bischofs von Rom. Der
Ehrenprimat ist Ergebnis einer historischen Entwicklung, haupt-
sichlich hervorgegangen aus der fithrenden Stellung der Stadt Rom
und der bedeutenden Wirksamkeit ihrer christlichen Gemeinde, und
aus diesem Grunde ist der Ehrenprimat historisch aufweisbar. Diesen
Primat hat die Ostkirche seit jeher dem Bischof von Rom zuerkannt,
und sie hat seine Rolle des ersten Bischofs der ganzen christlichen
Kirche bis heute nicht bestritten!. Mit der orthodoxen Kirche aner-
kennen den Ehrenprimat des Bischofs von Rom auch andere Kirchen,
wie die altkatholische, anglikanische, monophysitische, Kirchen des
Ostens usw. Im Gegensatz dazu hat die crthodoxe Kirche die Unfehl-
barkeit des Papstes und seine universalen Herrschaftsanspriiche iiber
die ganze Kirche seit jener diskussionslos und einstimmig abgelehnt,
und die Polemik dagegen bestimmt seit vielen Jahrhunderten und
zum Teil bis heute Theologie und Leben der Ostkirche. Nicht nur die
Ostkirche, sondern auch alle von Rom unabhéngigen christlichen
Kirchen lehnen einstimmig die Unfehlbarkeit des Papstes ab. Die
meisten Spaltungen in der Kirche, einschliesslich des grossen Schis-
mas zwischen Ost und West, sind auf Grund des universalen Herr-
schaftsanspruchs desromischen Pontifex entstanden, oder zumindest
mitbedingt worden.

Dem Primat des Bischofs von Rom ging eine De-facto-Anerken-
nung seiner Rolle von seiten der Kirche in den ersten Jahrhunderten
voraus, auf Grund der grossen Aktivitat der christlichen Gemeinde
Roms. Nachtraglich wurde der Versuch einer biblischen Begriindung
des Primates unternommen, unter geschickter Ausnutzung der Situa-
tion in der Kirche von seiten der Péapste. Schliesslich kam es in einer
Krisenzeit der Kirche zu einer Dogmatisierung dieses Primates, d.h.
es wurde eine Institution als von oben her eingesetzt zu glauben aufer-
legt, die aus sich heraus nicht mehr tiberleben konnte, wie derrapide
Schwund der Achtung vor dem Primat auch der rémisch-katho-

1 Vgl. P.Trempelas, Dogmatik der Orthodoxen Katholischen Kirche,
Bd.2, Athen 1959, (griech)., S.401: Den «Ehrenprimat des Bischofs von Rom
hat die Ostliche Orthodoxe Kirche niemals geleugnet».



lischen Glaubigen in derrelativ kurzen Zeit seit der Verkiindigung des
Unfehlbarkeitsdogmas zeigt. Der Primat ist also in der Tradition die
Anerkennung einer Ehrenstellung des Bischofs von Rom durch die
iibrige Kirche wegen der hervorragenden Stellung seiner Gemeinde,
als Folge einer vorhandenen Wirklichkeit; aber niemals bezieht sich
der Primat auf den Glauben im Sinne einer Begriindung des Glau-
bens. Der romische Bischof kdmpft mit Eifer um die christliche
Wahrheit, vielleicht mit iibertriebenem Eifer im Vergleich zu anderen
Bischdéfen, nirgendwo aber weisen seine Bemiihungen etwas Besonde-
res auf, gegeniiber den Bemiithungen anderer Gemeinden.

Im Laufe der Zeit hat Rom versucht, diesen kirchlichen Ehren-
vorrang auch biblisch zu begriinden, ndmlich ihn als Glaubenswahr-
heit hinzustellen ; von da an beginnt in der Kirche ein bis heute nicht
beendeter Streit. Rom sieht von da an in der Nichtanerkennung des
Primates in der Weise, wie es ihn versteht, eine Vernachlissigung
einer Pflicht des Glaubens. Die iibrige Kirche aber hat diesen Herr-
schaftsanspruch des Papstes von da an als einen Versuch héretischer
Anderung des Glaubens angesehen.

Griindet der Primat des Papstes im Neuen Testament ? Kann
das bewiesen werden ? Die Ansichten der Wissenschaftler gehen hier
vollstindig auseinander. Von den Voraussetzungen seiner Konfession
kommt jeder zu den entsprechenden Ergebnissen. Auch wenn man-
che rémisch-katholischen Theologen gewisse Kritik iiben, finden sie
doch immer den Primat eindeutig in der Schrift bezeugt. Im Gegen-
satz dazu kommen die Theologen der tibrigen Kirchen zu einer vol-
ligen Leugnung, oder héchstens zu einer indirekten und andeutungs-
weisen Anerkennung des Primates im Neuen Testament. Welches
aber ist das authentische Kriterium fiir ein Verstéindnis der Schrift ?
Nach tibereinstimmendem orthodoxem, romisch-katholischem und
altkatholischem Verstiandnis versteht und interpretiert nur die Kir-
che die Schrift unfehlbar. Was sagt also die Kirche iiber den Primat ?
Die romisch-katholische Kirche entscheidet fiir ihn, die iibrigen Kir-
chen aber gegen ihn.

Zusammenfassend : Die Existenz oder Nichtexistenz cines Herr-
schaftsprimats ist eine Frage des Glaubens und deshalb nicht durch
Argumente beweisbar genau wie die iibrigen Glaubenssitze. Der
Glaube bezieht sich zwar auf die Quellen der Offenbarung, Schrift
und Tradition, kann aber nicht aus diesen bewiesen werden, sondern
er bekennt sich und bezeugt sich in diesen. Der Gléaubige glaubt an die
Wahrheit seines Glaubens, nicht weil er diese Wahrheit beweisen



— 103 —

konnte, sondern weil seine Kirche ihn gelehrt hat, so zu glauben
d.h. er glaubt in der Wahrheit seines Glaubens, weil er an die Un-
fehlbarkeit seiner Kirche glaubt, die allein irrtumslos die Schrift
versteht und auslegt. An die Unfehlbarkeit der Kirche glaubt aber
sowohl der romisch-katholische als auch der orthodoxe Glaubige.
Die rémisch-katholische Kirche findet den Primat im NT bezeugt,
die orthodoxe aber lehnt jede Diskussion iiber die Aufweisbarkeit
eines Herrschaftsprimates im NT ab. Auf Grund dieser Vorausset-
zungen aber ist nicht nur jeder Fortschritt in Richtung auf eine
Annéherung unméglich, sondern ist auch die Moglichkeit zu einem
Dialog vollig ausgeschlossen. .

Das Vorhandensein oder Nichtvorhandensein des Primates im
NT zu bewiesen ist nicht moglich, wenn wir theologisch konsequent
arbeiten méchten und nicht einen Unfehlbarkeitsanspruch fiir uns
selbst behaupten wollen, den wir ja fiir andere als unberechtigt zu
erweisen suchen. Das NT spricht paradoxerweise fiir und gegen den
Primat, je nach den Voraussetzungen der Auslegung und der Art,
wie das N'T betrachtet wird. Fiir alle Glaubensfragen gibt es im NT
verschiedene Interpretationsméglichkeiten. Das wichtigste Dogma
— das der Trinitit — ist das im NT vielleicht das am wenigsten
durch Zitate zu Bezeugende, und das christologische Dogma be-
inhaltet fiir viele Haretiker bis heute das Skandalon der Verehrung
eines Menschen, d.h. es ist fiir sie eine Art Goétzenverehrung. Fiir
die iibrigen Dogmen iiber die Kirche, Gnade, Sakramente, Escha-
tologie, sind die Unterschiede schon zwischen den ernstzunehmen-
den christlichen Konfessionen uniiberbrackbar. Durch Zitate wird
die Wahrheit nicht erkannt. Die Schrift spricht iiber alles, und
sowohl das «Hosanna» als auch das «Kreuzige, kreuzige ihn» und
sowohl das «Es gibt einen Gott» als auch das «Es gibt keinen Gott»
ist in ihr als Zitat zu finden!

Um zum Primat zuriickzukommen. Die romisch-katholische
Kirche beansprucht fiir sich, nicht ohne Berechtigung, dass im N'T
ein Primat klar aufzuweisen ist. Alle Evangelien, einschliesslich des
Johannesevangeliums, betonen eine fiihrende Rolle und eine her-
vorragende Stellung des Petrus unter den Jiingern und Aposteln
Christi?. Diese Stellung anerkennt auch der Apostel Paulus in sei-

2 Uber die Zeugnisse des Neuen Testaments, die fiir und gegen den Primat
Petri vorgebracht wurden, vgl. O. Gullmann, Petrus, Zurich 1952, S.18 ff.;
M. ¥arantos, der péapstliche Primat, Athen 1969 (griech.), S.12 ff.



— 104 —

nen Briefen. In den iibrigen Biichern des Neuen Testaments
wird dies, wenn es auch nicht expressis verbis erwihnt wird,
nicht bestritten. Dieser Vorrang des Petrus scheint ipso iure zu exi-
stieren, indem er «von oben» kommt, d.h. unmittelbar von Jesus
Christus stammt. Schon der neue Name Petrus, den Simon von
Jesus selbst erhalten hat und die zusammen mit diesem Namen ge-
gebene Gewalt, «zu binden und zu lésen» und «Fels» (petra) zu
sein, auf dem die Kirche gegriindet und aufgebaut ist, wie auch
mehrere andere Begebenheiten zwischen Jesus und Petrus, die in
den Evangelien berichtet werden, bezeugen einen besonderen Vor-
rang des Petrus gegeniiber den anderen Aposteln. Diese Vorrang-
stellung des Petrus wird auch in der apostolischen Zeit anerkannt3,
wie es in der Apostelgeschichte klar bezeugt wird, indem er die Lei-
tung der Mutter der Kirche, der Gemeinde in Jerusalem, und durch
sie die Leitung der ganzen frithchristlichen Kirche iibernommen
hat. Dieser von Christus gegebene Vorrang des Petrus konne nicht
in seinem Tod mitverlorengehen, um so mehr, als er die Kirche mit-
begriindet. So habe diesen Vorrang der legitime Nachfolger Petri,
der Bischof von Rom iibernommen, genau wie die Bischofe der Kir-
che die Autoritit der tibrigen Apostel. Aber wie das Verhiltnis der
Apostel zu Petrus ein Gehorsams- und Unterordnungsverhéltnis
gewesen sei, so sei auch entsprechend das Verhéltnis der iibrigen
Bischofe zum Papst. Der Past sei der universale Bischof der Kir-
che, von dem alle Bischofe ihre Autoritit ableiten und in dessen
Namen sie und mit ihnen alle ihnen unterstellten Priester und Dia-
kone ihr Amt ausiiben. Die Stellung des Papstes sei fiir die Kirche
konstitutiv, d.h. ohne den Papst kénne die Kirche nicht verstan-
den werden und nicht existieren.

Gleich wie viele Wahrheitselemente diese Reihe von Schluss-
folgerungen beinhaltet, sie bleiben doch eine Theorie, die der Bibel
fremd und aus ihr unbeweisbar ist. Die Wahrheit existiert vorher
und wird danach in der Schrift bezeugt; die Theorie aber ist eine
spitere Schopfung, fiir die nachtriglich eine Begriindung in der
Schrift gesucht wird.

Dieselben Evangelien bezeugen auch, dass diese Stellung des
Petrus unter den tbrigen Aposteln nicht so ganz unbestritten war.
Petrus war personlich nicht schlechter, aber auch nicht besser als
die iibrigen Apostel, um besondere Vollmachten vom Herrn zu be-

3 Vgl. M. Farantos, a.a.0., S.18 ff. %



— 1056 —

kommen. Er hatte besondere «Tugenden», aber auch grosse Schwié-
chen, so dass er auch grosse Siinden beging. Auch er lebte von der
Gnade dessen, der ihn erwahlt hatte, und bewegte sich dauernd
zwischen Glauben und Unglauben. Andererseits ist in den Evange-
lien nirgends bezeugt, dass irgendein Jiinger von Jesus her beson-
dere Bevorzugung erfuhr. Petrus wurde von Jesus viel gelobt,
wenn er dem Willen Gottes gehorsam war, aber auch viel getadelt,
wenn er sich nach «Der Sache der Menschen» richtete. (Mt. 16, 23)
Ausserdem widerspricht die Anerkennung eines Herrschaftsprima-
tes vollig dem Anliegen der Botschaft Jesu und des NT. Jesus hat
eine Abneigung gegen jede Art von Vorrangstellung; und die Jin-
ger verlieren «die Lust an der Sache», wenn sie von ihrem Meister
erfahren werden, dass die erwartete Vorrangstellung ein baldiger
Martyrertod ist (Mk, 10, 35f. Joh.21, 18f.). Wenn also Christus
einen Primat verliehen hat, dann ist das ein Primat der D akonie
und des Martyriums, niemals aber ein Herrschaftsprimat.

Petrus ist nirgendwo in den Evangelien wesentlich hther ange-
sehen als die iibrigen Apostel; er war und ist immer ein Jiinger und
Apostel Jesu Christi geblieben. Und wenn er eine besondere Voll-
macht von Christus hatte, so kennen wir ihren konkreten Inhalt
nicht. Im NT iiben die Apostel die Fiille der Autoritit in der
Lahre, den Sakramenten und der Verwaltung der Gemeinden aus,
und zwar niemals als Stellvertreter Petri, sondern als Stellvertreter
Christi. Wie fiir Petrus, so berichtet das NT auch fir die anderen
Apostel, dass sie nicht Fundamente, sondern Fundament der Kir-
che sind (Eph.2, 20). Symbolische Namen hat Jesus auch anderen
Aposteln verliehen, wie den Zebeddusséhnen, die von ihm Donner-
sohne genannt wurden (Mk.3, 17). Und allen Aposteln verlieh
Jesus, wie dem Petrus, die Gewalt, zu binden und zu lésen
(Mt.18, 18). Ausserdem, welchen Grund hatte Jesus, solch eine
Vollmacht vor seiner Auferstehung, wie nur Matthius berichtet, zu
verleihen, da doch Jesus selbst anwesend war, der Knechtsgestalt
hatte. Oder war vielleicht die Verfehlung des Petrus geringer als die
des Judas, als er Jesus verleugnete, nicht vor Obrigkeiten und Ge-
walten, sondern vor einer Magd. Aber die Evangelien dussern sich
nicht einstimmig iiber den Primat des Petrus. Im 4. Evangelium ist
klar als erster «der Jiinger, den Jesus liebte» bezeugt?, Markus und

4 Vgl. 8. Agouridis, Petrus und Johannes im 4. Evangelium, Exegetische
Studie, Saloniki 1966 (griech): « Es muss anerkannt werden, dass das 4. Evange-
lium von der Gestalt des Lieblingsjiingers beherrscht wird ; fir das 4. Evange-



— 106 —

Lukas erwihnen tiberhaupt keine besondere Autoritit, die Petrus
von Jesus verliechen wire, und die exegetischen Abenteuer zu Mat-
thaus 16 sind nicht mehr iiberschaubar? Zu verschiedenen Zeiten
wurde von ernst zu nehmenden Exegeten nicht nur teilweise oder
ganz die Echtheit von Matthaus 16 bestritten, indem man diese
Stelle als spiteren Zusatz Petrus nahestehender Kreise annahm,
sondern das Verstdndnis dieses Textes war seit den Zeiten der
Alten Kirche bei den Exegeten umstritten. Auch wenn wir anneh-
men wollten, dass die Petrus von Jesus gegebene Vollmacht poten-
tiellen Charakter hatte, indem sie erst vom Zeitpunkt der Abwesen-
heit Jesu an Giiltigkeit hatte, hilft uns das nicht weiter, weil auch
in der frithchristlichen Gemeinde von Jerusalem der Primat Petri
nicht unbestritten war. Petrus leitet die Kirche niemals ohne die
«Elf»; Sdulen der Kirche waren ausser ihm auch andere Apostel,
wie Jakobus und Johannes und die alle Apostel tberragende Ge-
stalt des Paulus. Nach kurzer Zeit der Leitung der Jerusalemer Ge-
meinde wird Petrus durch Jakobus ersetzt ¢, und bald verschwindet
Petrus von der geschichtlichen Biihne des Lebens der Kirche. Aber
auch die wenigen Schritte seiner Mission, die wir verfolgen kénnen,
sind nicht problemlos. Paulus wirft ihm in Antiochien vor, nicht in
der Wahrheit zu stehen, und kritisiert sein Verhalten als doppel-
zlingig und judaistisch (Gal. 2, 11{.), und auf dem Konzil von Jeru-
salem wird streng genommen die Meinung Petri abgelehnt und ver-
urteilt?.

Wenn das bis jetzt Gesagte alles abgelehnt wiirde, dann bleibt
doch zu fragen: Welche Beziehung besteht zwischen Petrus und
dem Bischof von Rom ? Nirgends im NT gibt es die Spur einer An-
deutung einer Nachfolge des petrinischen Primates. Keine Stelle im
NT bezeugt irgendwelche unmittelbare Beziehung Petri zur Ge-
meinde in Rom. Es wurde nicht nur immer wieder die Griindung

lium Johannes ist er nicht einfach irgendeiner der zwolf Junger» (S.43). «Der
Lieblingsjiinger hat grossere Gewichtigkeit und Autoritéit als Petrus in bezug
auf das Verstdndnis Jesu und seiner Lehre» (59).

5 Vgl. J.Ringger, Das Felsenwort. Zur Sinndeutung von Mt.16, 18, vor
allem im Lichte der Symbolgeschichte; J.Schmid, Petrus «der Fels» und die
Petrusgestalt der Urgemeinde, in: Begegnung der Christen, hrsg. von
M.Roesle und O.Cullmann, Stuttgart und Frankfurt a.M. 19602, S.271-347
und 347-359.

¢ Vgl. E. Stauffer, Petrus und Jakobus in Jerusalem, in: Begegnung der
Christen..., S8.361-372.

? Uber die Stellung Petri in den Briefen des Paulus aus orthodoxer
Sicht vgl. B. Stojannos, Petrus bei Paulus, Saloniki 1968 (griech.).



— 107 —

der christlichen Gemeinde in Rom durch Petrus bestritten — kein
ernst zu nehmender Forscher behauptet das noch —, sondern auch
die Tatsache eines Besuchs des Petrus in Rom iiberhaupt. Ange-
nommen, Petrus hitte Rom nicht nur besucht, sondern auch die
dortige Gemeinde gegriindet, mit welchem Recht beansprucht Rom
Petri Primat ausschliesslich als ihr Monopol ? Warum nicht Jerusa-
lem, das mit dem Blut des Gottmenschen «getrankt» wurde und fiir
dessen Gemeinde klar und geschichtlich bezeugt ist, dass Petrus ihr
erster Bischof gewesen ist ? Warum nicht Antiochien, von der in
der Apostelgeschichte berichtet wird, dass sie von Petrus begriindet
wurde ? Und wenn wir annehmen wiirden, dass das Amt Petri ein-
mal der Gemeinde Roms iibertragen wurde, wegen der bedeuten-
den Stellung der Stadt und der Gemeinde®8, warum sollte es dann
seither und fiir immer bei ihr verbleiben, da es doch einstmals von
Jerusalem ihr iibertragen wurde und da doch Rom und seine
christliche Gemeinde im Laufe der Zeit ihre Macht und ihre Bedeu-
tung teilweise verloren hat ? Warum sollte nicht z.B. der Kardinal
von New York als erster heute dafiir in Frage kommen ?

Es ist offensichtlich, dass uns das NT formal bei der Losung
des Primatproblems nicht weiterhilft. Die Argumente gegen den
Herrschaftsprimat sind, wenn nicht gewichtiger, so doch gleichwer-
tig mit den Argumenten dafiir. Inhaltlich scheint die Annahme
eines Herrschaftsprimates im NT undenkbar. In den Biichern des
NT widerspiegeln sich Ehrgeiz und menschliche Schwéchen auch
der Apostel, aber das ist nicht die Offenbarungswahrheit. Ein Pri-
mat, der dem Petrus direkt von Jesus gegeben wurde, scheint auf
jeden Fall unwahrscheinlich zu sein. Das ganze Leben und Ge-
schick Jesu wird charakterisiert durch die Fusswaschung seiner
Jinger und das Mk.10, 42—45: «Ihr wisst, dass die, die als Herr-
scher der Volker gelten, sie unterjochen und dass ihre Grossen Ge-
walt sich tiber sie aneignen. Bei euch aber soll es nicht so sein, son-
dern wer unter euch der Grosste sein will, soll euer Diener sein, und
wer unter euch der Erste sein will, soll der Diener aller sein. Denn
auch der Menschensohn ist nicht gekommen, sich bedienen zu las-
sen, sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben als Losegeld fur
viele.» Nirgendwo weicht er von dieser Linie ab, und keinem seiner
Anhénger gegeniiber macht er in dieser Richtung Zugestindnisse.

8 Vgl. K. Hofstetter, Das Petrusamt in der Kirche des 1.-2.Jahrhun-
derts: Jerusalem—Rom, in: Begegnung der Christen..., 5.373-389.



— 108 —

Zudem beschéftigt sich das NT nirgends mit menschlichen Perso-
nen in der Weise wie Homer mit seinen Helden. Sein Inhalt ist das
Handeln Gottes in Jesus Christus. Alle Personen, die in diesem
Werk Gottes eine Rolle spielen, treten ab, wenn ihre Aufgabe er-
fullt ist. Dasselbe gilt nicht nur fir Petrus und Paulus, sondern
auch fiir Maria, die Mutter des Herrn.

Weil die Begriindung eines Herrschaftsprimates aus dem NT
auf uniiberwindliche Schwierigkeiten stosst, haben réomisch-katho-
lische Theologen noch andere Wege zu dessen Stutzung gesucht,
ohne dass freilich der Gedanke der petrinischen Sukzession jemals
preisgegeben wurde. Es wurde beispielsweise gesagt, das Wesen der
Kirche verlange zur Wahrung ihrer Einheit ein sichtbares Haupt.
Wie die Ortskirche nicht ohne den Bischof existieren kann, so be-
notigt auch die Gesamtkirche den universalen Bischof®. Aber auch
wenn diese Begriindung theologisch stichhaltig wire, so erklirt sich
nicht, weshalb dieses sichtbare Haupt der Bischof von Rom sein
muss und nicht irgendein anderer Bischof, oder weshalb nur der
Bischof von Rom und nicht mit ihm ein kollektives Organ fiir die
Leitung der Gesamtkirche zustandig sein soll, das auch, wenn es
seinen Sitz im Vatikan hat, aus Vertretern aller Teilkirchen be-
steht, die die Interessen der ganzen Kirche vertreten, und nicht wie
die jetzige Kurie, die aus vom Papst bestimmten Kardinélen besteht.

Aber wenn auch kein theologischer Weg zu einer Anerkennung
des Herrschaftsanspruches des romischen Pontifex als einer Offen-
barungswahrheit fiihrt, so ist es andererseits richtig, dass die Tradi-
tion der Kirche der Gemeinde Roms und ihrem Bischof immer die
héchstmogliche Ehre zuerkannt hat!®. Die von der Kirche Roms
bisher und auch jetzt noch immer geleisteten Dienste am Werke
Christi fiir den Menschen sind nicht abzuschéitzen. Die Tradition
der Kirche Roms ist seit jeher das Kriterium der Tradition der Ge-
samtkirche gewesen!. Ihr Sinn im Erkennen und Erhalten der

9 Vgl. N. Afanassieff, Das Hirtenamt der Kirche: In der Liebe der Ge-
meinde vorstehen, in: Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Kirche,
hrsg. von B. Bobrinskoy u.a., Zarich 1961, 8.8 ff.

10 Kanon 3 des Konzils von Konstantinopel (381): « Tov uévror Kwvoray-
Twovndlewe énioxonov Exev Td mosofela Tij¢ TIUAc petd Tov Pdung émicxomoy
dud 16 elvar adtry véay Pdunv.» Kanon 28 des Konzils von Chalkedon (451):
¢... Kai ydo t® Bodve tijc mpecfvréoes Pduns did td facihedew thy moiw éxelvy
ol natégec elxorws anodeddract Td npecfeiay.

11 Vgl. Irendus (Adv. Haer., III, 3), der folgendes von der Gemeinde
Roms und ihrer Tradition berichtet: « Tév §¢é Kljuevra rotrov duadéyerar Eddg-
eotoc ... dwadeaudvov tov * Avixnrov Zwtijgoc, viv dwdsxdrw TomW TOY TS £mi0-



— 109 —

Wabhrheit ist durch die Jahrhunderte fast irrtumslos; das Werk der
okumenischen Konzile ist zu einem gewichtigen Teil Werk Roms.
Die Verbreitung der Christentums unter den Vélkern des Westens
ist zum grossten Teil Leistung der Mission Roms!2. Das Papsttum
ist nicht nur Negation, sondern auch Position. Die ihm gebiithrende
Ehre hat ihm die gesamte alte Kirche zugestanden, indem sie dem
Bischof von Rom als ihren «ersten» Bischof anerkannte.

Spéter aber, als politische und kirchliche Vorginge und Inter-
essen die Beziehungen zwischen dem o6stlichen und westlichen Teil
der Kirche hatten erkalten lassen und das zustande gekommene
Schisma beide Kirchen der gegenseitigen Liebe entfremdet hatte,
haben sowohl die Haltung Roms, deren Tendenzen zu einem Herr-
schaftsanspruch die iibrige Kirche anzuerkennen sich geweigert
hat, als auch die Haltung des Ostens gegeniiber Rom das Gesicht
der Kirche Christi wesentlich gedndert. In der Folgezeit versuchte
Rom, sich die Kirche untertan zu machen, indem es auch, wenn es
konnte, Gewalt gebraucht hat; der Osten aber geriet in seiner Ab-
wehrhaltung zu einer voélligen Negation und Polemik gegeniiber
Rom, indem er im Papst nicht selten den grossten und bisweilen
sogar den einzigen Feind, ja sogar die Inkarnation des Antichristen
gesehen hat. Die nach dem Schisma zustande gekommenen Wieder-
vereinigungssynoden, deren Hohepunkt im Konzil Ferrara/Florenz
liegt, sind in dem genannten Sinne Versuche Roms zur Unterjo-
chung der Gesamtkirche geworden. Aber obwohl die Einheit in der
Formel und in Teilunionen «gelungen» ist, ist das Schisma geblie-
ben. Die Einheit wurde verfehlt, weil sie nicht im Geiste der Wahr-
heit zustande kam. Aber trotzdem fehlt bei vielen beiderseits nicht
der gute Wille zu einer wirklichen Wiedervereinigung, und Dialog
und Einigungsversuche sind auch wéihrend der Jahrhunderte der
Trennung fortgesetzt worden.

Ein wirklicher Versuch ehrlicher Wiederbegegnung im Geiste
gegenseitiger christlicher Liebe und Wahrheit zwischen der ortho-
doxen und der réomisch-katholischen Kirche geschieht erst in unse-

xo7ij¢ and Ty dnocTodwy xatéyet xAjpov’ EdedOegog. T adryj tdéet, xal Ti} adti
dradoyf] 7j te dmé T@v dnmootéiwy év v 'ExxAnciq napddoois, xal t6 tijc dAnfslag
®HNOUYUQ #ATIWTNHEY €IS UGS

12 Vgl. E.Brunner, Dogmatik, Bd.3, 1960, S.107: «Das erste, was
auch wir Protestanten anzuerkennen haben, ist die Tatsache, dass diese
Ecelesia Romana jahrhundertelang der einzige Kanal war, der das biblische
Evangelium der Menschheit vermittelte. Insofern stehen wir — wenigstens im
Abendland — alle auf den Schultern der katholischen Kirche.»



— 110 —

ren Tagen. Das stindig wachsende Verlangen nach Wiederversoh-
nung, das Ablegen von Vorurteilen, Feindseligkeiten und des Miss-
trauens der Vergangenheit durch viele Einzelbegegnungen von Ver-
tretern der orthodoxen und réomisch-katholischen Kirchen, die Auf-
hebung der Anathemata im Dezember 1965 zwischen den Kirchen
Konstantinopels und Roms, das ungewohnliche Vorantreiben des
Dialogs der orthodoxen Kirche zu den iibrigen Kirchen durch die
panorthodoxen Konferenzen und als wichtigste die Begegnungen
zwischen dem Okumenischen Patriarchen Athenagoras, dem viel-
leicht seit Jahrhunderten bedeutendsten Patriarchen von Konstan-
tinopel, und Papst Paul VI. in Jerusalem, Konstantinopel und
Rom, all diese Tatsachen sind erregende und bedeutende Ereignisse
der Wiederbegegnung der beiden &ltesten Kirchen. Es ist ge-
sagt worden, dass die Wiederbegegnung der orthodoxen und der
romisch-katholischen Kirche nach einer Trennung und Entfrem-
dung durch mehr als 900 Jahre das grosste kirchliche Ereignis nach
der Grindung des Weltkirchenrates sei. Sicherlich sind noch
nicht viele Schritte in Richtung auf eine Wiedervereinigung ge-
schehen, und der Beginn eines offiziellen Dialogs zwischen den
beiden Kirchen steht immer noch aus. Ausserdem sind die beiden
Kirchen trennenden Hindernissen sehr zahlreich: dogmatische Un-
terschiede, die unierten Kirchen des Ostens und hauptséchlich der
Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes, welches «als das eigent-
liche Hindernis einer Einigung zwischen Ost und West» zu werten
ist13.

Das 2.vatikanische Konzil hat viele Erwartungen und Enttau-
schungen bereitet, aber auch viele Moglichkeiten fiir ein weiteres Vor-
antreiben eines Dialogs zur Wiedervereinigung eréffnet. Wie hat die
orthodoxe Kirche die Beschliisse des Konzils in bezug auf den papst-
lichen Primat bewertet, und welche Moglichkeiten bestehen fiir wei-
tergehendes Verstandnis auf Grund dieser Entscheidungen ? Die Hal-
tung der orthodoxen Theologen gegeniiber den Entscheidungen iiber
Primat und Unfehlbarkeit, wie sie besonders im 3. Kapitel der Con-
stitutio de Ecclesia des 2.Vaticanums niedergelegt sind, ist fast einhel-
lig: Durch diese Entscheidungen ist kein wesentlicher Schritt in Rich-
tung einer Wiederherstellung der urspriinglichen Lehre iiber den
Papst geschehen, sondern ganz im Gegenteil wurde das Verharren im
Irrtum bestéatigt und noch verstarkt. Manche der orthodoxen Theolo-

13 F. Hummer, Orthodoxie und Zweites Vatikanum, Wien 1966, S. 8.



— 111 —

gen verharren in einer blossen Negation und Polemik, indem sie nicht
nur keinen Punkt dieses Kapitels fiir forderlich hielten, sondern auch
die wenigen von gestrengen Kritikern als positiv betrachteten Ansitze
als «Ironie» betrachtetenl4. Einige andere haben versucht, neben der
berechtigten Kritik auch manche gemeinsamen Ansétze fiir das Vor-
antreiben eines zukiinftigen Dialogs zu finden15.

Was ist also auf dem 2.Vaticanum in Beziehung auf den papst-
lichen Primat geschenen ? Hat dieses Konzil hier Schritte nach vorn
getan ? Gibt es Zukunft fiir einen Dialog ? Gibt es berechtigte Hoff-
nung auf eine Vereinigung, vielleicht auch Einheit, der beiden Kir-
chen ? Wurden die Erwartungen erfillt ? Es ware falsch, auf diese
Fragen mit ja oder nein zu antworten. Noch wissen wir nicht, ob sol-
che Fragen iiberhaupt schon gestellt werden konnen. Manche Ortho-
doxen glauben, im 3. Kapitel «De Ecclesia» Widerspriiche und ein
Fehlen von theologischer Durcharbeitung zu finden. Es fragt sich
aber: Nach welchen theologischen Kriterien kénnen sie dies aufwei-
sen ? Unhaltbar ist die Antwort, dass sich dieses Kapitel nicht auf die
Quellen der Offenbarung stiitzt, denn gerade in diesem Kapitel wer-

14 Vgl. St. Charkianakis, Uber die Konstitution von der Kirche des
2.vatikanischen Konzils, Saloniki 1969 (griech.): Der oben angefithrte Text
des 3.Kapitels dieser Konstitution «hat die Erwartungen, die man in ihm
gesetzt hatte, nicht erfillts; «Die Lektiire des 3.Kapitels weckt Enttédu-
schung und Bitterkeit. Der Papozentrismus, das Fehlen theologischer
Durcharbeitung und die Widerspriichlichkeit iiberhaupt des Kapitels, das
hier zur Diskussion steht, gehen so weit, so dass die von uns zu diesem
Thema frither formulierte Meinung ... bis heute nicht als ungerecht oder
iibertrieben erwiesen werden kann» (S.171). Seine frithere Meinung lautet
folgendermassen: «Wir wagen es sogar, hier die Befirchtung auszudriicken,
dass vielleicht durch diese wesentliche Nichtwiederherstellung des Bischofs-
kollegiums das 2.vatikanische Konzil von einem bestimmten Blickwinkel
her und in bestimmtem Masse (nicht, wie wir hoffen, mit Absicht) fur das
Amt der Bischéfe schidlicher geworden ist als das 1.Vatikanum» (Uber die
Unfehlbarkeit der Kirche in der Orthodoxen Theologie, Athen 1965
(griech.), 8.128). Uber die Konstitution..., 8.180: «Dieses Kapitel (d.h.
das 3.) wird von einem nichttheologischen und widerspriichlichen Denken
beherrscht» (vgl. auch S.185). «Dass im folgenden gesagt wird, dass die
Bischéfe, die doch dem Papst in solch einer Weise unterjocht sind, ,aus eige-
ner Gewalt* tatig sind, ist der Gipfel einer Ironie iber das bischéfliche Amt
(S.186). «Diejenigen also, die meinen, dass in einer soleh fundamentalen
Frage (des Bischofsamtes) irgendwelche wesentlichen Fortschritte und Ver-
besserungen der rémisch-katholischen Ekklesiologie erreicht wurden, befin-
den sich im Irrtum oder verschliessen die Augen vor der Wirklichkeit»
(8.171; vgl. auch S.172).

15 Vgl. J.Karmiris, Zur dogmatischen Konstitution iiber die Kirche,
in: Stimmmen der Orthodoxie, Zu Grundfragen des 2.Vatikanums, hrsg. von
D.Papandreou, Wien 1969, 8.55-91.



— 112 —

den zahlreiche Hinweise direkt oder indirekt aus der Schrift und der
Tradition angefiihrt. Kann man vielleicht behaupten, dass diese
Zitate nicht richtig im Geiste der Offenbarung interpretiert wurden,
und welches Kriterium stiitzt eine solche Behauptung ? Stellt man
nicht sich selbst an die Stelle des unfehlbaren Papstes, wenn man auf
diese Weise versucht, die Fehlbarkeit des Papstes zu beweisen ? Es ist
schon wahr, dass das Wesen der Ostkirche nie einen Papst geboren
hat, aber dafiir entwickelten sich in ihrem Schoss viele Papstlein. Der
Papst aber wird nicht von solchen iiberwunden! Konnen wir tiber
Widerspriiche und fehlendes theologisches Denken in den Entschei-
dungen einer Synode, die sich selbst als 6kumenisch versteht und un-
fehlbar beschliesst, sprechen ? Hier driickt sich doch das Selbstbe-
wusstsein einer Kirche aus, die glaubt, dass sie die Offenbarung
irrtumslos versteht und auslegt. Fiir uns Orthodoxe gibt es nur eine
Antwort: Wir konnen den Irrtum dieser Entscheidungen mit Hilfe
von Schrift und Tradition nicht zwingend erweisen — Schrift und
Tradition beinhalten auch Elemente, die einen Herrschaftsprimat
ermoglichen oder zumindest so verstanden werden kénnen; wir
aber als einzelne Individuen sind nicht das unfehlbare Kriterium
einer Auslegung der Offenbarungsquellen, wir kénnen nur sagen:
Nach dem Glauben unserer Kirche, die unfehlbar die Offenbarung
versteht und auslegt, sind die Entscheidungen des 2.Vaticanums
iiber den Primat unannehmbar. Also verpflichtet uns die Nichtan-
nahme dieser Entscheidungen durch unsere Kirche zum Gehorsam
ihr gegeniiber, wenn wir ihr weiterhin angehéren wollen. Auch der
romisch-katholische Theologe und Glaubige kann gewiss einige Kri-
tik an diesen Entscheidungen iiben, aber es ist ihm unméglich, sie
vollig zu verwerfen, weil er sich so automatisch ausserhalb seiner
Kirche stellt.

Kann man also in bezug auf die Entscheidung des 2.Vatica-
nums iiber den Primat die Frage stellen: «Sind die Erwartungen er-
fillt 2»1% Gewiss nicht. Denn wie konnte das 2.Vaticanum die Ent-
scheidungen des 1.Vaticanums etwa nicht bestétigen, da sich die
romisch-katholische Kirche doch als katholische und unfehlbare
Kirche versteht ? Konnte sie sich selbst verleugnen und eingestehen,
dass sie in der Vergangenheit in ihrer Gesamtheit in einer Glau-
bensfrage im Irrtum gewesen ist, ohne dass das zugleich ein Abfall

16 O.Cullmann, Sind die Erwartungen erfiillt ?, in: F. Hummer, a.a. 0.,
5.191-210. Cullmann anerkennt in der Kirchenkostitution des 2.Vaticanums
Fortschritte auf eine Annéherung hin.



— 113 —

von ihrem eigenen Wesen, vielleicht sogar ein Akt der Selbstauflo-
sung, wire ? Aber das 2. Vaticanum ist ja gerade zusammengetre-
ten, um fiir das Uberleben dieser Kirche zu wirken!

Wohin werden wir mit den Entscheidungen iiber den Primat
auf dem 2.Vaticanum gefiihrt ? Werden wir den Krieg gegen den
«Antichrist» weiterfiilhren ? Aber die Menschen sind den gegenseiti-
gen Hass der «Prediger der Liebe» miide geworden. Werden am
Ende vielleicht fast keine Glaubigen mehr in der Kirche sein, der
Papst und manche Bischofe aber mit ihren Theologen den Streit
iiber den Primat fortsetzen, wo doch alle Knechte dessen sind, der
Knechtsgestalt angenommen hat ? Sollen wir nun den Anspriichen
des Papstes entgegenkommen ? Das ist aber nicht moglich, weil wir
sonst am Fundament der Unfehlbarkeit unserer Kirche riitteln, die
seit jeher den péapstlichen Herrschaftsprimat als Irrtum verworfen
hat. Die verzeihende Liebe des Kreuzes verlangt nicht nur die ge-
genseitige Vergebung, sondern auch die Briiderlichkeit und die Ein-
heit der beiden Kirchen. Die Wahrheit der Offenbarung aber duldet
keinen Kompromiss: Sie schliesst aus ihrem Schoss den Irrtum und
die Liige aus. Aber im Christentum kann die Wahrheit nicht von
der Liebe getrennt werden, beide existieren und leben miteinander
und ineinander, ja sie sind sogar identisch: Gott, der die Wahrheit
ist, ist zugleich die Liebe. Wer also fiir die Wahrheit kampft, muss
sich fragen, ob er ohne Liebe kdmpft, denn dann ist ja die Wahr-
heit, die er vertritt, nicht die Wahrheit Christi.

Der Dialog zwischen der orthodoxen und der réomisch-katho-
lischen Kirche muss beginnen und weitergefithrt werden, Die Kir-
che kann unmoglich den Hass predigen, da dies ihrem Wesen
widerspricht. Sie kann den Dialog der Liebe auch mit Héretikern
nicht verweigern, um so weniger mit der grossen romischen Kirche.
Die alte Kirche und in der Folge die orthodoxe Kirche hat immer
jede erdenkliche Moglichkeit zu einer Verstandigung mit den Hére-
tikern erschépft, und nach der Trennung ist sie niemals ohne Kon-
takte und Bemiihungen um eine Wiederherstellung der Beziehun-
gen und der Einheit mit der romisch-katholischen Kirche gewesen.
Das Problem ist nicht, dass man einen Dialog fithren muss, sondern
wie und unter welchen Voraussetzungen dies geschehen kann.
Solch ein Dialog muss ohne Vorbehalte, aber auch ohne Illusionen
gefiihrt werden.

Eines scheint sicher: Die romisch-katholische Kirche wird nie-
mals, solange sie existiert, auf den Suprematieanspruch des Papstes



— 114 —

verzichten, gleich welche Gestalten er annehmen wird und welche
theologischen Argumente gegen ihn vorgebracht werden!?. Was soll
geschehen ? Wie soll ein Dialog mit ihr weitergefiihrt werden, ohne die
Wahrheit der Offenbarung und zugleich die Liebe des Kreuzes preis-
zugeben ¢ Das Thema des Dialogs und der Weiterfithrung zu einer
Einheit werden nicht mit Theorien und einfachen Rezepten gelost.

Betrachten wir also die Entscheidungen des 2.Vaticanums in
bezug auf den Primat und die Moglichkeiten, die durch sie fiir eine
Verstindigung eréffnet werden. Zunichst: Das 2. Vaticanum hat
nicht nur, wie viele erwartet und erhofft hatten, das Dogma iiber
den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes des 1.Vaticanums
nicht gelockert, sondern ganz im Gegenteil abgerundet und vervoll-
kommnet. Das Papstdogma wird in den Entscheidungen des 2.Vati-
canums Ofter erwihnt als in den Entscheidungen des 1.Vatica-
nums, und gerade diese Sitze sind am betontesten dogmatisch for-
muliert. Weiterhin wurden die Entscheidungen iiber den Primat
des 1.Vaticanums abgelehnt oder stiessen wenigstens auf den
Widerstand eines grossen Teils der Glieder der Synode. Die Wie-
derholung der Entscheidungen iiber den Primat sind im 2.Vatica-
num von der ganzen Synode bestétigt worden, auch wenn es einige
Einwénde gab und es sich nicht um neue dogmatische Definitionen
handelte. Das beweist, dass das Papstdogma das Dogma der
romisch-katholischen Kirche ist. Trotzdem betont das 2.mvatica-
num, wie keine Synode der romischen Kirche zuvor, mit besonde-
rer Stiarke das Bischofskollegium. Die Bischofe sind die Nachfolger
der Apostel (Kap.III, 20) und die Apostel sind in ihr Amt nicht
von Petrus berufen worden, sondern unmittelbar von Jesus Chri-
stus!®. Infolgedessen haben die Bischofe wegen ihrer gottlichen Ein-
setzung die Stelle der Apostel als Hirten der Kirche eingenom-
men?!®. In den Bischofen ist mitten unter den Glaubigen der Hohe-

17 O, Cullmann, a.a.0., S.203: «Mir scheint, dass der Primat, der
wesensméssig zur Struktur der katholischen Kirche gehért und von der
katholischen Kirche in zhrer Auslegung von Matth.16 auf Christus selbst zu-
riickgefiihrt wird, nach menschlicher Sicht, so sehr ich es bedauere, nicht
von Grund auf in Frage gestellt werden kann.»

18 Vgl. W. Breuning, Dogmatische Konstitution tiber die Kirche, Trier
19672, S.61-63.

19 W. Breuning, a.a. 0., 8.67: «Aue diesem Grunde lehrt die Heilige
Synode, dass die Bischéfe auf Grund gottlicher Einsetzung an die Stelle der
Apostel als Hirten der Kirche getreten sind. Wer sie hért, hort Christus, und
wer sie verachtet, verachtet Christus und ihn, der Christus gesandt hat (vgl.
Lk. 10, 16).»



— 115 —

priester Jesus Christus gegenwértig und nicht der Papst?°. In der
bischéflichen Weihe wird die Fille des Weihesakramentes verlie-
hen?. Das Kollegium der Bischéfe ist genau wie das Papstamt
«I'rager der hochsten und vollen Gewalt tiber die ganze Kirche»22.
Das Bischofskollegium hat die Fiille der Lehrautoritit, die unmit-
telbar vom Herrn stammt, und es entscheidet in seiner Gesamtheit
bei den 6kumenischen Konzilien unfehlbar, da der Kirche die Un-
fehlbarkeit verheissen worden ist. Weiterhin hat der Bischof «die
Fille des Weihesakramentes», leitet seine Kirche «als Stellvertreter
und Gesandter Christi», und es ist nicht zuléssig, ihn als Stellver-
treter der romischen Bischéfe zu verstehen?23.

Gleich, wie sehr der Papstprimat betont worden ist, das 3. Ka-
pitel der Konstitution « De Ecclesia» ist ein Erfolg des Bischofskolle-
giums. Was auch immer der Papst in der rémisch-katholischen Kir-
che sein mag, sein Veto (vielleicht in Analogie zum Veto der romi-
schen Volkstribunen) wird vielleicht auch in der Zukunft eine Ent-
wicklung oder einen bestehenden Zustand innerhalb der réomisch-
katholischen Kirche verhindern, abschwichen oder zum Scheitern
verurteilen ; kaum aber wird er die im Konzil gewonnenen Rechte der
Bischofe bestreiten oder abschaffen konnen, da er, indem er diese
selbst unterschrieben hat, mit seiner eigenen Autoritit in Konflikt
geraten wiirde. Die Bischdfe sind ipso iure von Christus und nicht
vom Papst in ihr Amt eingesetzt, besitzen die Fiille der Priester-
weihe, sind in ihrer Gesamtheit unfehlbar und vertreten in der Kir-
che nicht den Papst, sondern Christus. Wie der pépstliche Primat,
so sind auch die Rechte des Bischofskollegiums auf einem
«unfehlbaren o6kumenischen Konzily festgelegt worden. Die
Bischofe kénnen den Papst nicht absetzen, der Papst aber seiner-
seits kann nicht unbegrenzt seinen Willen durchsetzen. Und da der
Papst einzelner ist, die Bischife aber Gesamtheit sind, wird er sich
vielleicht am Ende der Gesamtheit der Bischife beugen und sich
einordnen. Besonders im Zusammenhang mit den zustande kom-
menden Bischofssynoden wird der Papst vielleicht sogar mit der
Zeit ein Koordinationszentrum, und zurlickkehren zu seiner Stel-
lung, die er als primus inter pares in der Urkirche innehatte.

20 Vgl. W. Breuning, a.a.O., S.67.
21 A.a.0., S.67.

22 Aa. O, S.71.

23 A.a.0., S.67, 83, 85, 87.



— 116 —

Selbstverstindlich sind im 3.Kapitel der Constitutio de
Ecclesia viele Fragen unbeantwortet geblieben, vor allem die Frage
der «Autorititen»: Wer iibt in der Kirche die Autoritit aus, der
Papst oder die Gesamtheit der Bischofe? Ist die Autoritdt der
Bischofe verschieden von der des Papstes, oder ist sie dieselbe
Autoritat der Kirche in verschiedenen Auspridgungen ? Steht der
Papst letzten Endes doch iiber der Kirche und der ckumenischen
Synode, oder gilt das Gegenteil?*? Wir kommen zu keinem Ergeb-
nis, wenn wir in den verschiedenen Aspekten der Entscheidungen
im 3.Kapitel der Constitutio de Ecclesia versuchen, den Wider-
spruch, die Harmonisierung, die Verwechslung oder die zusammen-
hanglose, parallele Betonung der verschiedenen Ausformungen der
Autoritit festzustellen. Hier handelt es sich nicht um eine man-
gelnde theologische Ausriistung der Viater der Synode — die Syn-
oden glauben, unter dem Beistand des Heiligen Geistes zu entschei-
den, und beanspruchen fiir sich selbst nicht theologische Weisheit —,
sondern es geht um die Art und Weise, wie die réomisch-katho-
lische Kirche die Wahrheit versteht. So versteht sie die Wahrheit
und sich selbst, und so formuliert sie diese Wahrheit. Indem wir sie
zu iiberzeugen versuchten, dass sie sich im Irrtum befinde, sidhe es
so aus, als ob wir Unfehlbarkeit fiir uns selbst beanspruchten. Das
einzige, was wir sagen konnen, ist, dass wir den Primat nicht
annehmen kénnen, weil unsere Kirche uns iiber ihn anders lehrt.
Nicht weil wir den Irrtum des péapstlichen Primates beweisen kon-
nen, lehnen wir ihn ab, sondern weil unsere Kirche, die in ihrer Ge-
samtheit unfehlbar ist, ihn ablehnt. Dasselbe gilt auch fiir den Pro-
testanten. Da er die Kirche als menschliche Gemeinschaft unterbe-
wertet, ist es ihm nicht moglich, irgendeine Art von Unfehlbarkeit
anzunehmen, und deshalb lehnt er sowohl die Unfehlbarkeit des
Papstes als auch die Unfehlbarkeit der Kirche ab.

Eines ist sicher ein Erfolg des 2.Vaticanums: Gleich, was auf
ihm iiber den Papst beschlossen worden ist, es sind in seinen Entschei-
dungen offiziell, richtig und in vollkommener Weise die Rechte des
Kollegiums der Bischofe, fast wie sie die orthodoxe Kirche lehrt, fest-
gelegt worden. Mehr konnte nicht erreicht werden?®. Diese Aufwer-

24 Vgl. K.Rahner, Zum Verhéltnis zwischen Papst und Bischofskolle-
gium in: Schriften zur Theologie, Bd.m8, 1967, 8.374-394.

25 Q.Cullmann, a.a.0., 8.200: «In Anbetracht der dogmatisch fest-
gelegten Wertung der Tradition und der Unfehlbarkeit des Lehramtes
glaube ich nicht, dass wir viel mehr hétten erwarten diirfen»; 8.203: «Ich



— 117 —

tung der Rechte des Kollegiums schafft geniigende Voraussetzungen
und Grundlagen fiir einen offiziellen Dialog mit Rom und Hoffnungen
auf eine positive Entwicklung in Richtung auf eine Vereinigung und
vielleicht Einheit der beiden Kirchen. In einem zukiinftigen Dialog
miissten die Rechte der Autonomie und Integritit der orthodoxen
Kirche verbiirgt und respektiert werden. Dem Papst wird als dem «er-
sten»der Kirche der Ehrenprimat gebiihren. Er miisste aber auf jeden
Anspruch zu einer Intervention und Regelung bei den inneren Ange-
legenheiten und der Verfassung der orthodoxen Kirche verzichten.
Der Primat muss wenigstens in diesem Bereich zu einem wirklichen
Primat der Diakonie werden. In Zusammenarbeit mit dem Primas
der orthodoxen Kirche, der 6kumenischen Patriarchen, miisste er
tatig werden fir die Koordinierung des Wirkens der Kirche zur
besseren Diakonie an den Glaubigen und der Menschheit. Auf der
anderen Seite miisste die orthodoxe Theologie irgendwann einmal
ihre Polemik gegen den Papst aufgeben, die 6fters nicht nur theolo-
gische Beweggriinde hat, sondern mit geschichtlichen Griinden,
nationalistischen Interessen und egoistischen Vorteilen verwoben
ist. Polemik ist Negation; sie ldsst keinen Dialog entstehen, sie zielt
nicht auf das Gute auch des Gegners ab, sie lasst sich nicht beleh-
ren, sie weicht keinen Schritt zuriick, auch wenn ihr bewiesen wird,
dass sie im Unrecht ist. Nur die gesunde Kritik in Liebe wirkt auf-
bauend. Wenn also der Papst keinen Jurisdiktionsanspruch iiber
die orthodoxe Kirche in Anspruch nimmt, und wenn der papstliche
Primat die Grunddogmen der Offenbarung (Trinitat, Christologie,
Soteriologie) nicht angreift, und weil die rémisch-katholische Kir-
che niemals geleugnet hat, dass ihr Haupt nur Jesus Christus ist
und der Papst nichgs anderes als das «sichtbare» Haupt der Ge-
samtkirche, genau wie der Bischof in der orthodoxen Kirche das
sichtbare Haupt seiner Ortskirche ist, und weil der Papst nicht aus
sich selbst heraus ist, was er ist, sondern durch die Gnade Gottes,
indem er seinen Auftrag, wie der Bischof in der orthodoxen Kirche,
vom Herrn empfangen hat, und weil der Papst nicht Glaube an
sich selbst verlangt, sondern die Glaubigen zu Christus fiithren will,
aus all diesen und anderen Griinden kann der pépstliche Primat

glaube kaum, dass es moéglich war, hier viel weiter zu gehen, als man gegan-
gen ist, und wir miissen uns freuen, dass immerhin die These von der Kolle-
gialitéit als Milderung des Primatsdogmas nunmehr durch Texte festgelegt
ist und fiir immer den Willen zum Ausdruck bringt, der auf diesem Konzil
so machtvoll am Werk war.»



— 118 —

nicht ein absolutes Hindernis fiir den Beginn eines Dialogs mit
Rom sein und einer Weiterfithrung der Beziehungen beider Kirchen
zur Vereinigung hin nicht im Wege stehen. Die romisch-katholische
Kirche hat, abgesehen einmal von den Papstdogmen, fast dasselbe
Glaubensbewusstsein wie die orthodoxe Kirche. Sie glaubt an den-
selben dreieinigen Gott Vater, Sohn und heiligen Geist, bekennt die
gottmenschliche Person Jesu Christi und das sich in der Gnade
Gottes vollendende Heil, glaubt an die gottliche Herkunft der Kir-
che und ihre Unfehlbarkeit, hidlt am besonderen Priestertum fest
und vollzieht dieselben Sakramente. Wenn sie am pépstlichen Pri-
mat, so wie er sich darstellt, festhalten will, so unterliegt das ihrer
Verantwortung. Uns geniigt es, dass sie ihn nicht den Orthodoxen
aufzuerlegen sucht. Wir, die Orthodoxen, kénnen nicht dauernd die
bedingungslose Abschaffung des Primates verlangen, um zu einer
Verstandigung zu gelangen. Wir diirfen uns auch nicht in ihre in-
nere Angelegenheiten einmischen; wir miissen die romisch-katho-
lische Kirche ihre Angelegenheiten allein regeln lassen. Wir sollen
ihr aber im Geiste der Liebe Christi helfen, wenn sie das von uns
wiinscht. Selbstverstéindlich ebnen wir hier nicht die Unterschiede
ein, noch wollen wir ihren Ernst verkennen. Auch dringen wir
nicht zu einer Einheit, als ob sie allein unser Werk wére und nicht
auch die des Herrn, oder besser nur des Herrn. Ein Dialog, der
ernsthaft auf eine Einheit abzielt, kann nur dann zustande kom-
men, wenn die Unterschiede und die uns trennenden Grenzen tief
bewusst werden. Ein Dialog aber des guten Willens im Geiste der
Liebe ist nicht schédlich, sondern auch gefordert2®; denn Dialog
bedeutet noch nicht Einheit. Und das Bewusstwerden nicht nur des
Trennenden, sondern auch des Einigenden ist ebenfalls erforderlich,
das Einigende ist wesentlich mehr und bedeutender als das Tren-
nende.

In einem Dialog mit Rom aber muss die orthodoxe Kirche be-
reit sein, Auskunft zu geben iiber de facto bestehende Analogien
zum pépstlichen Primat in despotokratischer Ausiibung des
bischoflichen Primates. Ein romisch-katholischer Monch, der in der
Zeit meines Studiums Vorlesungen in der Theologischen Fakultat
der Universitit Athen besuchte, gab mir in einer Diskussion iiber

26 Auforthodoxer Seite ist der 6kumenische Patriarch Athenagoras der grosste
Befiirworter des Dialogs der Liebe (vgl. F. Heyer, Dialog des Glaubens und
der Liebe mit dem Okumenischen Patriarch, Beiheft Nr.11 zur Okumenischen
Rundschau, Stuttgart 1970, S.9).



— 119 —

den Papstprimat folgende Antwort: «Wir haben nur einen Papst;
ihr aber, nur hier in Griechenland, habt sechzig» (er meint damit
die Bischofe). Selbstverstindlich bestreitet niemand die Fiille der
Autoritat der Bischofe in der Lehre, der Verwaltung, dem liturgi-
schen Leben und dem sakramentalen Vollzug. Aber in der Weise,
wie vielfach diese Autoritdt in der Kirche ausgeiibt wird, kann sie
zum faktischen Papismus entarten. Wenn fiir den Papst gilt, dass
er zwar theoretisch mit unbegrenzter Macht ausgestattet ist, in der
Praxis aber die Tendenz besteht, dass er seine Privilegien verliert,
so gilt fiir die orthodoxen Bischife das Gegenteil : Theoretisch sind
sie in der richtigen Tradition, in der Praxis aber iiben sie Papismus,
indem sie unbeschrinkte Herren ihrer Ortskirche sind, fiir die sie
gewihlt wurden. In seiner Kirchenprovinz ist der Bischof Monarch,
ja Despot; in ihr herrscht die Diktatur des einen. Allein der Bischof
mit den von ihm selbst erwéhlten Leuten verwaltet in jeder Hin-
sicht seine Kirchenprovinz nach eigenem Ermessen. Er verwaltet
das Vermoégen der Kirche, ohne jemandem dariiber Rechenschaft
abzulegen und zu welchem Zweck. Er wihlt die Priester, setzt sie
ein, versetzt und bestraft sie in voller Ungebundenheit, so dass die
Priester, auch wenn ihnen offensichtlich Unrecht geschieht, nicht
ohne Zustimmung ihres Bischofs ein ziviles Gericht anrufen diirfen,
wie es jedenfalls in Griechenland iiblich ist. Da die Priester voll-
stindig der Gewalt des Bischofs ausgeliefert sind, werden sie meist
seine willigen, nur ihm hérigen Organe; manche «ungehorsamen»
Priester, die die bischéflichen Willkiirlichkeiten angreifen, werden
dispensiert oder abgesetzt fiir viele Jahre oder auf Lebenszeit. All-
gemein gibt es keine Gestalt des kirchlichen Lebens, in die der
Bischof nicht eingreifen kénnte. Formal legt der Bischof vor der
ihm tibergeordneten Synode Rechenschaft ab, aber nur formal, da
ja diese Synode nur aus Bischéfen zusammengesetzt ist, unter de-
nen das Prinzip der Nichteinmischung in die Angelegenheiten der
Ortskirche des anderen gilt, und deshalb bestraft diese Synode nur
ausserst selten einen Bischof, besonders im Falle eines offentlichen
Skandals. Die um den Bischof stehenden Kérperschaften fithren
nur ein schattenhaftes Dasein und haben nur beratende Funktion;
denn sie bestehen nur aus Personen seines Vertrauens, werden von
ihm oder nicht ohne seinen Willen gewihlt und haben keinerlei
Entscheidungsvollmacht.

Der «despotische Primat» hat ernste negative Auswirkungen
auf das Leben der Kirche. Vielleicht ist es kein Zufall und nicht



e 000 e

ohne Zusammenhang damit, dass es der Ostkirche, da es in ihr
viele «Héaupter» gibt??, bis heute niemals gelungen ist, eine pan-
orthodoxe Synode zustande zu bringen, und sie erweckt heute fiir
den Betrachter den Anschein, als ob ihre Einheit bedroht sei28.
Auch in der Ostkirche zeichnet sich heute eine Strukturkrise ab.
Die Bischofe haben, indem sie sich im Laufe der Zeit auf Synoden,
die ausschliesslich aus Bischiéfen zusammengesetzt sind, alle Rechte
der Glaubigen angeeignet haben, die Gnade Gottes in gewisser
Weise privatisiert. Die charismatischen Amter (Propheten, Lehrer
usw.), das freie monastische Leben und die Rechte der das allge-
meine Priestertum besitzender Laien wie auch des niederen Klerus
wurden im Laufe der Zeit nahezu abgeschafft. Der Bischof hat die
Kirche mit sich selbst identifiziert; so ist auch die Struktur der
orthodoxen Kirche eine Art Aristokratie. Was folgt jetzt daraus ?

27 Das von orthodoxer Seite vorgebrachte Argument, dass es in der
Kirche nur ein Haupt, Jesus Christus, gdbe und deshalb der Papst als
Haupt der Kirche keine Berechtigung hatte, ist nicht haltbar, weil auch die
romisch-katholische Kirche Christus als ihr Haupt anerkennt. Der Papst be-
ansprucht, das sichtbare Haupt der Kirche zu sein (vgl. W.Breuning,
a.a.0., S.73). Dasselbe anerkennt auch die orthodoxe Kirche fiir ihre
Bischofe; nach Chr. Androutsos: «Der Bischof, der von Bischéfen eingesetzt
wird, ist das Zentrum der geistlichen Gewalt und das sichtbare Haupt der
Ortskirche, die unbedingte Voraussetzung flur die Existenz der Kirche, in-
dem er Priester und Diakone weihty (Dogmatik der orthodoxen dstlichen
Kirche, Athen 19562 (griech.), S.284).

28 Vgl. Evangelische Kommentare, 4 (Stuttgart 1970), S.244: «26.2.:
Das zwiespiiltige Verhalten der Orthodoxie gegeniiber Rom beleuchtet eine
scharfe Verwahrung der Kirche Griechenlands gegen das Moskauer Patriar-
chat. Dieses hatte auf Beschluss des Heiligen Synods vom 16.12.1969 ver-
fiigt, dass in den russischen und ausserrussischen Kirchen der Moskauer
Jurisdiktion romische Katholiken an den Sakramenten teilhaben koénnen,
wenn sie darum bitten. Der griechische Primas Erzbischof Hieronymos lésst
durch sein Presseamt in Athen dazu erkliren, er sei ,iberrascht und voller
Sorge‘ wegen einer solchen Entscheidung, die einer griindlichen Untersu-
chung und einmiitigen Verabredung aller orthodoxen Kirchen bedurft hatte.
Die Erkliarung spielt auf die Entwicklung im rémischen Katholizismus seit
dem Zweiten Vaticanum an und betont, bisher habe die griechische Kirche
nur mit der anglikanischen Kirche eine in den dreissiger Jahren eingefihrte
Abendmahlsgemeinschaft.y Wenn diese Meldung wahr ist, dann ist der
Widerspruch der Kirchenhédupter in der orthodoxen Kirche nicht zu begrei-
fen. Die russische Kirche entscheidet in Glaubensfragen, die die ganze ortho-
doxe Kirche betreffen, allein, als ob sie die einzige unfehlbare Kirche oder
von der iibrigen Orthodoxie getrennt wire. Und der Primas der Kirche von
Griechenland verurteilt die oben genannte Entscheidung der russischen Kir-
che, anerkennt aber eine Abendmahlsgemeinschaft mit der anglikanischen
Kirche!



— 121 —

Der Bischof hat ja alle Rechte in der Kirche an sich gezogen, jetzt
ist er aber von der Gefahr bedroht, allein zu bleiben, Hirt zu blei-
ben, aber zugleich seine eigene Herde zu werden. Indem das Volk
von aktiver und verantwortlicher Teilnahme am Leben der Kirche
entfremdet wurde, kam es zunichst zu einer Gleichgiiltigkeit ge-
geniiber der Kirche, jetzt entfernt sich das Volk langsam, schritt-
weise, aus ihr, und man kann nicht mit Gewissheit ausschliessen,
dass diese Menschen zu Verfolgern der Kirche werden, wie es oft in
den orthodoxen Kirchen in den kommunistischen Staaten ge-
schieht. Denn da ja der Bischof die Kirche mit sich selbst identifi-
ziert hat, nimmt es nicht wunder, dass umgekehrt das Volk die
Kirche mit dem Bischof identifiziert. Der Bischof ist Despot gewor-
den??, von Christus aber war er als Knecht eingesetzt worden.
Einen Hinweis auf diese Art und Weise, wie die Urkirche funk-
tioniert und geleitet wird, gibt uns Johannes Karmiris in seiner
schon erwiahnten Arbeit30. In der frithchristlichen Kirche finden
wir nicht nur keine Despotokratie, sondern auch keine Apostolo-
kratie. Die Apostel beschrinkten sich auf die Ausiibung ihrer geist-

29 Vgl. D. Savramis, Die soziale Stellung des Priesters in Griechenland,
Leiden 1968, S.162: «Die Kirche Griechenlands denkt in den Kategorien
einer patriarchalisch bestimmien Ordnung, wahrend die griechische Gesell-
schaft sich von dieser Ordnung sténdig entfernt. Deshalb bleiben Kirche und
Gesellschaft zwei faktisch getrennte und fremde Welten, die nur durch ge-
meinsame, vor allem nationale Interessen vereinigt werden.»

30 J. Karmiris, a.a.0., 8.72-74: «Es wurde daher richtig gesagt, dass
,die Existenz eines speziellen Kollegiums in der Kirche v6llig ausgeschlossen
ist, wenigstens in ihrer ersten Epoche... Von der geschichtlichen Seite her
kann man die Existenz sowohl des Apostelkollegiums als auch des Bischofs-
kollegiums nicht beweisen‘, zugleich ist aber auch der Begriff der aposto-
lischen Nachfolge schwer begreiflich. Tatséchlich bilden die ,zwolf* Apostel
im Neuen Testament vor Pfingsten den ersten Kern der Kirche oder die er-
sten Glieder des ,Leibes® Christi, und nach Pfingsten sind in der Kirche von
Jerusalem die ,Zwolf¢ mit Jakobus, dem ,Gottesbrudert, den Altesten und
,der ganzen Versammlung* tétig... In der Kirche von Antiochien findet man
kaum Spuren der Macht des Kollegiums der ,Zwdlf‘, dort waren ,Propheten
und Lehrer wie Barnabas und Simeon...* (Apg.13, 1-4). Selbst bei der
Apostolischen Synode hat nicht nur das ,Kollegium der Zwélf‘ unter dem
Vorstand des Petrus die Beschliisse gefasst, sondern ,die Apostel und die
Altesten mit der ganzen Versammlung unter dem Vorstand des Jakobuse
(Apg. 15, 6). Im Neuen Testament handelt ndmlich das ,Volk Gottes in Har-
monie als Versammlung, die sowohl die Bischéfe und die Priester als auch
die Laien einschliesst, die durch das Sakrament der Taufe in den Leib Chri-
sti einverleibt wurden und an seiner dreifaltigen Wiirde teilhaben, wobei
natirlich das sakramentale Priestertum des Klerus verschieden vom allge-
meinen Priestertum der Gldubigen ist.»



lichen Aufgaben (Sakramente, Kerygma), und sie haben die iibri-
gen Aufgaben, wie Verwaltung des Vermdgens und Organisation
der Kirche ihren Vertretern tibertragen, die aber von der Gemeinde
gewahlt waren, wie die Wahl der sieben Diakone und die Verwal-
tung der Kirche von Antiochien durch Charismatiker zeigen. Es ist
also eine Reorganisation der Verwaltung der Kirche notwendig, un-
ter breiter Teilnahme des Volkes und des Klerus, der von den Ge-
meindegliedern gewédhlt werden muss, die auf die Macht des
Bischofs mit giiltiger Stimme einschrinkenden Einfluss austiben.
Dasselbe muss auch in bezug auf die Zusammensetzung der Syn-
oden geschehen3®. Die Bischofe sind Glieder einer Synode, nicht
nur wegen ihres Amtes, sondern hauptsichlich als Vertreter der
Kirche. Ein Beweis dafiir ist, dass in der alten Kirche die Bischofe
als Vertreter auf einer Synode als Beauftragte ihrer Kirche wéhl-
ten. Falls sie gegen ihren Auftrag wihlten, wurden sie von ihr abge-
setzt. Weiterhin haben die abgesetzten und dispensierten Bischofe,
obwohl sie weiter Bischofe bleiben, auf einer Synode keine giiltige
Stimme mehr, da sie nicht mehr die Gemeinde vertreten. Warum
sollten also als Vertreter einer Gemeinde fiir eine Synode nicht
Laien und auch Vertreter des niederen Klerus gewiihlt werden ?
Vor allem aber ist es an der Zeit, den Streit um die «ersten
Platze» in der Kirche Christi zu beenden. Dieser Streit, in den auch
der Protestantismus verwickelt wurde, ist einer der tragischsten
Aspekte des Lebens der Kirche. Der Primat muss wieder seine Ur-
gestalt annehmen, d.h. die Gestalt der Diakonie — im wirklichen
Sinn des Wortes und nicht in einem tibertragenen — im Geiste Chri-
sti. Das Beispiel der altkatholischen Kirche, die jede Art von Pri-
mat abgeschafft hat und eine breite Basis zur Teilnahme der Glau-
bigen am Leben und der Verwaltung der Kirche geschaffen hat,
ohne dass dabei der besondere Priesterdienst aufgegeben wurde,
kann in mancherlei Hinsicht fiir uns lehrreich sein. Und vor allem
diirfen auch die Gldaubigen, die vielfach einen «Primat» gegeniiber
den «iibrigen» Menschen beanspruchen, nicht vergessen, dass Pri-
mat im christlichen Sinne ein dauerndes Bewusstsein der eigenen

31 An dieser Stelle kann nicht eingehend tiber die Konzilien gesprochen
werden. Das Thema ist inzwischen uniiberschaubar geworden, so dass es in
Zukunft eigentlich in einer gesonderten theologischen Disziplin, « Synodolo-
gie», abgehandelt werden muss (der Begriff «Synodologie» wurde von
W. Kiippers in die Diskussion gebracht, s. IKZ, Bern 1970 (1. Heft),
S.48-51).



— 123 —

Unvollkommenheit ist und eine dauernde Wiedergeburt im Geiste
Christi zum Dienst am Mitmenschen bedeutet. Die Kirche als ganze
und in ihren Gliedern ist eine «neue Schopfung» im Sinne der
dauernden Erneuerung in Jesus Christus zur Diakonie am Néch-
sten aus Liebe zu ihm. Die orthodoxe Kirche spielte schon bisher
und wird weiterhin eine bedeutende Rolle in der kumenischen Be-
wegung der Kirchen spielen. Sowohl der Weltkirchenrat als auch
das 2.Vaticanum haben wiederholt betont, dass eine fruchtbare
Begegnung und ein wirkliches gegenseitiges Verstdndnis der Kir-
chen nicht méglich ist ohne eine innere Erneuerung von seiten der
einzelnen Kirchen und ihrer Glieder.

Bonn Megas Farantes



	Der päpstliche Primat im Glauben und im Dialog aus orthodoxer Sicht

