
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Der päpstliche Primat im Glauben und im Dialog aus orthodoxer Sicht

Autor: Farantos, Megas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


101

Der päpstliche Primat im Glauben und im Dialog
aus orthodoxer Sicht

Die orthodoxe Kirche unterscheidet zwischen dem Ehrenprimat
und dem Anspruch auf Unfehlbarkeit des Bischofs von Rom. Der
Ehrenprimat ist Ergebnis einer historischen Entwicklung,
hauptsächlich hervorgegangen aus der führenden Stellung der Stadt Rom
und der bedeutenden Wirksamkeit ihrer christlichen Gemeinde, und
aus diesem Grunde ist der Ehrenprimat historisch aufweisbar. Diesen
Primat hat die Ostkirche seit jeher dem Bischof von Rom zuerkannt,
und sie hat seine Rolle des ersten Bischofs der ganzen christlichen
Kirche bis heute nicht bestritten1. Mit der orthodoxen Kirche
anerkennen den Ehrenprimat des Bischofs von Rom auch andere Kirchen,,
wie die altkatholische, anglikanische, monophysitische, Kirchen des

Ostens usw. Im Gegensatz dazu hat die orthodoxe Kirche die Unfehlbarkeit

des Papstes und seine universalen Herrschaftsansprüche über
die ganze Kirche seit jener diskussionslos und einstimmig abgelehnt,
und die Polemik dagegen bestimmt seit vielen Jahrhunderten und
zum Ted bis heute Theologie und Leben der Ostkirche. Nicht nur die

Ostkirche, sondern auch alle von Rom unabhängigen christlichen
Kirchen lehnen einstimmig die Unfehlbarkeit des Papstes ab. Die
meisten Spaltungen in der Kirche, einschliesslich des grossen Schismas

zwischen Ost und West, sind auf Grund des universalen
Herrschaftsanspruchs des römischen Pontifex entstanden, oder zumindest
mitbedingt worden.

Dem Primat des Bischofs von Rom ging eine De-facto-Anerkennung

seiner Rolle von Seiten der Kirche in den ersten Jahrhunderten
voraus, auf Grund der grossen Aktivität der christlichen Gemeinde
Roms. Nachträglich wurde der Versuch einer biblischen Begründung
des Primates unternommen, unter geschickter Ausnutzung der Situation

in der Kirche von selten der Päpste. Schliesslich kam es in einer
Krisenzeit der Kirche zu einer Dogmatisierung dieses Primates, d.h.
es wurde eine Institution als von oben her eingesetzt zu glauben auferlegt,

die aus sich heraus nicht mehr überleben konnte, wie der rapide
Schwund der Achtung vor dem Primat auch der römisch-katho-

1 Vgl. P.Trempelas, Dogmatik der Orthodoxen Katholischen Kirche,
Bd. 2, Athen 1959, (griech)., S.401 : Den «Ehrenprimat des Bischofs von Rom
hat die Östliche Orthodoxe Kirche niemals geleugnet ».



— 102 —

lischen Gläubigen in der relativ kurzen Zeit seit der Verkündigung des

Unfehlbarkeitsdogmas zeigt. Der Primat ist also in der Tradition die
Anerkennung einer Ehrenstellung des Bischofs von Rom durch die
übrige Kirche wegen der hervorragenden Stellung seiner Gemeinde,
als Folge einer vorhandenen Wirklichkeit ; aber niemals bezieht sich
der Primat auf den Glauben im Sinne einer Begründung des Glaubens.

Der römische Bischof kämpft mit Eifer um die christliche
Wahrheit, vielleicht mit übertriebenem Eifer im Vergleich zu anderen
Bischöfen, nirgendwo aber weisen seine Bemühungen etwas Besonderes

auf, gegenüber den Bemühungen anderer Gemeinden.
Im Laufe der Zeit hat Rom versucht, diesen kirchlichen

Ehrenvorrang auch biblisch zu begründen, nämlich ihn als Glaubenswahrheit

hinzustellen ; von da an beginnt in der Kirche ein bis heute nicht
beendeter Streit. Rom sieht von da an in der Nichtanerkennung des

Primates in der Weise, wie es ihn versteht, eine Vernachlässigung
einer Pflicht des Glaubens. Die übrige Kirche aber hat diesen
Herrschaftsanspruch des Papstes von da an als einen Versuch häretischer
Änderung des Glaubens angesehen.

Gründet der Primat des Papstes im Neuen Testament Kann
das bewiesen werden Die Ansichten der Wissenschaftler gehen hier
vollständig auseinander. Von den Voraussetzungen seiner Konfession
kommt jeder zu den entsprechenden Ergebnissen. Auch wenn manche

römisch-katholischen Theologen gewisse Kritik üben, finden sie

doch immer den Primat eindeutig in der Schrift bezeugt. Im Gegensatz

dazu kommen die Theologen der übrigen Kirchen zu einer
völligen Leugnung, oder höchstens zu einer indirekten und andeutungsweisen

Anerkennung des Primates im Neuen Testament. Welches
aber ist das authentische Kriterium für ein Verständnis der Schrift
Nach übereinstimmendem orthodoxem, römisch-katholischem und
altkatholischem Verständnis versteht und interpretiert nur die Kirche

die Schrift unfehlbar. Was sagt also die Kirche über den Primat
Die römisch-katholische Kirche entscheidet für ihn, die übrigen
Kirchen aber gegen ihn.

Zusammenfassend : Die Existenz oder Nichtexistcnz eines Hcrr-
schaftsprimats ist eine Frage des Glaubens und deshalb nicht durch
Argumente beweisbar genau wie die übrigen Glaubenssätze. Der
Glaube bezieht sich zwar auf die Quellen der Offenbarung, Schrift
und Tradition, kann aber nicht aus diesen bewiesen werden, sondern
er bekennt sich und bezeugt sich in diesen. Der Gläubige glaubt an die
Wahrheit seines Glaubens, nicht weil er diese Wahrheit beweisen



103

könnte, sondern weil seine Kirche ihn gelehrt hat, so zu glauben
d.h. er glaubt in der Wahrheit seines Glaubens, weil er an die
Unfehlbarkeit seiner Kirche glaubt, die allein irrtumslos die Schrift
versteht und auslegt. An die Unfehlbarkeit der Kirche glaubt aber
sowohl der römisch-katholische als auch der orthodoxe Gläubige.
Die römisch-katholische Kirche findet den Primat im NT bezeugt,
die orthodoxe aber lehnt jede Diskussion über die Aufweisbarkeit
eines Herrschaftsprimates im NT ab. Auf Grund dieser Voraussetzungen

aber ist nicht nur jeder Fortschritt in Richtung auf eine

Annäherung unmöglich, sondern ist auch die Möglichkeit zu einem
Dialog völlig ausgeschlossen.

Das Vorhandensein oder Nichtvorhandensein des Primates im
NT zu bewiesen ist nicht möglich, wenn wir theologisch konsequent
arbeiten möchten und nicht einen Unfehlbarkeitsanspruch für uns
selbst behaupten wollen, den wir ja für andere als unberechtigt zu
erweisen suchen. Das NT spricht paradoxerweise für und gegen den

Primat, je nach den Voraussetzungen der Auslegung und der Art,
wie das NT betrachtet wird. Für alle Glaubensfragen gibt es im NT
verschiedene Interpretationsmöglichkeiten. Das wichtigste Dogma

- das der Trinität - ist das im NT vielleicht das am wenigsten
durch Zitate zu Bezeugende, und das christologische Dogma
beinhaltet für viele Häretiker bis heute das Skandalon der Verehrung
eines Menschen, d.h. es ist für sie eine »Art Götzenverehrung. Für
die übrigen Dogmen über die Kirche, Gnade, Sakramente,
Eschatologie, sind die Unterschiede schon zwischen den ernstzunehmenden

christlichen Konfessionen unüberbrückbar. Durch Zitate wird
die Wahrheit nicht erkannt. Die Schrift spricht über alles, und
sowohl das «Hosanna» als auch das «Kreuzige, kreuzige ihn» und
sowohl das «Es gibt einen Gott» als auch das «Es gibt keinen Gott»
ist in ihr als Zitat zu finden

Um zum Primat zurückzukommen. Die römisch-katholische
Kirche beansprucht für sich, nicht ohne Berechtigung, class im NT
ein Primat klar aufzuweisen ist. Alle Evangelien, einschliesslich des

Johannesevangeliums, betonen eine führende Rolle und eine
hervorragende Stellung des Petrus unter den Jüngern und Aposteln
Christi2. Diese Stellung anerkennt auch der Apostel Paulus in sei-

2 Über die Zeugnisse des Neuen Testaments, die für und gegen den Primat
Petri vorgebracht wurden, vgl. O. Cullmann, Petrus, Zürich 1952, S.18 ff.;
M.Farantos, der päpstliche Primat, Athen 1969 (griech.), S.12 ff.



— 104 —

nen Briefen. In den übrigen Büchern des Neuen Testaments
wird dies, wenn es auch nicht expressis verbis erwähnt wird,
nicht bestritten. Dieser Vorrang des Petrus scheint ipso iure zu
existieren, indem er «von oben» kommt, d.h. unmittelbar von Jesus
Christus stammt. Schon der neue Name Petrus, den Simon von
Jesus selbst erhalten hat und die zusammen mit diesem Namen
gegebene Gewalt, «zu binden und zu lösen» und «Fels» (petra) zu
sein, auf dem die Kirche gegründet und aufgebaut ist, wie auch
mehrere andere Begebenheiten zwischen Jesus und Petrus, die in
den Evangelien berichtet werden, bezeugen einen besonderen
Vorrang des Peirus gegenüber den anderen Aposteln. Diese Vorrangstellung

des Petrus wird auch in der apostolischen Zeit anerkannt3,
wie es in der Apostelgeschichte klar bezeugt wird, indem er die
Leitung der Mutter der Kirche, der Gemeinde in Jerusalem, und durch
sie die Leitung der ganzen frühchristlichen Kirche übernommen
hat. Dieser von Christus gegebene Vorrang des Petrus könne nicht
in seinem Tod mitverlorengehen, um so mehr, als er die Kirche
mitbegründet. So habe diesen Vorrang der legitime Nachfolger Petri,
der Bischof von Rom übernommen, genau wie die Bischöfe der Kirche

die Autorität der übrigen Apostel. Aber wie das Verhältnis der
Apostel zu Petrus ein Gehorsams- und Uhterordnungsverhältnis
gewesen sei, so sei auch entsprechend das Verhältnis der übrigen
Bischöfe zum Papst. Der Past sei der universale Bischof der Kirche,

von dem alle Bischöfe ihre Autorität ableiten und in dessen
Namen sie und mit ihnen alle ihnen unterstellten Priester und
Diakone ihr Amt ausüben. Die Stellung des Papstes sei für die Kirche
konstitutiv, d.h. ohne den Papst könne die Kirche nicht verstanden

werden und nicht existieren.
Gleich wie viele Wahrheitselemente diese Reihe von

Schlussfolgerungen beinhaltet, sie bleiben doch eine Theorie, die der Bibel
fremd und aus ihr unbeweisbar ist. Die Wahrheit existiert vorher
und wird danach in der Schrift bezeugt; die Theorie aber ist eine

spätere Schöpfung, für die nachträglich eine Begründung in der
Schrift gesucht wird.

Dieselben Evangelien bezeugen auch, dass diese Stellung des
Petrus unter den übrigen Aposteln nicht so ganz unbestritten war.
Petrus war persönlich nicht schlechter, aber auch nicht besser als
die übrigen Apostel, um besondere Vollmachten vom Herrn zu be-

3 Vgl. M.Farantos, a.a.O., S.18 ff.



— 105 —

kommen. Er hatte besondere «Tugenden», aber auch grosse Schwächen,

so dass er auch grosse Sünden beging. Auch er lebte von der
Gnade dessen, der ihn erwählt hatte, und bewegte sich dauernd
zwischen Glauben und Unglauben. Andererseits ist in den Evangelien

nirgends bezeugt, dass irgendein Jünger von Jesus her besondere

Bevorzugung erfuhr. Petrus wurde von Jesus viel gelobt,
wenn er dem Willen Gottes gehorsam war, aber auch viel getadelt,
wenn er sich nach «Der Sache der Menschen» richtete. (Mt. 16, 23)
Ausserdem widerspricht die Anerkennung eines Herrschaftsprimates

völlig dem Anliegen der Botschaft Jesu und des NT. Jesus hat
eine Abneigung gegen jede Art von Vorrangstellung; und die Jünger

verlieren «die Lust an der Sache», wenn sie von ihrem Meister
erfahren werden, dass die erwartete Vorrangstellung ein baldiger
Märtyrertod ist (Mk, 10, 35f. Joh. 21, 18f.). Wenn also Christus
einen Primat verliehen hat, dann ist das ein Primat der D akonie
und des Martyriums, niemals aber ein Herrschaftsprimat.

Petrus ist nirgendwo in den Evangelien wesentlich höher
angesehen als die übrigen Apostel ; er war und ist immer ein Junger und
Apostel Jesu Christi geblieben. Und wenn er eine besondere
Vollmacht von Christus hatte, so kennen wir ihren konkreten Inhalt
nicht. Im NT üben die Apostel die Fülle der Autorität in der
Lahre, den Sakramenten und der Verwaltung der Gemeinden aus,
und zwar niemals als Stellvertreter Petri, sondern als Stellvertreter
Christi. Wie für Petrus, so berichtet das NT auch für die anderen
Apostel, dass sie nicht Fundamente, sondern Fundament der Kirche

sind (Eph. 2, 20). Symbolische Namen hat Jesus auch anderen

Aposteln verliehen, wie den Zebedäussöhnen, die von ihm Donnersöhne

genannt wurden (Mk. 3, 17). Und allen Aposteln verlieh
Jesus, wie dem Petrus, die Gewalt, zu binden und zu lösen

(Mt. 18, 18). Ausserdem, welchen Grund hatte Jesus, solch eine
Vollmacht vor seiner Auferstehung, wie nur Matthäus berichtet, zu
verleihen, da doch Jesus selbst anwesend war, der Knechtsgestalt
hatte. Oder war vielleicht die Verfehlung des Petrus geringer als die
des Judas, als er Jesus verleugnete, nicht vor Obrigkeiten und
Gewalten, sondern vor einer Magd. Aber die Evangelien äussern sich
nicht einstimmig über den Primat des Petrus. Im 4. Evangelium ist
klar als erster «der Jünger, den Jesus liebte» bezeugt4, Markus und

4 Vgl. S. Agouridis, Petrus und Johannes im 4. Evangelium, Exegetische
Studie, Saloniki 1966 (griech) : «Es muss anerkannt werden, dass das 4.Evange¬
lium von der Gestalt des LieblingsJüngers beherrscht wüd ; für das 4. Evange-



— 106 —

Lukas erwähnen überhaupt keine besondere Autorität, die Petrus
von Jesus verliehen wäre, und die exegetischen Abenteuer zu
Matthäus 16 sind nicht mehr überschaubar5. Zu verschiedenen Zeiten
wurde von ernst zu nehmenden Exegeten nicht nur teilweise oder

ganz die Echtheit von Matthäus 16 bestritten, indem man diese
Stelle als späteren Zusatz Petrus nahestehender Kreise annahm,
sondern das Verständnis dieses Textes war seit den Zeiten der
Alten Kirche bei den Exegeten umstritten. Auch wenn wir annehmen

wollten, dass die Petrus von Jesus gegebene Vollmacht potentiellen

Charakter hatte, indem sie erst vom Zeitpunkt der Abwesenheit

Jesu an Gültigkeit hatte, hilft uns das nicht weiter, weil auch
in der frühchristlichen Gemeinde von Jerusalem der Primat Petri
nicht unbestritten war. Petrus leitet die Kirche niemals ohne die
«Elf»; Säulen der Kirche waren ausser ihm auch andere Apostel,
wie Jakobus und Johannes und die alle Apostel überragende
Gestalt des Paulus. Nach kurzer Zeit der Leitung der Jerusalemer
Gemeinde wird Petrus durch Jakobus ersetzt6, und bald verschwindet
Petrus von der geschichtlichen Bühne des Lebens der Kirche. Aber
auch die wenigen Schritte seiner Mission, die wir verfolgen können,
sind nicht problemlos. Paulus wirft ihm in Antiochien vor, nicht in
der Wahrheit zu stehen, und kritisiert sein Verhalten als doppelzüngig

und judaistisch (Gal. 2, 11 f.), und auf dem Konzil von
Jerusalem wird streng genommen die Meinung Petri abgelehnt und
verurteilt7.

Wenn das bis jetzt Gesagte alles abgelehnt würde, dann bleibt
doch zu fragen: Welche Beziehung besteht zwischen Petrus und
dem Bischof von Rom Nirgends im NT gibt es die Spur einer
Andeutung einer Nachfolge des petrinischen Primates. Keine Stelle im
NT bezeugt irgendwelche unmittelbare Beziehung Petri zur
Gemeinde in Rom. Es wurde nicht nur immer wieder die Gründung

lium Johannes ist er nicht einfach ügendeiner der zwölf Jünger» S. 43). «Der
Lieblingsjünger hat grössere Gewichtigkeit und Autorität als Petrus in bezug
auf das Verständnis Jesu und seiner Lehre » (59).

5 Vgl. J.Ringger, Das Felsenwort. Zur Sinndeutung von Mt. 16, 18, vor
allem im Lichte der Symbolgeschichte; J.Schmid, Petrus «der Fels» und die
Petrusgestalt der Urgemeinde, in: Begegnung der Christen, hrsg. von
M.Roesle und O.Cullmann, Stuttgart und Frankfurt a.M. I9602, S.271-347
und 347-359.

6 Vgl. E. Stauffer, Petrus und Jakobus in Jerusalem, in: Begegnung der
Christen..., S.361-372.

7 Über die Stellung Petri in den Briefen des Paulus aus orthodoxer
Sicht vgl. B. Stojannos, Petrus bei Paulus, Saloniki 1968 (griech.).



— 107 —

der christlichen Gemeinde in Rom durch Petrus bestritten - kein
ernst zu nehmender Forscher behauptet das noch -, sondern auch
die Tatsache eines Besuchs des Petrus in Rom überhaupt.
Angenommen, Petrus hätte Rom nicht nur besucht, sondern auch die
dortige Gemeinde gegründet, mit welchem Recht beansprucht Rom
Petri Primat ausschliesslich als ihr Monopol. Warum nicht Jerusalem,

das mit dem Blut des Gottmenschen «getränkt» wurde und für
dessen Gemeinde klar und geschichtlich bezeugt ist, dass Petrus ihr
erster Bischof gewesen ist Warum nicht Antiochien, von der in
der Apostelgeschichte berichtet wird, dass sie von Petrus begründet
wurde Und wenn wir annehmen würden, dass das Amt Petri
einmal der Gemeinde Roms übertragen wurde, wegen der bedeutenden

Stellung der Stadt und der Gemeinde8, warum sollte es dann
seither und für immer bei ihr verbleiben, da es doch einstmals von
Jerusalem ihr übertragen wurde und da doch Rom und seine
christliche Gemeinde im Laufe der Zeit ihre Macht und ihre Bedeutung

teilweise verloren hat. Warum sollte nicht z.B. der Kardinal
von New York als erster heute dafür in Frage kommen

Es ist offensichtlich, dass uns das NT formal bei der Lösung
des Primatproblems nicht weiterhilft. Die Argumente gegen den

Herrschaftsprimat sind, wenn nicht gewichtiger, so doch gleichwertig

mit den Argumenten dafür. Inhaltlich scheint die Annahme
eines Herrschaftsprimates im NT undenkbar. In den Büchern des

NT widerspiegeln sich Ehrgeiz und menschliche Schwächen auch
der Apostel, aber das ist nicht die Offenbarungswahrheit. Ein
Primat, der dem Petrus direkt von Jesus gegeben wurde, scheint auf
jeden Fall unwahrscheinlich zu sein. Das ganze Leben und
Geschick Jesu wird charakterisiert durch die Fusswaschung seiner

Jünger und das Mk.10, 42-45: «Ihr wisst, dass die, die als Herrscher

der Völker gelten, sie unterjochen und dass ihre Grossen
Gewalt sich über sie aneignen. Bei euch aber soll es nicht so sein,
sondern wer unter euch der Grösste sein will, soll euer Diener sein, und
wer unter euch der Erste sein will, soll der Diener aller sein. Denn
auch der Menschensohn ist nicht gekommen, sich bedienen zu
lassen, sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben als Lösegeld für
viele.» Nirgendwo weicht er von dieser Linie ab, und keinem seiner

Anhänger gegenüber macht er in dieser Richtung Zugeständnisse.

8 Vgl. K.Hofstetter, Das Petrusamt in der Küche des 1.-2. Jahrhunderts:

Jerusalem-Rom, in: Begegnung der Christen..., S.373-389.



— 108 —

Zudem beschäftigt sich das NT nirgends mit menschlichen Personen

in der Weise wie Homer mit seinen Helden. Sein Inhalt ist das
Handeln Gottes in Jesus Christus. Alle Personen, die in diesem
Werk Gottes eine Rolle spielen, treten ab, wenn ihre Aufgabe
erfüllt ist. Dasselbe gilt nicht nur für Petrus und Paulus, sondern
auch für Maria, die Mutter des Herrn.

Weil die Begründung eines Herrschaftsprimates aus dem NT
auf unüberwindliche Schwierigkeiten stösst, haben römisch-katho-
lische Theologen noch andere Wege zu dessen Stützung gesucht,
ohne dass freilich der Gedanke der petrinischen Sukzession jemals
preisgegeben wurde. Es wurde beispielsweise gesagt, das Wesen der
Kirche verlange zur Wahrung ihrer Einheit ein sichtbares Haupt.
Wie die Ortskirche nicht ohne den Bischof existieren kann, so
benötigt auch die Gesamtkirche den universalen Bischof9. Aber auch
wenn diese Begründung theologisch stichhaltig wäre, so erklärt sich
nicht, weshalb dieses sichtbare Haupt der Bischof von Rom sein
muss und nicht irgendein anderer Bischof, oder weshalb nur der
Bischof von Rom und nicht mit ihm ein kollektives Organ für die
Leitung der Gesamtkirche zuständig sein soll, das auch, wenn es
seinen Sitz im Vatikan hat, aus Vertretern aller Teilkirchen
besteht, die die Interessen der ganzen Kirche vertreten, und nicht wie
die jetzige Kurie, die aus vom Papst bestimmten Kardinälen besteht.

Aber wenn auch kein theologischer Weg zu einer Anerkennung
des Herrschaftsanspruches des römischen Pontifex als einer
Offenbarungswahrheit führt, so ist es andererseits richtig, dass die Tradition

der Kirche der Gemeinde Roms und ihrem Bischof immer die
höchstmögliche Ehre zuerkannt hat10. Die von der Kirche Roms
bisher und auch jetzt noch immer geleisteten Dienste am Werke
Christi für den Menschen sind nicht abzuschätzen. Die Tradition
der Kirche Roms ist seit jeher das Kriterium der Tradition der
Gesamtkirche gewesen11. Ihr Sinn im Erkennen und Erhalten der

9 Vgl. N. »afanassieff, Das Hirtenamt der Küche : In der Liebe der
Gemeinde vorstehen, in: Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Kirche,
hrsg. von B.Bobrinskoy u.a., Zürich 1961, S.8 ff.

10 Kanon 3 des Konzils von Konstantinopel (381): «Tóv uhroi KcovoTav-
TivovnàXecûÇ èntoxoTiov èyciv tó ngeoßeia Ttjç Tißijc fiera tóv Pdifinç ènioxonov
old tó elvai avrijv véav Pcónnv.» Kanon 28 des Konzils von Chalkedon (451):
«... Kai ydg rw dgóvco rrjcTtgeoßvregecPdjunc; Sid tó ßaou.eveiv rrjv nókiv êxeivnv

oi Tzarégsç clxórco; àTioôeocoxaoi rd ngeoßeia».
11 Vgl. Irenäus (Adv. Haer., Ill, 3), der folgendes von der Gemeinde

Roms und ihrer Tradition berichtet: «Tóv ôé KX.-quevra tovtov ôiaôêxerai Evâg-
coro;... AiaSel-afiévov tóv 'AvixrjTov Hwrijgoc, vvv ôcoôexârq) rónco tóv rrjç èma-



— 109 —

Wahrheit ist durch die Jahrhunderte fast irrtumslos ; das Werk der
ökumenischen Konzile ist zu einem gewichtigen Teil Werk Roms.
Die Verbreitung der Christentums unter den Völkern des Westens
ist zum grössten Teil Leistung der Mission Roms12. Das Papsttum
ist nicht nur Negation, sondern auch Position. Die ihm gebührende
Ehre hat ihm die gesamte alte Kirche zugestanden, indem sie dem
Bischof von Rom als ihren «ersten» Bischof anerkannte.

Später aber, als politische und kirchliche Vorgänge und Interessen

die Beziehungen zwischen dem östlichen und westlichen Teil
der Kirche hatten erkalten lassen und das zustande gekommene
Schisma beide Kirchen der gegenseitigen Liebe entfremdet hatte,
haben sowohl die Haltung Roms, deren Tendenzen zu einem
Herrschaftsanspruch die übrige Kirche anzuerkennen sich geweigert
hat, als auch die Haltung des Ostens gegenüber Rom das Gesicht
der Kirche Christi wesentlich geändert. In der Folgezeit versuchte
Rom, sich die Kirche Untertan zu machen, indem es auch, wenn es

konnte, Gewalt gebraucht hat; der Osten aber geriet in seiner
Abwehrhaltung zu einer völligen Negation und Polemik gegenüber
Rom, indem er im Papst nicht selten den grössten und bisweilen

sogar den einzigen Feind, ja sogar die Inkarnation des Antichristen
gesehen hat. Die nach dem Schisma zustande gekommenen
Wiedervereinigungssynoden, deren Höhepunkt im Konzil Ferrara/Florenz
liegt, sind in dem genannten Sinne Versuche Roms zur Unterjochung

der Gesamtkirche geworden. Aber obwohl die Einheit in der
Formel und in Teilunionen «gelungen» ist, ist das Schisma gebheben.

Die Einheit wurde verfehlt, weil sie nicht im Geiste der Wahrheit

zustande kam. Aber trotzdem fehlt bei vielen beiderseits nicht
der gute WiUe zu einer wirklichen Wiedervereinigung, und Dialog
und Einigungsversuche sind auch während der Jahrhunderte der
Trennung fortgesetzt worden.

Ein wirklicher Versuch ehrlicher Wiederbegegnung im Geiste

gegenseitiger christlicher Liebe und Wahrheit zwischen der orthodoxen

und der römisch-katholischen Kirche geschieht erst in unse-

xoTifjç; chió tò)v ànoaróXum xare'/ßi xXrjgov 'EX.evdegoç. Tfj airfj Tàljei, xaî rfj avrfj
ôiaôoxfj fi re ànó tcov ànooróXcov èv ri) 'ExxXnalq nagàòooic, xai tó rrjç àXndeîa;
xriQvyna xaTrjvTVxev elç rj/iâç.»

12 Vgl. E.Brunner, Dogmatik, Bd.3, 1960, S.107: «Das erste, was
auch wir Protestanten anzuerkennen haben, ist die Tatsache, dass diese
Ecclesia Romana jahrhundertelang der einzige Kanal war, der das biblische
Evangelium der Menschheit vermittelte. Insofern stehen wir - wenigstens im
Abendland - alle auf den Schultern der katholischen Kirche.»



— 110 —

ren Tagen. Das ständig wachsende Verlangen nach Wiederversöhnung,

das Ablegen von Vorurteilen, Feindseligkeiten und des Miss-
trauens der Vergangenheit durch viele Einzelbegegnungen von
Vertretern der orthodoxen und römisch-katholischen Kirchen, die
Aufhebung der Anathemata im Dezember 1965 zwischen den Kirchen
Konstantinopels und Roms, das ungewöhnliche Vorantreiben des

Dialogs der orthodoxen Kirche zu den übrigen Kirchen durch die

panorthodoxen Konferenzen und als wichtigste die Begegnungen
zwischen dem ökumenischen Patriarchen Athenagoras, dem
vielleicht seit Jahrhunderten bedeutendsten Patriarchen von Konstantinopel,

und Papst Paul VI. in Jerusalem, Konstantinopel und
Rom, all diese Tatsachen sind erregende und bedeutende Ereignisse
der Wiederbegegnung der beiden ältesten Kirchen. Es ist
gesagt worden, dass die Wiederbegegnung der orthodoxen und der
römisch-katholischen Kirche nach einer Trennung und Entfremdung

durch mehr als 900 Jahre das grösste kirchliche Ereignis nach
der Gründung des Weltkirchenrates sei. Sicherhch sind noch
nicht viele Schritte in Richtung auf eine Wiedervereinigung
geschehen, und der Beginn eines offiziellen Dialogs zwischen den
beiden Kirchen steht immer noch aus. Ausserdem sind die beiden
Kirchen trennenden Hindernissen sehr zahheich : dogmatische
Unterschiede, die unierten Kirchen des Ostens und hauptsächlich der
Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes, welches « als das eigentliche

Hindernis einer Einigung zwischen Ost und West» zu werten
ist13.

Das 2. vatikanische Konzil hat viele Erwartungen und
Enttäuschungen bereitet, aber auch viele Möghchkeiten für ein weiteres
Vorantreiben eines Dialogs zur Wiedervereinigung eröffnet. Wie hat die
orthodoxe Kirche die Beschlüsse des Konzils in bezug auf den päpstlichen

Primat bewertet, und welche Möglichkeiten bestehen für
weitergehendes Verständnis auf Grund dieser Entscheidungen Die
Haltung der orthodoxen Theologen gegenüber den Entscheidungen über
Primat und Unfehlbarkeit, wie sie besonders im 3. Kapitel der
Constitutio de Ecclesia des 2.Vaticanums niedergelegt sind, ist fast einhellig

: Durch diese Entscheidungen ist kein wesentlicher Schritt in Richtung

einer Wiederherstellung der ursprünglichen Lehre über den

Papst geschehen, sondern ganz im Gegenteil wurde das Verharren im
Irrtum bestätigt und noch verstärkt. Manche der orthodoxen Theolo-

13 F.Hummer, Orthodoxie und Zweites Vatikanum, Wien 1966, S.8.



— Ill —

gen verharren in einer blossen Negation und Polemik, indem sie nicht
nur keinen Punkt dieses Kapitels für förderlich hielten, sondern auch
die wenigen von gestrengen Kritikern als positiv betrachtetenAnsätze
als «Ironie» betrachteten14. Einige andere haben versucht, neben der

berechtigten Kritik auch manche gemeinsamen Ansätze für das
Vorantreiben eines zukünftigen Dialogs zu finden15.

Was ist also auf dem 2.Vaticanum in Beziehung auf den päpstlichen

Primat gesehenen Hat dieses Konzil hier Schritte nach vorn
getan Gibt es Zukunft für einen Dialog Gibt es berechtigte Hoffnung

auf eine Vereinigung, vielleicht auch Einheit, der beiden
Kirchen Wurden die Erwartungen erfüllt Es wäre falsch, auf diese

Fragen mit ja oder nein zu antworten. Noch wissen wir nicht, ob solche

Fragen überhaupt schon gestellt werden können. Manche Orthodoxen

glauben, im 3. Kapitel «De Ecclesia» Widersprüche und ein
Fehlen von theologischer Durcharbeitung zu finden. Es fragt sich
aber : Nach welchen theologischen Kriterien können sie dies aufweisen

Unhaltbar ist die Antwort, dass sich dieses Kapitel nicht auf die
Quellen der Offenbarung stützt, denn gerade in diesem Kapitel wer-

14 Vgl. St. Charkianakis, Über die Konstitution von der Küche des
2.vatikanischen Konzils, Saloniki 1969 (griech.): Der oben angeführte Text
des 3.Kapitels dieser Konstitution «hat die Erwartungen, die man in ihm
gesetzt hatte, nicht erfüllt»; «Die Lektüre des 3.Kapitels weckt Enttäuschung

und Bitterkeit. Der Papozentrismus, das Fehlen theologischer
Durcharbeitung und die Widersprüchlichkeit überhaupt des Kapitels, das
hier zur Diskussion steht, gehen so weit, so dass die von uns zu diesem
Thema früher formulierte Meinung bis heute nicht als ungerecht oder
übertrieben erwiesen werden kann» (S.171). Seine frühere Meinung lautet
folgendermassen : «Wir wagen es sogar, hier die Befürchtung auszudrücken,
dass vielleicht durch diese wesentliche NichtWiederherstellung des
Bischofskollegiums das 2. vatikanische Konzil von einem bestimmten Blickwinkel
her und in bestimmtem Masse (nicht, wie wir hoffen, mit Absicht) für das
Amt der Bischöfe schädlicher geworden ist als das 1.Vatikanum» (Über die
Unfehlbarkeit der Küche in der Orthodoxen Theologie, Athen 1965
(griech.), S.128). Über die Konstitution..., S.180: «Dieses Kapitel (d.h.
das 3.) wüd von einem nichttheologischen und widersprüchlichen Denken
beherrscht» (vgl. auch S.185). «Dass im folgenden gesagt wüd, dass die
Bischöfe, die doch dem Papst in solch einer Weise unterjocht sind, ,aus eigener

Gewalt' tätig sind, ist der Gipfel einer Ironie über das bischöfliche Amt
(S.186). «Diejenigen also, die meinen, dass in einer solch fundamentalen
Frage (des Bischofsamtes) ügendwelche wesentlichen Fortschritte und
Verbesserungen der römisch-katholischen Ekklesiologie erreicht wurden, befinden

sich im Irrtum oder verschliessen die »4»ugen vor der Wüklichkeit»
(S.171; vgl. auch S.l72).

15 Vgl. J.Karmüis, Zur dogmatischen Konstitution über die Küche,
in : Stimmen der Orthodoxie, Zu Grundfragen des 2.Vatikanums, hrsg. von
D.Papandreou, Wien 1969, S.55-91.



— 112 —

den zahheiche Hinweise direkt oder indirekt aus der Schrift und der
Tradition angeführt. Kann man vielleicht behaupten, dass diese

Zitate nicht richtig im Geiste der Offenbarung interpretiert wurden,
und welches Kriterium stützt eine solche Behauptung Stellt man
nicht sich selbst an die Stelle des unfehlbaren Papstes, wenn man auf
diese Weise versucht, die Fehlbarkeit des Papstes zu beweisen % Es ist
schon wahr, dass das Wesen der Ostkirche nie einen Papst geboren
hat, aber dafür entwickelten sich in ihrem Schoss viele Päpstlein. Der
Papst aber wird nicht von solchen überwunden Können wir über
Widersprüche und fehlendes theologisches Denken in den Entscheidungen

einer Synode, die sich selbst als ökumenisch versteht und
unfehlbar beschliesst, sprechen Hier drückt sich doch das Selbstbe-
wusstsein einer Kirche aus, die glaubt, dass sie die Offenbarung
irrtumslos versteht und auslegt. Für uns Orthodoxe gibt es nur eine
Antwort : Wh können den Irrtum dieser Entscheidungen mit Hilfe
von Schrift und Tradition nicht zwingend erweisen - Schrift und
Tradition beinhalten auch Elemente, die einen Herrschaftsprimat
ermöglichen oder zumindest so verstanden werden können; wir
aber als einzelne Individuen sind nicht das unfehlbare Kriterium
einer Auslegung der Offenbarungsquellen, wir können nur sagen:
Nach dem Glauben unserer Kirche, die unfehlbar die Offenbarung
versteht und auslegt, sind die Entscheidungen des 2. Vaticanums
über den Primat unannehmbar. Also verpflichtet uns die Nichtannahme

dieser Entscheidungen durch unsere Kirche zum Gehorsam
ihr gegenüber, wenn wir ihr weiterhin angehören wollen. Auch der
römisch-katholische Theologe und Gläubige kann gewiss einige Kritik

an diesen Entscheidungen üben, aber es ist ihm unmöglich, sie

völlig zu verwerfen, weil er sich so automatisch ausserhalb seiner
Kirche stellt.

Kann man also in bezug auf die Entscheidung des 2.Vatica¬

nums über den Primat die Frage stellen : « Sind die Erwartungen
erfüllt »16 Gewiss nicht. Denn wie konnte das 2.Vaticanum die
Entscheidungen des 1.Vaticanums etwa nicht bestätigen, da sich die
römisch-katholische Kirche doch als katholische und unfehlbare
Kirche versteht Könnte sie sich selbst verleugnen und eingestehen,
dass sie in der Vergangenheit in ihrer Gesamtheit in einer
Glaubensfrage im Irrtum gewesen ist, ohne dass das zugleich ein Abfall

16 O.Cullmann, Sind die Erwartungen erfüllt in: F.Hummer, a.a.O.,
S. 191-210. Cullmann anerkennt in der Küchenkostitution des 2.Vaticanums
Fortschritte auf eine Annäherung hin.



— 113 —

von ihrem eigenen Wesen, vielleicht sogar ein Akt der Selbstauflösung,

wäre? Aber das 2.Vaticanum ist ja gerade zusammengetreten,

um für das Überleben dieser Kirche zu wirken
Wohin werden wir mit den Entscheidungen über den Primat

auf dem 2.Vaticanum geführt? Werden wir den Krieg gegen den
«Antichrist» weiterführen Aber die Menschen sind den gegenseitigen

Hass der «Prediger der Liebe» müde geworden. Werden am
Ende vielleicht fast keine Gläubigen mehr in der Kirche sein, der
Papst und manche Bischöfe aber mit ihren Theologen den Streit
über den Primat fortsetzen, wo doch alle Knechte dessen sind, der

Knechtsgestalt angenommen hat Sollen wir nun den Ansprüchen
des Papstes entgegenkommen Das ist aber nicht möglich, weil wir
sonst am Fundament der Unfehlbarkeit unserer Kirche rütteln, die
seit jeher den päpsthchen Herrschaftsprimat als Irrtum verworfen
hat. Die verzeihende Liebe des Kreuzes verlangt nicht nur die
gegenseitige Vergebung, sondern auch die Brüderlichkeit und die Einheit

der beiden Küchen. Die Wahrheit der Offenbarung aber duldet
keinen Kompromiss : Sie schliesst aus ihrem Schoss den Irrtum und
die Lüge aus. Aber im Christentum kann die Wahrheit nicht von
der Liebe getrennt werden, beide existieren und leben miteinander
und ineinander, ja sie sind sogar identisch: Gott, der die Wahrheit
ist, ist zugleich die Liebe. Wer also für die Wahrheit kämpft, muss
sich fragen, ob er ohne Liebe kämpft, denn dann ist ja die Wahrheit,

die er vertritt, nicht die Wahrheit Christi.
Der Dialog zwischen der orthodoxen und der römisch-katholischen

Kirche muss beginnen und weitergeführt werden, Die Kirche

kann unmöglich den Hass predigen, da dies ihrem Wesen

widerspricht. Sie kann den Dialog der Liebe auch mit Häretikern
nicht verweigern, um so weniger mit der grossen römischen Kirche.
Die alte Kirche und in der Folge die orthodoxe Kirche hat immer
jede erdenkliche Möglichkeit zu einer Verständigung mit den
Häretikern erschöpft, und nach der Trennung ist sie niemals ohne
Kontakte und Bemühungen um eine Wiederherstellung der Beziehungen

und der Einheit mit der römisch-katholischen Kirche gewesen.
Das Problem ist nicht, dass man einen Dialog führen muss, sondern
wie und unter welchen Voraussetzungen dies geschehen kann.
Solch ein Dialog muss ohne Vorbehalte, aber auch ohne Illusionen
geführt werden.

Eines scheint sicher: Die römisch-katholische Kirche wird
niemals, solange sie existiert, auf den Suprematieanspruch des Papstes



— 114 —

verzichten, gleich welche Gestalten er annehmen wird und welche
theologischen Argumente gegen ihn vorgebracht werden17. Was soll
geschehen Wie soll ein Dialog mit ihr weitergeführt werden, ohne die
Wahrheit der Offenbarung und zugleich die Liebe des Kreuzes
preiszugeben Das Thema des Dialogs und der Weiterführung zu einer
Einheit werden nicht mit Theorien und einfachen Rezepten gelöst.

Betrachten wir also die Entscheidungen des 2. Vaticanums in
bezug auf den Primat und die Möglichkeiten, die durch sie für eine
Verständigung eröffnet werden. Zunächst: Das 2.Vaticanum hat
nicht nur, wie viele erwartet und erhofft hatten, das Dogma über
den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes des 1. Vaticanums
nicht gelockert, sondern ganz im Gegenteil abgerundet und
vervollkommnet. Das Papstdogma wird in den Entscheidungen des 2.

Vaticanums öfter erwähnt als in den Entscheidungen des 1. Vaticanums,

und gerade diese Sätze sind am betontesten dogmatisch
formuliert. Weiterhin wurden die Entscheidungen über den Primat
des 1. Vaticanums abgelehnt oder stiessen wenigstens auf den
Widerstand eines grossen Teils der Glieder der Synode. Die
Wiederholung der Entscheidungen über den Primat sind im 2. Vaticanum

von der ganzen Synode bestätigt worden, auch wenn es einige
Einwände gab und es sich nicht um neue dogmatische Definitionen
handelte. Das beweist, dass das Papstdogma das Dogma der
römisch-katholischen Kirche ist. Trotzdem betont das 2.mvatica-
num, wie keine Synode der römischen Kirche zuvor, mit besonderer

Stärke das Bischofskollegium. Die Bischöfe sind die Nachfolger
der Apostel (Kap. III, 20) und die Apostel sind in ihr Amt nicht
von Petrus berufen worden, sondern unmittelbar von Jesus
Christus18. Infolgedessen haben die Bischöfe wegen ihrer göttlichen
Einsetzung die Stelle der Apostel als Hirten der Kirche eingenommen19.

In den Bischöfen ist mitten unter den Gläubigen der Hohe-

17 O. Cullmann. a.a.O., S.203: «Mir scheint, dass der Primat, der
wesensmässig zur Struktur der katholischen Küche gehört und von der
katholischen Küche in ihrer Auslegung von Matth. 16 auf Christus selbst
zurückgeführt wüd, nach menschlicher Sicht, so sehr ich es bedauere, nicht
von Grund aufm Frage gestellt werden kann.»

18 Vgl. W. Breuning, Dogmatische Konstitution über die Küche, Trier
19672, S. 61-63.

19 W. Breuning, a. a. O., S. 67 : «Aus diesem Grunde lehrt die Heilige
Synode, dass die Bischöfe auf Grund göttlicher Einsetzung an die Stelle der
Apostel als Hüten der Kirche getreten sind. Wer sie hört, hört Christus, und
wer sie verachtet, verachtet Christus und ihn, der Christus gesandt hat (vgl.
Lk. 10, 16).»



115

priester Jesus Christus gegenwärtig und nicht der Papst20. In der
bischöflichen Weihe wird die Fülle des Weihesakramentes verliehen21.

Das Kollegium der Bischöfe ist genau wie das Papstamt
«Träger der höchsten und vollen Gewalt über die ganze Kirche»22.
Das Bischofskollegium hat die Fülle der Lehrautorität, die unmittelbar

vom Herrn stammt, und es entscheidet in seiner Gesamtheit
bei den ökumenischen Konzilien unfehlbar, da der Kirche die
Unfehlbarkeit verheissen worden ist. Weiterhin hat der Bischof «die
Fülle des Weihesakramentes», leitet seine Kirche «als Stellvertreter
und Gesandter Christi», und es ist nicht zulässig, ihn als Stellvertreter

der römischen Bischöfe zu verstehen23.
Gleich, wie sehr der Papstprimat betont worden ist, das S.Ka¬

pitel der Konstitution «De Ecclesia» ist ein Erfolg des Bischofskollegiums.

Was auch immer der Papst in der römisch-katholischen Kirche

sein mag, sein Veto (vielleicht in Analogie zum Veto der
römischen Volkstribunen) wird vielleicht auch in der Zukunft eine
Entwicklung oder einen bestehenden Zustand innerhalb der römisch-
katholischen Kirche verhindern, abschwächen oder zum Scheitern
verurteilen ; kaum aber wird er die im Konzü gewonnenen Rechte der
Bischöfe bestreiten oder abschaffen können, da er, indem er diese
selbst unterschrieben hat, mit seiner eigenen Autorität in Konflikt
geraten würde. Die Bischöfe sind ipso iure von Christus und nicht
vom Papst in ihr Amt eingesetzt, besitzen die Fülle der Priesterweihe,

sind in ihrer Gesamtheit unfehlbar und vertreten in der Kirche

nicht den Papst, sondern Christus. Wie der päpstliche Primat,
so sind auch die Rechte des Bischofskollegiums auf einem
«unfehlbaren ökumenischen Konzil» festgelegt worden. Die
Bischöfe können den Papst nicht absetzen, der Papst aber seinerseits

kann nicht unbegrenzt seinen Willen durchsetzen. Und da der
Papst einzelner ist, die Bischöfe aber Gesamtheit sind, wird er sich
vielleicht am Ende der Gesamtheit der Bischöfe beugen und sich
einordnen. Besonders im Zusammenhang mit den zustande
kommenden Bischofssynoden wird der Papst vielleicht sogar mit der
Zeit ein Koordinationszentrum, und zurückkehren zu seiner
Stellung, die er als primus inter pares in der Urkirche innehatte.

20 Vgl. W. Breuning, a.a.O., S.67.
21 A.a.O., S.67.
22A.a. O., S.71.
23 A.a.O., S.67, 83, 85, 87.



— 116 —

Selbstverständlich sind im 3.Kapitel der Constitutio de
Ecclesia viele Fragen unbeantwortet gebheben, vor allem die Frage
der «Autoritäten»: Wer übt in der Kirche die Autorität aus, der
Papst oder die Gesamtheit der Bischöfe Ist die Autorität der
Bischöfe verschieden von der des Papstes, oder ist sie dieselbe
Autorität der Kirche in verschiedenen Ausprägungen Steht der
Papst letzten Endes doch über der Kirche und der ökumenischen
Synode, oder gilt das Gegenteil24 Wir kommen zu keinem Ergebnis,

wenn wir in den verschiedenen Aspekten der Entscheidungen
im 3.Kapitel der Constitutio de Ecclesia versuchen, den
Widerspruch, die Harmonisierung, die Verwechslung oder die zusammenhanglose,

parallele Betonung der verschiedenen Ausformungen der
Autorität festzustellen. Hier handelt es sich nicht um eine
mangelnde theologische Ausrüstung der Väter der Synode - die
Synoden glauben, unter dem Beistand des Heiligen Geistes zu entscheiden,

und beanspruchen für sich selbst nicht theologische Weisheit -,
sondern es geht um die Art und Weise, wie die römisch-katholische

Kirche die Wahrheit versteht. So versteht sie die Wahrheit
und sich selbst, und so formuliert sie diese Wahrheit. Indem wir sie

zu überzeugen versuchten, dass sie sich im Irrtum befinde, sähe es

so aus, als ob wir Unfehlbarkeit für uns selbst beanspruchten. Das
einzige, was wir sagen können, ist, dass wir den Primat nicht
annehmen können, weil unsere Kirche uns über ihn anders lehrt.
Nicht weil wir den Irrtum des päpstlichen Primates beweisen können,

lehnen wir ihn ab, sondern weil unsere Kirche, die in ihrer
Gesamtheit unfehlbar ist, ihn ablehnt. Dasselbe gilt auch für den
Protestanten. Da er die Kirche als menschliche Gemeinschaft unterbewertet,

ist es ihm nicht möglich, irgendeine Art von Unfehlbarkeit
anzunehmen, und deshalb lehnt er sowohl die Unfehlbarkeit des

Papstes als auch die Unfehlbarkeit der Kirche ab.
Eines ist sicher ein Erfolg des 2.Vaticanums : Gleich, was auf

ihm über den Papst beschlossen worden ist, es sind in seinen Entscheidungen

offiziell, richtig und in vollkommener Weise die Rechte des

Kollegiums der Bischöfe, fast wie sie die orthodoxe Kirche lehrt,
festgelegt worden. Mehr konnte nicht erreicht werden25. Diese Aufwer-

24 Vgl. K.Rahner, Zum Verhältnis zwischen Papst und Bischofskollegium

in: Schriften zur Theologie, Bd.m8, 1967, S.374-394.
25 O.Cullmann, a.a.O., S.200: «In Anbetracht der dogmatisch

festgelegten Wertung der Tradition und der Unfehlbarkeit des Lehramtes
glaube ich nicht, dass wir viel mehr hätten erwarten dürfen»; S.203: «Ich



— 117 —

tung der Rechte des Kollegiums schafft genügende Voraussetzungen
und Grundlagen für einen offiziellen Dialog mit Rom und Hoffnungen
auf eine positive Entwicklung in Richtung auf eine Vereinigung und
vielleicht Einheit der beiden Kirchen. In einem zukünftigen Dialog
mussten die Rechte der Autonomie und Integrität der orthodoxen
Kirche verbürgt und respektiert werden. Dem Papst wird als dem «

ersten» der Kirche der Ehrenprimat gebühren. Er müsste aber auf jeden
Anspruch zu einer Intervention und Regelung bei den inneren
Angelegenheiten und der Verfassung der orthodoxen Kirche verzichten.
Der Primat muss wenigstens in diesem Bereich zu einem wirklichen
Primat der Diakonie werden. In Zusammenarbeit mit dem Primas
der orthodoxen Kirche, der ökumenischen Patriarchen, müsste er
tätig werden für die Koordinierung des Wirkens der Kirche zur
besseren Diakonie an den Gläubigen und der Menschheit. Auf der
anderen Seite müsste die orthodoxe Theologie irgendwann einmal
ihre Polemik gegen den Papst aufgeben, die öfters nicht nur theologische

Beweggründe hat, sondern mit geschichtlichen Gründen,
nationalistischen Interessen und egoistischen Vorteilen verwoben
ist. Polemik ist Negation; sie lässt keinen Dialog entstehen, sie zielt
nicht auf das Gute auch des Gegners ab, sie lässt sich nicht belehren,

sie weicht keinen Schritt zurück, auch wenn ihr bewiesen wird,
dass sie im Unrecht ist. Nur die gesunde Kritik in Liebe wirkt
aufbauend. Wenn also der Papst keinen Jurisdiktionsanspruch über
die orthodoxe Kirche in Anspruch nimmt, und wenn der päpstliche
Primat die Grunddogmen der Offenbarung (Trinität, Christologie,
Soteriologie) nicht angreift, und weil die römisch-katholische Kirche

niemals geleugnet hat, dass ihr Haupt nur Jesus Christus ist
und der Papst nichgs anderes als das «sichtbare» Haupt der
Gesamtkirche, genau wie der Bischof in der orthodoxen Kirche das

sichtbare Haupt seiner Ortskirche ist, und weil der Papst nicht aus
sich selbst heraus ist, was er ist, sondern durch die Gnade Gottes,
indem er seinen Auftrag, wie der Bischof in der orthodoxen Kirche,
vom Herrn empfangen hat, und weil der Papst nicht Glaube an
sich selbst verlangt, sondern die Gläubigen zu Christus führen will,
aus all diesen und anderen Gründen kann der päpstliche Primat

glaube kaum, dass es möglich war, hier viel weiter zu gehen, als man gegangen

ist, und wir müssen uns freuen, dass immerhin die These von der
Kollegialität als Milderung des Primatsdogmas nunmehr durch Texte festgelegt
ist und für immer den Willen zum Ausdruck bringt, der auf diesem Konzü
so machtvoll am Werk war.»



— 118 —

nicht ein absolutes Hindernis für den Beginn eines Dialogs mit
Rom sein und einer Weiterführung der Beziehungen beider Kirchen
zur Vereinigung hin nicht im Wege stehen. Die römisch-katholische
Kirche hat, abgesehen einmal von den Papstdogmen, fast dasselbe
Glaubensbewusstsein wie die orthodoxe Kirche. Sie glaubt an
denselben dreieinigen Gott Vater, Sohn und heiligen Geist, bekennt die
gottmenschliche Person Jesu Christi und das sich in der Gnade
Gottes vollendende Heil, glaubt an die göttliche Herkunft der Kirche

und ihre Unfehlbarkeit, hält am besonderen Priestertum fest
und vollzieht dieselben Sakramente. Wenn sie am päpstlichen
Primat, so wie er sich darstellt, festhalten will, so unterliegt das ihrer
Verantwortung. Uns genügt es, dass sie ihn nicht den Orthodoxen
aufzuerlegen sucht. Wir, die Orthodoxen, können nicht dauernd die
bedingungslose Abschaffung des Primates verlangen, um zu einer
Verständigung zu gelangen. Wir dürfen uns auch nicht in ihre
innere Angelegenheiten einmischen; wir müssen die römisch-katholische

Kirche ihre Angelegenheiten allein regeln lassen. Wir sollen
ihr aber im Geiste der Liebe Christi helfen, wenn sie das von uns
wünscht. Selbstverständlich ebnen wir hier nicht die Unterschiede
ein, noch wollen wir ihren Ernst verkennen. Auch drängen wir
nicht zu einer Einheit, als ob sie allein unser Werk wäre und nicht
auch die des Herrn, oder besser nur des Herrn. Ein Dialog, der
ernsthaft auf eine Einheit abzielt, kann nur dann zustande kommen,

wenn die Unterschiede und die uns trennenden Grenzen tief
bewusst werden. Ein Dialog aber des guten Willens im Geiste der
Liebe ist nicht schädlich, sondern auch gefordert26; denn Dialog
bedeutet noch nicht Einheit. Und das Bewusstwerden nicht nur des

Trennenden, sondern auch des Einigenden ist ebenfalls erforderlich,
das Einigende ist wesentlich mehr und bedeutender als das
Trennende.

In einem Dialog mit Rom aber muss die orthodoxe Kirche
bereit sein, Auskunft zu geben über de facto bestehende Analogien
zum päpstlichen Primat in despotokratischer Ausübung des

bischöflichen Primates. Ein römisch-katholischer Mönch, der in der
Zeit meines Studiums Vorlesungen in der Theologischen Fakultät
der Universität Athen besuchte, gab mir in einer Diskussion über

26 Auforthodoxer Seite ist der ökumenische Patriarch »4thenagoras der grösste
Befürworter des Dialogs der Liebe (vgl. F. Heyer, Dialog des Glaubens und
der Liebe mit dem Ökumenischen Patriarch, Beiheft Nr. 11 zur Ökumenischen
Rundschau, Stuttgart 1970, S.9).



— 119 —

den Papstprimat folgende Antwort: «Wir haben nur einen Papst;
ihr aber, nur hier in Griechenland, habt sechzig» (er meint damit
die Bischöfe). Selbstverständlich bestreitet niemand die Fülle der
Autorität der Bischöfe in der Lehre, der Verwaltung, dem liturgischen

Leben und dem sakramentalen Vollzug. Aber in der Weise,
wie vielfach diese Autorität in der Kirche ausgeübt wird, kann sie

zum faktischen Papismus entarten. Wenn für den Papst gilt, dass

er zwar theoretisch mit unbegrenzter Macht ausgestattet ist, in der
Praxis aber die Tendenz besteht, dass er seine Privilegien verliert,
so gilt für die orthodoxen Bischöfe das Gegenteil : Theoretisch sind
sie in der richtigen Tradition, in der Praxis aber üben sie Papismus,
indem sie unbeschränkte Herren ihrer Ortskirche sind, für die sie

gewählt wurden. In seiner Kirchenprovinz ist der Bischof Monarch,
ja Despot; in ihr herrscht die Diktatur des einen. Allein der Bischof
mit den von ihm selbst erwählten Leuten verwaltet in jeder
Hinsicht seine Kirchenprovinz nach eigenem Ermessen. Er verwaltet
das Vermögen der Kirche, ohne jemandem darüber Rechenschaft
abzulegen und zu welchem Zweck. Er wählt die Priester, setzt sie

ein, versetzt und bestraft sie in voller Ungebundenheit, so dass die
Priester, auch wenn ihnen offensichtlich Unrecht geschieht, nicht
ohne Zustimmung ihres Bischofs ein ziviles Gericht anrufen dürfen,
wie es jedenfalls in Griechenland üblich ist. Da die Priester
vollständig der Gewalt des Bischofs ausgeliefert sind, werden sie meist
seine willigen, nur ihm hörigen Organe; manche «ungehorsamen»
Priester, die die bischöflichen Willkürlichkeiten angreifen, werden
dispensiert oder abgesetzt für viele Jahre oder auf Lebenszeit.
Allgemein gibt es keine Gestalt des kirchlichen Lebens, in die der
Bischof nicht eingreifen könnte. Formal legt der Bischof vor der
ihm übergeordneten Synode Rechenschaft ab, aber nur formal, da

ja diese Synode nur aus Bischöfen zusammengesetzt ist, unter
denen das Prinzip der Nichteinmischung in die Angelegenheiten der
Ortskirche des anderen gilt, und deshalb bestraft diese Synode nur
äusserst selten einen Bischof, besonders im Falle eines öffentlichen
Skandals. Die um den Bischof stehenden Körperschaften führen
nur ein schattenhaftes Dasein und haben nur beratende Funktion ;

denn sie bestehen nur aus Personen seines Vertrauens, werden von
ihm oder nicht ohne seinen Willen gewählt und haben keinerlei
Entscheidungsvollmacht.

Der «despotische Primat» hat ernste negative Auswirkungen
auf das Leben der Kirche. Vielleicht ist es kein Zufall und nicht



— 120 —

ohne Zusammenhang damit, dass es der Ostkirche, da es in ihr
viele «Häupter» gibt27, bis heute niemals gelungen ist, eine
panorthodoxe Synode zustande zu bringen, und sie erweckt heute
finden Betrachter den Anschein, als ob ihre Einheit bedroht sei28.

Auch in der Ostkirche zeichnet sich heute eine Strukturkrise ab.
Die Bischöfe haben, indem sie sich im Laufe der Zeit auf Synoden,
die ausschliesslich aus Bischöfen zusammengesetzt sind, alle Rechte
der Gläubigen angeeignet haben, die Gnade Gottes in gewisser
Weise privatisiert. Die charismatischen Ämter (Propheten, Lehrer
usw.), das freie monastische Leben und die Rechte der das
allgemeine Priestertum besitzender Laien wie auch des niederen Klerus
wurden im Laufe der Zeit nahezu abgeschafft. Der Bischof hat die
Kirche mit sich selbst identifiziert; so ist auch die Struktur der
orthodoxen Kirche eine Art Aristokratie. Was folgt jetzt daraus

27 Das von orthodoxer Seite vorgebrachte »Argument, dass es in der
Kirche nur ein Haupt, Jesus Christus, gäbe und deshalb der Papst als

Haupt der Küche keine Berechtigung hatte, ist nicht haltbar, weil auch die
römisch-katholische Kirche Christus als ihr Haupt anerkennt. Der Papst
beansprucht, das sichtbare Haupt der Küche zu sein (vgl. W. Breuning,
a.a.O., S.73). Dasselbe anerkennt auch die orthodoxe Kirche für ihre
Bischöfe; nach Chr.»ândroutsos: «Der Bischof, der von Bischöfen eingesetzt
wüd, ist das Zentrum der geistlichen Gewalt und das sichtbare Haupt der
Ortskirche, die unbedingte Voraussetzung für die Existenz der Küche,
indem er Priester und Diakone weiht» (Dogmatik der orthodoxen östlichen
Küche, Athen 19562 (griech.), S. 284).

28 Vgl. Evangelische Kommentare, 4 (Stuttgart 1970), S.244: «26.2.:
Das zwiespältige Verhalten der Orthodoxie gegenüber Rom beleuchtet eine
scharfe Verwahrung der Kirche Griechenlands gegen das Moskauer Patriarchat.

Dieses hatte auf Beschluss des Heiligen Synods vom 16.12.1969
verfügt, dass in den russischen und ausserrussischen Küchen der Moskauer
Jurisdiktion römische Katholiken an den Sakramenten teilhaben können,
wenn sie darum bitten. Der griechische Primas Erzbischof Hieronymos lässt
durch sein Presseamt in Athen dazu erklären, er sei ,überrascht und voller
Sorge' wegen einer solchen Entscheidung, die einer gründlichen Untersuchung

und einmütigen Verabredung aller orthodoxen Küchen bedurft hätte.
Die Erklärung spielt auf die Entwicklung im römischen Katholizismus seit
dem Zweiten Vaticanum an und betont, bisher habe die griechische Kirche
nur mit der anglikanischen Küche eine in den dreissiger Jahren eingefülirte
Abendmahlsgemeinschaft.» Wenn diese Meldung wahr ist, dann ist der
Widerspruch der Küchenhäupter in der orthodoxen Küche nicht zu begreifen.

Die russische Kirche entscheidet in Glaubensfragen, die die ganze orthodoxe

Kirche betreffen, allein, als ob sie die einzige unfehlbare Kirche oder
von der übrigen Orthodoxie getrennt wäre. Und der Primas der Kirche von
Griechenland verurteüt die oben genannte Entscheidimg der russischen Küche,

anerkennt aber eine Abendmahlsgemeinschaft mit der anglikanischen
Küche



— 121 —

Der Bischof hat ja alle Rechte in der Kirche an sich gezogen, jetzt
ist er aber von der Gefahr bedroht, allein zu bleiben, Hirt zu bleiben,

aber zugleich seine eigene Herde zu werden. Indem das Volk
von aktiver und verantwortlicher Teilnahme am Leben der Kirche
entfremdet wurde, kam es zunächst zu einer Gleichgültigkeit
gegenüber der Kirche, jetzt entfernt sich das Volk langsam, schrittweise,

aus ihr, und man kann nicht mit Gewissheit ausschliessen,
dass diese Menschen zu Verfolgern der Kirche werden, wie es oft in
den orthodoxen Kirchen in den kommunistischen Staaten
geschieht. Denn da ja der Bischof die Kirche mit sich selbst identifiziert

hat, nimmt es nicht wunder, dass umgekehrt das Volk die
Kirche mit dem Bischof identifiziert. Der Bischof ist Despot geworden29,

von Christus aber war er als Knecht eingesetzt worden.
Einen Hinweis auf diese Art und Weise, wie die Urkirche

funktioniert und geleitet wird, gibt uns Johannes Karmiris in seiner
schon erwähnten Arbeit30. In der frühchristlichen Kirche finden
wir nicht nur keine Despotokratie, sondern auch keine Apostolo-
kratie. Die Apostel beschränkten sich auf die Ausübung ihrer geist-

29 Vgl. D. Savramis, Die soziale Stellung des Priesters in Griechenland,
Leiden 1968, S.162: «Die Kirche Griechenlands denkt in den Kategorien
einer patriarchalisch bestimmten Ordnung, während die griechische Gesellschaft

sich von dieser Ordnung ständig entfernt. Deshalb bleiben Küche und
Gesellschaft zwei faktisch getrennte und fremde Welten, die nur durch
gemeinsame, vor allem nationale Interessen vereinigt werden.»

30 J.Karmüis, a.a.O., S. 72-74: «Es wurde daher richtig gesagt, dass
,die Existenz eines speziellen Kollegiums in der Küche völlig ausgeschlossen
ist, wenigstens in ihrer ersten Epoche... Von der geschichtlichen Seite her
kann man die Existenz sowohl des Apostelkollegiums als auch des
Bischofskollegiums nicht beweisen', zugleich ist aber auch der Begriff der apostolischen

Nachfolge schwer begreiflich. Tatsächlich bilden die ,zwölf' »4postel
im Neuen Testament vor Pfingsten den ersten Kern der Küche oder die
ersten Glieder des .Leibes' Christi, und nach Pfingsten sind in der Küche von
Jerusalem die ,Zwölf ' mit Jakobus, dem ,Gottesbruder', den .Ältesten und
,der ganzen Versammlung' tätig... In der Küche von »antiochien findet man
kaum Spuren der Macht des Kollegiums der .Zwölf', dort waren ,Propheten
und Lehrer wie Barnabas und Simeon...' (Apg. 13, 1-4). Selbst bei der
Apostolischen Synode hat nicht nur das .Kollegium der Zwölf unter dem
Vorstand des Petrus die Beschlüsse gefasst, sondern ,die Apostel und die
Ältesten mit der ganzen Versammlung unter dem Vorstand des Jakobus'
(Apg. 15, 6). Im Neuen Testament handelt nämlich das ,Volk Gottes' in
Harmonie als Versammlung, die sowohl die Bischöfe und die Priester als auch
die Laien einschliesst, die durch das Sakrament der Taufe in den Leib Christi

einverleibt wurden und an seiner dreifaltigen Würde teilhaben, wobei
natürlich das sakramentale Priestertum des Klerus verschieden vom
allgemeinen Priestertum der Gläubigen ist.»



122

liehen Aufgaben (Sakramente, Kerygma), und sie haben die übrigen

Aufgaben, wie Verwaltung des Vermögens und Organisation
der Kirche ihren Vertretern übertragen, die aber von der Gemeinde
gewählt waren, wie die Wahl der sieben Diakone und die Verwaltung

der Kirche von Antiochien durch Charismatiker zeigen. Es ist
also eine Reorganisation der Verwaltung der Kirche notwendig, unter

breiter Teilnahme des Volkes und des Klerus, der von den
Gemeindegliedern gewählt werden muss, die auf die Macht des
Bischofs mit gültiger Stimme einschränkenden Einfluss ausüben.
Dasselbe muss auch in bezug auf die Zusammensetzung der
Synoden geschehen31. Die Bischöfe sind Glieder einer Synode, nicht
nur wegen ihres Amtes, sondern hauptsächlich als Vertreter der
Kirche. Ein Beweis dafür ist, dass in der alten Kirche die Bischöfe
als Vertreter auf einer Synode als Beauftragte ihrer Kirche wählten.

Falls sie gegen ihren Auftrag wählten, wurden sie von ihr
abgesetzt. Weiterhin haben die abgesetzten und dispensierten Bischöfe,
obwohl sie weiter Bischöfe bleiben, auf einer Synode keine gültige
Stimme mehr, da sie nicht mehr die Gemeinde vertreten. Warum
sollten also als Vertreter einer Gemeinde für eine Synode nicht
Laien und auch Vertreter des niederen Klerus gewählt werden

Vor allem aber ist es an der Zeit, den Streit um die «ersten
Plätze» in der Kirche Christi zu beenden. Dieser Streit, in den auch
der Protestantismus verwickelt wurde, ist einer der tragischsten
Aspekte des Lebens der Kirche. Der Primat muss wieder seine
Urgestalt annehmen, d.h. die Ge»stalt der Diakonie - im wirklichen
Sinn des Wortes und nicht in einem übertragenen - im Geiste Christi.

Das Beispiel der altkatholischen Kirche, die jede Art von
Primat abgeschafft hat und eine breite Basis zur Teilnahme der
Gläubigen am Leben und der Verwaltung der Kirche geschaffen hat,
ohne dass dabei der besondere Priesterdienst aufgegeben wurde,
kann in mancherlei Hinsicht für uns lehrreich sein. Und vor allem
dürfen auch die Gläubigen, die vielfach einen «Primat» gegenüber
den «übrigen» Menschen beanspruchen, nicht vergessen, dass
Primat im christlichen Sinne ein dauerndes Bewusstsein der eigenen

31 An dieser Stelle kann nicht eingehend über die Konzilien gesprochen
werden. Das Thema ist inzwischen unüberschaubar geworden, so dass es in
Zukunft eigentlich in einer gesonderten theologischen Disziplin, «Synodologie»,

abgehandelt werden muss (der Begriff «Synodologie» wurde von
W.Küppers in die Diskussion gebracht, s. IKZ, Bern 1970 (1. Heft),
S.48-51).



— 123 —

Unvollkommenheit ist und eine dauernde Wiedergeburt im Geiste
Christi zum Dienst am Mitmenschen bedeutet. Die Kirche als ganze
und in ihren Gliedern ist eine «neue Schöpfung» im Sinne der
dauernden Erneuerung in Jesus Christus zur Diakonie am Nächsten

aus Liebe zu ihm. Die orthodoxe Kirche spielte schon bisher
und wird weiterhin eine bedeutende Rolle in der ökumenischen

Bewegung der Kirchen spielen. Sowohl der Weltkirchenrat als auch
das 2.Vaticanum haben wiederholt betont, dass eine fruchtbare
Begegnung und ein wirkliches gegenseitiges Verständnis der
Kirchen nicht möglich ist ohne eine innere Erneuerung von Seiten der
einzelnen Kirchen und ihrer Glieder.

Bonn Megas Farantos


	Der päpstliche Primat im Glauben und im Dialog aus orthodoxer Sicht

