Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Le probleme ecclésiologique de la papauté aprés Vatican Il
Autor: Congar, Yves M.-J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le probléme ecclésiologique de la papauté apres
Vatican II

La doctrine de Vatican IT doit étre cherchée, non seulement dans
la constitution dogmatique Lumen gentium (LG ), qui est évidem-
ment son lieu majeur, mais aussi dans les décrets Christus Dominus
(ChrD ) sur la charge pastorale des évéques dans 'Eglise, Unstatis
redintegratio (UR) sur I’cecuménisme, Ad gentes divinitus (AdG)
sur l'activité missionnaire, Orientalium Ecclestarum (OE) sur les
Eglises orientales catholiques. Il faudrait tout un volume pour trai-
ter convenablement le théme qu’on m’a fait ’amitié de me deman-
der d’aborder. Disposant de peu de pages, je ne toucherai les points
essentiels que de fagcon rapide et un peu schématique, non superfi-
cielle cependant, du moins je ’espere.

Vatican II n’a pas contredit Vatican I: il professe méme
expressément marcher sur ses traces mais aussi le compléter en pro-
posant une «doctrina de episcopis» que Vatican I voulait promul-
guer, qu’il a touchée de fagons multiples, mais qu’il n’a pu élaborer
ni expliciter (cf LG 18). Il y a évidemment quelque chose d’irréver-
sible ou de définitif dans Vatican I. Et pourtant...

Il n’est pas inutile de noter, d’abord, que I’histoire a éclairé le
sens authentique des textes de Vatican I sur le Pontife romain:
nous pensons aux travaux de F. Mourret, C.Butler, R.Aubertl,
U.Betti, J.-P.Torrell, etc. Le sens de la doctrine définie se distance
notablement non seulement des theses ultra de la Cwwilta ou de
Veuillot, mais de celles d’'un Manning. En particulier, Vatican I n’a
pas dogmatisé une papauté isolée de I'épiscopat, comme Manning
tendait a penser. Il n’a pas défini la monarchie pontificale. Il n’a pas
enseigné une infaillibilité s’appliquant au domaine politique, ou
affectuant n’importe quel prononcé pontifical (comme le voulait
W. Ward). Plus d’un craignait cela. La correspondance de Lord
Acton le montre friand de recueillir tout potin de couloir ou de
salon qui pit donner corps & cette crainte. Par contre, des oppo-
sants comme le Pére Gratry ou Msr Hefele purent, aprés le concile,

1 Non seulement dans son Pontificat de Pie 1X, devenu un classique,
ou dans Vatican I (Hist. des conciles ecuméniques, 12) Paris 1964, mais dans
I'important article Documents concernant le Tiers-Parti au concile du Vati-
can, in Abhandlungen iiber Theol. u. Kirche (Festschr. K. Adam), Dusseldorf
1952, pp. 241-259.



— 8 —

exprimer et justifier leur soumission en reconnaissant que l'on
n’avait pas défini ce qu’ils avaient combattu?.

Cependant, avec le renouveau des études ecclésiologiques, on
avait mieux pris conscience du caractére partiel et, partant, unila-
téral, de la doctrine exprimée par Vatican I: le concile avait séparé
de tout un ensemble et il avait privilégié les seuls chapitres concer-
nant la papauté. Il avait été interrompu avant d’aborder la ques-
tion de I’épiscopat. De fagon plus générale, il avait travaillé dans la
perspective prédominante d’affirmer ’autorité3. Ensorte que, Paul VI
I’'a reconnu et dit, Vatican I appelait un complément dans une
déclaration des prérogatives de 1’épiscopat?. De fait, sans vouloir
rien «définir», Vatican II a promulgué une doctrine trés ample sur
I'épiscopat. Du méme coup, il a été amené a rééquilibrer 'exposé de
la constitution «Pastor aternus» de Vatican I. De fait:

1. Vatican 11 a expliqué la doctrine de 'infaillibilité du magis-
tére pontifical, au moins sur deux points: a) Le trop fameux «ex
sese, non autem ex consensu Ecclesiae». Comme il arrive si souvent,
on ne peut saisir le sens précis de cette formule qu’a partir de ce
qu’elle visait: elle était dirigée contre la thése gallicane et fébro-
nienne selon laquelle le pape n’avait pas d’autorité juridique en
dehors du diocése de Rome: dés lors ses décisions n’avaient force
définitive de loi que moyennant leur approbation et leur promulga-
tion par les évéques locaux. Le sens était donc tout juridique ou
canonique — un décret du pape n’a pas besoin d’étre validé par un
acte de I’Eglise —, il ne se situait pas au plan mystique ou ontologi-
que de la vie de foi de I’Eglise. A ce plan-la, le pape jouit bien du

Cf. le Gratry, lettre de 1870 a Legouvé: «J’ai combattu l'infaillibi-
lité wnspirée; le décret du concile repousse l'infaillibilité inspirée. J’ai com-
battu I'infaillibilité personnelle; le décret pose I'infaillibilité officielle. Des écri-
vains de 1’école que je crois excessive ne voulaient plus de l'infaillibilité ex
cathedra, comme étant une limite trop étroite; le décret pose 'infaillibilité ex
cathedra. Je craignais presque l'infaillibilité scientifigue, ’'infaillibilité politi-
que et gouvernementale, et le décret ne pose que l'infaillibilité doctrinale, en
matiére de foi et de meeurs» (in A.Gratry, Souvenirs de ma jeunesse, 11e
éd. Paris 1925, p.203).

Comp. Msr Hefele, lettre du 10 avril 1873 & son clergé, dans A.Hagen,
Die Unterwerfung des Bischofs Hefele unter das Vatikanum in Theol.Quartalsch.
124 (1943), pp. 1-40 (pp. 38-40).

8 Voir notre étude L’ecclésiologie de la Révolution francaise au Concile
du Vatican sous le signe de Uaffirmation de Uautorité, in L’ecclésiologie au
XTIXe siécle, Ed. du Cerf, Paris 1961, pp.77-114.

1 Paul VI, discours d’ouverture de la troisiéme période du concile, 14
septembre 1964.



— 87 —

charisme afférent a sa charge, mais il n’a pas une valeur de source
autonome par rapport a 1'Eglise. Il ne peut «définir» que ce que
croit I’Eglise et il doit s’informer de la foi de celle-ci et du contenu
de la Révélation par tous les moyens convenables d’étude et de
consultation: telle était la doctrine commune. C’est ce qu’on a insi-
nué en distinguant 'acte de consensus, non requis, et le fait d’'une
consensio. C’est ce que Gasser a déclaré officiellement dans sa
Relatio du 11 juillet 1870 qui précisait le sens du vote demandé (cf.
Mansi 52, 1213 D). De méme, comme 1’a déclaré Zinelli dans les
mémes conditions (Mansi 52, 1109 A), le pape est lié, quant & leur
contenu ou leur esprit, aux décisions canoniques édictées par les
apbtres et I’Eglise. Nous pourrions donc appliquer au pape ce que
Paul Evdokimov dit des évéques: «Le magistere régulier de I’épis-
copat ne tient pas son autorité de la multitude des fidéles, il vient
du chef commun de tout le corps et est transmis par la succession
apostolique. Toutefois, ce n’est qu'une autorité de proclamer,
d’identifier et de reconnaitre ce qui a été confié a I’Eglise entiére’.»

Voici dans quels termes Vatican II précise ici Vatican I: «Die-
ser Unfehlbarkeit erfreut sich der Bischof von Rom, das Haupt des
Bischofskollegiums, kraft seines Amtes, wenn er als oberster Hirt
und Lehrer aller Christglaubigen, der seine Briider im Glauben
starkt (vgl. Lk.22, 32), eine Glaubens- oder Sittenlehre in einem
endgiiltigen Akt verkiindet. Daher heissen seine Definitionen mit
Recht aus sich und nicht erst auf Grund der Zustimmung der Kir-
che unanfechtbar, da sie ja unter dem Beistand des Heiligen Gei-
stes vorgebracht sind, der ihm im heiligen Petrus verheissen wurde.
Sie bediirfen daher keiner Bestitigung durch andere und dulden
keine Berufung an ein anderes Urteil. In diesem Falle tragt nim-
lich der romische Bischof seine Entscheidung nicht als Privatper-
son vor, sondern legt die katholische Glaubenslehre aus und
schiitzt sie in seiner Eigenschaft als oberster Lehrer der Gesamtkir-
che, in dem als einzelnem das Charisma der Unfehlbarkeit der Kir-
che selbst gegeben ist. Die der Kirche verheissene Unfehlbarkeit ist
auch in der Korperschaft der Bischéfe gegeben, wenn sie das
oberste Lehramt zusammen mit dem Nachfolger Petri ausiibt. Die-
sen Definitionen kann aber die Beistimmung der Kirche niemals
fehlen vermoge der Wirksamkeit desselben Heiligen Geistes, kraft

! In L’ecclésiologie au XI1X¢ siécle (Unam Sanctam 34) Paris 1960, p. 69.



deren die gesamte Herde Christi in der Einheit des Glaubens
bewahrt wird und voranschreitet ®.»

Ce texte ne contient pas seulement une explication du «ex
sese», qu’il ramene, en somme, au fameux principe « Prima sedes a
nemine iudicatur». Il explicite aussi un point trés important qui se
trouvait déja dans la constitution de Vatican I, mais de facon
moins nette, dans ces termes: «ea infallibilitate gaudere qua divi-
nus Redemptor Ecclesiam suam ... instructam esse voluit.» Vatican I
visait directement ['objet de linfaillibilité du Souverain Pontife,
qu’il ne précisait pas d’ailleurs autrement qu’en disant: c’est le
méme que celui de I’Eglise?. Il entendait bien par la que le pape
exerce son magistere dans un acte personnel, non certes en tant que
personne privée mais quand il revét la personne publique de 'ins-
tance supréme en laquelle se personnalise et s’exprime 1’Eglise elle-
méme. S’il est une doctrine commune & travers les siecles, ¢’est bien
celle selon laquelle la foi et le jugement de U’Eglise universelle ne
peuvent se trompers. L’indéfectibilité (terme plus général, englo-
bant d’autres éléments que la profession de la foi et, s’agissant de
celle-ci, englobant toute sa vie doctrinale), et, s’il s’agit d’actes
engageant de facon définitive la vérité de 'alliance, I'infaillibilité de
ces actes, sont promises a I’Eglise comme peuple de Dieu devenu
corps du Christ, existant sous le régime de la nouvelle et éternelle

¢ LG n° 25, § 3. Voici le texte latin: Haec autem infallibilitas, qua Divi-
nus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel moribus
instructam esse voluit, tantum patet quantum divinae Revelationis patet
depositum, sancte custodiendum et fideliter exponendum. Qua quidem infal-
libilitate Romanus custodiendum Collegii Episcoporum Caput, vi muneris sui
gaudet, quando, ut supremus omnium christifidelium pastor et doctor, qui
fratres suos in fide confirmat (cf. Le 22, 32), doctrinam de fide vel moribus
definitivo actu proclamat. Quare definitiones eius ex sese, et non ex consensu
Ecclesiae, irreformabiles merito dicuntur, quippe quae sub assistentia
Spiritus Sancti, ipsi in beato Petro promissa, prolatae sint, ideoque nulla
indigeant aliorum approbatione, nec ullam ad aliud judicium appellationem
patiantur. Tunc enim Romanus Pontifex non ut persona privata sententiam
profert, sed ut universalis Ecclesiae magister supremus, in quo charisma
infallibilitatis ipsius Eeclesiae singulariter inest, doctrinam fidel catholicae
exponit charisma tuetur.»

? Voir Th. Granderath, Constitutiones dogmaticae S. oec. Concilii Vatica-
nt..., Freiburg 1892, pp.190-210; U. Betti, La costituzione dommatica « Pastor
eternus» del Concilio Vaticano I, Rome 1961, pp. 639-644.

8 Innombrables textes des théologiens et des canonistes. Citons seulement
Thomas d’Aquin, Quodlibet IX a.16 et Sum. theol. 28 28¢ q.2 a.6 ad 3, ou
Thomas entend le «Ego rogavi pro te» (Le 22, 32) de I’Ecclesia universalis.
C’était fréquent au Moyen Age. Voir cependant q.1 a.10.



— 89 —

ou définitive alliance. C’est le Saint-Esprit, envoyé a la priére de
Jésus, qui, habitant I’Eglise et scrutant les profondeurs de Dieu, en
est le principe et le garant. Mais indéfectibilité et infaillibilité sont
promises par le Seigneur a son Eglise et garanties par le Saint-
Esprit selon les structures données par le Christ & son Eglise: Le 22,
32 introduit, a cet égard, une précision dans la promesse de Jn 16,
12 s. Mais le pape ne fait qu'exercer dans sa charge de pasteur et
docteur supréme, «le charisme d’infaillibilité qui est celui de
I’Eglise méme», «!'infaillibilité promise & I’Eglise»®.

2. Vatican II a complété Vatican I et, ainsi, a donné un nouvel
équilibre a I’ecclésiologie catholique. Et ceci de trois maniéres:

a) D’abord en opérant dans un autre climat et une autre pers-
pective. L’Eglise, a I’époque de Vatican I, vivait dans un climat
obsidional. Elle se sentait mise en question par le mouvement des
peuples et des esprits: le Syllabus datait de cinq ans, et plusieurs
auraient voulu qu’il fat pris comme base des décrets conciliaires.
La premiere partie du XIXe sjécle avait été dominée par la préoc-
cupation de restaurer 'autorité (cf. supra, n. 3), et par une ecclésio-
logie de ligne bellarminienne, de formulation juridique; les débats
se situaient dans le domaine du droit public ou constitutionnel de
I’Eglise. A partir du début des années 40, les points de vue ultra-
montains avaient gagné de larges secteurs de I’opinion, Pie IX les
favorisait de tout son pouvoir, et il est intervenu en sa faveur de
diverses fagons dans ’organisation du concile (réglement, composi-
tion des députations) et dans son déroulement.

Vatican II, par contre, a été porté par d’importantes redécou-
vertes, comme celle du laicat, par un mouvement liturgique, bibli-
que, patristique, par des travaux multiples dans le domaine de I’ec-
clésiologie (Corps mystique, épiscopat), par une préoccupation mis-
sionnaire et une volonté derejoindre le monde, par un cecuménisme
actif. Des centres de recherche non romains y ont eu la parole.Au
concile méme s’est produite une sensationnelle rentrée de 1’Orient
dans le courant théologique. Enfin, I'accent s’était déplacé du juri-
dique au pastoral, avec un souci d’affirmer moins des droits que des
responsabilités et une volonté de service. Le vocabulaire ecclésiolo-

® Mer G.Philips, principalrédacteur dela constitution LG, dit dans son com-
mentaire: «un don que le Seigneur a octroyé a [l'ensemble de I'Eglise»
(L’Eglise et son mystere aw Ile concile du Vatican..., t. I, p.328: Desclée,
1967).



— 90 —

gique de Vatican II est beaucoup moins juridique que celui de
Vatican 119,

b) Plusieurs des souhaits de la minorité de Vatican I ont été
exaucés par la majorité de Vatican II. Nous avons fait plusieurs
fois la constatation suivante: la Députation de la Foi de Vatican I
a expliqué le sens des textes proposés d’une facon qui piit, dans une
mesure, apaiser la minorité. Mais de telles explications n’ont pas
été introduites dans le texte, lequel demeurait et demeure assez
unilatéralement centré sur le pouvoir papalll. C’est ce que notait

1 Avant la fin du concile, H.King résumait ainsi son inspiration
ecclésiologique: «Constamment sont revenues les propositions suivantes:
L’Eglise doit étre considérée comme peuple de Dieu, comme communauté
des croyants; c’est a partir de la que toute ecclésiologie doit étre édifiée. Les
laics ne sont pas seulement un appendice de 1'Eglise, mais ils sont 1'Eglise.
Le ministére n’est pas une domination sur ’Eglise, mais un service rendu a
I'Eglise en tant que communauté dans la foi. Les évéques ont, en tant que
collége de pasteurs — en union avec le ministére de Pierre — une téche et un
service dans la direction de I’ensemble de 'Eglise. Le menistére de Pierre, que
Jean XXIII représente au concile avec toute ’humilité et Pamabilité du ser-
vus servorum Dei, n’est pas un pouvoir absolutiste sur 1'Eglise, mais — en
union avec le college des pasteurs — un généreux service d’amour, d’affermis-
sement dans la foi et de souci pastoral pour les fréres dans I’Eglise. — Ainsi,
contre tout cléricalisme paternaliste, on a mis ’accent sur la fraternité de
tous les chrétiens sous 'unique Seigneur; contre tout juridisme légaliste, on
a insisté sur la communion profonde de foi et d’amour dans la liberté des
enfants de Dieu; contre tout triomphalisme illusoire, on a souligné la fai-
blesse et la culpabilité de I’Eglise qui, comme peuple de Dieu, chemine dans
la foi & la rencontre du royaume de Dieu. On a considéré & nouveau l'unité
de I'Eglise avant tout comme une unité intéricure de foi et d’amour dans
I’Esprit-Saint qui unifie et qui fait don & I’Eglise tout & la fois de la concorde
et de la liberté. On a considéré & nouveau la catholicité de ’'Eglise comme une
catholicité dans la diversité des Eglises et des opinions particuliéres, des
rites, des langues et des peuples, des ministéres et des dons spirituels. On a
considéré a nouveau la sainteté de I’Eglise comme une sainteté qui, portée
par des hommes pécheurs dans des vases fragiles, exige sans cesse un renou-
vellement conforme & ’Evangile. On a considéré & nouveau apostolicité de
I'Eglise comme une apostolicité de la communauté tout entiére et de ses
ministéres, en esprit d’'imitation du Christy (Structures de U’ FEglise, trad fr.
H.-M.Rochais et J.Evrard, DDB, 1963, pp.14-15: ces lignes ne figurent
pas dans la premiere édition allemande, 1962).

11 Exemples (les deux premiers sont empruntés a G.Dejaifve, art.cité
n.suiv., pp.568 et 570): 1° D’Avanzo déclare étre d’accord sur ce point que
I’existence d’autres apdtres et de leurs successeurs pose une certaine limite 4
I’exercice du pouvoir supréme et plénier de Pierre et de ses successeurs (Mansi
52, 715, BC); mais cela n’est pas repris dans le texte. 2° Zinelli admet bien de
méme que les évéques, assemblés ou dispersés ont (collégialement) la plénitude
du pouvoir (52, 1109 C) ; mais cela n’apparait pas dans le texte. 3° Mer Landriot,
infaillibiliste déclaré, demande, le 9 juin 1870, qu’on déclarat mieux que le pou-
voir du pape n’est pas absolu, discrétionnaire et que I’Eglise n’est pas une pure



— 9] —

naguere Mer Carton de Wiart, qui ajoutait: « Dans I’état actuel des
choses, il n’est pas inutile de recourir & la pensée des inopportunis-
tes et aux remarques qu’elles (sic) ont provoquées au cours des
débats, pour éviter le danger d'une doctrine unilatérale!?.» Il est
vrai que les chapitres promulgués par Vatican I ne devaient pas
étre les seuls et que le concile se proposait d’aborder la question de
I’épiscopat, ce pour quoi il avait préparé un projet: la Députation
de la Foi n’a pas manqué de le noter (Mansi 52, 8 B). Mais le résul-
tat a été la situation que l'on sait. Vatican II a, trés consciemment,
pallié au danger d’unilatéralisme. On pourrait reprendre les requé-
tes auxquelles nous avons fait référence (voir note 11) et montrer
qu’elles ont recu satisfaction au dernier concile.

c¢) Enfin sur plusieurs points Vatican II a ouvert ou réouvert cer-
tains chapitres ou apporté des précisions, voire de formelles correc-
tions, donnant ainsi une autre image des structures ecclésiastiques.
Citons brievement: le droit des patriarches, ot Pie IX et Vatican I ne
voyaient qu’une concession du Saint-Siegel®. Vatican II a quitté
cette position millénaire, se rattachant plus ici au premier millénaire
qu’au second 4. — Selon Vatican II, revenant sur la position prise par
Pie XII et méme Jean XXIII, les évéques tiennent leurs pouvoirs
épiscopaux de leur consécration sacramentelle recue dans la commu-
nion avec le chef et les membres du collége épiscopals. — Conception

monarchie mais qu’elle comporte, d’institution divine, le pouvoir des évéques
(52, 566 et 1271 D). On lui répond qu’on est d’accord, mais on ne change pas le
texte. 4° Onn’a de méme pas vraiment parlé de la coopération et du concoursde
I’Eglise avec le pape et son action de définition, alors que Gasser, dans sa déci-
sive Relatio du 11 juillet 1870 avait déclaré ne pas ’exclure (52, 1213 C).

12 Compte rendu de C.Butler, in Ephem. Theol. Lovan. 9 (1932), p. 728.
L’unilatéralisme de la constitution Pastor aeternus a été plusieurs fois
dénoncé a Vatican I lui-méme: G.Dejaifve, Le premier des évéques, in Nouwv.
Rev. Théol. 82 (1960), pp.561-579 (pp.563 s.).

13 Pie IX, bulle Reversurus du 12 juillet 1867 ; au concile, Zinelli (Mansi
52, 1104) et méme le patriarche de Moussol (cf. U.Betti, op. cit., p.204). Cela
a été la doctrine romaine durant le second millénaire: W.de Vries, Die Ent-
stehung der Patriarchate des Ostens und ihr Verhdltnis zur pdpstlichen Vollge-
walt. Ein Bettrag zur I'rage nach dem Verhdltnis von Episkopat und Primat,
in Scholastik 37 (1962), pp. 341-369.

14 Voir LG n® 23, § 4; UR n. 14 et surtout le décret OE du 21 novembre
1964, nn.7-11, et le commentaire de ce décret par Mer Neophytos Edelby,
dans la collection Unam Sanctam.

15 Voir les précisions de la Nota explicativa praevia & I'«expensio modo-
rum» du ch.III de LG, n® 2, qui se termine ainsi: «Documenta recentiorum
Summorum Pontificum circa iurisdictionem Episcoporum interpretanda
sunt de hac necessaria determinatione potestantum»: on revenait a la
conception des grands docteurs médiévaux, S.Thomas en particulier.



— 92

non autarcique, mais fonctionnelle, des ministéres: non que les pou-
voirs hiérarchiques viennent d’en bas, par une espéce de dévolution,
mais en ce sens que les ministéres sont vus en union avec toute la com-
munauté qu’ils concernent. Le cardinal Suenens est autorisé a dire
que Vatican IT a fondé un exercice de la coresponsabilité & tous les
échelons. — Vatican II a réouvert tout grand le chapitre, qui n’avait
jamais été totalement clos, mais qui n’était plus trés rempli, de ce
qu’on peut appeler la vie conciliaire de I’Eglise : serait-ce sous la forme
relativement neuve des Conférences épiscopales, avec leurs assem-
blées par nations ou par espaces culturels.

3. Cet article de la vie synodale appartient au domaine des ger-
mes que Vatican IT a posés et qui révéleront avec le temps leurs impli-
cations et leurs fruits. A ce méme domaine appartiennent aussi d’au-
tres valeurs ecclésiologiques de grand prix : un début sérieux de théo-
logie des Eglises particuliéres!®: liée a cela, la reconnaissance d’un cer-
tain pluralisme, non seulement de rites au sens étroit du mot, mais de
discipline, d’organisation ecclésiastique, de théologie. L uniformité
du modele romain est dépassée; une certaine décentralisation et une
internationalisation de la Curie sont entreprises. L’idée d’Eglise
comme communion est plus réellement qu’elle n'est formellement
exprimée, bien qu’elle le soit (ainsi dans le n® 2 de la fameuse Nota
praevia ). Le concile a parlé de la collégialité principalement en son
sens strict, juridique autant que dogmatique. Les opposants ont
récusé certains témoignages invoqués alors, en disant qu’ils par-
laient de la communion, non de la collégialité au sens strict. Mais on
ne peut isoler celle-ci de celle-la. Il existe un principe général de
collégialité, par lequel la collégialité juridique se fonde ontologique-
ment dans la nature profonde de I’Eglise comme communion??. I1 y
a certainement la une ligne de vie pour l'ecclésiologie de I’avenir.

Nous pourrions évidemment évoquer encore d’autres themes
prometteurs: par exemple 'idée d’un ordre ou d’une hiérarchie
dans les vérités de la doctrine catholique®. On ne peut pas tout dire.

16 CF. LG nn.13, 23 et 26; ChrD n. 11; AdG chap. III. Exposés
riches et suggestifs au Congrés de théologie de Rome de septembre 1966
(Acta pp. 723 s.), par E.Lanne, dans la Commission mixte Eglise cath.rom.—
COE (cf. Istina 14 (1969), pp. 46-66 et 171-190), enfin par H. Legrand,
dans le Commentaire de Christus Dominus publié par Unam Sanctam, t. 74
(Paris 1969).

17 On peut voir & ce sujet l'article de J.Ratzinger dans le premier
cahier de Concilium, 1965.

18 UR n° 11. Voir H.Miihlen, Dte Lehre Vaticanum II viber die Hierar-
chia veritatum, in Theol. u. Glaube 57 (1966), pp. 303-335.



Le texte du chapitre III de Lumen gentium a été rédigé de
maniere & laisser le champ libre a des interprétations thélogiques
différentes au niveau de l'interprétation ou de la construction sys-
tématique. Sauf sur un article trés important ot il dirime un débat
théologique encore ouvert: la sacramentalité de la consécration
épiscopale qui, a vrai dire, était déja tenue par la grande majorité
des théologiens!®. Sur la question qui nous intéresse ici, & savoir
celle des rapports entre collégialité et primauté, plusieurs positions
demeurent possibles aprées LG et sont en fait présentement tenues
dans I’Eglise catholique romaine. Trois positions mais qui, & notre
avis, se rameénent & deux?0,

Il s’agit du sujet qui porte la charge du pouvoir pastoral
supréme, incluant magistére et juridiction®. Vatican I orientait
I’esprit vers ’'idée de deux sujets inadéquatement distincts, & savoir
le pape exercant personnellement la charge de chef du collége et de
I’Eglise, et le collége épiscopal incluant son chef: d’ou ’expression
«inadéquatement distincts», car le collége ne peut étre séparé de
son chef (un point que LG affirme plus d’une fois). Mais le chef ne
peut davantage étre séparé du college dont il est le chef. On peut
méme tenir, en s’appuyant sur Vatican I et sur I'enseignement des
papes qui 'ont suivi, que le pape est chef de 'Eglise par le moyen

19 Nr.21. La place de ce numéro est & noter: la consécration apparait
ainsi comme le sacrement de la succession apostolique et le principe d’incor-
poration au collége ou ordre des évéques (étant complétée par la «commu-
nion hiérarchique»). Le texte laisse le champ libre & diverses fagons de conce-
voir la réalité, au plan des systématisations théologiques: 1’épiscopat
confére-t-il un nouveau «caractére» ou est-il seulement une ampliation de
celui du presbytérat. L’une ou I’autre thése reste possible.

20 Nous avons donné la documentation essentielle, détaillé les positions
et leur critique, dans Sinodo, primato e collegialita episcopale, in La Collegia-
lita episcopale per il futuro della Chiesa, a cura di V.Fagiolo e G.Concetti,
Firenze 1969, pp. 44-61.

21 Encore un point qui n’est pas dirimé., Vatican 11 emploie fréquems-
ment le schéma des trois offices du Christ, mais comme un schéma descriptif
qui n’entraine pas une théorie sur la distinction des «pouvoirs» en deux:
ordre et juridiction. Nous pensons qu’on peut dépasser cette problématique,
dans le sens de M.J.Scheeben par exemple. En toute hypothése, au plan
«pouvoirs», Vatican IT a pensé dans les termes de 1’'unité de la charge pasto-
rale englobant les trois offices (munera ). Il invite ainsi & remonter au-dela de
la séparation de 'ordre et de la juridiction, qu’ont entrainée, en Occident, la
multiplication des ordinations absolues et le développement de la science
canonique apres Gratien.



de sa qualité de chef du college®. Cela met évidemment une cer-
taine réciprocité entre primauté et college: D’Avanzo, au nom de la
Députation de la Foi & Vatican I, parlait méme de limites posées
ainsi au pouvoir papal (cf. supra, n.11). Mais ici intervient le souci
qui a dominé Vatican I et encore Vatican II: ne pas limiter, au
plan juridique, le pouvoir supréme du pape; reconnaitre qu’il a
re¢cu ce pouvolr indépendamment du college, comme Pierre a
entendu seul le Seigneur lui dire, avant les autres apotres: «Tu es
Pierre... Je te donnerai les clefs du royaume des cieux...; J’ai prié
pour toi... Confirme tes fréres; Pais mes brebis, pais mes
agneaux...»

L’idée de deux sujets inadéquatement distincts du pouvoir
plénier et supréme affleurait dans les déclarations de Zinelli et de
Kleutgen a Vatican 123, Elle est devenue commune chez les théolo-
giens catholiques apres le concile. On peut cependant se demander
1° si elle dirime vraiment la question, car on la voit invoquée par
des théologiens qui tiennent des positions différentes: implicite-
ment par Bolgeni, expressément par le P. W. Bertrams ou le P.
R. Gagnebet (et le cardinal Journet), dont les théses ne concordent
pas; 20 si le concept résiste a la critique. En effet, le pouvoir plénier
et supréme ne peut étre qu'un: sans quoi il ne serait pas supréme.
11 doit donc étre le méme dans le pape et dans le college. Des lors il
semble qu’il ne puisse étre que, soit le pouvoir du collége — nous
allons y revenir — soit le pouvoir du pape communiqué au reste
des évéques, participé parenx, et]’'on tombe dans une thése de monar-
chie. Incontestablement, cette derniére thése a 'avantage d’intro-
duire une unité vigoureuse et simple dans ce chapitre de droit cons-
titutionnel ecclésiastique. Mais nous pensons, pour notre part, que
ni le Nouveau Testament s’il s’agit de Pierre, ni 1'histoire ancienne
de 'Eglise s’il s’agit du pape, ne favorisent une these de monarchie
pétrinienne ou papale.

[’idée que I'unique pouvoir plénier et supréme est toujours collé-
gial est soutenue aujourd’hui par plusieurs théologiens, en particulier

22 C’est, ce que tient T.I.Jimenez Urresti, El binomio « Primado-Episco-
pado» DDB, 1962; L’autorité du Pontife romain sur le collége épiscopal, et par
son intermédiaire, sur I’Eglise universelle, in La Collégialité épiscopale. His-
totre et théologie, éd. par Y.Congar (Unam Sanctam, 52), Paris 1965,
pp-233-287. Les différentes études de G.Dejaifve (p.ex. celle citée supra,
n.12) vont dans le méme sens.

23 Voir Mansi 52, 1109 A-1110 A; 53, 321 BC.



par R.Kahner?:. W.Bertrams et d’autres I'ont critiquée en disant:
dans ces conditions le pape n’exerce pas un pouvoir de chef person-
nellement recu indépendamment du collége, mais le pouvoir du col-
lége. On le rend deés lors dépendant de 1'épiscopat, ce qui va contre
I’esprit et peut-étre méme la lettre de Vatican I.

Cette objection est sérieuse, mais il ne nous semble pas qu’elle
soit décisive. Tous les catholiques romains admettent que le pape
est chef du college (et chef de I’Eglise) et donc que le college est
structuré: il n’est pas un «ceetus qualiumy; le pape est plus qu'un
«primus inter pares». Cela signifie que le collége est structuré et
donc que le pouvoir du collége, s’il est I'unique pouvoir plénier et
supréme, est structuré de maniére a ce que Pierre et ses successeurs
y tiennent la place de chef, caput ou «coryphée». Pourquoi ce pou-
voir collégial structuré n’aurait-il pas été donné d’abord personnel-
lement & Pierre pour le désigner comme chef, ce que les textes du
Nouveau Testament semblent bien impliquer, puis denné collecti-
vement aux Douze, Pierre compris? Si quelque chose ressort du
Nouveau Testament et des témoignages anciens, c’est bien que
Pierre personnifie ou personnalise le corps apostolique, et méme
I’Eglise. Cela ressortit & sa position de «chef».

Nous pensons, pour notre part, que la théologie critique de
demain devra s’attacher, munie d’une sérieuse information histori-
que, & mieux préciser ce que comporte exactement le mot caput
quand on dit que Pierre a été chef du college apostolique et que son
successeur est le chef, caput, tant du collége épiscopal que de
I'Eglise. A Rome méme, depuis la fin du IVe siécle, on tend a don-
ner & caput le sens de fons, source. Mieux: depuis le XII® siécle,
I'idée de vicarius Christ: a supplanté celle de vicarius Petri et a pris
un sens qui n’était pas completement absent, mais qui n’était pas

24 K. Rahner, Episkopat und Primat, Freiburg 1961, pp.36-93; Lexikon
f. Theol. u. Kirche: das zweite Vatik. Konzil .1, col. 228; article dans Eun-
tes docete XX (1967, Miscellanea Pietro Parente), pp.m41-57; O.Semmel-
roth, Die Lehre von der kollegialen Hirtengewalt iiber die Gesamitkirche unter
Beriicksichtigung der angefiigten Erkldrungen, in Scholastik 40 (1965),
pp-161-179 (pp.175-177); G. Dejaifve, Die bischifliche Kollegialitit in der
lateinischen Tradition, in De Ecclesia. Beitrdge zur Konstitution « Uber die
Kircher des 2. Vatikan. Konzils, hrsg. von (. Barauna, deutsche Ausgabe,
Freiburg et Frankfurt 1966, t.II, pp.148-165. Et encore Msr P. Rusch
(Zettsch. f. kath. Theol. 86 (1964), pp.284 n.6); Ed.Schillebeeckx, L’Eglise
du Christ et Uhomme d’aujourd’hui selon Vatican II, Le Puy-Lyon 1965,
pp-99-100; Mer Chr.Butler, The Theology of Vatican II, London 1967,
pp-102 s.



— 96 —

dominant dans le premier millénaire: un sens, non plus représen-
tatif-sacramentel, mais juridique, celui d’'un «locum tenens» ayant
recu de 'autorité principale, désormais absente, les pouvoirs de
celle-ci ou une part de ses pouvoirs. Cette idée de vicarius Christi
interfére avec celles de college structuré et de caput collegii. 11 est
possible qu’elle serve a répondre & la difficulté qui existe, au point
de vue du Nouveau Testament, & appliquer le terme de capuf aux
rapports d'une Eglise avec d’autres Eglises, car, dans le Nouveau
Testament, ce qualificatif est réservé au Christ, comme S.b. Maxi-
mos IV I'a rappelé au concile. Mais les témoignages anciens abon-
dent qui appliquent ce titre a I’Eglise romaine et & son évéque.
D’ot1 cela vient-il? On dira dés lors que le pape est caput comme
vicarius Capitis. Cependant, on peut penser aussi que cette idée met
un certain trouble dans la théologie du collége. En effet, elle tend
a substituer au rapport

Pierre Christ
T , un rapport -
autres apotres autres apotres

Elle tend a attribuer au pape un pouvoir qualitativement différent,
non pas seulement comme caput a Uintérieur d'un unique pouvoir
collégial, mais comme caput-fons ou princeps, au dessus du reste
du college.

Mais nul n'a dit en quoi exactement consiste la qualité de
caput collegii. Parler du droit de rassembler le collége et de le prési-
der est trés insuffisant, car un «primus inter pares» fait cela. Parler
de personnalisation du collége et de pouvoir d’exercer de facon per-
sonnelle le pouvoir du college est déja plus. Un catholique-romain
ne peut d’ailleurs manquer d’admettre cela, et K. Rahner 'admet
expressément. Nous aussi. Est-ce tout ? La question reste ouverte
comme investigation a faire.

Cette position qu'on pourrait dire de collégialité conséquente,
n’est quune possibilité. Elle n'est pas tenue par la majorité des
théologiens. C’est peut-étre une porte ouverte.

Bien d’autres questions aujourd’hui posées sont autant de por-
tes ouvertes. Citons seulement celle des Eglises particuliéres, dont
nous avons déja dit un mot (c¢f. note 16). Parce qu’il a quitté un
point de vue & dominante juridique pour une considération a domi-
nante mystérique ou sacramentelle, le concile de Vatican II a
reconnu, dans les Eglises particuliéres, la présence du mystere



— BT =

ecclésial en sa plénitude: «Le diocese, lié & son pasteur, et par lui
rassemblé dans le Saint-Esprit grace a I’Evangile et a I’Eucharistie,
constitue une Eglise particuliére en laquelle est vraiment présente
et agissante 1'Eglise du Christ, une, sainte, catholique et apostoli-
que®.» Bref, le concile n’est pas loin d’avoir assumé, quant & son
positif, I'cecclésiologie eucharistique» du Pére N. Afansieff, de
J.Meyendorff et de P.Evdokimov. Nous disons «son positif» et
«presque» afin de prendre nos distances. En effet, cette ecclésiolo-
gie, critiquée déja, méme par des théologiens orthodoxes, doit étre
examinée attentivement en elle-méme et quant a sa capacité de
rendre compte de tous les éléments d’une ecclésiologie réelle.
L’Eglise universelle comme telle n’a-t-elle aucune signification pro-
pre ? Le rapport du Christ avec elle comporte-t-il quelque chose
d’original ? Le Chef du corps total n’est-il pas représenté comme
tel ? N’a-t-il prévu aucune charge propre de I'unité de tous comme
telle ? Comment une ecclésiologie de I’Eglise particuliére s’articule-
t-elle avec la primauté romaine ? Autant de questions qui deman-
dent élaboration.

En réfléchissant aux problémes que doit aborder le Synode
extraordinaire d’octobre 1969, nous avons reconnu que cette question
des Eglises particuliéres est une de celles qui en occupent le cceur, sur-
tout si on la pousse jusqu’a ses conséquences concrétes: on rencontre
alors tous les problémes du pluralisme. Il y a encore bien d’autres pro-
blémes sousle théme que doit traiter le Synode : rapports entre la pri-
mauté et les conférences épiscopales. L’accueil fait & ’encyclique
Humanae vitae a rendu sensible le fait qu’il existe méme un certain
probléme de «réception». Mais qui peut, aujourd’hui, traiter vala-
blement une telle question ? Qui peut conclure vraiment sur les pro-
blémes du pluralisme ? A mesure que, personnellement, nous pre-
nions conscience des enjeux les plus profonds du Synode, il nous est
apparu que les probléemes qu’ils soulévent ont encore besoin d’'une
élaboration aux plans de I'histoire, de la théologie et du droit cano-
nique. Il faudra des années et peut-étre des décennies pour les tirer
au clair. Ceci d’autant plus que, chez nous du moins, ces disciplines
ont été étudiées de facon prédominante sous I’angle de la papauté.
11 faut les cultiver désormais davantage du point de vue du peuple
de Dieu et, éventuellement, de ’épiscopat et des Eglises locales.

25 ChrD n. 11; comp. LG nn. 23 et 26.



— 98 —

Déja de tres intéressantes recherches ont commencé de le faire?26,

Nous croyons a l'efficacité de tels travaux. Nous croyons &
Ihistoire et & la théologie. Nous sommes également convaincu que
la pratique et la vie inspirent et orientent la théorie. Souvent elles
la précédent. Au concile méme, qui se voulait pastoral, les faits ont
souvent inspiré ou introduit les textes®?’. Aujourd’hui surtout, ot
toutes les structures historiques sont en mutation, c’est la vie qui
fera sortir aux germes des idées leurs fruits les plus décisifs. Le
régime concret et le style des relations entre la papauté et les épis-
copats locaux se préciseront par la pratique.

Déja plus d’une initiative a été prise. Paul VI poursuit, par
touches successives, si discretes parfois qu’elles semblent légeres, la
réforme et 'internationalisation de la Curie. La somme de ce qui a
été fait déja est assez considérable?®. Le pape applique le programme
tracé par le concile. La création du Synode des évéques (motu pro-
prio Apostolica sollicitudo du 15 septembre 1965) est, avec I’exten-
sion du systéme déja connu des Conférences épiscopales, la création
la plus substantielle d’'une structure nouvelle dans I'esprit du con-
cile et dans la perspective de la collégialité2®. Mais il existe d’autres
signes d'une recherche de «subsidiarité» et de coopération entre le
centre romain et les Eglises répandues dans le monde3?.

26 Citons en particulier celles de I'Istituto per le Scienze religiose di
Bologna, avec les travaux de G. Alberigo (Lo sviluppo della dottring suz pote-
ri nella Chiesa universale. Momentt essenziali tra 1l X VI e il XIX secolo, Her-
der, 1964) et de L.Mortari (Consacrazione episcopale e Collegialita. La testi-
monianza della Chiesa antica, Firenze 1969).

27 Voir notre Le Concile au jour le jour. Quatrieme session, Paris 1966,
pp.142 s.

28 Voir R.Laurentin, Enjeu du deuzxiéme Synode et contestation dans
I'Eglise, Paris 1969, pp.-167-178.

29 Sur le Synode des évéques, les demandes faites en ce sens avant le
concile déja, ce qu’on a dit a ce sujet durant les débats conciliaires, ce qu’en
dit ChrD, enfin le statut ecclésiologique effectif du Synode, voir R.Rou-
quette, Une nouvelle Chrétienté, Le premier Synode épiscopal (Unam Sanctam
71), Paris 1968; V. Fagiolo, Il Synodus episcoporum: origine, natura, struttu-
ra, compiti, et A. Anton, Sinodo e collegialita extraconciliare dei vescovi, in La
Colleyialita (supra n. 20), respectivement pp.3—43 et 62-78. Egalement
J.Neumann, Die Bischofssynode, in Theol. Quartalsch. 147 (1967),
pp. 1-27. — Texte du motu proprio Apostolica sollicitudo: Acta Apost. Sedis
57 (1965), pp.775-1780.

3 Ainsi la création, aupres de la Congrégation pour la doctrine de la
Foi, d’'une Commission théologique internationale de 30 membres. Ou encore
la réunion annuelle, avec cette Congrégation, de représentants des diverses
Commissions doctrinales nationales: dans le respect de la liberté de celles-ci
et dans une intention de non-centralisation excessive.



On retrouve, dans le statut ecclésiologique et canonique du
Synode, la dualité primauté—collégialité, en méme temps qu’'un
aspect intéressant de leurs rapports. Le Synode est une création de
la primauté papale; son but est d’aider le pape et de le compléter
(au plan du conseil, éventuellement de la décision si le pape le
détermine ainsi) dans l'exercice de sa charge primatiale. A cet
égard, la création du Synode souligne une sorte d’autonomie du
pouvoir papal répondant & sa responsabilité propre a I'égard de
I’Eglise universelle. La thése d’un unique pouvoir supréme collégial
peut intégrer cet aspect, & la faveur de la place «capitale» que
détient le pape dans un college structuré, mais il faut avouer que
les textes pontificaux ne vont guére dans ce sens. Cependant, aucun
catholique romain ne conteste le principe de la primauté pétri-
nienne et papale. Il reste que cette primauté cherche, dans son exer-
cice méme de primauté, I'aide, ’appui, la coopération immédiate et
effective de la collégialité, elle-méme organisée selon le systéeme des
Conférences épiscopales. Cela établit une réelle réciprocité entre le
pape et l’épiscopat mondial. Cela ne soumet pas le pape a cet épisco-
pat: le pape demeure maitre, soit de sa décision, soit de faire déci-
der par le Synode. Il reste que le pape s’est adjoint une représenta-
tion de I'épiscopat mondial, au plan de conseil et, §’il le veut, de la
décision, pour exercer sa charge primatiale: en ce sens, il y a réci-
procité, c’est-a-dire action du corps vers la téte et pas seulement de
la téte vers le corps, pour nous exprimer dans ces catégories classi-
ques, mais ambigués et discutables, de «téte-corps».

Le cas est intéressant. Il illustre bien ce que nous avons noté
plusieurs fois: une réciprocité entre le pape et l'épiscopat ou
I’Eglise, et donc une certaine dépendance du pape par rapport a
eux, est impossible si I'on reste au plan purement juridique. Car le
premier Siége juge les autres et n’est jugé par personne. Mais il en
va autrement au plan de la communion. Si 'on développait une
ecclésiologie et méme un Droit de la communion, on pourrait ouvrir
des perspectives nouvelles et intéressantes.

Le motu proprio A4postolica sollicitudo présente expressément
le Synode comme une institution réformable et perfectible. Nous
sommes dans le domaine de I'histoire. Or I'histoire est, par défini-
tion, I'avenir, ’arrivée & l'existence de ce qui n’a pas encore été.
L’Eglise y apprend sans cesse, également sur elle-méme. «L’auto-
rité s’instruit a ses propres décisions, comme une graine intelligente
s’instruirait & se regarder pousser, ne sachant qu’imparfaitement ce



— 100 —

qu’elle porte en elle-méme. Aussi y a-t-il proprement, méme au
regard de l'autorité qui est la téte, mais qui n’est pas tout le corps,
un développement, une instruction dogmatique de 1’Eglise3!.»
Ajoutons que 'histoire du concile et de ce qui I'a suivi montre
que, dans cette instruction de I’Eglise, ne jouent pas seulement les
recherches historiques ou théologiques, ou encore les requétes du
temps. Dans le climat d’ouverture et de dialogue cecuméniques,
I’apport des autres chrétiens, qui ne sont pas en pleine communion
avec nous, s’est avéré substantiel. Il le sera encore dans ’avenir.

Le Saulchoir, 4 octobre 1969 fr. Yves M.-J. Congar

Addendum: Le Synode épiscopal d’octobre 1969: 1°© A manifesté que
I'idée de collégialité est désormais admise par tous. — 2° A renouvelé et mani-
festé '«caffectus collegialis» de ses 140 participants, dans une expérience con-
créte de vie synodale. Or, en ce domaine, 'expérience d’une asserblée frater-
nelle est plus décisive que toute théorie, comme on 1'a vu au concile (cf.
notre étude Konzil als Versammlung und grundsétzliche Konziliaritat der
Kirche, in Gott in Welt, Festgabe fiir Karl Rahner, t. II, pp.135-165). Le
fait que le pape ait personnellement assisté aux assemblées générales du
Synode a joué un rdle important dans cette expérience de communion. — 3°
A abouti & un «effectus collegialis» en murissant des procédures concrétes
d’exercice e la collégialité ou de la corresponsabilité des évéques dans la pas-
toration de I’Eglise universelle. Le pape lui-méme s’est déclaré d’accord sur:
a) Le renforcement d’un Secrétariat permanent du Synode, indépendant des
Congrégations romaines et comprenant de (30 & 50) évéques des Eglises du
monde entier b) La réunion réguliére d'un Synode: tous les deux ans. ¢) Que
les Confércnces épiscopales cooperent & en déterminer le programme. d)
Qu’on développe la vie des Eglises locales et 1’exercice de la «subsidiarité».
e) Enfin, une intensification des relations entre Conférences épiscopales, &
I’échelle de grandes aires culturelles ou méme de continents, a été mise en
route.

Au concile déja, les faits ont souvent précédé les textes, ou ont alterné
avec eux dans un processus concret de muturation des idées. Il nous a tou-
jours été évident que la collégialité (basée sur communion) était une idée
riche, large, qui deviendrait ce qu’on la ferait concrétement. Le Les faits
aideront a ’élaboration des idées, qui cependant appellent encore leurs éla-
borations propres au niveau de I’histoire et de la théologie.

3t A.D.Sertillanges, Le miracle de I’ Eglise, Paris 1933, pp.104-105.



	Le problème ecclésiologique de la papauté après Vatican II

