
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Le problème ecclésiologique de la papauté après Vatican II

Autor: Congar, Yves M.-J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 85 —

Le problème ecclésiologique de la papauté après
Vatican II

La doctrine de Vatican II doit être cherchée, non seulement dans
la constitution dogmatique Lumen gentium (LG), qui est évidemment

son lieu majeur, mais aussi dans les décrets Christus Dominus
(ChrD) sur la charge pastorale des évêques dans l'Eglise, Unitatis
redintegratio (UR) sur l'œcuménisme, Ad gentes divinitus (AdG)
sur l'activité missionnaire, Orientalium Ecclesiarum (OE) sur les

Eglises orientales catholiques. Il faudrait tout un volume pour traiter

convenablement le thème qu'on m'a fait l'amitié de me demander

d'aborder. Disposant de peu de pages, je ne toucherai les points
essentiels que de façon rapide et un peu schématique, non superficielle

cependant, du moins je l'espère.
Vatican II n'a pas contredit Vatican I: il professe même

expressément marcher sur ses traces mais aussi le compléter en
proposant une «doctrina de episcopis» que Vatican I voulait promulguer,

qu'il a touchée de façons multiples, mais qu'il n'a pu élaborer
ni expliciter (et LG 18). Il y a évidemment quelque chose d'irréversible

ou de définitif dans Vatican I. Et pourtant...
Il n'est pas inutile de noter, d'abord, que l'histoire a éclairé le

sens authentique des textes de Vatican I sur le Pontife romain:
nous pensons aux travaux de F. Mourret, C.Butler, R.Aubert1,
U.Betti, J.-P.Torreil, etc. Le sens de la doctrine définie se distance
notablement non seulement des thèses ultra de la Civiltà ou de

Veuillot, mais de celles d'un Manning. En particulier, Vatican I n'a
pas dogmatisé une papauté isolée de l'épiscopat, comme Manning
tendait à penser. Il n'a pas défini la monarchie pontificale. Il n'a pas
enseigné une infailhbilité s'appliquant au domaine politique, ou
affectuant n'importe quel prononcé pontifical (comme le voulait
W. Ward). Plus d'un craignait cela. La correspondance de Lord
Acton le montre friand de recueillir tout potin de couloir ou de

salon qui pût donner corps à cette crainte. Par contre, des opposants

comme le Père Gratry ou MßT Hefele purent, après le concile,

1 Non seulement dans son Pontificat de Pie IX, devenu un classique,
ou dans Vatican I (Hist, des conciles œcuméniques, 12) Paris 1964, mais dans
l'important article Documents concernant le Tiers-Parti au concile du Vatican,

in Abhandlungen über Theol. u. Kirche (Festschr. K.Adam), Düsseldorf
1952, pp. 241-259.



— 86 —

exprimer et justifier leur soumission en reconnaissant que l'on
n'avait pas défini ce qu'ils avaient combattu2.

Cependant, avec le renouveau des études ecclésiologiques, on
avait mieux pris conscience du caractère partiel et, partant, unilatéral,

de la doctrine exprimée par Vatican I : le concile avait séparé
de tout un ensemble et il avait privilégié les seuls chapitres concernant

la papauté. Il avait été interrompu avant d'aborder la question

de l'épiscopat. De façon plus générale, il avait travaillé dans la
perspective prédominante d'affirmer l'autorité3. En sorte que, Paul VI
l'a reconnu et dit, Vatican I appelait un complément dans une
déclaration des prérogatives de l'épiscopat4. De fait, sans vouloir
rien «définir», Vatican II a promulgué une doctrine très ample sur
l'épiscopat. Du même coup, il a été amené a rééquilibrer l'exposé de
la constitution «Pastor œternus» de Vatican I. De fait:

1. Vatican II a expliqué la doctrine de l'infaillibilité du magistère

pontifical, au moins sur deux points: a) Le trop fameux «ex

sese, non autem ex consensu Ecclesiae». Comme il arrive si souvent,
on ne peut saisir le sens précis de cette formule qu'à partir de ce

qu'elle visait: elle était dirigée contre la thèse gallicane et fébro-
nienne selon laquelle le pape n'avait pas d'autorité juridique en
dehors du diocèse de Rome: dès lors ses décisions n'avaient force
définitive de loi que moyennant leur approbation et leur promulgation

par les évêques locaux. Le sens était donc tout juridique ou
canonique - un décret du pape n'a pas besoin d'être validé par un
acte de l'Eglise -, il ne se situait pas au plan mystique ou ontologique

de la vie de foi de l'Eglise. A ce plan-là, le pape jouit bien du

2 Cf. le Gratry, lettre de 1870 à Legouvé: «J'ai combattu l'infaillibilité
inspirée; le décret du concile repousse l'infaillibilité inspuée. J'ai

combattu l'infaillibilité personnelle; le décret pose l'infaillibilité officielle. Des
écrivains de l'école que je crois excessive ne voulaient plus de l'infaiUibuité ex
cathedra, comme étant une limite trop étroite ; le décret pose l'infaillibilité ex
cathedra. Je craignais presque l'infaillibilité scientifique, l'infaillibilité politique

et gouvernementale, et le décret ne pose que l'infaillibilité doctrinale, en
matière de foi et de mœurs» (in A.Gratry, Souvenus de ma jeunesse, 11e

éd. Paris 1925, p. 203).
Comp. Msr Hefele, lettre du 10 avril 1873 à son clergé, dans »AHagen,

Die Unterwerfung des Bischofs Hefele unter das Vatikanum in Theol. Quartalsch.
124 (1943), pp. 1-40 (pp. 38-40).

3 Voir notre étude L'ecclésiologie de la Révolution française au Concile
du Vatican sous le signe de l'affirmation de l'autorité, in L'ecclésiologie au
XIX" siècle, Ed. du Cerf, Paris 1961, pp. 77-114.

4 Paul VI, discours d'ouverture de la troisième période du concile, 14

septembre 1964.



— 87 —

charisme afférent à sa charge, mais il n'a pas une valeur de source
autonome par rapport à l'Eglise. Il ne peut «définir» que ce que
croit l'Eglise et il doit s'informer de la foi de celle-ci et du contenu
de la Révélation par tous les moyens convenables d'étude et de
consultation: telle était la doctrine commune. C'est ce qu'on a insinué

en distinguant l'acte de consensus, non requis, et le fait d'une
consensio. C'est ce que Casser a déclaré officiellement dans sa
Relatio du 11 juillet 1870 qui précisait le sens du vote demandé (cf.
Mansi 52, 1213 D). De même, comme l'a déclaré Zinelli dans les
mêmes conditions (Mansi 52, 1109 A), le pape est lié, quant à leur
contenu ou leur esprit, aux décisions canoniques édictées par les

apôtres et l'Eglise. Nous pourrions donc appliquer au pape ce que
Paul Evdokimov dit des évêques: «Le magistère régulier de l'épiscopat

ne tient pas son autorité de la multitude des fidèles, il vient
du chef commun de tout le corps et est transmis par la succession

apostolique. Toutefois, ce n'est qu'une autorité de proclamer,
d'identifier et de reconnaître ce qui a été confié à l'Eglise entière5.»

Voici dans quels termes Vatican II précise ici Vatican I: «Dieser

Unfehlbarkeit erfreut sich der Bischof von Rom, das Haupt des

Bischofskollegiums, kraft seines Amtes, wenn er als oberster Hirt
und Lehrer aller Christgläubigen, der seine Brüder im Glauben
stärkt (vgl. Lk. 22, 32), eine Glaubens- oder Sittenlehre in einem

endgültigen Akt verkündet. Daher heissen seine Definitionen mit
Recht aus sich und nicht erst auf Grund der Zustimmung der Kirche

unanfechtbar, da sie ja unter dem Beistand des Heiligen Geistes

vorgebracht sind, der ihm im heihgen Petrus verheissen wurde.
Sie bedürfen daher keiner Bestätigung durch andere und dulden
keine Berufung an ein anderes Urteil. In diesem Falle trägt nämlich

der römische Bischof seine Entscheidung nicht als Privatperson

vor, sondern legt die katholische Glaubenslehre aus und
schützt sie in seiner Eigenschaft als oberster Lehrer der Gesamtkirche,

in dem als einzelnem das Charisma der Unfehlbarkeit der Kirche

selbst gegeben ist. Die der Kirche verheissene Unfehlbarkeit ist
auch in der Körperschaft der Bischöfe gegeben, wenn sie das

oberste Lehramt zusammen mit dem Nachfolger Petri ausübt. Diesen

Definitionen kann aber die Beistimmung der Kirche niemals
fehlen vermöge der Wirksamkeit desselben Heiligen Geistes, kraft

1 In L'ecclésiologie au XIXe siècle (Unam Sanctum 34) Paris 1960, p. 69.



deren die gesamte Herde Christi in der Einheit des Glaubens
bewahrt wird und voranschreitet6. »

Ce texte ne contient pas seulement une explication du «ex
sese», qu'il ramène, en somme, au fameux principe «Prima sedes a
nemine iudicatur». Il explicite aussi un point très important qui se

trouvait déjà dans la constitution de Vatican I, mais de façon
moins nette, dans ces termes: «ea infallibilitate gaudere qua divi-
nus Redemptor Ecclesiam suam... instructam esse voluit. » Vatican I
visait directement l'objet de l'infaillibilité du Souverain Pontife,
qu'il ne précisait pas d'ailleurs autrement qu'en disant: c'est le
même que celui de l'Eglise7. Il entendait bien par là que le pape
exerce son magistère dans un acte personnel, non certes en tant que
personne privée mais quand il revêt la personne publique de
l'instance suprême en laquelle se personnalise et s'exprime l'Eglise elle-
même. S'il est une doctrine commune à travers les siècles, c'est bien
celle selon laquelle la foi et le jugement de l'Eglise universelle ne
peuvent se tromper8. L'indéfectibilité (terme plus général, englobant

d'autres éléments que la profession de la foi et, s'agissant de

celle-ci, englobant toute sa vie doctrinale), et, s'il s'agit d'actes
engageant de façon définitive la vérité de l'alliance, l'infaillibilité de

ces actes, sont promises à l'Eglise comme peuple de Dieu devenu

corps du Christ, existant sous le régime de la nouvelle et éternelle

8 LO n° 25, § 3. Voici le texte latin: Haec autem infallibilitas, qua Divi-
nus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel moribus
instructam esse voluit, tantum patet quantum divinae Revelationis patet
depositum, sancte custodienduxn et fideliter exponendum. Qua quidem
infallibilitate Romanus custodiendum Collegii Episcoporum Caput, vi muneris sui
gaudet, quando, ut supremus omnium christifidelium pastor et doctor, qui
fratres suos in fide confirmât (cf. Le 22, 32), doctrinam de fide vel moribus
definitivo actu proclamât. Quare definitiones eius ex sese, et non ex consensu
Ecclesiae, irreformabiles merito dicuntur, quippe quae sub assistentia
Spiritus Sancti, ipsi in beato Petro promissa, prolatae sint, ideoque nulla
indigeant aliorum approbatione, nec ullam ad aliud judicium appellationem
patiantur. Tunc enim Romanus Pontifex non ut persona privata sententiam
profert, sed ut universalis Ecclesiae magister supremus, in quo charisma
infallibilitatis ipsius Ecclesiae smgulariter inest, doctrinam fidei catholicae
exponit charisma tuetur. »

' Voir Th. Granderath, Constitutiones dogmaticae S. oec. Concilii Vaticani...,

Freiburg 1892, pp.190-210; U.Betti, La costituzione dommalica «Pastor
œternus» del Concilio Vaticano I, Rome 1961. pp. 639-644.

8 Innombrables textes des théologiens et des canonistes. Citons seulement
Thomas d'Aquin, Quodlibet IX a. 16 et Sum. theol. 2a 2ae, q.2 a.6 ad 3, où
Thomas entend le «Ego rogavi pro te» (Le 22, 32) de l'Ecclesia universalis.
C'était fréquent au Moyen Age. Voir cependant q. 1 a. 10.



— 89 —

ou définitive alliance. C'est le Saint-Esprit, envoyé à la prière de

Jésus, qui, habitant l'Eglise et scrutant les profondeurs de Dieu, en
est le principe et le garant. Mais indéfectibilité et infaillibilité sont
promises par le Seigneur à son Eglise et garanties par le Saint-
Esprit selon les structures données par le Christ à son Eglise : Le 22,
32 introduit, à cet égard, une précision dans la promesse de Jn 16,
12 s. Mais le pape ne fait qu'exercer dans sa charge de pasteur et
docteur suprême, «le charisme d'infaiUibilité qui est celui de

l'Eglise même», «l'infaiUibihté promise à l'Eglise»9.
2. Vatican II a complété Vatican I et, ainsi, a donné un nouvel

équilibre à l'ecclésiologie catholique. Et ceci de trois manières :

a) D'abord en opérant dans un autre climat et une autre
perspective. L'Eglise, à l'époque de Vatican I, vivait dans un climat
obsidional. Ehe se sentait mise en question par le mouvement des

peuples et des esprits: le Syllabus datait de cinq ans, et plusieurs
auraient voulu qu'il fût pris comme base des décrets conciliaires.
La première partie du XIXe siècle avait été dominée par la
préoccupation de restaurer l'autorité (cf. supra, n. 3), et par une ecclésiologie

de ligne bellarminienne, de formulation juridique; les débats
se situaient dans le domaine du droit public ou constitutionnel de

l'Eglise. A partir du début des années 40, les points de vue ultra-
montains avaient gagné de larges secteurs de l'opinion, Pie IX les

favorisait de tout son pouvoir, et il est intervenu en sa faveur de
diverses façons dans l'organisation du concile (règlement, composition

des deputations) et dans son déroulement.
Vatican II, par contre, a été porté par d'importantes redécouvertes,

comme celle du laicat, par un mouvement liturgique, biblique,

patristique, par des travaux multiples dans le domaine de

l'ecclésiologie (Corps mystique, épiscopat),par une préoccupation
missionnaire et une volonté de rejoindre le monde, par un œcuménisme
actif. Des centres de recherche non romains y ont eu la parole.Au
concile même s'est produite une sensationnelle rentrée de l'Orient
dans le courant théologique. Enfin, l'accent s'était déplacé du
juridique au pastoral, avec un souci d'affirmer moins des droits que des

responsabilités et une volonté de service. Le vocabulaire ecclésiolo-

9 Msr G.Philips, principal rédacteur delà constitutionLG, dit dans son
commentaire: «un don que le Seigneur a octroyé à l'ensemble de l'Eglise»
(L'Eglise et son mystère au IP concile du Vatican..., t. I, p.328: Desclée,
1967).



•— 90 —

gique de Vatican II est beaucoup moins juridique que celui de
Vatican I10.

b) Plusieurs des souhaits de la minorité de Vatican I ont été
exaucés par la majorité de Vatican IL Nous avons fait plusieurs
fois la constatation suivante : la Deputation de la Foi de Vatican I
a expliqué le sens des textes proposés d'une façon qui pût, dans une
mesure, apaiser la minorité. Mais de telles explications n'ont pas
été introduites dans le texte, lequel demeurait et demeure assez
unilatéralement centré sur le pouvoir papal11. C'est ce que notait

10 Avant la fin du concile, H.Küng résumait ainsi son inspiration
ecclésiologique: «Constamment sont revenues les propositions suivantes:
L'Eglise doit être considérée comme peuple de Dieu, comme communauté
des croyants; c'est à partü de là que toute ecclésiologie doit être édifiée. Les
laïcs ne sont pas seulement un appendice de l'Eglise, mais ils sont l'Eglise.
Le ministère n'est pas une domination sur l'Eglise, mais un service rendu à
l'Eglise en tant que communauté dans la foi. Les évêques ont, en tant que
collège de pasteurs - en union avec le ministère de Pierre - une tâche et un
service dans la düection de l'ensemble de l'Eglise. Le ministère de Pierre, que
Jean XXIII représente au concile avec toute l'humilité et l'amabilité du servies

servorum Dei, n'est pas un pouvoir absolutiste sur l'Eglise, mais - en
union avec le collège des pasteurs — un généreux service d'amour, d'affermissement

dans la foi et de souci pastoral pour les frères dans l'Eglise. — Ainsi,
contre tout cléricalisme paternaliste, on a mis l'accent sur la fraternité de
tous les chrétiens sous l'unique Seigneur; contre tout juridisme légaliste, on
a insisté sur la communion profonde de foi et d'amour dans la liberté des
enfants de Dieu; contre tout triomphalisme illusoire, on a souligné la
faiblesse et la culpabilité de l'Eglise qui, comme peuple de Dieu, chemine dans
la foi à la rencontre du royaume de Dieu. On a considéré à nouveau l'unité
de l'Eglise avant tout comme une unité intérieure de foi et d'amour dans
l'Esprit-Saint qui unifie et qui fait don à l'Eglise tout à la fois de la concorde
et de la liberté. On a considéré à nouveau la catholicité de l'Eglise comme une
catholicité dans la diversité des Eglises et des opinions particulières, des
rites, des langues et des peuples, des ministères et des dons spirituels. On a
considéré à nouveau la sainteté de l'Eglise comme une sainteté qui, portée
par des hommes pécheurs dans des vases fragiles, exige sans cesse un
renouvellement conforme à l'Evangile. On a considéré à nouveau l'apostolicité de
l'Eglise comme une apostolicité de la communauté tout entière et de ses
ministères, en esprit d'imitation du Christ» (Structures de l'Eglise, trad fr.
H.-M.Rochais et J.Evrard, DDB, 1963, pp. 14-15: ces lignes ne figurent
pas dans la première édition allemande, 1962).

11 Exemples (les deux premiers sont empruntés à G.Dejaifve, art. cité
n.suiv., pp. 568 et 570): 1° D'»4vanzo déclare être d'accord sur ce pomt que
l'existence d'autres apôtres et de leurs successeurs pose une certame limite à
l'exercice du pouvoir »suprême et plénier de Pierre et de ses successeurs (Mansi
52, 715, BC) ; mais cola n'est pas repris dans le texte. 2° Zinelli admet bien de
même que les évêques, assemblés ou dispersés ont (collégialement) la plénitude
du pouvoir (52,1109 C) ; mais cela n'apparaît pas dans le texte. 3° M>r Landriot,
infaillibiliste déclaré, demande, le 9 juin 1870, qu'on déclarât mieux que le pou-
voü du pape n'est pas absolu, discrétionnaire et que l'Eglise n'est pas une pure



— 91 —

naguère M^ Carton de Wiart, qui ajoutait: «Dans l'état actuel des

choses, il n'est pas inutile de recourir à la pensée des inopportunistes
et aux remarques qu'elles (sic) ont provoquées au cours des

débats, pour éviter le danger d'une doctrine unilatérale12.» Il est
vrai que les chapitres promulgués par Vatican I ne devaient pas
être les seuls et que le concile se proposait d'aborder la question de

l'épiscopat, ce pour quoi il avait préparé un projet: la Deputation
de la Foi n'a pas manqué de le noter (Mansi 52, 8 B). Mais le résultat

a été la situation que l'on sait. Vatican II a, très consciemment,
pallié au danger d'unilatéralisme. On pourrait reprendre les requêtes

auxquelles nous avons fait référence (voir note 11) et montrer
qu'elles ont reçu satisfaction au dernier concile.

c) Enfin sur plusieurs points Vatican II a ouvert ou réouvert
certains chapitres ou apporté des précisions, voire de formelles corrections,

donnant ainsi une autre image des structures ecclésiastiques.
Citons brièvement : le droit des patriarches, où Pie IX et Vatican I ne

voyaient qu'une concession du Saint-Siège13. Vatican II a quitté
cette position millénaire, se rattachant plus ici au premier millénaire
qu'au second14. - Selon Vatican II, revenant sur la position prise par
Pie XII et même Jean XXIII, les évêques tiennent leurs pouvoirs
épiscopaux de leur consécration sacramentelle reçue dans la communion

avec le chef et les membres du collège episcopal15. - Conception

monarchie mais qu'elle comporte, d'institution divine, le pouvoir des évêques
(52, 566 et 1271 D). On lui répond qu'on est d'accord, mais on ne change pas le
texte. 4° On n'a de même pas vraiment parlé de la coopération et du concours de
l'Eglise avec le pape et son action de définition, alors que Gasser, dans sa décisive

Relatio du 11 juillet 1870 avait déclaré ne pas l'exclure (52, 1213 C).
12 Compte rendu de C.Butler, in Ephem. Theol. Lovan. 9 (1932), p.728.

L'unilatéralisme de la constitution Pastor aeternus a été plusieurs fois
dénoncé à Vatican I lui-même: G.Dejaifve, Le premier des évêques, in Nouv.
Rev. Théol. 82 (1960), pp.561-579 (pp.563 s.).

13 Pie IX, bulle Revcrsurus du 12 juillet 1867; au concile, Zinelli (Mansi
52, 1104) et même le patriarche de Moussol (cf. U.Betti, op. cit., p. 204). Cela
a été la doctrine romaine durant le second millénaue : W.de Vries, Die
Entstehung der Patriarchate des Ostens und ihr Verhältnis zur päpstlichen Vollgewalt.

Ein Beitrag zur Frage nach dem Verhältnis von Episkopat und Primat,
in Scholastik 37 (1962), pp. 341-369.

14 Voir LG n° 23, § 4; UR n. 14 et surtout le décret OE du 21 novembre
1964, nn.7-11, et le commentaire de ce décret par M"v Neophytes Edelby,
dans la collection Unam Sanctam.

15 Voir les précisions de la Voto explicativa praevia à l'«expensio modo-
rum» du ch.III de LG, n° 2, qui se termine ainsi: «Documenta recentiorum
Summorum Pontificum circa iurisdictionem Episcoporum interpretanda
sunt de hac necessaria determinatione potestantum» : on revenait à la
conception des grands docteurs médiévaux, S.Thomas en particulier.



— 92 —

non autarcique, mais fonctionnelle, des ministères : non que les
pouvons hiérarchiques viennent d'en bas, par une espèce de dévolution,
mais en ce sens que les ministères sont vus en union avec toute la
communauté qu'ils concernent. Le cardinal Suenens est autorisé à dire
que Vatican II a fondé un exercice de la coresponsabilité à tous les
échelons. - Vatican II a réouvert tout grand le chapitre, qui n'avait
jamais été totalement clos, mais qui n'était plus très rempli, de ce

qu'on peut appeler la vie conciliaire de l'Eglise : serait-ce sous la forme
relativement neuve des Conférences épiscopales, avec leurs assemblées

par nations ou par espaces culturels.
3. Cet article de la vie synodale appartient au domaine des germes

que Vatican II a posés et qui révéleront avec le temps leurs
implications et leurs fruits. A ce même domaine appartiennent aussi d'autres

valeurs ecclésiologiques de grand prix : un début sérieux de théologie

des Eglises particulières16 : liée à cela, la reconnaissance d'un
certain pluralisme, non seulement de rites au sens étroit du mot, mais de

discipline, d'organisation ecclésiastique, de théologie. L'uniformité
du modèle romain est dépassée ; une certaine décentralisation et une
internationalisation de la Curie sont entreprises. L'idée d'Eglise
comme communion est plus réellement qu'elle n'est formellement
exprimée, bien qu'elle le soit (ainsi dans le n° 2 de la fameuse Nota
praevia). Le concile a parlé de la collégialité principalement en son
sens strict, juridique autant que dogmatique. Les opposants ont
récusé certains témoignages invoqués alors, en disant qu'ils
parlaient de la communion, non de la collégialité au sens strict. Mais on
ne peut isoler celle-ci de celle-là. Il existe un principe général de

collégialité, par lequel la collégialité juridique se fonde ontologique-
ment dans la nature profonde de l'Eglise comme communion17. Il y
a certainement là une ligne de vie pour l'ecclésiologie de l'avenir.

Nous pourrions évidemment évoquer encore d'autres thèmes

prometteurs: par exemple l'idée d'un ordre ou d'une hiérarchie
dans les vérités de la doctrine catholique18. On ne peut pas tout dire.

"CF. LG nn. 13, 23 et 26; ChrD n. 11; AdG chap. III. Exposés
riches et suggestifs au Congrès de théologie de Rome de septembre 1966
(Acta pp. 723 s.), par E.Lanne, dans la Commission mixte Eglise cath.rom.-
COE (cf. Istina 14 (1969), pp. 46-66 et 171-190), enfin par H. Legrand,
dans le Commentaüe de Christus Dominus publié par Unam Sanctam, t. 74
(Paris 1969).

17 On peut voü à ce sujet l'artjcle de J.Ratzinger dans le premier
cahier de Concilium, 1965.

18 UR n° 11. Voir H.Mühlen, Die Lehre Vaticanum II über die Hierarchie

veritatum, in Theol. u. Claube 57 (1966), pp. 303-335.



— 93 —

Le texte du chapitre III de Lumen gentium a été rédigé de
manière à laisser le champ libre à des interprétations thélogiques
différentes au niveau de l'interprétation ou de la construction
systématique. Sauf sur un article très important où il dirime un débat
théologique encore ouvert: la sacramentalité de la consécration
episcopale qui, à vrai dire, était déjà tenue par la grande majorité
des théologiens19. Sur la question qui nous intéresse ici, à savoir
celle des rapports entre collégialité et primauté, plusieurs positions
demeurent possibles après LG et sont en fait présentement tenues
dans l'Eglise catholique romaine. Trois positions mais qui, à notre
avis, se ramènent à deux20.

Il s'agit du sujet qui porte la charge du pouvoir pastoral
suprême, incluant magistère et juridiction21. Vatican I orientait
l'esprit vers l'idée de deux sujets inadéquatement distincts, à savoir
le pape exerçant personnellement la charge de chef du collège et de

l'Eglise, et le collège episcopal incluant son chef: d'où l'expression
«inadéquatement distincts», car le collège ne peut être séparé de

son chef (un point que LG affirme plus d'une fois). Mais le chef ne

peut davantage être séparé du collège dont il est le chef. On peut
même tenir, en s'appuyant sur Vatican I et sur l'enseignement des

papes qui l'ont suivi, que le pape est chef de l'Eglise par le moyen

19 Nr.21. La place de ce numéro est à noter: la consécration apparaît
ainsi comme le sacrement de la succession apostolique et le principe
d'incorporation au collège ou orche des évêques (étant complétée par la «communion

hiérarchique»). Le texte laisse le champ libre à diverses façons de concevoir

la réalité, au plan des systématisations théologiques: l'épiscopat
confère-t-il vm nouveau «caractère» ou est-il seulement une ampliation de
celui du presbyterat. L'une ou l'autre thèse reste possible.

20 Nous avons donné la documentation essentielle, détaillé les positions
et leur critique, dans Sinodo, primato e collegialità episcopale, in La Collegialità

episcopale, per il futuro della Chiesa, a cura di V. Fagiolo e G.Concetti,
Füenze 1969, pp. 44-61.

21 Encore un point qui n'est pas dh-imé. Vatican II emploie fréquemment

le schéma des trois offices du Christ, mais comme un schéma descriptif
qui n'entraîne pas une théorie sur la distinction des «pouvoirs» en deux:
ordre et juridiction. Nous pensons qu'on peut dépasser cette problématique,
dans le sens de M.J.Scheeben par exemple. En toute hypothèse, au plan
«pouvoirs», Vatican II a pensé dans les termes de l'unité de la charge pastorale

englobant les trois offices (munera). Il invite ainsi à remonter au-delà de
la séparation de l'ordre et de la juridiction, qu'ont entraînée, en Occident, la
multiplication des ordinations absolues et le développement de la science
canonique après Gratien.



— 94 —

de sa qualité de chef du collège22. Cela met évidemment une
certaine réciprocité entre primauté et collège: D'Avanzo, au nom de la
Deputation de la Foi à Vatican I, parlait même de limites posées
ainsi au pouvoir papal (cf. supra, n. 11). Mais ici intervient le souci
qui a dominé Vatican I et encore Vatican II: ne pas limiter, au
plan juridique, le pouvoir suprême du pape; reconnaître qu'il a

reçu ce pouvoir indépendamment du collège, comme Pierre a
entendu seul le Seigneur lui dire, avant les autres apôtres: «Tu es

Pierre... Je te donnerai les clefs du royaume des eieux...; J'ai prié
pour toi... Confirme tes frères; Pais mes brebis, pais mes

agneaux...»
L'idée de deux sujets inadéquatement distincts du pouvoir

plénier et suprême affleurait dans les déclarations de Zinelli et de

Kleutgen à Vatican I23. Elle est devenue commune chez les théologiens

catholiques après le concile. On peut cependant se demander
1° si elle dirime vraiment la question, car on la voit invoquée par
des théologiens qui tiennent des positions différentes : implicitement

par Bolgeni, expressément par le P. W. Bertrams ou le P.
R. Gagnebet (et le cardinal Journet), dont les thèses ne concordent

pas; 2° si le concept résiste à la critique. En effet, le pouvoir plénier
et suprême ne peut être qu'un: sans quoi il ne serait pas suprême.
Il doit donc être le même dans le pape et dans le collège. Dès lors il
semble qu'il ne puisse être que, soit le pouvoir du collège - nous
allons y revenir - soit le pouvoir du pape communiqué au reste
des évêques, participé par enx, et l'on tombe dans une thèse de monarchie.

Incontestablement, cette dernière thèse a l'avantage d'introduire

une unité vigoureuse et simple dans ce chapitre de droit
constitutionnel ecclésiastique. Mais nous pensons, pour notre part, que
ni le Nouveau Testament s'il s'agit de Pierre, ni l'histoire ancienne
de l'Eglise s'il s'agit du pape, ne favorisent une thèse de monarchie
pétrinienne ou papale.

L'idée que l'unique pouvoir plénier et suprême est toujours collégial

est soutenue aujourd'hui par plu sieurs théologiens, en particulier

22 C'est ce que tient T.I.Jimenez Urresti. El binomio «Primado-Episco-
pado» DDB, 1962; L'autorité du Pontife romain sur le collège episcopal, et par
son intermédiaire, sur l'Eglise universelle, m La Collégialité episcopale. Histoire

et théologie, éd. par Y.Congar (Unam Sanctam, 52), Paris 1965,
pp. 233-287. Les différentes études de G.Dejaifve (p.ex. celle citée supra,
n.12) vont dans le même sens.

23 Voir Mansi 52, 1109 »4-1110 A; 53, 321 BC.



— 95 —

par R.ifahner24. W.Bertrams et d'autres l'ont critiquée en disant:
dans ces conditions le pape n'exerce pas un pouvoir de chef
personnellement reçu indépendamment du collège, mais le pouvoir du
collège. On le rend dès lors dépendant de l'épiscopat, ce qui va contre
l'esprit et peut-être même la lettre de Vatican I.

Cette objection est sérieuse, mais il ne nous semble pas qu'elle
soit décisive. Tous les catholiques romains admettent que le pape
est chef du collège (et chef de l'Eglise) et donc que le collège est
structuré: il n'est pas un «cœtus sequalium»; le pape est plus qu'un
«primus inter pares». Cela signifie que le collège est structuré et
donc que le pouvoir du collège, s'il est l'unique pouvoir plénier et
suprême, est structuré de manière à ce que Pierre et ses successeurs

y tiennent la place de chef, caput ou «coryphée». Pourquoi ce pouvoir

collégial structuré n'aurait-il pas été donné d'abord personnellement

à Pierre pour le désigner comme chef, ce que les textes du
Nouveau Testament semblent bien impliquer, puis donné collectivement

aux Douze, Pierre compris Si quelque chose ressort du
Nouveau Testament et des témoignages anciens, c'est bien que
Pierre personnifie ou personnalise le corps apostolique, et même

l'Eglise. Cela ressortit à sa position de «chef».

Nous pensons, pour notre part, que la théologie critique de

demain devra s'attacher, munie d'une sérieuse information historique,

à mieux préciser ce que comporte exactement le mot caput
quand on dit que Pierre a été chef du collège apostolique et que son

successeur est le chef, caput, tant du collège episcopal que de

l'Eglise. A Rome même, depuis la fin du IVe siècle, on tend à donner

à caput le sens de fons, source. Mieux: depuis le XIIe siècle,
l'idée de vicarius Christi a supplanté celle de vicarius Petri et a pris
un sens qui n'était pas complètement absent, mais qui n'était pas

24 K.Rahner, Episkopat und Primat, Freiburg 1961, pp.36-93; Lexikon
f. Theol. u. Kirche: das zweite Vatik. Konzil r.I, col. 228; article dans Eun-
tes docete XX (1967, Miscellanea Pietro Parente), pp.m41-57; O. Semmelroth,

Die Lehre von der kollegialen Hirtengewalt über die Gesamtkirche unter
Berücksichtigung der angefügten Erklärungen, in Scholastik 40 (1965),
pp.161-179 (pp. 175-177); G. Dejaifve, Die bischöfliche Kollegialität in der
lateinischen Tradition, in De Ecclesia. Beiträge zur Konstitution « Über die
Kircho) des 2. Vatikan. Konzils, hrsg. von G. Barauna, deutsche Ausgabe,
Freiburg et Frankfurt 1966, t.II, pp. 148-165. Et encore Msr P. Ru»sch

(Zeitsch. f. kath. Theol. 86 (1964), pp. 284 n.6); Ed. Schillebeeckx, L'Eglise
du Christ et l'homme d'aujourd'hui selon Vatican II, Le Puy-Lyon 1965,

pp. 99-100; Mer Chr. Butler, The Theology of Vatican II, London 1967,
pp.102 s.



— 96 —

dominant dans le premier millénaire: un sens, non plus
représentatif-sacramentel, mais juridique, celui d'un «locum tenens» ayant
reçu de l'autorité principale, désormais absente, les pouvoirs de
celle-ci ou une part de ses pouvoirs. Cette idée de vicarius Christi
interfère avec celles de collège structuré et de caput collegii. Il est

possible qu'elle serve à répondre à la difficulté qui existe, au point
de vue du Nouveau Testament, à appliquer le terme de caput aux
rapports d'une Eglise avec d'autres Eglises, car, dans le Nouveau
Testament, ce qualificatif est réservé au Christ, comme S. b. Maximos

IV l'a rappelé au concile. Mais les témoignages anciens abondent

qui appliquent ce titre à l'Eglise romaine et à son évêque.
D'où cela vient-il 1 On dira dès lors que le pape est caput comme
vicarius Capitis. Cependant, on peut penser aussi que cette idée met
un certain trouble dans la théologie du collège. En effet, elle tend
à substituer au rapport

Pierre Christ
-, un rapport

autres apôtres autres apôtres

Elle tend à attribuer au pape un pouvoir qualitativement différent,
non pas seulement comme caput à l'intérieur d'un unique pouvoir
collégial, mais comme caput-fons ou princeps, au dessus du reste
du collège.

Mais nul n'a dit en quoi exactement consiste la qualité de

caput collegii. Parler du droit de rassembler le collège et de le présider

est très insuffisant, car un «primus inter pares» fait cela. Parler
de personnalisation du coUège et de pouvoir d'exercer de façon
personnelle le pouvoir du collège est déjà plus. Un catholique-romain
ne peut d'ailleurs manquer d'admettre cela, et K. Rahner l'admet
expressément. Nous aussi. Est-ce tout La question reste ouverte
comme investigation à faire.

Cette position qu'on pourrait dire de collégialité conséquente,
n'est qu'une possibilité. Elle n'est pas tenue par la majorité des

théologiens. C'est peut-être une porte ouverte.
Bien d'autres questions aujourd'hui posées sont autant de portes

ouvertes. Citons seulement celle des Eglises particulières, dont
nous avons déjà dit un mot (cf. note 16). Parce qu'il a quitté un
point de vue à dominante juridique pour une considération à dominante

mystérique ou sacramentelle, le concile de Vatican II a

reconnu, dans les Eglises particulières, la présence du mystère



— 97 —

ecclésial en sa plénitude: «Le diocèse, lié à son pasteur, et par lui
rassemblé dans le Saint-Esprit grâce à l'Evangile et à l'Eucharistie,
constitue une Eglise particulière en laquelle est vraiment présente
et agissante l'Eglise du Christ, une, sainte, catholique et apostolique25.»

Bref, le concile n'est pas loin d'avoir assumé, quant à son

positif, 1'«ecclésiologie eucharistique» du Père N. Afansieff, de

J.Meyendorff et de P.Evdokimov. Nous disons «son positif» et

«presque» afin de prendre nos distances. En effet, cette ecclésiologie,

critiquée déjà, même par des théologiens orthodoxes, doit être
examinée attentivement en elle-même et quant à sa capacité de

rendre compte de tous les éléments d'une ecclésiologie réelle.

L'Eglise universelle comme telle n'a-t-elle aucune signification propre

Le rapport du Christ avec elle comporte-t-il quelque chose

d'original Le Chef du corps total n'est-il pas représenté comme
tel N'a-t-il prévu aucune charge propre de l'unité de tous comme
telle Comment une ecclésiologie de l'Eglise particulière s'articule-
t-elle avec la primauté romaine Autant de questions qui demandent

élaboration.
En réfléchissant aux problèmes que doit aborder le Synode

extraordinaire d'octobre 1969, nous avons reconnu que cette question
des Eglises particulières est une de celles qui en occupent le cœur,
surtout si on la pousse jusqu'à ses conséquences concrètes : on rencontre
alors tous les problèmes du pluralisme. Il y a encore bien d'autres
problèmes sous le thème que doit traiter le Synode : rapports entre la
primauté et les conférences épiscopales. L'accueil fait à l'encyclique
Humanae vitae a rendu sensible le fait qu'il existe même un certain
problème de «réception». Mais qui peut, aujourd'hui, traiter
valablement une telle question Qui peut conclure vraiment surles
problèmes du pluralisme A mesure que, personnellement, nous
prenions conscience des enjeux les plus profonds du Synode, il nous est

apparu que les problèmes qu'ils soulèvent ont encore besoin d'une
élaboration aux plans de l'histoire, de la théologie et du droit
canonique. Il faudra des années et peut-être des décennies pour les tirer
au clair. Ceci d'autant plus que, chez nous du moins, ces disciplines
ont été étudiées de façon prédominante sous l'angle de la papauté.
Il faut les cultiver désormais davantage du point de vue du peuple
de Dieu et, éventuellement, de l'épiscopat et des Eglises locales.

25 ChrD n. 11 ; comp. LG un. 23 et 26.



— 98 —

Déjà de très intéressantes recherches ont commencé de le faire26.
Nous croyons à l'efficacité de tels travaux. Nous croyons à

l'histoire et à la théologie. Nous sommes également convaincu que
la pratique et la vie inspirent et orientent la théorie. Souvent elles
la précèdent. Au concile même, qui se voulait pastoral, les faits ont
souvent inspiré ou introduit les textes27. Aujourd'hui surtout, où
toutes les structures historiques sont en mutation, c'est la vie qui
fera sortir aux germes des idées leurs fruits les plus décisifs. Le
régime concret et le style des relations entre la papauté et les épis-
copats locaux se préciseront par la pratique.

Déjà plus d'une initiative a été prise. Paul VI poursuit, par
touches successives, si discrètes parfois qu'elles semblent légères, la
réforme et l'internationalisation de la Curie. La somme de ce qui a
été fait déjà est assez considérable28. Le pape applique le programme
tracé par le concile. La création du Synode des évêques (motu proprio

Apostolica sollicitudo du 15 septembre 1965) est, avec l'extension

du système déjà connu des Conférences épiscopales, la création
la plus substantielle d'une structure nouvelle dans l'esprit du concile

et dans la perspective de la collégialité29. Mais il existe d'autres
signes d'une recherche de «subsidiarité» et de coopération entre le

centre romain et les Eglises répandues dans le monde30.

26 Citons en particulier celles de l'Istituto per le Scienze religiose di
Bologna, avec les travaux de G, Alberigo (Lo sviluppo della dottrina sui poteri

nella Chiesa universale. Momenti essenziali tra il XVI e il XIX secolo, Herder,

1964) et de L.Mortari (Consacrazione episcopale e Collegialità. La
testimonianza della Chiesa antica, Füenze 1969).

27 Voir notre Le Concile au jour le jour. Quatrième session, Paris 1966,
pp.142 s.

28 Voü R. Laurentin, Enjeu du deuxième Synode et contestation dans
l'Eglise, Paris 1969, pp. 167-178.

29 Sur le Synode des évêques, les demandes faites en ce sens avant le
concile déjà, ce qu'on a dit à ce sujet durant les débats conciliaües, ce qu'en
dit ChrD, enfin le statut ecclésiologique effectif du Synode, voir R.Rou-
quette, Une nouvelle Chrétienté, Le premier Synode episcopal (Unam Sanctam
71), Paris 1968; V. Fagiolo, Il Synodus episcoporum: origine, natura, struttura,

compiti, et A.Anton, Sinodo e collegialità extraconciliare dei vescovi, in La
Collegialità (supra n. 20), respectivement pp. 3—43 et 62—78. Egalement
J.Neumann, Die Bischofssynode, in Theol. Quartalsch. 147 (1967),
pp. 1-27. — Texte du motu proprio Apostolica sollicitudo: Acta Apost. Sedis
57 (1965), pp.775-780.

30 »Ainsi la création, auprès de la Congrégation pour la doctrine de la
Foi, d'une Commission théologique internationale de 30 membres. Ou encore
la réunion annuelle, avec cette Congrégation, de représentants des diverses
Commissions doctrinales nationales : dans le respect de la liberté de celles-ci
et dans une intention de non-centralisation excessive.



— 99 —

On retrouve, dans le statut ecclesiologique et canonique du
Synode, la dualité primauté-collégialité, en même temps qu'un
aspect intéressant de leurs rapports. Le Synode est une création de
la primauté papale; son but est d'aider le pape et de le compléter
(au plan du conseil, éventuellement de la décision si le pape le
détermine ainsi) dans l'exercice de sa charge primatiale. A cet
égard, la création du Synode souligne une sorte d'autonomie du
pouvoir papal répondant à sa responsabilité propre à l'égard de

l'Eglise universelle. La thèse d'un unique pouvoir suprême collégial
peut intégrer cet aspect, à la faveur de la place «capitale» que
détient le pape dans un collège structuré, mais il faut avouer que
les textes pontificaux ne vont guère dans ce sens. Cependant, aucun
catholique romain ne conteste le principe de la primauté pétri-
nienne et papale. Il reste que cette primauté cherche, dans son exercice

même de primauté, l'aide, l'appui, la coopération immédiate et
effective de la collégialité, elle-même organisée selon le système des
Conférences épiscopales. Cela établit une réelle réciprocité entre le

pape et l'épiscopat mondial. Cela ne soumet pas le pape à cet episcopate,

le pape demeure maître, soit de sa décision, soit de faire décider

par le Synode. Il reste que le pape s'est adjoint une représentation

de l'épiscopat mondial, au plan de conseil et, s'il le veut, de la
décision, pour exercer sa charge primatiale : en ce sens, il y a
réciprocité, c'est-à-dire action du corps vers la tête et pas seulement de
la tête vers le corps, pour nous exprimer dans ces catégories classiques,

mais ambiguës et discutables, de «tête-corps».
Le cas est intéressant. Il illustre bien ce que nous avons noté

plusieurs fois: une réciprocité entre le pape et l'épiscopat ou
l'Eglise, et donc une certaine dépendance du pape par rapport à

eux, est impossible si l'on reste au plan purement juridique. Car le

premier Siège juge les autres et n'est jugé par personne. Mais il en

va autrement au plan de la communion. Si l'on développait une
ecclésiologie et même un Droit de la communion, on pourrait ouvrir
des perspectives nouvelles et intéressantes.

Le motu proprio Apostolica sollicitudo présente expressément
le Synode comme une institution z'éformable et perfectible. Nous
sommes dans le domaine de l'histoire. Or l'histoire est, par définition,

l'avenir, l'arrivée à l'existence de ce qui n'a pas encore été.

L'Eglise y apprend sans cesse, également sur elle-même. «L'autorité

s'instruit à ses propres décisions, comme une graine intelligente
s'instruirait à se regarder pousser, ne sachant qu'imparfaitement ce



— 100 —

qu'elle porte en elle-même. Aussi y a-t-il proprement, même au
regard de l'autorité qui est la tête, mais qui n'est pas tout le corps,
un développement, une instruction dogmatique de l'Eglise31.»

Ajoutons que l'histoire du concile et de ce qui l'a suivi montre
que, dans cette instruction de l'Eglise, ne jouent pas seulement les

recherches historiques ou théologiques, ou encore les requêtes du
temps. Dans le climat d'ouverture et de dialogue œcuméniques,
l'apport des autres chrétiens, qui ne sont pas en pleine communion
avec nous, s'est avéré substantiel. Il le sera encore dans l'avenir.

Le Saulchoir, 4 octobre 1969 fr. Yves M.-J. Congar

Addendum: Le Synode episcopal d'octobre 1969: 1° A manifesté que
l'idée de collégialité est désormais admise par tous. - 2° A renouvelé et manifesté

l'«affectus collegialis» de ses 140 participants, dans une expérience
concrète de vie synodale. Or, en ce domaine, l'expérience d'une assemblée fraternelle

est plus décisive que toute théorie, comme on l'a vu au concile (cf.
notre étude Konzil als Versammlung und grundsätzliche Konziliarität der
Kirche, in Gott in Welt, Festgabe für Karl Rahner, t. II, pp. 135-165). Le
fait que le pape ait personnellement assisté aux assemblées générales du
Synode a joué un rôle important dans cette expérience de communion. - 3°
A abouti à un «effectus collegialis» en mûrissant des procédures concrètes
d'exercice e la collégialité ou de la corresponsabilité des évêques dans la pas-
toration de l'Eglise universelle. Le pape lui-même s'est déclaré d'accord sur:
a) Le renforcement d'un Secrétariat permanent du Synode, indépendant des

Congrégations romaines et comprenant de (30 à 50) évêques des Eglises du
monde entier b) La réunion régulière d'un Synode: tous les deux ans. c) Que
les Conférences épiscopales coopèrent à en déterminer le programme, d)
Qu'on développe la vie des Eglises locales et l'exercice de la «subsidiarité».
e) Enfin, une intensification des relations entre Conférences épiscopales, à
l'échelle de grandes aires culturelles ou même de continents, a été mise en
route.

Au concile déjà, les faits ont souvent précédé les textes, ou ont alterné
avec eux dans un processus concret de muturation des idées. Il nous a
toujours été évident que la collégialité (basée sur communion) était une idée
riche, large, qui deviendrait ce qu'on la ferait concrètement. Le Les faits
aideront à l'élaboration des idées, qui cependant appellent encore leurs
elaborations propres au niveau de l'histoire et de la théologie.

A.D.Sertillanges, Le miracle de l'Eglise, Paris 1933, pp. 104-105.


	Le problème ecclésiologique de la papauté après Vatican II

