Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Der antivatikanische Zeugenchor nach dem 18. Juli 1870
Autor: Gilg, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404505

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der antivatikanische Zeugenchor
nach dem 18. Juli 1870

Codices vestri nos sumus

Augustin hat seine Katechumenen in Hippo ermahnt: «Wenn ihr
in der Kirche zusammenkommt, dann lasset alle Fabelbiicher und
alles eitle Stadtgeschwitz zuriick und horchet gespannt auf die hei-
ligen Schriften. Codices vestri nos sumus, Euere Biicher sind wir»
(sermo 227). Das Vaterunser und das Glaubensbekenntnis sollten sie
nicht aufschreiben, um sich dieselben einzuprigen. Es galt vielmehr,
des Wortes eingedenk zu sein, welches der Herr durch den Propheten
gesprochen hat: Ich lege mein Gesetz in ihr Inneres und schreibe es
ihnen ins Herz. « Deshalb» — sagt Augustin — «soll das Symbolum beim
Héren gelernt, und weder auf Schreibtafeln, noch auf irgendeinen
Stoff, sondern ins Herz geschrieben werden» (sermo 212). Den Kate-
chumenen gegeniiber wurde das Bekenntnis als eine geheimzuhal-
tende Mysterienformel, als Passwort der « Glaubigen» miindlich wei-
tergegeben. Anderseits sorgte gerade Augustin, wic sein verehrter
Lehrer, Bischof Ambrosius in Mailand, mit Hunderten von Predig-
ten, umfangreichen Briefen, biblischen Kommentaren, Biichern pole-
mischen Inhalts dafiir, dass es eine Verbreitung der christlichen
Lehre gab durch ein ausgedehntes offentliches Schrifttum, eine
christliche Literatur. Durch die Jahrhunderte konnte so die Zeugen-
schaft der «Vater» vernommen werden : Codices vestri nos sumus.

Als am 29. Juni 1868 das Vatikanische Konzil auf den 8. Dezem-
ber 1869 einberufen worden war, und Déllinger in einem KEnde
Februar 1869 erschienenen Artikel der Civilta cattolica die Bekannt-
gabe des Konzilsprogramms im Sinn der Dogmatisierung der Unfehl-
barkeit des Papstes erschloss, veroffentlichte er, rasch bestimmt, mit
dem Titel «Das Concilium und die Civilta», vom 10. bis 15. Mirz eine
Artikelreihe in der « Augsburger Allgemeinen Zeitung». Unter teilwei-
ser Mitarbeit von Professor Johannes Nepomuk Huber in Miinchen
wurden diese Artikel zu einem Buch ausgeweitet, welches die Ge-
schichte des Papalsystems zur Darstellung brachte. Der Verfasser,
welcher das Pseudonym «Janus» wihlte, war der Uberzeugung : «Ich
halte es kaum fiir moglich, dass ein Bischof, der das Buch gelesen,
noch fiir das Unfehlbarkeits-Dogma stimme». Es ging ihm um die
Kundgabe einer religios-kirchlichen Direktive.



e B =

Am 17.Dezember 1869 erschien als Fortsetzung der Méarz- Arti-
kel in der « Augsburger Allgemeinen Zeitung» eine weitere Arbeit des
von Rom aus mit Material gespeisten Déllinger iiber « Die Anfinge des
Konzils». Und seit dem 27. Dezember folgten sich wahrend der ganzen
Konzilszeit « Romische Briefe iiber das Konzil von Quirinus».

Der durch historisches Wissen und diplomatische Aufschliisse
einzigartig ausgeriistete Munchner Historiker vermochte das den am
Konzil Beteiligten gebotene Schweigen zu durchbrechen und die Ge-
heimnisse des Vatikans der Offentlichkeit bekanntzumachen. Was
man in Rom voneinander nicht erfuhr, das konnte man in der « Augs-
burger Allgemeinen Zeitung» lesen!! In einer Zeit, da die Presseorien-
tierung weit diirftiger war als jene, welche wihrend des Zweiten Vati-
kanischen Konzils die Welt erfiillte, konnten Zeugenschaft und Kri-
tik der gierig gelesenen « Augsburger Allgemeinen Zeitung» unter das
Wort gestellt werden : Codices vestri nos sumus.

Kénigswinter

Noch nicht einen Monat nach dem 18.Juli 1870 regte sich in
Konigswinter das Zeugenbediirfnis jener Méanner (sie gehorten vor-
zliglich den Rheinlanden an), welche die vorvatikanische «Koblenzer
Laienadresse» verfasst hatten. Unter dem Vorsitz von Oberregie-
rungsrat Wiilffing aus Koéln veroffentlichten sie am 14.August 1870
eine « Erklarungy !1, in der siefeststellten, dass«in Rom nicht mit voller
Freiheit berathen und wichtige Beschliisse nicht mit der erforder-
lichen Ubereinstimmungy gefasst wurden. Sie betonten, «dass sie die
Decrete iiber die absolute Gewalt des Papstes und dessen personliche
Unfehlbarkeit» nicht anerkennen kénnten, sie « vielmehr dieselben als
eine mit dem tberlieferten Glauben der Kirche in Widerspruch ste-
hende Neuerung» verwerfen miissten. Trotz des hereingebrochenen
Krieges und der Abwesenheit der unter den Waffen stehenden Solda-
ten unterschrieben im Lauf der nachsten Wochen in der «K6lnischen
Zeitung» 1359 Manner diese Adresse, darunter 43 Arzte, 75 Gymna-
siallehrer, 32 Universitatsprofessoren und Dozenten. Der klerikale
Einfluss auf die Familien und die Riicksichtnahme auf die eigene ge-
schéftliche Lage blieben allerdings bei vielen nicht wirkungslos.

1 von Schulte, Friedrich ; Der Altkatholizismus, Giessen 1887, S.106. Die
Dokumente der ersten Versammlungen sind jetzt auch veroffentlicht im An-
hang von Kiiry, Urs, Die altkatholische Kirche, in: Die Kirchen der Welt,
Stuttgart 1966, S.417-432,



—_ 62 —

Dieser Erklarung folgte von den Rheinlanden aus unter Voran-
gang von Justizrat Bauerband, dem Bonner Historiker Kampschulte
und dem klassischen Philologen Ritter ein Schreiben? an die noch
nicht entschiedenen Glieder der einstigen Konzilsopposition in Rom,
die Kardinile Rauscher (Wien) und Schwarzenberg (Prag), Erzbi-
schof Deinlein (Bamberg), die Bischofe Hefele (Rottenburg), Greith
(St. Gallen), Strossmayer (Diakovar). Die Briefverfasser stellten die
Frage, ob nicht ein gemeinsames Handeln moglich sein diirfte. Ob-
schon Hefele am 27. Januar 1871 an Professor Reusch geschrieben3:
«Leider muss ich mit Schulte sagen: ,Ich lebte viele Jahre in einer
schweren Tauschung.¢ Ich glaubte der katholischen Kirche zu dienen
und diente dem Zerrbild, das der Romanismus und der Jesuitismus
daraus gemacht hat», versagten die Bischofe in ihrer seelsorgerlichen
Pflichterfillung. Hefele unterwarf sich am 10.April 1871. Stross-
mayer beugte sich als letzter am 26. Dezember 1872, immerhin erst
nach zweieinhalb Jahren.

Die Niirnberger Erkldrung

In einer Zeit, da der Verkehr durch den Krieg behindert war, und
die handelnden Theologen weit auseinander wohnten — Bonn, Miin-
chen, Braunsberg, Breslau, Prag —, lud Déllinger die theologisch
Gleichgesinnten auf den 26. August 1870 nach Niirnberg ein. Wenn er
hernach, am 10.September 1870, an Professor Schulte in Prag
schrieb : «Wir miissen unseren Weg gehen, wenn auch die Bischéfe uns
im Stiche lassen oder uns anfeinden»?, so legte er jetzt eine in der
Hauptsache von ihm verfasste Erklarung vor. Es wurde zu Beginn
der Uberzeugung Ausdruck gegeben, «dass ein lingeres Schweigen ge-
geniiber den in Folge der Majoritits-Beschliisse der vaticanischen
Bischofsversammlung vom 18.Juli 1870, durch die Bulle ,Pastor
aeternus‘ kundgemachten pépstlichen Dekreten weder uns ziemt,
noch zum Nutzen der Kirche gereichen kann». Es wird gedussert,
dass eine durch Zahl wie durch Dignitit und den Umfang ihrer Kir-
chen iiberaus gewichtige Minoritéit, zuletzt noch schriftlich, Wider-
spruch erhoben gegen die Proklamierung einer Lehre zum Dogma,
welcher weder die Vorbedingungen des « Immer», des « Uberall» noch

2 Altkatholizismus, s.0. S.112,

3 von Schulte, Friedrich, Lebenserinnerungen, Giessen 1908, S. 279.
4 Lebenserinnerungen, s.0. S.272.

5 Altkatholizismus, s.0. S. 14.



sy OO s

das ¢«von Allen» zukomme. Natur und Wesenheit des Episkopates
wiirden durch die Ubertragung der ordentlichen Regierungsgewalt
auf den Papst «als integrierende Bestandteile der Kirche alteriert, be-
ziehungsweise vollig zerstort». Abschliessend wird die Konzils-Mino-
ritat angesprochen mit den Worten: «Angesichts der Verwirrung,
welche durch diese neuen Lehren in der Kirche jetzt schon eingetreten
ist, und sich in der Zukunft voraussichtlich noch steigern wird, setzen
wir in jene Bischofe, welche diesen Lehren entgegengetreten sind, und
durch ihre Haltung auf der Versammlung den Dank der katholischen
Welt verdient haben, das Vertrauen und richten zugleich an sie die
Bitte, dass sie in gerechter Wiirdigung der Noth der Kirche und der
Bedringnis der Gewissen auf das baldige Zustandekommen eines
wahren, freien und daher nicht in Italien, sondern diesseits der Alpen
abzuhaltenden oecumenischen Concils mit dem ihnen zu Gebote ste-
henden Mitteln hinwirken mégen. »

Von den in der altkatholischen Kirche spater wirksamen, ihre
Unterschrift jetzt Hinsetzenden erwahnen wir:

Bonn: Dr.Knoodt, Professor der Philosophie; Dr.Langen,
Professor der Exegese; Dr. Reusch, Professor der Ex-
egese; Dr. Hilgers, Professor der Kirchengeschichte.

Braunsberg: Dr.Menzel; Professor Dr. Michelis.

Breslaw: Dr.Baltzer, Domherr und Professor der Dogmatik;
Dr. Reinkens, Professor der Kirchengeschichte;
Dr. Weber, Professor am Gymnasium und Privatdo-

zent.

Miinchen:  Dr.Déllinger, Professor der Kirchengeschichte und
Stiftspropst von St.Cajetan; Professor Dr.Fried-
rich. .

Prag: Dr.v.Schulte, Professor des Kirchenrechts

Die Miinchener Erklirung von Pfingsten 1871

Vom Mérz 1871 bis zum Friithjahr 1872 wohnte Reinkens im
Hause Déllingers. Auch von Schulte traf am 2. April als geladener
Gast fiir vier Tage bei Dollinger ein. In diesen Tagen war die grosse
Exkommunikation durch Erzbischof Scherr iiber Doéllinger ergan-
gen. Am 5. April 1871 begegneten Dollinger und Schulte bei einem
Spaziergang im englischen Garten der Koniginmutter. Diese trat
auf Doéllinger zu, liess sich den Begleiter vorstellen, und sprach die



Worte: «Ihre Erklirung hat mich entziickt (die vom 28. Mirz
1871), halten Sie fest, Gott segne sie.» Am folgenden Abend trafen
die beiden mit Konig Ludwig II. zusammen. Schulte berichtet in
seinen « Lebenserinnerungen», mit welcher ausnehmenden Huld der
Konig den exkommunizierten Stiftspropst von St.Cajetan gegriisst
habe.

Die Pfingstzusammenkunft der Freunde fand teilweise in der
Wohnung Déllingers statt. Die « Erklarung»” beginnt mit den Wor-
ten: « Gegeniiber den amtlichen Massregeln und Kundgebungen der
deutschen Bischofe zu Gunsten der Vaticanischen Decrete erachten
es die Unterzeichneten fiir nothwendig, durch folgende Erklirung
ihren Standpunkt zu wahren und so viel an ihnen liegt, der herein-
brechenden Verwirrung der Gewissen entgegenzutreteny».

Es wird hervorgehoben, dass durch die neuen vatikanischen
Dekrete das Zeugnis der kirchlichen Gesamtheit entwertet, ja der
oberste Grundsatz des katholischen Glaubens zerstort werde. Be-
haupte man, Petrus sei es, der durch den Mund des sich unfehlbar
erklirten Papstes gesprochen habe, so gelte es zu erkennen, dass
Taten, Reden und Briefe des Apostels einen vollig andern Geist
atmen und eine andere Lehre enthalten «als die, welche uns jetzt
aufgezwungen werden soll».

Trotz der bischoflichen Riige hielten sich die Verfasser der Er-
klarung fiir berechtigt, die Unfehlbarkeit, welche dem Papst und
ihm allein, ohne jede Teilnahme anderer, zukommen soll, eine per-
sonliche zu nennen. Wenn man von Méinnern, «die keine hohere
Pflicht als den blinden Gehorsam zu kennen scheinen, auf ihre ehr-
wiirdigen Vorfahren im Episkopat, auf Bischofe wie Cyprian, Atha-
nasius, Augustin blicke, so hitten die Verfasser ein grosseres Recht
als der hl. Bernhard zu dem Schmerzensruf: Quis nobis dabit
videre ecclesiam sicut erat in diebus antiquis.».

Es wird unterstrichen: «Jetzt hat man zum erstenmale — der
Fall ist in achtzehn Jahrhunderten nicht vorgekommen — Minner
mit dem Kirchenbann belegt, nicht weil sie eine neue Lehre be-
haupten und ausbreiten wollen, sondern weil sie den alten Glauben,
wie sie selber ihn von ihren Eltern und Lehrern in Schule und Kir-
che empfangen haben, bewahren und das Gegenteil davon nicht an-
nehmen, ihren Glauben nicht wie ein Kleid wechseln wollen... Wir

6 Lebenserinnerungen, s.o. S.279.
7 Altkatholizismus, s.0. S.16-22.



wissen aber auch, dass diese Bannungen ebenso ungiiltig und un-
verbindlich, als ungerecht sind.»

Von «geistlihmender Centralisation und mechanischer Unifor-
mitit» weg schauen die Bekenner der Miinchner Pfingst-Kundge-
bung auf ein héchstes Ziel christlicher Entwicklung: «der Vereini-
gung der jetzt getrennten Glaubensgemeinschaften, die vom Stifter
der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit immer steigender
Kraft der Sehnsucht von unzéhligen Frommen, und nicht am
wenigsten in Deutschland, begehrt und herbeigerufen wird. Das ge-
be Gott». Mit dem Datum vom «Juni 1871» finden wir im Kreis der
Unterzeichner Dollinger, Graf von Moy (in dessen Haus ein Teil der
Sitzungen stattfand), Lord Acton-Dalberg, von Schulte, Reinkens,
Knoodt, Stumpf, Michelis, Johann Nepomuk Huber, von Liano,
Cornelius, Zirngiebl, Johannes Friedrich.

Der Miinchener Kongress

Am 5. und 6.August 1871 setzte eine vorbereitende Versamm-
lung in Heidelberg, an welcher aus der Schweiz auch der Aarauer
Landammann und Stinderat Augustin Keller als Vertreter eines pro-
visorischen Zentralkomitees der Solothurner Laienversammlung
vom 29.April 1871 teilnahm, den Zeitpunkt eines Katholiken-Kon-
gresses in Miinchen auf den 22. bis 24. September 1871 fest. Ein von
Professor Johann Nepomuk Huber ausgearbeiteter Organisations-
entwurf wurde mit wenigen Anderungen angenommen. Im Kreis der
iiber 300 Delegierten Deutschlands und Osterreichs, zu denen sich am
Kongress von Miinchen?® vier Pfarrer der Utrechter Kirche, Katholi-
ken aus Frankreich, Spanien, Brasilien, Irland, Glieder der russi-
schen, anglikanischen, amerikanischen, der evangelischen Kirchen
Deutschlands und der Schweiz gesellt hatten, waren, von der
Schweizerischen Katholiken-Versammlung in  Solothurn am
18. September 1871 abgeordnet, Landammann Augustin Keller
(Aarau), Professor Dr. Walter Munzinger (Bern) und Nationalrat
Anderwert (Frauenfeld) erschienen. In privater Weise nahmen
Pfarrer Paulin Gschwind (Starrkirch), Redaktor Hans Frei (Solo-
thurn) und Schulmann Schachtler (St.Gallen) an den Sitzungen
teil. Bei den 6ffentlichen Versammlungen im Glaspalast zihlte man
8000 Méinner. Die Frauen, welche leider geméss dem bayerischen

8 Altkatholizismus, s.0. S.342-346.



— 66 —

Vereinsgesetz nicht dabei sein durften, konnten sich so nicht in
direkter Weise von der Wahrheit und dem religiésen Gehalt der
Bewegung iiberzeugen. Das Prisidium wurde Professor von
Schulte, das Vizeprisidium Professor Windscheid aus Heidelberg
und Sténderat Augustin Keller iibertragen. Da musste es sich nun
entscheiden, ob die altkatholische Bewegung nur eine gelehrte Lite-
raturangelegenheit bleiben oder eine religits-kirchliche Volksbewe-
gung werden sollte. Die praktischen Seelsorger dringten auf Ge-
meinde- und Didzesanbildung. Sah Déllinger erst nur die Gefahr
des Widereinander von «Altar gegen Altar» und den « Abweg einer
neuen Kirchenbildung», so durfte er doch mit zunehmenden Jahren
erkennen, wie dartiber hinaus die okumenische Gewilltheit, welche
ihm so sehr ein Anliegen war, in der altkatholischen Kirche zum
Ausdruck kam. Die Gegner sollten nicht, wie von Schulte erklirte?,
sagen konnen: «Sind eben missvergniigte Professoren... Wer ist
denn da ? Es sind ein paar Dutzend Professoren, die sich verletzt
fiithlen, Gott weiss, aus welchen Griinden. Das ist nur Opposition.
Das Volk, die 14 Millionen, die stehen hinter uns.» Der Miinchner
Laie von Liano betonte, die literarische Zeugenschaft reiche in
Sachen der Religion nicht aus. Apostolische Wirksamkeit sei not-
wendig. So galt es einen Weg zu beschreiten, der von den bereits
bestehenden Vereinen zu Gemeinden, von Sitzungen zu Gottes-
diensten, von Vortridgen zur neutestamentlichen Verkiindung, vom
Verein zur organisierten Kirche, von Statuten zur bischoflich-syn-
odalen Verfassung fithrte. Im Programm1? begegnen wir folgenden
Sdtzen:

«Wir lassen uns weder aus der Kirchengemeinschaft noch aus
den durch diese Gemeinschaft uns erwachsenden kirchlichen und
biirgerlichen Rechten verdringen... Wir halten fest an der alten
Verfassung der Kirche... Wir bekennen uns zu dem Primat des
romischen Bischofs, wie er auf Grund der Schrift von den Vitern
und Concilien in der alten ungeteilten christlichen Kirche aner-
kannt war... Wir wahren der katholischen Laienwelt und dem Clerus
das Recht des Zeugnisses und der Einsprache... Wir erstreben un-
ter Mitwirkung der theologischen und canonistischen Wissenschaft
eine Reform in der Kirche... Wir erklidren, dass der Kirche von

9 Stenographischer Bericht iliber die Verhandlungen des Katholiken-
Congresses, Miinchen 1871, S.138.
10 Altkatholizismus, s.0. S.22-24,



— 87 —

Utrecht der Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird, und
folglich zwischen ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz be-
steht.»

«Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-
orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwin-
gende Ursachen erfolgte... Wir erwarten unter Voraussetzung der
angestrebten Reformen und auf dem Wege der Wissenschaft und
der fortschreitenden christlichen Cultur allméilig eine Verstdndi-
gung mit den protestantischen und den bischéflichen Kirchen».

«Wir halten bei der Heranbildung des katholischen Clerus die
Pflege der Wissenschaft fiir unentbehrlich. Wir betrachten die
kiinstliche Abschliessung des Clerus von der geistigen Cultur des
Jahrhunderts (in Knabenseminarien und einseitig von Bischéfen
geleiteten hoheren Lehranstalten) bei dessen grossem Einflusse auf
die Volkscultur als gefdhrlich und hochst ungeeignet zur Erziehung
und Heranbildung eincs sittlich frommmen, wissenschaftlich erleuch-
teten und patriotisch gesinnten Clerus.»

Wurde einerseits das «Wir halten fest» der vatikanischen
Neuerungssucht entgegengestellt, so wollte man nicht ein Bekennt-
nis zur Stagnation, zur Starrheit und Leblosigkeit, ein « Ausléschen
des Geistes» befiirworten. Nein, hier ging es um die Freiheit, aus
dem «Christus gestern» gegen allzu menschliche Willkiir ein «Chri-
stus morgen» zu bekennen. Darum erklarte Reinkens anlésslich der
Heidelberger Vorversammlung vom 5. und 6. August 1871 gegen-
iiber einem Einwand von Augustin Keller: «Wir wollen Reformen,
und sie sollen so intensiv sein, dass sie alles abzustossen vermdgen,
was dem wahrhaft katholischen Prinzip fremd ist und die Ent-
wicklung des religiosen Lebens zu hemmen vermag». Und der
Miinchner Philosoph Johannes Huber, welcher recht eigentlich der
Anreger und Hauptvorbereiter des Miinchner Kongresses gewesen
ist, erklarte am Kongress gegeniiber Déllinger: « Uberhaupt wollen
wir nicht bloss eine Ixistenz der Notlage fristen, sondern wir wol-
len mehr, wir wollen eine Reform der katholischen Kirche. Jetzt
haben wir Reden genug gewechselt, Schriften genug geschrieben,
jetzt ist es an uns, ob wir handeln wollen oder nicht.»

Blicken wir iiber ein Jahrhundert zuriick auf die Kongress-
Atmosphére, so fallt uns auf, dass man mehr von der «alten Kir-
che» als von der «Bibel» sprach. Waren auch bedeutende Bibelken-
ner wie Langen, Reusch, Déllinger, Reinkens gegenwirtig, so lisst
sich nicht iibersehen, dass das stenographische Protokoll nicht ein



o B] =

Eingesenktsein in die neutestamentliche Welt verrdt. Man war,
wie etwa Johannes Nepomuk Huber, eher als von biblischen Kate-
gorien vom « Geist der Geschichte» getragen. Hatte spater Professor
Deissmann in der Veroffentlichung des Berichtes iiber die Stockhol-
mer Weltkirchenkonferenz vom Jahre 1925 einundzwanzig Seiten,
welche an zitierte Bibelworte oder Bibelanspielungen erinnerten,
zusammengestellt, so war es in Miinchen der Laie von Schulte, wel-
cher mahnte: « Gehe zuriick auf die heilige Schrift!!!» Er hat nicht
von ungefihr erklirt: «Von der Bibel will ich schweigen, die leider
uns Katholiken durchgehend das wverschlossene Buch mit sieben
Siegeln ist. Darin liegt auch mit das Grundiibel*1». Mit Bischof Her-
zog kam spiter ein vielfach andersartiger biblischer Zug in die Dis-
kussionen altkatholischer Kongresse.

Die Katholiken-Laienversammlung in Solothurn
vom 18. September 1871

Die im Schwurgerichtssaal des neuen Amtshauses von Solo-
thurn versammelten Laien — 380 an Zahl — waren erfiillt von Miss-
trauen gegentiber der Kirche, deren Oberhaupt fiir sich selbst lehr-
amtliche Unfehlbarkeit und hierarchische Allgewalt in Anspruch
genommen. Man hatte sie seelsorgerlich darben lassen und sie wie
«Unmiindige» behandelt. Durch die Léschung der Rechte des all-
gemeinen Priestertums waren sie von einer kirchlichen Lebendig-
keit weggedriangt und renitent gemacht worden. Sie fiithlten sich ins
«Zeitalter der reinen Vernunft»? gestellt. Redete man von der
«Kirche», so sahen sie nur das «Zerrbild», welches man aus der
katholischen Kirche gestaltet hatte. Rousseaus «Droits de
I’homme» tanzten in einigen Kopfen herum, ohne dass sie eine
Ahnung — wie spater Reinkens an Augustin Keller schrieb — «von
dem Rechte der in der Geschichte waltenden providentiellen Auto-
ritdt aufkommen liessen». Nachdem die anwesenden Manner 1854
die eigenmichtige Dogmatisierung der unbefleckten Empféangnis
Marias, und 1864 im Syllabus die Verdammung der neutralen
Schule, der Glaubens-, Gewissens-, Presse- und Kultusfreiheit hat-
ten entgegennehmen miissen, womit auch die Verwerfung des zivil-

11 Miinchener Stenogramm, s.o0. S.184.
12 Der schweizerische Katholikenkongress in Solothurn, 1871, Steno-
gramm 3. 5.



— 69 —

standsamtlichen Bestattungsgesetzes, des biirgerlichen Eherechts
und die Aufrechterhaltung geistlicher Gerichtsbarkeit verbunden
wurde, fithlten sie sich von den «geistlichen Batterien» bedroht,
«womit mittelalterliche Zeloten die moderne Welt beschiessen wol-
len». Leo Weber, der spatere Bundesrichter, dusserte gegeniiber
dem Antrag Curtis, die katholische Kirche zu verlassen!?: «Sie sind
von Anfang nie Mitglieder der pdpstlichen Unfehlbarkeitskirche ge-
wesen ... Wir anerkennen eine Kirche, welche die Unfehlbarkeit des
Papstes und den Syllabus als Dogma festhalt, nicht als die von
Christus gestiftete katholische Kirche.»

Der Berner Professor und Bundesratssohn Walter Munzinger
dussertel?: «Ich habe vor einem Jahre noch die Hoffnung mit mir
herumgetragen, es sollte moglich sein, in Folge dieses Unfehlbar-
keitsdogmas, das den gesunden Menschenverstand so furchtbar vor
den Kopf schligt, unsere ganze katholische Kirche der Schweiz ein-
miitig zur Reform zu bringen. Sie wissen ja, wie Hr. Nationalrat
Dr. Segesser von Luzern, der zwar unser Gegner ist, dessen Gedan-
ken aber oft unsere Freunde sind, sich in allen diesen religios-politi-
schen Fragen ausgesprochen hat. Er hat sich sowohl gegen die welt-
liche Macht des Papstes, als auch sehr scharf und entschieden ge-
gen die papstliche Unfehlbarkeit erklart. Horen Sie zwei Linien aus
seiner beziiglichen Schrift: ,Mit dem Dogma der Unfehlbarkeit’,
sagt er, ,ist das Ziel eines durch Jahrhunderte gepflegten hierarchi-
schen Gedankens erreicht. Die geistigen Grundlagen wurden er-
schiittert, der civilisatorische Aufschwung des Katholizismus ge-
brochen.*

Ferner sagt er (Segesser) vom Konzil: ,Unmoglich, weil ab-
surd, ist die Annahme, das Konzil kénne den Papst fir unfehlbar
erkliren. Kann es dem Glauben forderlich sein, wenn die Kirche im
Begriffe steht, zum Gespott der Volker zu werden ?! Kein Priester
sollte vergessen, dass er der Diener der Wahrheit ist‘». Man tastete
nach einer neuen Kirchlichkeit und nach dem, was sich spéter als
Schweizerische christkatholische Nationalkirche darstellte.

Der Prisident des Stinderates, Oberst Abraham Stocker-Stei-
ger, der als Mitglied des Organisationskomitees auch zugegen war,
hatte vordem, am 31.Méarz 1871, im Schiitzenhaus von Luzern eine
Versammlung von 400 Laien katholischer Konfession als Vorsitzen-

13 Solothurn, s.o. S.64.
14 Solothurn, s.o. S.43.



= O ==

der mit den Worten eingeleitet!5: «Was mich betrifft, der ich ein Wort
zur Eréffnung sprechen soll, so sage ich Euch, dass ich von einer tief-
ernsten, ja feierlichen Stimmung durchdrungen bin. Es ist mir, als
ware ich, wie ein Prediger berufen, Euch ernste Worte der Wahrheit
zu reden. Nun habe ich meiner Lebtag viel Predigten gehort, aber
noch keine gehalten. Thr werdet Euch daher kaum wundern, wenn
diese meine Predigt, gleichsam eine Primiz, ganz anders klingt, als die
Ihr gewohnlich zu horen bekommt. Wenn ich nun zu meiner Predigt
nach gewohnter Ubung einen Text aus der Heiligen Schrift wihlen
soll, so kann ich keinen bessern finden, als den Satz aus dem I.Buch
Mosis: Eritis sicut Deus, scientes bonum et malum. Thr werdet sein
wie Gott, wissend das Gute und das Bose. Mit dieser Schmeichelrede
verfiihrte bekanntlich der Satan, in Gestalt einer garstigen Schlange,
daserste Menschenpaar im Paradies zur Siinde...

Aber der versucherische Geist ist noch immer téatig. Heute, 1870
Jahre nach dem Erscheinen des Erlosers, ist er noch gefahrlicher als
anfangs der Welt. Er tritt nicht bloss zu gewdhnlichen Menschen
heran, sie zu verfithren. Nein — er versucht sogar die hochsten Perso-
nen der Christenheit, ja den Papst selber.» Eine Gruppe von Kirchen-
prilaten habe die versucherische Stimme zum Ausdruck gebracht:
Eris sicut Deus, sciens bonum et malum. «Ein Mensch» - so fuhr der
Leiter der Versammlung fort - «ist unfehlbar erkléart worden. Ein sterb-
licher Mensch hat in Zukunft einzig und allein iiber alle géttlichen
und menschlichen Dinge endgiiltig und untehlbar zu entscheiden.
Ein sterblicher Mensch ist an die Stelle des unfehlbaren Gottes ge-
setzt.» Bei diesen Worten blieb nicht vergessen, dass der Heiland
selber einst durch das selbstsichere Wort eines Hohepriesters unter
den Bannfluch gestellt wurde.

Walter Munzinger hat noch im Jahr 1871 in einer Schrift den
innern Gehalt der beiden Versammlungen von Solothurn und Miin-
chen nach Erscheinung und Zeugenschaft miteinander verglichen.
In der Schweiz sieht er das Laienelement an der Spitze. Die politi-
sche Frage steht im Vordergrund. Das eigentliche theologische Ge-
biet haben die Laien unberiihrt gelassen. «In Miinchen dagegen war
die theologische Wissenschaft in ausgezeichneter Weise vertreten,
und es verstand sich daher von selbst, dass durch das Programm in
allgemeinen Ziigen eine theologische Grundlage gelegt wurde.» Im
weiteren Verlauf seiner Betrachtung dussert Munzinger: «Zu den

15 Gilg, Otto, Christkatholizismus in Luzern, Luzern 1946, S.99, 168,



hervorragenden Geistlichen gehort neben Déllinger Prof. Friedrich.
Er ist noch ein junger Mann, und auf ihm beruhen viele unserer
Hoffnungen fiir die Zukunft. Wir haben es da mit einem Mann zu
thun, der mit all seiner Feinheit und Lebhaftigkeit fest und ent-
schieden genug ist, um nicht mit sich markten zu lassen. Wenn ich
mich dann weiter in der Versammlung umsah und fragte: Wo ist
da ein Mann voll Kraft und Muth, um die absurde Lehre, die einen
Menschen vergottert und damit das wahrhaft Gottliche laugnet,
auch angesichts des Volkes zusammenzuschlagen, und der aus eines
heissen Herzens Tiefe dem Volke die reine Religion Christi wieder
zu bringen vermochte, so haben meinen Blick namentlich zwei
Minner im geistlichen Rocke gefesselt. Der eine ist Prof. Michelis
aus Braunsberg, eine hohe, kriftige Apostelgestalt. Seine Rede ist
nicht von schoner Form, aber sie quillt kernig und unmittelbar aus
dem Innersten und packt. Er steht auf dem traditionellen Boden
seiner Religion; aber scine Geistesrichtung ist nicht eine dogmati-
sche. Ich glaube, wir haben es da mit einem ganzen Mann zu thun,
der alles einsetzen konnte und sich nicht darum kiimmert, wie die
Raben schreien. Neben ihm sehen wir den Prof. Reinkens. Wenn
mich und meiner Freunde Blick nicht trigt, so ist das ein Mann,
von dem ich glaube, das Volk miisste empfinden, dass er es gut mit
ihm meint. Er ist nicht ein Polemiker, nicht Eifer spricht aus ihm,
sondern das milde Licht der Wahrheit. Er hat Talent, aber gewiss
noch mehr Frommigkeit; er ist der Melanchthon in der Gesell-
schaft. Reinkens sollte um so mehr ein Mann fiir das Volk sein, als
er als Freund des lebendigen Christenthums des Gewissens und der
Liebe nicht Gefahr lauft, mit dem Unkraut, das so lippig auf dem
Felde der hierarchischen Kirche gewachsen ist, auch die guten
Halme wahrer Religiositit auszureissen!®.»

Ignaz von Déllinger

Als Dollinger anlasslich einer der Freitagsspaziergiange im eng-
lischen Garten mit Staatsrat von Eisenhart und dessen Gattin
«Luise von Kobell» auf seine schwerste Zeit zu sprechen kam, &us-
serte der kerngesunde Mann, der bei asketischem Gelehrtenleben,
bis zuletzt in forscherischer Arbeit stehend, das einundneunzigste

16 Munzinger, Walter, Der Katholiken-Congress in Miinchen, Bern 1871,
S.4, 15.



Lebensjahr erreichte: «Ich habe nur eine ganz schlaflose Nacht in
meinem Leben gehabt. Es war diejenige, in welcher ich mein Ge-
wissen wegen des Unfehlbarkeits-Dogmas erforschte, hin und her
sann, und zu der Uberzeugung gelangte, ich diirfe und kénne nicht
zu der Infallibilisten-Partei iibergehen!”.» In jener Nacht hat er
wohl erneut zuriickgedacht an die Stunde, da er dem von Rom
heimgekehrten Erzbischof Scherr mit der Fakultat seine Aufwar-
tung machte. Scherr wollte in allzuleichter Weise eine Briicke zu
Déollinger schlagen: « Roma locuta est, die Folgen davon kennen die
Herren selbst. Wir kénnen nichts anderes thun, als uns darein zu
ergeben.» Und zu Déllinger gewendet: «Wollen wir also aufs neue
fiir die hl. Kirche zu arbeiten anfangen.» Ddéllinger in scharfer
Weise: «Ja, fiir die alte Kirche.» Erzbischof: «Es gibt nur eine Kir-
che, keine neue une keine alte.» Déllinger: « Man hat eine neue ge-
macht18.»

In dieser schlaflosen Nacht hat er wohl auch an Erzbischof
Scherr den entscheidungsvollen Antwortbrief vom 28.Marz 1871
konzipiert, in welchem er dem hierarchischen Kirchenmann, «der
sich selber solange und so beharrlich gegen die Verkiindigung dieses
Dogmas gestraubt» habe, schrieb:

«Als Christ, als Theologe, als Geschichtskundiger, als Biirger
kann ich diese Lehre nicht annehmen. Nicht als Christ: denn sie ist
unvertriaglich mit dem Geiste des Evangeliums und mit den klaren
Ausspriuchen Christi und der Apostel; sie will gerade das Imperium
dieser Welt aufrichten, welches Christus ablehnte, will die Herr-
schaft iiber die Gemeinden, welche Petrus allen und sich selbst ver-
bot. Nicht als Theologe: denn die gesamte echte Tradition der
Kirche steht ihr unversohnlich entgegen. Nicht als (eschichtskenner
kann ich sie annehmen: denn als solcher weiss ich, dass das beharr-
liche Streben, diese Theorie der Weltherrschaft zu verwirklichen,
Europa Stréme von Blut gekostet, ganze Linder verwirrt und her-
untergebracht, den schénen organischen Verfassungsbau der alten
Kirche zerriittet und die drgsten Missbrduche in der Kirche er-
zeugt, gendhrt und festgehalten hat. Als Birger endlich muss ich
sie von mir weisen, weil sie mit ihren Anspriichen auf Unterwer-
fung der Staaten und Monarchen und der ganzen politischen Ord-

17 von Kobell, Luise, Ignaz von Ddllinger, Erinnerungen, Miinchen
1891, S.8.

18 Friedrich, Johannes, Ignaz von Doéllinger, 11I.Bd., Miinchen 1901,
S. 547.



— 73 —

nung unter die péapstliche Gewalt, und durch die eximirte Stellung,
welche sie fiir den Klerus fordert, den Grund legt zu endloser, ver-
derblicher Zwietracht zwischen Staat und Kirche, zwischen Geist-
lichen und Laien!®.»

Nach der daraufhin erfolgten Exkommunikation hat Dollinger
sich spéater, am 18.Oktober 1874, an Pfarrer Widmann zu Todtnau

in einem Brief2° gediussert: «Was mich betrifft, so rechne ich mich

aus Uberzeugung zur altkatholischen Gemeinschaft, ich glaube,
dass sie eine hohere ihr gegebene Sendung zu erfiillen hat, und zwar
eine dreifache: :

a) Zeugniss zu geben fir die altkirchliche Wahrheit und gegen
die neuen Irrlehren von der pipstlichen Universalmacht und Un-
fehlbarkeit; insbesondere aber auch als redender und permanenter
Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem Papst erst aufge-
brachte Willkiir in Verfertigung neuer Glaubensartikel.

~ b) Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist es in
meinen Augen, allméhlich und in successivem Fortschritt eine von
Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten, noch unzertrennten
mehr conforme Kirche dazustellen.

c¢) Damit hingt zusammen ihr dritter Beruf, namlich als Werk-
zeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wiedervereini-
gung der getrennten Christen und Kirchen zu dienen. Ein Anfang
dazu, wenn auch ein kleiner, ist vor einigen Wochen in Bonn ge-
macht worden. Ich vertraue auf den Fortgang dieses Friedenswer-
kes.»

Heinrich Reusch und Josef Langen

Amalie von Lasaulx, die tapfere und beliebte Frau Mutter des
Bonner Spitals, welche, unter dem Namen Schwester Augustine be-
kannt, in den Kriegen von Schleswig-Holstein, Bohmen und
Frankreich-Deutschland bei den Diippeler-Schanzen und im eige-
nen Bonner Lazarett einen sozial hingebenden und ékumenischen
Hilfsdienst verwirklichte, aber um ihres altkatholischen Bekenner-
tums willen vor ihrem Tod aus dem Orden der Karl-Borroméerin-
nen ausgestossen wurde, schrieb am 1.April 1871 an die ihr ver-
traute Familie von Professor Cornelius in Miinchen?': «Gott allein

19 yon Déllinger, Ignaz, Briefe und Erkldrungen, Miinchen 1890, S.91.

20 yvon Dollinger, Briefe, s.o0. S.104.

21 yon Hoiningen-Huene, Christine, Erinnerungen an Amalie von
Lasaulx, Gotha 1891, S.321.



—_— 74 —

weiss, wie ich mich auf euer Kommen freue, welchen Trost es mir
gewiahrt, euch wenigstens geistig nahe zu sein. Gerade jetzt in einer
Zeit, wo die Stelle so verwiistet ist, an der man frither Trost und
Ruhe fand. Gestern morgen las Langen zum letztenmal Messe bei
uns, gestern nachmittag horte Reusch zum letztenmal Beichte —
und Hilgers so elend, leidend und mutlos wie noch niemals, ich
selbst natiirlich in fiirchterlicher Stimmung der Entmutigung. Da
brachte der Postbote die «Augsburger Allgemeine Zeitung», worin
die ganze Antwort des verehrten Herrn Stiftspropst von Déllinger
war. Das war Ol auf den glimmenden Docht! Nein, nein, so froh
hat mich noch nie eine Schrift gemacht. ,Gott sei Dank‘, jubelte
ich immer wieder; so lange ein solcher Apostel der Wahrheit und
des Rechts lebt, will ich aber nicht verzagen ... Der liebe Gott muss
Déllinger zu unserm Papst machen, dann konnte man wieder von
Herzen katholisch sein.»

Die letzten priesterlichen Handlungen der befreundeten Univer-
sitdtsprofessoren Reusch und Langen vor ihrer Suspension und baldi-
gen Exkommunikation verursachten beiden Seelsorgern und ihren
Gemeindegliedern Stunden bitterer Schmerzen. Am 25. November
1870 schrieb Reusch an Schulte?, er sei «gestern» —am 24. November
—mit Prof. Langen nach Kéln zu Erzbischof Melchers gereist. Sie wur-
den einzeln vorgelassen. Aber die Gespriche waren sich gleich. Mel-
chers betonte in der Aussprache:

«M. Sie haben als Priester das zu leisten, was Ihr Erzbischof von
IThnen verlangt.
R. Der Erzbischofist eine menschliche Autoritit.
M. Wenn der Erzbischof mit dem Papst einig ist, so ist die hochste
Autoritat vorhanden.
R. Ich bekenne ... dass ich die Uberzeugung nicht habe, die Infalli-
bilit4t sei ebenso gewiss eine Glaubenslehre wie die Satze, fir die
ich sterben will.
. Sie sprechen iiberhaupt zu viel von Uberzeugung.
Ich kann doch nicht gegen meine Uberzeugung handeln.
. Sie miissen jetzt Threm Bischof gehorchen; ich iibernehme tau-
sendmal die Verantwortung fir das, was ich von Ihnen ver-
lange ... Das Einzige was ich an Ihnen auszusetzen hatte, war,

=W e

22 Altkatholizismus, s.0. S. 140 ff.; Goetz, Karl, Franz Heinrich Reusch,
Gotha 1891, S.62,



— 75 —

dass Sie von der Wissenschaft zu viel und von der Autoritit zu

wenig halten.»

So sind weltberithmte Professoren von einem péapstlichen Hier-
archen wie unmiindige Kinder behandelt worden. Als den Kollegen
Menzel in Braunsberg, wie Reusch selbst, die Suspension traf, schrieb
dieser dem ebenfalls Betroffenen?23: « Lassen sie uns beide in dem Be-
wusstsein den besten Trost finden, dass wir nach unserem Gewissen in
treuem Festhalten an unserem Christusglauben und in warmer Liebe
zu seiner Kirche gehandelt haben und darum hoffen diirfen, dass in
diesem Falle im Himmel nicht gebunden ist, was unsere Bischéfe auf
Erden gebunden haben. Ob wir eine Wende zum Besseren noch erle-
ben werden, das steht in Gottes Hand, dass aber eine solche Wendung
kommen werde, wird mir, auch menschlich betrachtet, immer siche-
rer, je furchtbarer sich die Konsequenzen der jetzt herrschenden
Stromungen entwickeln. Mitternacht ist ja dem Morgenrot néher als
der Abend.»

Josef Langen, der spitere Verfasser des mehrbandigen Werkes
tiber die « Geschichte der romischen Kirche» bis auf Innozenz I11., der
mit seinem Bonner Freund den gleichen Bekennerweg ging, gab eine
Reihe von Schriften iiber «Das vaticanische Dogma» in seinem Ver-
héltnis zum Neuen Testament und der patristischen Exegese heraus.
Er stellte unter den Titel die Worte: «Bitte um Aufklarung an alle
katholischen Theologen.» Im Vorwort vom 2.Mai 1871 vermerkte er:
«Ich darfals bekannt voraussetzen, dassbeidem Beginne vergangenen
Wintersemesters in Folge der Unfehlbarkeitsfrage meine 6ffentliche
Lehrwirksamkeit zerstort wurde, und ich mich zu meinem tiefsten
Schmerz am 31.Mérz d. J. genéthigt sah, meine priesterlichen Funk-
tionen einzustellen. Gegen diese kirchlichen Strafmassregeln war ich
wehrlos; denn eine Verfolgung des canonischen Instanzenzuges bot
nicht die mindeste Aussicht. Den mich empfindlich treffenden Verlust
mildert mir bloss das Zeugnis eines unbefleckten Gewissens. Gegen
den Herrn Erzbischof von Koéln hege ich inzwischen keinen Groll. Ich
habe nie einen Augenblick daran gezweifelt, dass auch er bei seinen
Massnahmen gegen mich der Stimme seines Gewissens gefolgt ist. So
war die Katastrophe eine wahrhaft tragische : — wehe dem, der in dem
Kampfe der Gewissen unterliegt... Die einzige Waffe der Vertheidi-
gung, die mir noch zu Gebote steht, ist die Schrift, und die einzige
Autoritit, mit der ich meine Worte umkleiden kann, sind die Griinde

23 Goetz, s.o0. S.67.



und Zeugnisse, auf die ich mich berufe... Durch Strenge der Priifung
wird Religion und Frommigkeit nur geldutert ; wer sie vernichten will
gerade in den Augen der Besten, der muss sie mit dem Leichtsinn und
der Unwahrhaftigkeit behandeln, die bei vielen heute als Zeichen
glaubiger Gesinnung gilt... Als Nathanael von Philippus héorte, dass
Jesus von Nazareth der Messias sei, erwiderte er ungldubig: kann von
Nazareth etwas Gutes kommen ? Und diesem Zweifler, der sich nicht
ohne Beweis zum Glauben entschloss, gab der Heiland das schone
Zeugniss, dass er in Wahrheit ein Israelite sei ohne Falsch®t.»

Josef Hubert Reinkens

Wir sind auf allen wichtigen Versammlungen der priichtigen Ge-
stalt von Josef Hubert Reinkens begegnet. Er war der begabte, aus
dem Herzen verkiindende Domprediger, der im Sinn der Sailer-Die-
penbrockschen Geistesrichtung an der Universitat Breslau als ein von
den Studenten hochverehrter kirchengeschichtlicher Dozent wirkte.
Im Weihnachtsgottesdienst 1867 zu Rom empfand er tief den Ab-
stand zwischen dem Papstgottesdienst und der neutestamentlichen
Botschaft. Sein Buch « Aristcteles {iber Kunst», das ihm den philoso-
phischen Ehrendoktor eintrug, war nicht ohne die Befiirchtung ge-
schrieben, es konnte ihm einmal die Austibung seines theologischen
Berufes unméglich gemacht und ein Wechsel zur philosophischen
Fakultit notig werden. Jetzt, da die Auseinandersetzung mit dem
vatikanischen Dogma seine Seele erfiillten, liess ihn Professor Walter
Munzinger in die Schweiz bitten, um das Hauptreferat am 1. Dezem-
ber 1872 in der Kirche von Olten zu halten. Hernach ersuchte Mun-
zinger den deutschen Priester: « Geben Sie dem Volke die religiose
Direktive, sonst gibt es kirchlich ein Chaos?®.» Vorldufig stehe noch
das Politische im Vordergrund der schweizerischen Bewegung. Diese
miisse aber wesentlich eine religiése werden. So kam es bei Reinkens
nach der Oltener Rede zu den Vortragen in Luzern, Solothurn, Basel,
Bern und Rheinfelden. Reinkens 6ffnete jetzt die Furchen der Seelen,
in welche wenige Monate hernach Eduard Herzog, der sich im
Moment als Pfarrer der Gemeinde Krefeld betitigte, im Friihjahr
1873 auf Veranlassung von Professor Munzinger als Pfarrer nach
Olten berufen, den Samen des gottlichen Wortes einsenkte. Aber

24 Langen, Joseph, Das vaticanische Dogma, Bonn 1871, IIT ff.
25 Christkatholizismus, s.o0. S.109.



auch in der deutschen Heimat legte Reinkensin Wort und Schrift sein
Zeugnis ab. Er veroffentlichte sechs Schriften2® vom 10. Januar 1871
bis Ende November 1871 iiber « Die papstlichen Decrete vom 18. Juli
1870». Er stellte einleitend die Frage nach dem Grund seines Einsat-
zes, um sie auch sofort zu beantworten :

«Aber, warum reden in diesem Augenblicke, wo die ihrem frii-
heren Zeugnisse untreu gewordenen und von dem, was sie vor kur-
zem fir Wahrheit erklarten, gianzlich abgewandten Bischofe unter
dem Kriegsgerdusch fast unbemerkt und unter mdoglichster Theil-
nahmslosigkeit des Publicums die iiberzeugungstreuen Priester ver-
gewaltigen und an ihrer Ehre und Existenz schadigen ? Einfach
darum, weil es sich nicht um unsere Personen und deren be-
hagliche Existenz handelt, sondern um die ewige Wahrheit, die das
Kleinod der Menschheit ist und absoluten Werth besitzt. Wer die
Uberzeugung hat, dass durch die papstlichen Decrete vom 18. Juli
1870 die Integritat des Evangeliums verletzt ist, und sich dabei
bloss defensiv verhilt, der mag fiir die Reinheit seines Charakters,
fir die Heiligkeit seines Gewissens ehrenhaft einstehen, aber der
Wahrheit gegeniiber erfiillt er seine volle Pflicht nicht. Weil ich
Uberzeugung habe, weil ich glaube, darum rede ich. Und gebietet
die geistliche Behorde ,Schweigen’, so antworte ich dasselbe, was
Petrus und Johannes zur Zeit der geistlichen Behérde zu Jerusa-
lem, die ihnen Stillschweigen auferlegte, erwiderten: ,0b’s recht
vor Gott ist, euch mehr zu gehorchen als Gott — das urtheilet
selbst.»

Als zweieinhalb Jahre spiater Reinkens, der allem Wirdenkult
feind war, am 11. August 1873 in der Laurentiuskirche von Rotter-
dam durch Bischof Heykamp von Deventer die Bischofsweihe emp-
fing, war es nicht zu verwundern, dass er als bischéflichen Siegel-
spruch das Wort aus dem Rémerbrief und dasselbe in dieser Uber-
setzung wihlte: «Was nicht aus Uberzeugung geschieht, ist Siinde»
(14, 23). Diese Uberzeugung war bei Reinkens auch tief begriindete
«Glaubens-Uberzeugung»: Pistis.

Johann Friedrich von Schulte

Schulte stellte sich am Ort, wo er kraft seiner Uberzeugung
stand, stets mit voller Hingabe in den Dienst einer Sache. So war
er mit ganzer Seele in der vorvatikanischen Zeit bereit, fiir den

26 Reinkens, Josef, Die papstlichen Decrete, I, Miinster 1871, S.8.



— 78 —

papstlichen Stuhl alles zu tun. Als er aber schon in den sechziger
Jahren immer mehr erkennen musste, dass Rom nur darauf aus-
ging, unter Fiihrung der erfolgreich wirkenden Jesuiten zu herr-
schen und den Geist zu knechten, da festigte sich in dem vielfach
Enttauschten jene Geisteshaltung, dass er «seit dem 18.Juli 1870
nur noch der entschiedenste Gegner des Papsttums sein konnte,
das sich am 18.Juli 1870 an die Stelle der Kirche gesetzt hatte»??.
Er hat keine personlichen Opfer gescheut, um gleichgesinnte Theo-
logen und Laien im antivatikanischen Bekennen zusammenzufiihren.
Er hat, zum Prisidenten des Katholiken-Kongresses von Miinchen
erwahlt, in freundschaftlicher, aber entschiedener Auseinan-
dersetzung mit dem von ihm verehrten Déllinger, fiir die Griin-
dung einer Notkirche mit Gemeinden gewirkt. Er hat als beriihm-
ter Kirchenrechtler von Prag die Verfassung der altkatholischen
Kirche Deutschlands konzipiert, die Bischofswahl 1873 geleitet
und zur Bischofsweihe in Rotterdam mit Reinkens, Knoodt und
Reusch den Weg gebahnt. Er war der Vater der altkatholischen
Kirchenorganisation, den man bei den folgenden Altkatholiken-
Kongressen lange Zeit hindurch als Prasident in Dankbarkeit an
die Spitze stellte. Er hat mit personlichen Opfern sich von der
pragschen Universitdtsprofessur an die kleinere Fakultat der Juri-
sten in Bonn wihlen lassen, um Bischof Reinkens als Helfer und
juristischer Berater stets nahe zu sein. Wir erinnern uns seiner
Worte am Altkatholiken-Kongress von Miinchen:

«Ich bin von der Wahrheit unserer Bewegung und von der
Wahrheit dessen, dem ich mich angeschlossen habe, so iiberzeugt,
dass ich Ihnen ganz offen sage: dass, wenn ich der einzige Sterb-
liche wire, der auf diesem Standpunkt bliebe, nie und nimmermehr
ich mich zu einem andern bekennen wiirde?28.»

«Christus hat gesagt: ich werde bei Euch bleiben bis ans Ende
der Welt. Entweder war am 18. Juli 1870 Christus in der Versamm-
lung und stand ihr bei: dann hat sie die Wahrheit gesagt. Oder er
war nicht mit der Versammlung. Wir nehmen letzteres an. Wiirden
wir dies nicht annehmen, dann wiren wir hier unberechtigte Ket-
zer. Das ist das Fundament unserer Bewegung?®.»

«Die alte Kirche kennt keine mechanische Unfehlbarkeit, sie
hat nie und nimmer angenommen, dass der hl. Geist durch irgend-

27 Lebenserinnerungen, s.o. S.60
28 Miinchner Stenogramm, s.o. S.102.
29 Minchner Stenogramm, s.o0. S.137.



— 79 —

welche Verrichtung immer dem einzelnen Bischof ins Ohr hinein-
giabe, was richtig ist30.»

«Mir ist die Kirche nicht bloss eine Kirche als Canonist, sie ist
mir auch eine Kirche fiir mein Herz. Ich stehe nicht bloss mit dem
Verstande in der Kirche, ich stehe auch mit dem Herzen
darin31,y

Johannes Nepomuk Huber

Der Anreger des Miinchner Kongresses von 1871 ist in der
Nacht vom 19. auf den 20. Marz 1879 entschlafen und von Professor
Friedrich, bei einem zahlreichen Leichengeleite, dem auch Déllinger
zugehorte, bestattet worden. Er bildete mit Déllinger und Friedrich
den sogenannten Januskreis, aus welchem das bedeutende Buch « Der
Papst und das Concil» hervorging. Durch dieses frithzeitige Sterben
ist Johannes Huber in unseren Gemeinden allzusehr in Vergessenheit
geraten®?. Er nannte sich selbst einen «Sohn aus dem Volk», der auch
als Philosophieprofessor tiefes soziales Verstandnis in sich trug.

Lange ehe General William Booth im Gedenken an Stanleys
«Im dunkelsten Afrika» sein Buch «In darkest England and the way
out» 1890 veroffentlichte, ist Johannes Huber durch die Arbeiterwoh-
nungen und die Elendsquartiere Londons gezogen und hat 1865 seine
Schrift «Der Proletarier» erscheinen lassen. Am Zustandekommen
der Gelehrtenversammlung des Jahres 1863 in Miinchen, welche Dél-
linger manche Enttduschung in rémisch-kirchlicher Hinsicht
brachte, hatte Huber wichtigen Anteil. 1859 erschien sein unter
schmerzlichen Kampfen abgefasstes Buch «Die Philosophie der Kir-
chenviter». Es wurde auf den Index der verbotenen Biicher ge-
setzt. Auseinandersetzungen hier mit dem Jesuitenorden, dort mit
David Friedrich Strauss und Héackel waren ihm im Blick auf die gei-
stige Lage des Arbeiterstandes ein dauerndes Anliegen. Seine Zeugen-
schaft zum 18. Juli 1870 widerspiegelt sich in den Worten : « Die Kir-
che ist nicht Mechanismus, sondern Organismus. Was die Kirche ist,
das muss sie auch sein aus der eigenen innerlichsten Mitwirkung aller
ihrer Mitglieder. In ihr soll nicht, wie in einer Maschine, alles durch
evne Hand in Bewegung gesetzt und in einer bestimmten Richtung

30 Minchner Stenogramm, s.o. S.181.

31 Miinchner Stenogramm, s.o0. S.138.

32 0. G., Meditationen zum Miinchner Altkatholikenkongress, Christka-
tholisches Kirchenblatt, Bern 1953, Nrn. 18 und 19.



— O ==

getrieben werden, sondern aus der in jedem Mitgliede der Kirche
lebendigen und schaffenden Kraft der christlichen Lehre heraus er-
baut sich die Kirche organisch. Also, wir betonen das Recht der In-
dividualitat, der glaubigen Individualitit in der Kirche gegeniiber
einem &usserlichen Lehramt, welches dieselbe in ihrer heiligsten
und innerlichsten Bethitigung, in der religivsen Uberzeugung bre-
chen und tédten mdochte3.» Ein anderes Mal betont er: «Man darf
sagen, wir sind in vielen Punkten, die die Katholiken und Prote-
stanten frither trennten, jetzt einstimmig im Urtheil geworden. Auf
diesen Geist der Wahrheitsliebe, auf diesen Geist der dichten For-
schung, der namentlich auch der Nerv unserer Bewegung ist, ver-
trauen, wir, auf dass er Verstindigung bringe — nicht in der néch-
sten Zeit; solche Dinge miissen organisch wachsen3%.»

Johannes Friedrich

Es gehort zu den erfreulichsten Ereignissen der unmittelbaren
nachvatikanischen Zeit, dass Professor Friedrich, welcher als
Sekretiar des Kardinals Hohenlohe in Rom das Vatikanische Konzil
verfolgte, nicht nur eine mehrbandige Konzilsgeschichte, 1879 ein
Buch «Zur iltesten Geschichte des Primates in der Kirche», und
schliesslich die dreibdndige Dollinger-Biographie veroffentlichte,
sondern im November 1872 sein Christkatholisches Andachts-
buch: «Gott, meine einzige Hoffnung» herausgab. Das war eine
seelsorgerliche Tat fiir die aus der romischen Kirche ausgeschlosse-
nen Altkatholiken. Der Gelehrte und Priester einigten sich in
Friedrich, um die liturgiegeschichtlichen KErkenntnisse in den
Dienst eines vertieften Verstindnisses der Messe, der Sakramente,
der kirchlichen Gebete und Handlungen zu stellen. Durch ausge-
dehnte Einleitungen und Erklarungsworte der in deutscher Sprache
wiedergegebenen Akte sollte die religiose Beteiligtheit am gottes-
dienstlichen Leben geweckt und gefordert werden. Eine liturgi-
sche Bewegung wurde damit vor hundert Jahren als positive Aus-
wirkung der vatikanischen Auseinandersetzungen eingeleitet. Im
Vorwort schrieb Friedrich33:

33 Miinchner Stenogramm, s.o0. S.7.

34 Miinchner Stenogramm s.o. S.10.

35 Friedrich, Johannes, Christkatholisches Andachtsbuch: « Gott, meine
einzige Hoffnung», Leipzig 1873, S. IV ff.



— 81 —

«Ich wollte namlich die Gebete der Kirche, welche das Emp-
finden und Denken der ganzen christkatholischen Gemeinde durch
die Jahrhunderte ihres Bestehens zum Ausdruck bringen, zum Ge-
meingut machen helfen. Darum enthilt dieses Gebetbuch die Ge-
bete aller vorziiglicheren kirchlichen Akte. Die (ildaubigen sollen
wissen, was in diesen Akten vollzogen wird, ja, sie sollen sich selbst
daran betheiligen kénnen und betheiligen ; denn es kann keine gros-
sere Entartung des christlichen Gemeindelebens geben, als die jetzt
in der katholischen Kirche vorhandene Trennung des Priesters von
der Gemeinde... ,Welch ein herrliches Schauspiel‘, ruft der selige
Bischof Sailer von Regensburg aus, ,wiirde das fiir den Himmel
sein, wenn Volk und Priester mit Finem Herzen den unsichtbaren
Vater anbeteten, mit Einem Herzen sich an dem Tode und Leben
des grossen Opferers, unseres Herrn Jesu Christi, erfreuten, und
mit Einem Herzen sich zum neuen Leben neue Kraft sammelten!
I Glaube, Ein Herz, Ein Gebet!* Diese Sehnsucht kann jedoch
nur dadurch vollkommen befriedigt werden, dass die Muttersprache
auch zugleich Kirchensprache wird... Auch das Volk soll wissen,
warum es so betet, wie die Kirche frither betete und wie und
warum allmihlich in diesem und jenem eine Anderung eintrat. Nur
auf diese Weise kann auch das Volk zur Erkenntnis gelangen, dass
Reformen auf diesem Gebiete nothwendig sind, und wie sie ohne
Verletzung des Wesentlichen vorgenommen werden kénnen und
diirfen... Reformen selbst vorzuschlagen oder zu machen, dazu
hielt ich mich nicht fiir competent.»

Eduard Herzog

Der junge Exegeseprofessor der Luzerner Lehranstalt, Eduard
Herzog, gab mit Kollegen des Priesterseminars vom 22. April 1870
an in der Meyerschen Druckerei jeden Freitagabend eine Wochen-
zeitung «Katholische Stimme aus den Waldstatten» heraus. In die-
sem Organ fiir Besprechung religiéser Tagesfragen fand vor allem
die Diskussion iiber den «verhdngnisvollen Hauptgegenstand» des
waltenden Konzils, die pidpstliche Unfehlbarkeit, statt. Mit Nr. 37
vom 30.Dezember 1870 nahm indessen die « Katholische Stimme»
vom Leserkreis Abschied mit der Erklarung ins neue Jahr: «Sollte
aber der Kampf, der angehoben, durchgekimpft werden miissen,
damit Friede werde, sollte klar werden miissen, auf welcher Seite
die Wahrheit, auf welcher der Irrthum — und die Kirche hat solche



— B

Kampfe schon genug bestanden —, dann wiirden unzéihlige Katholi-
ken, wenn es gilte, bischiéflichen Fiihrern in den Kampf religiser
Uberzeugung zu folgen, nicht mehr zuriickbleiben, und die «Katho-
lische Stimme», wenn auch fiir einstweilen verstummt, wiirde zei-
gen, dass sie mit ihren Gegnern nicht transigiert, sondern nur Waf-
fenstillstand geschlossen hatte3S.»

Die Stellung von Herzog wurde in Lehramt und Beichtstuhl
immer gefihrdeter. Im Sommer 1872 empfing der aus seiner Uber-
zeugung keinen Hehl Machende den Besuch der Professoren
Knoodt und Reinkens. Knoodt war einer seiner Bonner Lehrer ge-
wesen. Reinkens, den spateren Freund und bischéflichen Kollegen,
lernte er jetzt durch Knoodt kennen. Die Frage, Luzern zu verlas-
sen, wurde dringlich. In Krefeld (in den Rheinlanden) bildete sich
eine Gemeinde altkatholisch Gesinnter. Sie suchte einen Pfarrer.
Knoodt wies sie auf Herzog hin. Schon am 27. August erhielt Her-
zog eine Anfrage, ob er eine Anstellung als Pfarrer annehmen
wiirde. Nach Ubereinkunft mit Professor Walter Munzinger ent-
schloss sich Eduard Herzog zum Besuch des Altkatholiken-Kon-
gresses vom 19. bis 22. September 1872 in Koéln. Dort erfolgte die
entscheidende Wende. Am 23.September des Jahres richtete
Eduard Herzog von Bonn aus an Bischof Lachat in Solothurn den
Abschiedsbrief 37, welchem wir einige Stellen entnehmen:

«Die Milde, infolge deren Sie mich bisher mein Amt als Prie-
ster und Lehrer der katholischen Theologie ungehindert ausiiben
liessen, trotzdem Ihnen meine Stellung zu den erwihnten Dekreten
schon langst auch in offizieller Weise kund geworden war, hat mir
Zeit gelassen, den Schritt, den ich nun tue,ruhig und ernst zu iiber-
legen, und ich darf Ihnen die Versicherung geben, dass ich in der
Uberzeugung von der Unhaltbarkeit der vatikanischen Lehre nur
immer mehr befestigt worden bin, denn wahrlich die Art und
Weise, wie man jene Dekrete zu begriinden sucht, kann kein Zu-
trauen erwecken...

Sie, Herr Bischof, wissen, dass, um wieder nur ein einziges Bei-
spiel anzufiihren, jene von 67 Erzbischéfen und Bischofen unter-
zeichnete Protestation vom 8.Mai 1870 echt ist, worin es u.a.
heisst: ,Wir konnen es mit unserer bischoflichen Wiirde, mit dem

36 Katholische Stimme aus den Waldstidtten, 1870, Nr. 37.
37 Herzog, Walter, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen
1935, S.54 ff.



Amte, welches wir auf dem Konzil verwalten, und mit den Rech-
ten, die uns als Mitgliedern des Konzils zustehen, nicht linger mehr
in Einklang bringen, Bitten vorzutragen, da die Erfahrung uns hin-
langlich und mehr als hinldnglich gelehrt hat, dass dergleichen Bit-
ten nicht nur nicht beriicksichtigt, sondern nicht einmal einer Ant-
wort gewirdigt werden. Es bleibt uns also nichts iibrig, als gegen
das besagte Verfahren, welches unseres Erachtens fiir die Kirche
und den heiligen apostolischen Stuhl im hochsten Grad verderblich
ist, zu reklamieren und zu protestieren, um dadurch die Verantwor-
tung fiir die ungliicklichen Folgen, die daraus ohne Zweifel hervor-
gehen vor den Menschen und vor dem furchtbaren Gerichte Gottes
von uns abzulehnen. Dessen soll dieses Schreiben ein ewiges Zeug-
nis sein.‘ In der Tat, Herr Bischof, dieses Schreiben ist ein ewiges
Zeugnis fiir die Unfreiheit und die Unregelmissigkeit der vatikani-
schen Synode und diese kann eben wegen ihrer Beschaffenheit nie
und nimimer als ein ordentliches, mit goéttlicher Autoritit binden-
des Konzil angesehen werden.

Die, welche sich unterworfen haben, fiigen sich stumm einer
Lehre, welche sie in ihrer Unwahrheit lieber niemals gekannt haben
mochten. Sie sind gebrochen und schweigen...

Meine bisherige Stellung bot mir alles, was ich mir in meinen
Studienjahren unter den Bedingungen zu einem gliicklichen Leben
vorgestellt habe. Ich habe auch wiederholt von massgebendster
Seite die Zusicherung erhalten, dass meine Stellung durch meine
anti-infallibilistische Anschauung nicht gefahrdet sei, wenn ich
mich nur hiite, im Kolleg oder auf der Kanzel die neuen Dog-
men anzugreifen. Allein ich fiihlte immer mehr, wie unwiirdig es
eines Mannes sei, dessen Beruf es ist, in seinem Kreise die christ-
liche Heilslehre zu verkiinden, aus Liebe zu einem bequemen, ange-
nehmen Leben hochwichtige Wahrheiten dusserlich — wenn auch
nur dusserlich — zu verleugnen. Dieses Gefiihl ist fiir mich noch un-
ertraglicher geworden, nachdem eine grosse Zahl derjenigen Mén-
ner, welche bis dahin durch ihr Leben und ihre Wissenschaft vor
den Augen Aller als Zierde des Katholizismus dastanden und
unserer Kirche auch bei anderen Konfessionen wieder Ansehen
verschafft hatten, mit Suspension und Exkommunikation geédchtet
worden waren, aus keinem anderen Grund als deswegen, weil sie
mit méinnlicher Offenheit ihre christliche Uberzeugung auch gegen-
ither der Gewalt nicht verleugnen wollten. Unter diesen Méannern
befinden sich auch meine teuersten Lehrer. Ich weiss mich mit



ihnen verbunden durch einen Glauben und eine Liebe und bin
gliicklich, an ihrer Seite nun offen und ohne alle Riicksichten wie-
der einstehen zu diirfen fiir ein Christentum, das den Menschen frei
macht und ihn nicht geistig knechtet, das ihn beseligt und ihm
nicht zur unertriglichen Last wird, das die Wissenschaft ertragt
und nicht fiirchten und darum binden muss, das die freien Institu-
tionen der neuen Zeit, welche der Papst als ,moderne Ideen‘ ver-
dammt hat, freudig anerkennt und zum Heile der Menschheit hegt
und fordert.

Es gab eine Zeit, in der ich Thr Anathem nicht ertragen hétte;
heute jedoch gewirtige ich es mit der vollkommensten Seelenruhe,
denn ich habe die freudige Zuversicht, trotz Ihrer Exkommunika-
tion ein Glied zu sein an dem lebendigen Leibe unseres Herrn Jesus
Christus. Wenn auch nicht mehr mit demselben Glauben mit IThnen
verbunden, so hoffe ich doch, dass Sie mir auch in Zukunft die Ge-
meinschaft der Liebe und des Gebetes génnen werden. In dieser
Gemeinschaft verbleibe ich...»

Pro-test

Der Apostel Paulus hat im zweiten Korintherbrief Christus
«das Ja» genannt, das Ur-Ja (II.Kor.1, 20). Wirklich christliches
«Nein» muss in diesem «Ja» verwurzelt sein. Wenn Déllinger der
altkatholischen Gemeinschaft die Sendung zugemessen hat: «als
redender und permanenter Protest dazustehen», dann hat er die Be-
wegung nicht in eine blosse Opposition gedréngt, sondern die posi-
tive Verwurzelung deutlich gemacht: «Zeugnis zu geben fiir die alt-
kirchliche Wahrheit». Beim Wort «Protest» soll das Pro sich zum
testari fiigen. Zeugnis geben: «fiir»; fir Christus und sein Evange-
lium. Kein Nein der Willkiir soll die antivatikanische Zeugenschaft
bestimmen. Massgeblich muss sein das Nein aus dem «Ja» des Chri-
stus. Die vorliegenden Zeilen moégen zeigen, inwiefern die «Vater»
vor hundert Jahren aus diesem «Ja» gezeugt haben, und wie wir
ihren Protest als «permanente» Aufgabe, ohne Umdeutungen und
evangeliumsferne Kompromisse anzunehmen, in die Zukunft zu
tragen haben.

Meggen (Luzern) Otto Gilg



	Der antivatikanische Zeugenchor nach dem 18. Juli 1870

