
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 2

Artikel: Der antivatikanische Zeugenchor nach dem 18. Juli 1870

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 60 —

Der antivatikanische Zeugenchor
nach dem 18. Juli 1870

Codices vestri nos sunius

Augustin hat seine Katechumenen in Hippo ermahnt : «Wenn ihr
in der Kirche zusammenkommt, dann lasset alle Fabelbücher und
alles eitle Stadtgeschwätz zurück und horchet gespannt auf die
heiligen Schriften. Codices vestri nos sumus, Euere Bücher sind wir»
(sermo 227). Das Vaterunser und das Glaubensbekenntnis sollten sie

nicht aufschreiben, um sich dieselben einzuprägen. Es galt vielmehr,
des Wortes eingedenk zu sein, welches der Herr durch den Propheten
gesprochen hat : Ich lege mein Gesetz in ihr Inneres und schreibe es

ihnen ins Herz. « Deshalb » - sagt Augustin - « soll das Symbolum beim
Hören gelernt, und weder auf Schreibtafeln, noch auf irgendeinen
Stoff, sondern ins Herz geschrieben werden» (sermo 212). Den
Katechumenen gegenüber wurde das Bekenntnis als eine geheimzuhaltende

Mysterienformel, als Passwort der « Gläubigen» mündlich
weitergegeben. Anderseits sorgte gerade Augustin, wie sein verehrter
Lehrer, Bischof Ambrosius in Mailand, mit Hunderten von Predigten,

umfangreichen Briefen, biblischen Kommentaren, Büchern
polemischen Inhalts dafür, dass es eine Verbreitung der christlichen
Lehre gab durch ein ausgedehntes öffentliches Schrifttum, eine
christliche Literatur. Durch die Jahrhunderte konnte so die Zeugenschaft

der «Väter» vernommen werden : Codices vestri nos sumus.
Als am 29. Juni 1868 das Vatikanische Konzil auf den 8. Dezember

1869 einberufen worden war, und Döllinger in einem Ende
Februar 1869 erschienenen Artikel der Civiltà cattolica die Bekanntgabe

des Konzilsprogramms im Sinn der Dogmatisierung der Unfehlbarkeit

des Papstes erschloss, veröffentlichte er, rasch bestimmt, mit
dem Titel «Das Concilium und die Civiltà», vom 10. bis 15. März eine
»Artikeheihe in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung». Unter teilweiser

Mitarbeit von Professor Johannes Nepomuk Huber in München
wurden diese Artikel zu einem Buch ausgeweitet, welches die
Geschichte des Papalsystems zur Darstellung brachte. Der Verfasser,
welcher das Pseudonym «Janus» wählte, war der Überzeugung: «Ich
halte es kaum für möglich, dass ein Bischof, der das Buch gelesen,
noch für das Unfehlbarkeits-Dogma stimme». Es ging ihm um die

Kundgabe einer religiös-kirchlichen Direktive.



— 61 —

Am 17.Dezember 1869 erschien als Fortsetzung der März-Artikel

in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» eine weitere Arbeit des

von Rom aus mit Material gespeisten Döllinger über « Die Anfänge des

Konzils ». Und seit dem 27. Dezember folgten sich während der ganzen
Konzilszeit «Römische Briefe über das Konzil von Quirinus».

Der durch historisches Wissen und diplomatische Aufschlüsse

einzigartig ausgerüstete Münchner Historiker vermochte das den am
Konzil Beteiligten gebotene Schweigen zu durchbrechen und die
Geheimnisse des Vatikans der Öffentlichkeit bekanntzumachen. Was

man in Rom voneinander nicht erfuhr, das konnte man in der «Augsburger

Allgemeinen Zeitung» lesen In einer Zeit, da die Presseorientierung

weit dürftiger war als jene, welche während des Zweiten
Vatikanischen Konzils die Welt erfüllte, konnten Zeugenschaft und Kritik

der gierig gelesenen «Augsburger Allgemeinen Zeitung» unter das

Wort gestellt werden : Codices vestri nos sumus.

Königswinter

Noch nicht einen Monat nach dem 18. Juli 1870 regte sich in
Königswinter das Zeugenbedürfnis jener Männer (sie gehörten
vorzüglich den Rheinlanden an), welche die vorvatikanische «Koblenzer
Laienadresse» verfasst hatten. Unter dem Vorsitz von Oberregierungsrat

Wülffing aus Köln veröffentlichten sie am 14.August 1870

eine « Erklärung» !1, in der sie feststellten, dass « in Rom nichtmit voller
Freiheit berathen und wichtige Beschlüsse nicht mit der erforderlichen

Übereinstimmung» gefasst wurden. Sie betonten, «dass sie die
Decrete über die absolute Gewalt des Papstes und dessen persönliche
Unfehlbarkeit » nicht anerkennen könnten, sie « vielmehr dieselben als
eine mit dem überlieferten Glauben der Kirche in Widerspruch
stehende Neuerung» verwerfen mussten. Trotz des hereingebrochenen
Krieges und der Abwesenheit der unter den Waffen stehenden Soldaten

unterschrieben im Lauf der nächsten Wochen in der «Kölnischen
Zeitung» 1359 Männer diese Adresse, darunter 43 Ärzte, 75

Gymnasiallehrer, 32 Universitätsprofessoren und Dozenten. Der klerikale
Einfluss auf die Familien und die Rücksichtnahme auf die eigene
geschäftliche Lage blieben allerdings bei vielen nicht wirkungslos.

1 von Schulte, Friedrich; Der Altkatholizismus, Giessen 1887, S. 106. Die
Dokumente der ersten Versammlungen sind jetzt auch veröffentlicht im
Anhang von Küry, Urs, Die altkatholische Küche, in: Die Kirchen der Welt,
Stuttgart 1966, S. 417-432.



— 62 —

Dieser Erklärung folgte von den Rheinlanden aus unter Vorangang

von Justizrat Bauerband, dem Bonner Historiker Kampschulte
und dem klassischen Philologen Ritter ein Schreiben2 an die noch
nicht entschiedenen Glieder der einstigen Konzilsopposition in Rom,
die Kardinäle Rauscher (Wien) und Schwarzenberg (Prag), Erzbischof

Deinlein (Bamberg), die Bischöfe Hefele (Rottenburg), Greith
(St. Gallen), Strossmayer (Diakovar). Die BriefVerfasser stellten die

Frage, ob nicht ein gemeinsames Handeln möglich sein dürfte.
Obschon Hefele am 27. Januar 1871 an Professor Reusch geschrieben3:
«Leider muss ich mit Schulte sagen: ,Ich lebte viele Jahre in einer
schweren Täuschung.' Ich glaubte der katholischen Kirche zu dienen
und diente dem Zerrbild, das der Romanismus und der Jesuitismus
daraus gemacht hat», versagten die Bischöfe in ihrer seelsorgerlichen
Pflichterfüllung. Hefele unterwarf sich am 10.April 1871. Strossmayer

beugte sich als letzter am 26. Dezember 1872, immerhin erst
nach zweieinhalb Jahren.

Die Nürnberger Erklärung

In einer Zeit, da der Verkehr durch den Krieg behindert war, und
die handelnden Theologen weit auseinander wohnten - Bonn,
München, Braunsberg, Breslau, Prag -, lud Döllinger die theologisch
Gleichgesinnten auf den 26.August 1870 nach Nürnberg ein. Wenn er
hernach, am 10. September 1870, an Professor Schulte in Prag
schrieb : «Wh müssen unseren Weg gehen, wenn auch die Bischöfe uns
im Stiche lassen oder uns anfeinden»4, so legte er jetzt eine in der

Hauptsache von ihm verfasste Erklärung vor. Es wurde zu Beginn
der Überzeugung Ausdruck gegeben, « dass ein längeres Schweigen
gegenüber den in Folge der Majoritäts-Beschlüsse der vaticanischen
Bischofsversammlung vom 18. Juli 1870, durch die Bulle ,Pastor
aeternus' kundgemachten päpstlichen Dekreten weder uns ziemt,
noch zum Nutzen der Kirche gereichen kann»5. Es wird geäussert,
dass eine durch Zahl wie durch Dignität und den Umfang ihrer
Kirchen überaus gewichtige Minorität, zuletzt noch schriftlich, Widerspruch

erhoben gegen die Proklamierung einer Lehre zum Dogma,
welcher weder die Vorbedingungen des «Immer», des «Überall» noch

2 Altkatholizismus, s.o. S. 112.
3 von Schulte, Friedrich, Lebenserinnerungen, Giessen 1908, S. 279.
4 Lebenserinnerungen, s. o. S. 272.
5 Altkatholizismus, s. o. S. 14.



— 63 —

das «von Allen» zukomme. Natur und Wesenheit des Episkopates
würden durch die Übertragung der ordentlichen Regierungsgewalt
auf den Papst «als integrierende Bestandteile der Kirche alteriert,
beziehungsweise völlig zerstört». Abschliessend wird die Konzils-Minorität

angesprochen mit den Worten: «Angesichts der Verwirrung,
welche durch diese neuen Lehren in der Kirche jetzt schon eingetreten
ist, und sich in der Zukunft voraussichtlich noch steigern wird, setzen
wir in jene Bischöfe, welche diesen Lehren entgegengetreten sind, und
durch ihre Haltung auf der Versammlung den Dank der katholischen
Welt verdient haben, das Vertrauen und richten zugleich an sie die
Bitte, dass sie in gerechter Würdigung der Noth der Kirche und der
Bedrängnis der Gewissen auf das baldige Zustandekommen eines

wahren, freien und daher nicht in Italien, sondern diesseits der Alpen
abzuhaltenden oecumenischen Concils mit dem ihnen zu Gebote
stehenden Mitteln hinwirken mögen.»

Von den in der altkatholischen Kirche später wirksamen, ihre
Unterschrift jetzt Hinsetzenden erwähnen wir :

Bonn: Dr.Knoodt, Professor der Philosophie; Dr.Langen,
Professor der Exegese; Dr.Reusch, Professor der
Exegese; Dr. Hilgers, Professor der Kirchengeschichte.

Braunsberg: Dr.Menzel; Professor Dr.Michelis.
Breslau: Dr.Baltzer, Domherr und Professor der Dogmatik;

Dr. Reinkens, Professor der Kirchengeschichte ;

Dr. Weber, Professor am Gymnasium und Privatdozent.

München: Dr.Döllinger, Professor der Kirchengeschichte und
Stiftspropst von St.Cajetan; Professor Dr.Fried¬
rich.

Prag: Dr.v. Schulte, Professor des Kirchenrechts

Die Münchener Erklärung von Pfingsten 1871

Vom März 1871 bis zum Frühjahr 1872 wohnte Reinkens im
Hause Dölhngers. Auch von Schulte traf am 2. April als geladener
Gast für vier Tage bei Döllinger ein. In diesen Tagen war die grosse
Exkommunikation durch Erzbischof Scherr über Döllinger ergangen.

Am 5. April 1871 begegneten Döllinger und Schulte bei einem
Spaziergang im englischen Garten der Königinmutter. Diese trat
auf Döllinger zu, liess sich den Begleiter vorstellen, und sprach die



— 64 —

Worte: «Ihre Erklärung hat mich entzückt (die vom 28.März
1871), halten Sie fest, Gott segne sie6.» Am folgenden Abend trafen
die beiden mit König Ludwig IL zusammen. Schulte berichtet in
seinen «Lebenserinnerungen», mit welcher ausnehmenden Huld der
König den e»xkommunizierten Stiftspropst von St. Cajetan gegrüsst
habe.

Die Pfingstzusammenkunft der Freunde fand teilweise in der
Wohnung Dölhngers statt. Die «Erklärung»7 beginnt mit den Worten

: « Gegenüber den amtlichen Massregeln und Kundgebungen der
deutschen Bischöfe zu Gunsten der Vaticanischen Decrete erachten
es die Unterzeichneten für nothwendig, durch folgende Erklärung
ihren Standpunkt zu wahren und so viel an ihnen liegt, der
hereinbrechenden Verwirrung der Gewissen entgegenzutreten».

Es wird hervorgehoben, dass durch die neuen vatikanischen
Dekrete das Zeugnis der kirchlichen Gesamtheit entwertet, ja der
oberste Grundsatz des katholischen Glaubens zerstört werde.
Behaupte man, Petrus sei es, der durch den Mund des sich unfehlbar
erklärten Papstes gesprochen habe, so gelte es zu erkennen, dass

Taten, Reden und Briefe des Apostels einen völlig andern Geist
atmen und eine andere Lehre enthalten «als die, welche uns jetzt
aufgezwungen werden soll».

Trotz der bischöflichen Rüge hielten sich die Verfasser der
Erklärung für berechtigt, die Unfehlbarkeit, welche dem Papst und
ihm allein, ohne jede Teilnahme anderer, zukommen soll, eine
persönliche zu nennen. Wenn man von Männern, «die keine höhere
Pflicht als den blinden Gehorsam zu kennen scheinen, auf ihre
ehrwürdigen Vorfahren im Episkopat, auf Bischöfe wie Cyprian, Atha-
nasius, »Augustin blicke, so hätten die Verfasser ein grösseres Recht
als der hl. Bernhard zu dem Schmerzensruf: Quis nobis dabit
videre ecclesiam sicut erat in diebus antiquis.'».

Es wird unterstrichen: «Jetzt hat man zum erstenmale - der
Fall ist in achtzehn Jahrhunderten nicht vorgekommen - Männer
mit dem Kirchenbann belegt, nicht weil sie eine neue Lehre
behaupten und ausbreiten wollen, sondern weil sie den alten Glauben,
wie sie selber ihn von ihren Eltern und Lehrern in Schule und Kirche

empfangen haben, bewahren und das Gegenteil davon nicht
annehmen, ihren Glauben nicht wie ein Kleid wechseln wollen... Wir

6 Lebenserinnerungen, s.o. S.279.
7 Altkatholizismus, s.o. S. 16-22.



— 65 —

wissen aber auch, dass diese Bannungen ebenso ungültig und
unverbindlich, als ungerecht sind.»

Von «geistlähmender Centralisation und mechanischer Unifor-
mität» weg schauen die Bekenner der Münchner Pfingst-Kundge-
bung auf ein höchstes Ziel christlicher Entwicklung: «der Vereinigung

der jetzt getrennten Glaubensgemeinschaften, die vom Stifter
der Kirche gewollt und verheissen ist, die mit immer steigender
Kraft der Sehnsucht von unzähligen Frommen, und nicht am
wenigsten in Deutschland, begehrt und herbeigerufen wird. Das gebe

Gott». Mit dem Datum vom «Juni 1871» finden wir im Kreis der
Unterzeichner Döllinger, Graf von Moy (in dessen Haus ein Teil der

Sitzungen stattfand), Lord Acton-Dalberg, von Schulte, Reinkens,
Knoodt, Stumpf, Michelis, Johann Nepomuk Huber, von Liaho,
Cornelius, Zirngiebl, Johannes Friedrich.

Der Münchener Kongress

Am 5. und 6.August 1871 setzte eine vorbereitende Versammlung

in Heidelberg, an welcher aus der Schweiz auch der Aarauer
Landammann und Ständerat Augustin Keller als Vertreter eines
provisorischen Zentralkomitees der Solothurner Laienversammlung
vom 29. April 1871 teilnahm, den Zeitpunkt eines Katholiken-Kongresses

in München auf den 22. bis 24. September 1871 fest. Ein von
Professor Johann Nepomuk Huber ausgearbeiteter Organisationsentwurf

wurde mit wenigen Änderungen angenommen. Im Kreis der
über 300 Delegierten Deutschlands und Österreichs, zu denen sich am
Kongress von München8 vier Pfarrer der Utrechter Kirche, Katholiken

aus Frankreich, Spanien, Brasilien, Irland, Glieder der
russischen, anglikanischen, amerikanischen, der evangelischen Kirchen
Deutschlands und der Schweiz gesellt hatten, waren, von der
Schweizerischen Katholiken-Versammlung in Solothurn am
18. September 1871 abgeordnet, Landammann Augustin Keller
(Aarau), Professor Dr. Walter Munzinger (Bern) und Nationalrat
Anderwert (Frauenfeld) erschienen. In privater Weise nahmen
Pfarrer Paulin Gschwind (Starrkirch), Redaktor Hans Frei
(Solothurn) und Schulmann Schachtler (St. Gallen) an den Sitzungen
teil. Bei den öffentlichen Versammlungen im Glaspalast zählte man
8000 Männer. Die Frauen, welche leider gemäss dem bayerischen

8 Altkatholizismus, s.o. S.342-346.



— 66 —

Vereinsgesetz nicht dabei sein durften, konnten sich so nicht in
direkter Weise von der Wahrheit und dem religiösen Gehalt der

Bewegung überzeugen. Das Präsidium wurde Professor von
Schulte, das Vizepräsidium Professor Windscheid aus Heidelberg
und Ständerat Augustin Keller übertragen. Da müsste es sich nun
entscheiden, ob die altkatholische Bewegung nur eine gelehrte
Literaturangelegenheit bleiben oder eine religiös-kirchliche Volksbewegung

werden sollte. Die praktischen Seelsorger drängten auf
Gemeinde- und Diözesanbildung. Sah Döllinger erst nur die Gefahr
des Widereinander von «Altar gegen Altar» und den «Abweg einer
neuen Kirchenbildung», so durfte er doch mit zunehmenden Jahren
erkennen, wie darüber hinaus die ökumenische Gewilltheit, welche
ihm so sehr ein Anliegen war, in der altkatholischen Kirche zum
Ausdruck kam. Die Gegner sollten nicht, wie von Schulte erklärte9,
sagen können: «Sind eben missvergnügte Professoren... Wer ist
denn da % Es sind ein paar Dutzend Professoren, die sich verletzt
fühlen, Gott weiss, aus welchen Gründen. Das ist nur Opposition.
Das Volk, die 14 Millionen, die stehen hinter uns.» Der Münchner
Laie von Liano betonte, die literarische Zeugenschaft reiche in
Sachen der Religion nicht aus. Apostolische Wirksamkeit sei

notwendig. So galt es einen Weg zu beschreiten, der von den bereits
bestehenden Vereinen zu Gemeinden, von Sitzungen zu
Gottesdiensten, von Vorträgen zur neutestamentlichen Verkündung, vom
Verein zur organisierten Kirche, von Statuten zur bischöflich-synodalen

Verfassung führte. Im Programm10 begegnen wir folgenden
Sätzen :

«Wh lassen uns weder aus der Kirchengemeinschaft noch aus
den durch diese Gemeinschaft uns erwachsenden kirchlichen und
bürgerlichen Rechten verdrängen... Wh halten fest an der alten
Verfassung der Kirche... Wir bekennen uns zu dem Primat des

römischen Bischofs, wie er auf Grund der Schrift von den Vätern
und Concilien in der alten ungeteilten christlichen Kirche
anerkannt war... Wh wahren der katholischen Laienwelt und dem Clerus
das Recht des Zeugnisses und der Einsprache... Wh erstreben unter

Mitwirkung der theologischen und canonistischen Wissenschaft
eine Reform in der Kirche... Wir erklären, dass der Kirche von

9 Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-
Congresses, München 1871, S.138.

10 Altkatholizismus, s.o. S.22-24.



— 67 —

Utrech t der Vorwurf des Jansenismus grundlos gemacht wird, und
folglich zwischen ihr und uns kein dogmatischer Gegensatz
bestellt. »

«Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-
orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung ohne
zwingende Ursachen erfolgte... Wh erwarten unter Voraussetzung der
angestrebten Reformen und auf dem Wege der Wissenschaft und
der fortschreitenden christlichen Cultur allmälig eine Verständigung

mit den protestantischen und den bischöflichen Kirchen».
«Wir halten bei der Heranbildung des katholischen Clerus die

Pflege der Wissenschaft für unentbehrlich. Wh betrachten die
künstliche Abschliessung des Clerus von der geistigen Cultur des

Jahrhunderts (in Knabenseminarien und einseitig von Bischöfen
geleiteten höheren Lehranstalten) bei dessen grossem Einflüsse auf
die Volkscultur als gefährlich und höchst ungeeignet zur Erziehung
und Heranbildung eines sittlich frommen, wissenschaftlich erleuchteten

und patriotisch gesinnten Clerus.»
Wurde einerseits das «Wh halten fest» der vatikanischen

Neuerungssucht entgegengestellt, so wollte man nicht ein Bekenntnis

zur Stagnation, zur Starrheit und Leblosigkeit, ein «Auslöschen
des Geistes» befürworten. Nein, hier ging es um die Freiheit, aus
dem «Christus gestern» gegen allzu menschliche Willkür ein «Christus

morgen» zu bekennen. Darum erklärte Reinkens anlässlich der
Heidelberger Vorversammlung vom 5. und 6.August 1871 gegenüber

einem Einwand von Augustin Keller: «Wir wollen Reformen,
und sie sollen so intensiv sein, dass sie alles abzustossen vermögen,
was dem wahrhaft katholischen Prinzip fremd ist und die
Entwicklung des religiösen Lebens zu hemmen vermag». Und der
Münchner Philosoph Johannes Huber, welcher recht eigentlich der
Anreger und Hauptvorbereiter des Münchner Kongresses gewesen
ist, erklärte am Kongress gegenüber Döllinger: «Überhaupt wollen
wir nicht bloss eine Existenz der Notlage fristen, sondern wir wollen

mehr, wir wollen eine Reform der katholischen Kirche. Jetzt
haben wir Reden genug gewechselt, Schriften genug geschrieben,
jetzt ist es an uns, ob wir handeln wollen oder nicht.»

Blicken wir über ein Jahrhundert zurück auf die Kongress-
Atmosphäre, so fällt uns auf, dass man mehr von der «alten
Kirche» als von der «Bibel» sprach. Waren auch bedeutende Bibelkenner

wie Langen, Reusch, Döllinger, Reinkens gegenwärtig, so lässt
sich nicht übersehen, dass das stenographische Protokoll nicht ein



Eingesenktsein in die neutestamentliche Welt verrät. Man war,
wie etwa Johannes Nepomuk Huber, eher als von biblischen
Kategorien vom «Geist der Geschichte» getragen. Hatte später Professor
Deissmann in der Veröffentlichung des Berichtes über die Stockholmer

Weltkirchenkonferenz vom Jahre 1925 einundzwanzig Seiten,
welche an zitierte Bibelworte oder Bibelanspielungen erinnerten,
zusammengestellt, so war es in München der Laie von Schulte,
welcher mahnte : « Gehe zurück auf die heilige Schrift11 » Er hat nicht
von ungefähr erklärt: «Von der Bibel will ich schweigen, die leider
uns Katholiken durchgehend das verschlossene Buch mit sieben

Siegeln ist. Darin liegt auch mit das Grundübel11». Mit Bischof Herzog

kam später ein vielfach andersartiger biblischer Zug in die
Diskussionen altkatholischer Kongresse.

Die Katholiken-Laienversammlung in Solothurn
vom 18. September 1871

Die im Schwurgerichtssaal des neuen Amtshauses von
Solothurn versammelten Laien - 380 an Zahl - waren erfüllt von
Misstrauen gegenüber der Kirche, deren Oberhaupt für sich selbst
lehramtliche Unfehlbarkeit und hierarchische Allgewalt in Anspruch
genommen. Man hatte sie seelsorgerlich darben lassen und sie wie

«Unmündige» behandelt. Durch die Löschung der Rechte des

allgemeinen Priestertums waren sie von einer kirchlichen Lebendigkeit

weggedrängt und renitent gemacht worden. Sie fühlten sich ins
«Zeitalter der reinen Vernunft»12 gestellt. Redete man von der
«Kirche», so sahen sie nur das «Zerrbild», welches man aus der
katholischen Kirche gestaltet hatte. Rousseaus «Droits de

l'homme» tanzten in einigen Köpfen herum, ohne dass sie eine

Ahnung - wie später Reinkens an Augustin Keller schrieb - «von
dem Rechte der in der Geschichte waltenden providentiellen Autorität

aufkommen liessen». Nachdem die anwesenden Männer 1854

die eigenmächtige Dogmatisierung der unbefleckten Empfängnis
Marias, und 1864 im Syllabus die Verdammung der neutralen
Schule, der Glaubens-, Gewissens-, Presse- und Kultusfreiheit hatten

entgegennehmen müssen, womit auch die Verwerfung des zivil -

11 Münchener Stenogramm, s.o. S.184.
12 Der schweizerische Katholikenkongress in Solothurn, 1871,

Stenogramm S.5.



69

standsamtlichen Bestattungsgesetzes, des bürgerlichen Eherechts
und die Aufrechterhaltung geistlicher Gerichtsbarkeit verbunden
wurde, fühlten sie sich von den «geistlichen Batterien» bedroht,
«womit mittelalterliche Zeloten die moderne Welt beschiessen
wollen». Leo Weber, der spätere Bundesrichter, äusserte gegenüber
dem Antrag Curtis, die katholische Kirche zu verlassen13: «Sie sind
von Anfang nie Mitglieder der päpstlichen Unfehlbarkeitskirche
gewesen... Wir anerkennen eine Kirche, welche die Unfehlbarkeit des

Papstes und den Syllabus als Dogma festhält, nicht als die von
Christus gestiftete katholische Kirche.»

Der Berner Professor und Bundesratssohn Walter Munzinger
äusserte14: «Ich habe vor einem Jahre noch die Hoffnung mit mir
herumgetragen, es sollte möglich sein, in Folge dieses
Unfehlbarkeitsdogmas, das den gesunden Menschenverstand so furchtbar vor
den Kopf schlägt, unsere ganze katholische Kirche der Schweiz
einmütig zur Reform zu bringen. Sie wissen ja, wie Hr. Nationalrat
Dr. Segesser von Luzern, der zwar unser Gegner ist, dessen Gedanken

aber oft unsere Freunde sind, sich in allen diesen religiös-politischen

Fragen ausgesprochen hat. Er hat sich sowohl gegen die weltliche

Macht des Papstes, als auch sehr scharf und entschieden
gegen die päpstliche Unfehlbarkeit erklärt. Hören Sie zwei Linien aus
seiner bezüglichen Schrift: ,Mit dem Dogma der Unfehlbarkeit',
sagt er, ,ist das Ziel eines durch Jahrhunderte gepflegten hierarchischen

Gedankens erreicht. Die geistigen Grundlagen wurden
erschüttert, der civilisatorische Aufschwung des Katholizismus
gebrochen.'

Ferner sagt er (Segesser) vom Konzil: ,Unmöglich, weil
absurd, ist die Annahme, das Konzil könne den Papst für unfehlbar
erklären. Kann es dem Glauben förderlich sein, wenn die Kirche im
Begriffe steht, zum Gespött der Völker zu werden Kein Priester
sollte vergessen, dass er der Diener der Wahrheit ist'». Man tastete
nach einer neuen Kirchlichkeit und nach dem, was sich später als
Schweizerische christkatholische Nationalkirche darstellte.

Der Präsident des Ständerates, Oberst Abraham Stocker-Steiger,

der als Mitglied des Organisationskomitees auch zugegen war,
hatte vordem, am 31.März 1871, im Schützenhaus von Luzern eine

Versammlung von 400 Laien katholischer Konfession als Vorsitzen-

13 Solothurn, s.o. S.64.
14 Solothurn, s.o. S.43.



— 70 —

der mit den Worten eingeleitet15 : «Was mich betrifft, der ich ein Wort
zur Eröffnung sprechen soll, so sage ich Euch, dass ich von einer
tiefernsten, ja feierlichen Stimmung durchdrungen bin. Es ist mir, als
wäre ich, wie ein Prediger berufen, Euch ernste Worte der Wahrheit
zu reden. Nun habe ich meiner Lebtag viel Predigten gehört, aber
noch keine gehalten. Ihr werdet Euch daher kaum wundern, wenn
diese meine Predigt, gleichsam eine Primiz, ganz anders klingt, als die
Ihr gewöhnlich zu hören bekommt. Wenn ich nun zu meiner Predigt
nach gewohnter Übung einen Text aus der Heiligen Schrift wählen
soll, so kann ich keinen bessern finden, als den Satz aus dem I.Buch
Mosis: Eritis sicut Deus, scientes bonum et malum. Ihr werdet sein
wie Gott, wissend das Gute und das Böse. Mit dieser Schmeichelrede
verführte bekanntlich der Satan, in Gestalt einer garstigen Schlange,
das erste Menschenpaar im Paradies zur Sünde...

Aber der versucherische Geist ist noch immer tätig. Heute, 1870

Jahre nach dem Erscheinen des Erlösers, ist er noch gefährlicher als

anfangs der Welt. Er tritt nicht bloss zu gewöhnlichen Menschen

heran, sie zu verführen. Nein - er versucht sogar die höchsten Personen

der Christenheit, ja den Papst selber. » Eine Gruppe von Kirchenprälaten

habe die versucherische Stimme zum Ausdruck gebracht:
Eris sicut Deus, sciens bonum et malum. «Ein Mensch» - so fuhr der
Leiter der Versammlung fort - «ist unfehlbar erklärt worden. Ein
sterblicher Mensch hat in Zukunft einzig und allein über alle göttlichen
und menschlichen Dinge endgültig und unfehlbar zu entscheiden.
Ein sterblicher Mensch ist an die Stelle des unfehlbaren Gottes
gesetzt.» Bei diesen Worten blieb nicht vergessen, dass der Heiland
selber einst durch das selbstsichere Wort eines Hohepriesters unter
den Bannfluch gestellt wurde.

Walter Munzinger hat noch im Jahr 1871 in einer Schrift den
innern Gehalt der beiden Versammlungen von Solothurn und München

nach Erscheinung und Zeugenschaft miteinander verglichen.
In der Schweiz sieht er das I.aienelement an der Spitze. Die politische

Frage steht im Vordergrund. Das eigentliche theologische
Gebiet haben die Laien unberührt gelassen. «In München dagegen war
die theologische Wissenschaft in ausgezeichneter Weise vertreten,
und es verstand sich daher von selbst, dass durch das Programm in
allgemeinen Zügen eine theologische Grundlage gelegt wurde.» Im
weiteren Verlauf seiner Betrachtung äussert Munzinger: «Zu den

15 Güg, Otto, Christkatkolizismus in Luzern, Luzern 1946, S.99, 168.



— 71 —

hervorragenden Geistlichen gehört neben Döllinger Prof. Friedrich.
Er ist noch ein junger Mann, und auf ihm beruhen viele unserer
Hoffnungen für die Zukunft. Wir haben es da mit einem Mann zu
thun, der mit all seiner Feinheit und Lebhaftigkeit fest und
entschieden genug ist, um nicht mit sich markten zu lassen. Wenn ich
mich dann weiter in der Versammlung umsah und fragte : Wo ist
da ein Mann voll Kraft und Muth, um die absurde Lehre, die einen
Menschen vergöttert und damit das wahrhaft Göttliche läugnet,
auch angesichts des Volkes zusammenzuschlagen, und der aus eines
heissen Herzens Tiefe dem Volke die reine Religion Christi wieder
zu bringen vermochte, so haben meinen Blick namentlich zwei
Männer im geistlichen Rocke gefesselt. Der eine ist Prof.Michelis
aus Braunsberg, eine hohe, kräftige Apostelgestalt. Seine Rede ist
nicht von schöner Form, aber sie quillt kernig und unmittelbar aus
dem Innersten und packt. Er steht auf dem traditionellen Boden
seiner Religion; aber seine Geistesrichtung ist nicht eine dogmatische.

Ich glaube, wir haben es da mit einem ganzen Mann zu thun,
der alles einsetzen könnte und sich nicht darum kümmert, wie die
Raben schreien. Neben ihm sehen wir den Prof. Reinkens. Wenn
mich und meiner Freunde Blick nicht trügt, so ist das ein Mann,
von dem ich glaube, das Volk müsste empfinden, dass er es gut mit
ihm meint. Er ist nicht ein Polemiker, nicht Eifer spricht aus ihm,
sondern das milde Licht der Wahrheit. Er hat Talent, aber gewiss
noch mehr Frömmigkeit; er ist der Melanchthon in der Gesellschaft.

Reinkens sollte um so mehr ein Mann für das Volk sein, als

er als Freund des lebendigen Christenthums des Gewissens und der
Liebe nicht Gefahr läuft, mit dem Unkraut, das so üppig auf dem
Felde der hierarchischen Kirche gewachsen ist, auch die guten
Halme wahrer Religiosität auszureissen16. »

Ignaz von Döllinger

Als Döllinger anlässlich einer der Freitagsspaziergänge im
englischen Garten mit Staatsrat von Eisenhart und dessen Gattin
«Luise von Kobell» auf seine schwerste Zeit zu sprechen kam,
äusserte der kerngesunde Mann, der bei asketischem Gelehrtenleben,
bis zuletzt in forscherischer Arbeit stehend, das einundneunzigste

16 Munzinger, Walter, Der Katholiken-Congress in München, Bern 1871,
S.4, 15.



— 72 —

Lebensjahr erreichte: «Ich habe nur eine ganz schlaflose Nacht in
meinem Leben gehabt. Es war diejenige, in welcher ich mein
Gewissen wegen des Unfehlbarkeits-Dogmas erforschte, hin und her
sann, und zu der Überzeugung gelangte, ich dürfe und könne nicht
zu der Infallibilisten-Partei übergehen17.» In jener Nacht hat er
wohl erneut zurückgedacht an die Stunde, da er dem von Rom
heimgekehrten Erzbischof Scherr mit der Fakultät seine Aufwartung

machte. Scherr wollte in allzuleichter Weise eine Brücke zu
Döllinger schlagen: «Roma locuta est, die Folgen davon kennen die
Herren selbst. Wh können nichts anderes thun, als uns darein zu
ergeben.» Und zu Döllinger gewendet: «Wollen wir also aufs neue
für die hl. Kirche zu arbeiten anfangen.» Döllinger in scharfer
Weise: «Ja, für die alte Kirche.» Erzbischof: «Es gibt nur eine Kirche,

keine neue une keine alte.» Döllinger: «Man hat eine neue
gemacht1*.»

In dieser schlaflosen Nacht hat er wohl auch an Erzbischof
Scherr den entscheidungsvollen Antwortbrief vom 28. März 1871

konzipiert, in welchem er dem hierarchischen Kirchenmann, «der
sich selber so lange und so beharrlich gegen die Verkündigung dieses

Dogmas gesträubt» habe, schrieb:
«Als Christ, als Theologe, als Geschichtskundiger, als Bürger

kann ich diese Lehre nicht annehmen. Nicht als Christ: denn sie ist
unverträglich mit dem Geiste des Evangeliums und mit den klaren
Aussprüchen Christi und der Apostel ; sie will gerade das Imperium
dieser Welt aufrichten, welches Christus ablehnte, will die
Herrschaft über die Gemeinden, welche Petrus allen und sich selbst verbot.

Nicht als Theologe: denn die gesamte echte Tradition der
Kirche steht ihr unversöhnlich entgegen. Nicht als Geschichtskenner
kann ich sie annehmen : denn als solcher weiss ich, dass das beharrliche

Streben, diese Theorie der Weltherrschaft zu verwirklichen,
Europa Ströme von Blut gekostet, ganze Länder verwirrt und
heruntergebracht, den schönen organischen Verfassungsbau der alten
Kirche zerrüttet und die ärgsten Missbräuche in der Kirche
erzeugt, genährt und festgehalten hat. Als Bürger endlich muss ich
sie von mir weisen, weil sie mit ihren Ansprüchen auf Unterwerfung

der Staaten und Monarchen und der ganzen politischen Ord-

17 von Kobell, Luise, Ignaz von Döllinger, Erinnerungen, München
1891, S.8.

18 Friedrich, Johannes, Ignaz von Döllinger, III. Bd., München 1901,
S.547.



73

nung unter die päpstliche Gewalt, und durch die eximirte Stellung,
welche sie für den Klerus fordert, den Grund legt zu endloser,
verderblicher Zwietracht zwischen Staat und Kirche, zwischen
Geistlichen und Laien19.»

Nach der daraufhin erfolgten Exkommunikation hat Döllinger
sich später, am 18. Oktober 1874, an Pfarrer Widmann zu Todtnau
in einem Brief20 geäussert: <Was mich betrifft, so rechne ich mich
aus Überzeugung zur altkatholischen Gemeinschaft, ich glaube,
dass sie eine höhere ihr gegebene Sendung zu erfüllen hat, und zwar
eine dreifache :

a) Zeugniss zu geben für die altkirchliche Wahrheit und gegen
die neuen Irrlehren von der päpstlichen Universalmacht und
Unfehlbarkeit; insbesondere aber auch als redender und permanenter
Protest dazustehen gegen die heillose, von diesem Papst erst
aufgebrachte Willkür in Verfertigung neuer Glaubensartikel.

b) Ein zweiter Beruf der altkatholischen Gemeinschaft ist es in
meinen Augen, allmählich und in successivem Fortschritt eine von
Irrwahn und Superstition gereinigte, der alten, noch unzertrennten
mehr conforme Kirche dazustehen.

c) Damit hängt zusammen ihr dritter Beruf, nämlich als Werkzeug

und Vermittlungsglied einer künftigen grossen Wiedervereinigung

der getrennten Christen und Kirchen zu dienen. Ein Anfang
dazu, wenn auch ein kleiner, ist vor einigen Wochen in Bonn
gemacht worden. Ich vertraue auf den Fortgang dieses Friedenswerkes.

»

Heinrich Reusch und Josef Langen

Amalie von Lasaulx, die tapfere und beliebte Frau Mutter des

Bonner Spitals, welche, unter dem Namen Schwester Augustine
bekannt, in den Kriegen von Schleswig-Holstein, Böhmen und
Frankreich-Deutschland bei den Düppeler-Schanzen und im eigenen

Bonner Lazarett einen sozial hingebenden und ökumenischen
Hilfsdienst verwirklichte, aber um ihres altkatholischen Bekenner-
tums willen vor ihrem Tod aus dem Orden der Karl-Borromäerin-
nen ausgestossen wurde, schrieb am 1. April 1871 an die ihr
vertraute Familie von Professor Cornelius in München21: «Gott allein

19 von Döllinger, Ignaz, Briefe und Erklärungen, München 1890, S.91.
20 von Döllinger, Briefe, s.o. S. 104.
21 von Hoiningen-Huene, Christine, Erinnerungen an »àmalie von

Lasaulx, Gotha 1891, S.321.



— 74 —

weiss, wie ich mich auf euer Kommen freue, welchen Trost es mir
gewährt, euch wenigstens geistig nahe zu sein. Gerade jetzt in einer
Zeit, wo die Stelle so verwüstet ist, an der man früher Trost und
Ruhe fand. Gestern morgen las Langen zum letztenmal Messe bei

uns, gestern nachmittag hörte Reusch zum letztenmal Beichte -
und Hilgers so elend, leidend und mutlos wie noch niemals, ich
selbst natürlich in fürchterlicher Stimmung der Entmutigung. Da
brachte der Postbote die «Augsburger Allgemeine Zeitung», worin
die ganze Antwort des verehrten Herrn Stiftspropst von Döllinger
war. Das war Öl auf den glimmenden Docht! Nein, nein, so froh
hat mich noch nie eine Schrift gemacht. ,Gott sei Dank', jubelte
ich immer wieder; so lange ein solcher Apostel der Wahrheit und
des Rechts lebt, will ich aber nicht verzagen... Der liebe Gott muss
Döllinger zu unserm Papst machen, dann könnte man wieder von
Herzen katholisch sein.»

Die letzten priesterlichen Handlungen der befreundeten
Universitätsprofessoren Reusch und Langen vor ihrer Suspension und baldigen

Exkommunikation verursachten beiden Seelsorgern und ihren
Gemeindegliedern Stunden bitterer Schmerzen. Am 25.November
1870 schrieb Reusch an Schulte22, er sei «gestern» - am 24. November

-mit Prof. Langen nach Köln zu ErzbischofMelchers gereist. Sie wurden

einzeln vorgelassen. Aber die Gespräche waren sich gleich.
Melchers betonte in der Aussprache :

«M. Sie haben als Priester das zu leisten, was Ihr Erzbischof von
Ihnen verlangt.

R. Der Erzbischof ist eine menschliche Autorität.
M. Wenn der Erzbischof mit dem Papst einig ist, so ist die höchste

Autorität vorhanden.
R. Ich bekenne dass ich die Überzeugung nicht habe, die Infalli-

bilität sei ebenso gewiss eine Glaubenslehre wie die Sätze, für die
ich sterben will.

M. Sie sprechen überhaupt zu viel von Überzeugung.
R. Ich kann doch nicht gegen meine Überzeugung handeln.
M. Sie müssen jetzt Ihrem Bischof gehorchen ; ich übernehme tau¬

sendmal die Verantwortung für das, was ich von Ihnen
verlange... Das Einzige was ich an Ihnen auszusetzen hatte, war,

22 Altkatholizismus, s.o. S. 140 ff. ; Goetz, Karl, Franz Heinrich Reusch,
Gotha 1891, S.62.



— 75 —

dass Sie von der Wissenschaft zu viel und von der Autorität zu
wenig halten.»
So sind weltberühmte Professoren von einem päpstlichen

Hierarchen wie unmündige Kinder behandelt worden. Als den Kollegen
Menzel in Braunsberg, wie Reusch selbst, die Suspension traf, schrieb
dieser dem ebenfalls Betroffenen23 : «Lassen sie uns beide in dem
Bewusstsein den besten Trost finden, dass wir nach unserem Gewissen in
treuem Festhalten an unserem Christusglauben und in warmer Liebe
zu seiner Kirche gehandelt haben und darum hoffen dürfen, dass in
diesem Falle im Himmel nicht gebunden ist, was unsere Bischöfe auf
Erden gebunden haben. Ob wir eine Wende zum Besseren noch erleben

werden, das steht in Gottes Hand, dass aber eine solche Wendung
kommen werde, wird mir, auch menschlich betrachtet, immer sicherer,

je furchtbarer sich die Konsequenzen der jetzt herrschenden
Strömungen entwickeln. Mitternacht ist ja dem Morgenrot näher als
der Abend.»

Josef Langen, der spätere Verfasser des mehrbändigen Werkes
über die « Geschichte der römischen Kirche» bis auf Innozenz III., der
mit seinem Bonner Freund den gleichen Bekennerweg ging, gab eine
Reihe von Schriften über «Das vaticanische Dogma» in seinem
Verhältnis zum Neuen Testament und der patristischen Exegese heraus.
Er stellte unter den Titel die Worte : « Bitte um Aufklärung an alle
katholischen Theologen. » Im Vorwort vom 2. Mai 1871 vermerkte er :

« Ich darfals bekannt voraussetzen, dass bei dem Beginne vergangenen
Wintersemesters in Folge der Unfehlbarkeitsfrage meine öffentliche
Lehrwirksamkeit zerstört wurde, und ich mich zu meinem tiefsten
Schmerz am 31. März d. J. genöthigt sah, meine priesterlichen
Funktionen einzustellen. Gegen diese kirchlichen Strafmassregeln war ich
wehrlos ; denn eine Verfolgung des canonischen Instanzenzuges bot
nicht die mindeste Aussicht. Den mich empfindlich treffenden Verlust
mildert mir bloss das Zeugnis eines unbefleckten Gewissens. Gegen
den Herrn Erzbischof von Köln hege ich inzwischen keinen Groll. Ich
habe nie einen Augenblick daran gezweifelt, dass auch er bei seinen
Massnahmen gegen mich der Stimme seines Gewissens gefolgt ist. So

war die Katastrophe eine wahrhaft tragische : - wehe dem, der in dem

Kampfe der Gewissen unterliegt... Die einzige Waffe der Vertheidi-
gung, die mir noch zu Gebote steht, ist die Schrift, und die einzige
Autorität, mit der ich meine Worte umkleiden kann, sind die Gründe

23 Goetz, s.o. S.67.



76

und Zeugnisse, auf die ich mich berufe... Durch Strenge der Prüfung
wird Religion und Frömmigkeit nur geläutert ; wer sie vernichten will
gerade in den Augen der Besten, der muss sie mit dem Leichtsinn und
der Unwahrhaftigkeit behandeln, die bei vielen heute als Zeichen
gläubiger Gesinnung gilt... Als Nathanael von Philippus hörte, dass
Jesus von Nazareth der Messias sei, erwiderte er ungläubig : kann von
Nazareth etwas Gutes kommen Und diesem Zweifler, der sich nicht
ohne Beweis zum Glauben entschloss, gab der Heiland das schöne

Zeugniss, dass er in Wahrheit ein Israelite sei ohne Falsch24. »

Josef Hubert Reinkens

Wir sind auf allen wichtigen Versammlungen der prächtigen
Gestalt von Josef Hubert Reinkens begegnet. Er war der begabte, aus
dem Herzen verkündende Domprediger, der im Sinn der Sailer-Die-
penbrockschen Geistesrichtung an der Universität Breslau als ein von
den Studenten hochverehrter kirchengeschichtlicher Dozent wirkte.
Im Weihnachtsgottesdienst 1867 zu Rom empfand er tief den
Abstand zwischen dem Papstgottesdienst und der neutestamentlichen
Botschaft. Sein Buch «Aristoteles über Kunst», das ihm den
philosophischen Ehrendoktor eintrug, war nicht ohne die Befürchtung
geschrieben, es könnte ihm einmal die Ausübung seines theologischen
Berufes unmöglich gemacht und ein Wechsel zur philosophischen
Fakultät nötig werden. Jetzt, da die Auseinandersetzung mit dem
vatikanischen Dogma seine Seele erfüllten, liess ihn Professor Walter
Munzinger in die Schweiz bitten, um das Hauptreferat am 1. Dezember

1872 in der Kirche von Ölten zu halten. Hernach ersuchte
Munzinger den deutschen Priester: «Geben Sie dem Volke die religiöse
Direktive, sonst gibt es kirchlich ein Chaos25.» Vorläufig stehe noch
das Politische im Vordergrund der schweizerischen Bewegung. Diese
müsse aber wesentlich eine religiöse werden. So kam es bei Reinkens
nach der Oltener Rede zu den Vorträgen in Luzern, Solothurn, Basel,
Bern und Rheinfelden. Reinkens öffnete jetzt die Furchen der Seelen,
in welche wenige Monate hernach Eduard Herzog, der sich im
Moment als Pfarrer der Gemeinde Krefeld betätigte, im Frühjahr
1873 auf Veranlassung von Professor Munzinger als Pfarrer nach
Ölten berufen, den Samen des göttlichen Wortes einsenkte. Aber

24 Langen, Joseph, Das vaticanische Dogma, Bonn 1871, III ff.
25 Christkatholizismus, s.o. S. 109.



— 77 —

auch in der deutschen Heimat legte Reinkens in Wort und Schrift sein

Zeugnis ab. Er veröffentlichte sechs Schriften26 vom 10. Januar 1871

bis Ende November 1871 über «Die päpstlichen Decrete vom 18. Juli
1870». Er stellte einleitend die Frage nach dem Grund seines Einsatzes,

um sie auch sofort zu beantworten :

«Aber, warum reden in diesem Augenblicke, wo die ihrem
früheren Zeugnisse untreu gewordenen und von dem, was sie vor kurzem

für Wahrheit erklärten, gänzlich abgewandten Bischöfe unter
dem Kriegsgeräusch fast unbemerkt und unter möglichster Theil-
nahmslosigkeit des Publicums die überzeugungstreuen Priester
vergewaltigen und an ihrer Ehre und Existenz schädigen Einfach
darum, weil es sich nicht um unsere Personen und deren
behagliche Existenz handelt, sondern um die ewige Wahrheit, die das
Kleinod der Menschheit ist und absoluten Werth besitzt. Wer die
Überzeugung hat, dass durch die päpstlichen Decrete vom 18. Juli
1870 die Integrität des Evangeliums verletzt ist, und sich dabei
bloss defensiv verhält, der mag für die Reinheit seines Charakters,
für die Heiligkeit seines Gewissens ehrenhaft einstehen, aber der
Wahrheit gegenüber erfüllt er seine volle Pflicht nicht. Weil ich
Überzeugung habe, weil ich glaube, darum rede ich. Und gebietet
die geistliche Behörde .Schweigen', so antworte ich dasselbe, was
Petrus und Johannes zur Zeit der geistlichen Behörde zu Jerusalem,

die ihnen Stillschweigen auferlegte, erwiderten: ,Ob's recht
vor Gott ist, euch mehr zu gehorchen als Gott - das urtheilet
selbst.'»

Als zweieinhalb Jahre später Reinkens, der allem Würdenkult
feind war, am 11. August 1873 in der Laurentiuskirche von Rotterdam

durch Bischof Heykamp von Deventer die Bischofsweihe empfing,

war es nicht zu verwundern, dass er als bischöflichen
Siegelspruch das Wort aus dem Römerbrief und dasselbe in dieser
Übersetzung wählte: «Was nicht aus Überzeugung geschieht, ist Sünde»
(14, 23). Diese Überzeugung war bei Reinkens auch tief begründete
«6rZaw6e?is-Überzeugung» : Pistis.

Johann Friedrich von Schulte

Schulte stellte sich am Ort, wo er kraft seiner Überzeugung
stand, stets mit voller Hingabe in den Dienst einer Sache. So war
er mit ganzer Seele in der vorvatikanischen Zeit bereit, für den

26 Reinkens, Josef, Die päpstlichen Decrete, I, Münster 1871, S. 8.



— 78 —

päpstlichen Stuhl alles zu tun. Als er aber schon in den sechziger
Jahren immer mehr erkennen müsste, dass Rom nur darauf
ausging, unter Führung der erfolgreich wirkenden Jesuiten zu
herrschen und den Geist zu knechten, da festigte sich in dem vielfach
Enttäuschten jene Geisteshaltung, dass er «seit dem 18. Juli 1870

nur noch der entschiedenste Gegner des Papsttums sein konnte,
das sich am 18. Juli 1870 an die Stelle der Kirche gesetzt hatte»27.

Er hat keine persönlichen Opfer gescheut, um gleichgesinnte Theologen

und Laien im antivatikanischen Bekennen zusammenzuführen.
Er hat, zum Präsidenten des Katholiken-Kongresses von München
erwählt, in freundschaftlicher, aber entschiedener
Auseinandersetzung mit dem von ihm verehrten Döllinger, für die Gründung

einer Notkirche mit Gemeinden gewirkt. Er hat als berühmter

Kirchenrechtler von Prag die Verfassung der altkatholischen
Kirche Deutschlands konzipiert, die Bischofswahl 1873 geleitet
und zur Bischofsweihe in Rotterdam mit Reinkens, Knoodt und
Reusch den Weg gebahnt. Er war der Vater der altkatholischen
Kirchenorganisation, den man bei den folgenden Altkatholiken-
Kongressen lange Zeit hindurch als Präsident in Dankbarkeit an
die Spitze stellte. Er hat mit persönlichen Opfern sich von der
pragschen Universitätsprofessur an die kleinere Fakultät der Juristen

in Bonn wählen lassen, um Bischof Reinkens als Helfer und
juristischer Berater stets nahe zu sein. Wir erinnern uns seiner
Worte am Altkathohken-Kongress von München :

«Ich bin von der Wahrheit unserer Bewegung und von der
Wahrheit dessen, dem ich mich angeschlossen habe, so überzeugt,
dass ich Ihnen ganz offen sage: dass, wenn ich der einzige Sterbliche

wäre, der auf diesem Standpunkt bliebe, nie und nimmermehr
ich mich zu einem andern bekennen würde28.»

«Christus hat gesagt: ich werde bei Euch bleiben bis ans Ende
der Welt. Entweder war am 18. Juli 1870 Christus in der Versammlung

und stand ihr bei : dann hat sie die Wahrheit gesagt. Oder er
war nicht mit der Versammlung. Wir nehmen letzteres an. Würden
wir dies nicht annehmen, dann wären wir hier unberechtigte Ketzer.

Das ist das Fundament unserer Bewegung29.»
«Die alte Kirche kennt keine mechanische Unfehlbarkeit, sie

hat nie und nimmer angenommen, dass der hl. Geist durch irgend -

27 Lebenserinnerungen, s.o. S.60
28 Münchner Stenogramm, s.o. S. 102.
29 Münchner Stenogramm, s.o. S. 137.



— 79 —

welche Verrichtung immer dem einzelnen Bischof ins Ohr hinein-
gäbe, was richtig ist30.»

«Mir ist die Kirche nicht bloss eine Kirche als Canonist, sie ist
mir auch eine Kirche für mein Herz. Ich stehe nicht bloss mit dem
Verstände in der Kirche, ich stehe auch mit dem Herzen
darin31.»

Johannes Nepomuk Huber

Der Anreger des Münchner Kongresses von 1871 ist in der
Nacht vom 19. auf den 20. März 1879 entschlafen und von Professor
Friedrich, bei einem zahlreichen Leichengeleite, dem auch Döllinger
zugehörte, bestattet worden. Er bildete mit Döllinger und Friedrich
den sogenannten Januskreis, aus welchem das bedeutende Buch «Der
Papst und das Concil» hervorging. Durch dieses frühzeitige Sterben
ist Johannes Huber in unseren Gemeinden allzusehr in Vergessenheit
geraten32. Er nannte sich selbst einen « Sohn aus dem Volk», der auch
als Philosophieprofessor tiefes soziales Verständnis in sich trug.

Lange ehe General William Booth im Gedenken an Stanleys
«Im dunkelsten Afrika» sein Buch «In darkest England and the way
out» 1890 veröffentlichte, ist Johannes Huber durch die Arbeiterwohnungen

und die E lendsquartiere Londons gezogen und hat 1865 seine
Schrift «Der Proletarier» erscheinen lassen. Am Zustandekommen
der Gelehrtenversammlung des Jahres 1863 in München, welche
Döllinger manche Enttäuschung in römisch-kirchlicher Hinsicht
brachte, hatte Huber wichtigen Anteil. 1859 erschien sein unter
schmerzlichen Kämpfen abgefasstes Buch «Die Philosophie der
Kirchenväter». Es wurde auf den Index der verbotenen Bücher
gesetzt. Auseinandersetzungen hier mit dem Jesuitenorden, dort mit
David Friedrich Strauss und Häckel waren ihm im Blick auf die
geistige Lage des Arbeiterstandes ein dauerndes Anliegen. Seine Zeugen-
schaff zum 18. Juli 1870 widerspiegelt sich in den Worten : «Die Kirche

ist nicht Mechanismus, sondern Organismus. Was die Kirche ist,
das muss sie auch sein aus der eigenen innerlichsten Mitwirkung aller
ihrer Mitglieder. In ihr soll nicht, wie in einer Maschine, alles durch
eine Hand in Bewegung gesetzt und in einer bestimmten Richtung

30 Münchner Stenogramm, s.o. S.181.
31 Münchner Stenogramm, s.o. S. 138.
32 O.G., Meditationen zum Münchner Altkatholikenkongress,

Christkatholisches Kirchenblatt, Bern 1953, Nrn. 18 und 19.



— 80 —

getrieben werden, sondern aus der in jedem Mitghede der Kirche
lebendigen und schaffenden Kraft der christlichen Lehre heraus
erbaut sich die Kirche organisch. Also, wir betonen das Recht der
Individualität, der gläubigen Individualität in der Kirche gegenüber
einem äusserlichen Lehramt, welches dieselbe in ihrer heiligsten
und innerlichsten Bethätigung, in der religiösen Überzeugung
brechen und tödten möchte33.» Ein anderes Mal betont er: «Man darf
sagen, wir sind in vielen Punkten, die die Katholiken und
Protestanten früher trennten, jetzt einstimmig im Urtheil geworden. Auf
diesen Geist der Wahrheitsliebe, auf diesen Geist der ächten
Forschung, der namentlich auch der Nerv unserer Bewegung ist,
vertrauen, wir, auf dass er Verständigung bringe - nicht in der nächsten

Zeit; solche Dinge müssen organisch wachsen34.»

Johannes Friedrieh

Es gehört zu den erfreulichsten Ereignissen der unmittelbaren
nachvatikanischen Zeit, dass Professor Friedrich, welcher als

Sekretär des Kardinals Hohenlohe in Rom das Vatikanische Konzil
verfolgte, nicht nur eine mehrbändige Konzilsgeschichte, 1879 ein
Buch «Zur ältesten Geschichte des Primates in der Kirche», und
schliesslich die dreibändige Döllingcr-Biographie veröffentlichte,
sondern im November 1872 sein Christkatholisches »Andachtsbuch:

«Gott, meine einzige Hoffnung» herausgab. Das war eine

seelsorgerliche Tat für die aus der römischen Kirche ausgeschlossenen

Altkatholiken. Der Gelehrte und Priester einigten sich in
Friedrich, um die liturgiegeschichtlichen Erkenntnisse in den
Dienst eines vertieften Verständnisses der Messe, der Sakramente,
der kirchlichen Gebete und Handlungen zu stellen. Durch
ausgedehnte Einleitungen und Erklärungsworte der in deutscher Sprache
wiedergegebenen Akte sollte die religiöse Beteiligtheit am
gottesdienstlichen Leben geweckt und gefördert werden. Eine liturgische

Bewegung wurde damit vor hundert Jahren als positive
Auswirkung der vatikanischen Auseinandersetzungen eingeleitet. Im
Vorwort schrieb Friedrich35 :

33 Münchner Stenogramm, s.o. S.7.
34 Münchner Stenogramm s.o. S. 10.
35 Friedrich, Johannes, Christkatholisches »Andachtsbuch : « Gott, meine

einzige Hoffnung», Leipzig 1873, S. IV ff.



— 81 —

«Ich wollte nämlich die Gebete der Kirche, welche das
Empfinden und Denken der ganzen christkatholischen Gemeinde durch
die Jahrhunderte ihres Bestehens zum Ausdruck bringen, zum
Gemeingut machen helfen. Darum enthält dieses Gebetbuch die
Gebete aller vorzüglicheren kirchlichen Akte. Die Gläubigen sollen
wissen, was in diesen Akten vollzogen wird, ja, sie sollen sich selbst
daran betheiligen können und betheiligen ; denn es kann keine grössere

Entartung des christlichen Gemeindelebens geben, als die jetzt
in der katholischen Kirche vorhandene Trennung des Priesters von
der Gemeinde... ,Welch ein herrliches Schauspiel', ruft der selige
Bischof Sailer von Regensburg aus, ,würde das für den Himmel
sein, wenn Volk und Priester mit Einem Herzen den unsichtbaren
Vater anbeteten, mit Einem Herzen sich an dem Tode und Leben
des grossen Opferers, unseres Herrn Jesu Christi, erfreuten, und
mit Einem Herzen sich zum neuen Leben neue Kraft sammelten!
Ein Glaube, Ein Herz, Ein Gebet!' Diese Sehnsucht kann jedoch
nur dadurch vollkommen befriedigt werden, dass die Muttersprache
auch zugleich Kirchensprache wird... Auch das Volk soll wissen,
warum es so betet, wie die Kirche früher betete und wie und
warum allmählich in diesem und jenem eine Änderung eintrat. Nur
auf diese Weise kann auch das Volk zur Erkenntnis gelangen, dass
Reformen auf diesem Gebiete nothwendig sind, und wie sie ohne
Verletzung des Wesentlichen vorgenommen werden können und
dürfen... Reformen selbst vorzuschlagen oder zu machen, dazu
hielt ich mich nicht für competent.»

Eduard Herzog

Der junge Exegeseprofessor der Luzerner Lehranstalt, Eduard
Herzog, gab mit Kollegen des Priesterseminars vom 22. April 1870

an in der Meyerschen Druckerei jeden Freitagabend eine W'ochen-

zeitung «Katholische Stimme aus den Waldstätten» heraus. In
diesem Organ für Besprechung religiöser Tagesfragen fand vor allem
die Diskussion über den «verhängnisvollen Hauptgegenstand» des
waltenden Konzils, die päpstliche Unfehlbarkeit, statt. Mit Nr. 37

vom 30.Dezember 1870 nahm indessen die «Katholische Stimme»
vom Leserkreis Abschied mit der Erklärung ins neue Jahr : « Sollte
aber der Kampf, der angehoben, durchgekämpft werden müssen,
damit Friede werde, sollte klar werden müssen, auf welcher Seite
die Wahrheit, auf welcher der Irrthum - und die Kirche hat solche



— 82 —

Kämpfe schon genug bestanden -, dann würden unzählige Katholiken,

wenn es gälte, bischöflichen Führern in den Kampf religiöser
Überzeugung zu folgen, nicht mehr zurückbleiben, und die «Katholische

Stimme», wenn auch für einstweilen verstummt, würde
zeigen, dass sie mit ihren Gegnern nicht transigiert, sondern nur
Waffenstillstand geschlossen hatte36.»

Die Stellung von Herzog wurde in Lehramt und Beichtstuhl
immer gefährdeter. Im Sommer 1872 empfing der aus seiner

Überzeugung keinen Hehl Machende den Besuch der Professoren
Knoodt und Reinkens. Knoodt war einer seiner Bonner Lehrer
gewesen. Reinkens, den späteren Freund und bischöflichen Kollegen,
lernte er jetzt durch Knoodt kennen. Die Frage, Luzern zu verlassen,

wurde dringlich. In Krefeld (in den Rheinlanden) bildete sich
eine Gemeinde altkatholisch Gesinnter. Sie suchte einen Pfarrer.
Knoodt wies sie auf Herzog hin. Schon am 27. »August erhielt Herzog

eine Anfrage, ob er eine Anstellung als Pfarrer annehmen
würde. Nach Übereinkunft mit Professor Walter Munzinger ent-
schloss sich Eduard Herzog zum Besuch des Altkatholiken-Kongresses

vom 19. bis 22. September 1872 in Köln. Dort erfolgte die
entscheidende Wende. Am 23. September des Jahres richtete
Eduard Herzog von Bonn aus an Bischof Lachat in Solothurn den
Abschiedsbrief37, welchem wir einige Stellen entnehmen:

«Die Milde, infolge deren Sie mich bisher mein Amt als Priester

und Lehrer der katholischen Theologie ungehindert ausüben
Hessen, trotzdem Ihnen meine Stellung zu den erwähnten Dekreten
schon längst auch in offizieller Weise kund geworden war, hat mir
Zeit gelassen, den Schritt, den ich nun tue, ruhig und ernst zu
überlegen, und ich darf Ihnen die Versicherung geben, dass ich in der
Überzeugung von der Unnahbarkeit der vatikanischen Lehre nur
immer mehr befestigt worden bin, denn wahrlich die Art und
Weise, wie man jene Dekrete zu begründen sucht, kann kein
Zutrauen erwecken...

Sie, Herr Bischof, wissen, dass, um wieder nur ein einziges
Beispiel anzuführen, jene von 67 Erzbischöfen und Bischöfen
unterzeichnete Protestation vom 8.Mai 1870 echt ist, worin es u.a.
heisst: ,Wir können es mit unserer bischöflichen Würde, mit dem

36 Katholische Stimme aus den Waldstätten, 1870, Nr. 37.
37 Herzog, Walter, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen

1935, S.54ff.



— 83 —

Amte, welches wir auf dem Konzil verwalten, und mit den Rechten,

die uns als Mitgliedern des Konzils zustehen, nicht länger mehr
in Einklang bringen, Bitten vorzutragen, da die Erfahrung uns
hinlänglich und mehr als hinlänglich gelehrt hat, dass dergleichen Bitten

nicht nur nicht berücksichtigt, sondern nicht einmal einer
Antwort gewürdigt werden. Es bleibt uns also nichts übrig, als gegen
das besagte Verfahren, welches unseres Erachtens für die Kirche
und den heiligen apostolischen Stuhl im höchsten Grad verderblich
ist, zu reklamieren und zu protestieren, um dadurch die Verantwortung

für die unglücklichen Folgen, die daraus ohne Zweifel hervorgehen

vor den Menschen und vor dem furchtbaren Gerichte Gottes

von uns abzulehnen. Dessen soll dieses Schreiben ein ewiges Zeugnis

sein.' In der Tat, Herr Bischof, dieses Schreiben ist ein ewiges
Zeugnis für die Unfreiheit und die Unregelmässigkeit der vatikanischen

Synode und diese kann eben wegen ihrer Beschaffenheit nie
und nimmer als ein ordentliches, mit göttlicher Autorität bindendes

Konzil angesehen werden.
Die, welche sich unterworfen haben, fügen sich stumm einer

Lehre, welche sie in ihrer Unwahrheit lieber niemals gekannt haben
möchten. Sie sind gebrochen und schweigen...

Meine bisherige Stellung bot mir alles, was ich mir in meinen
Studienjahren unter den Bedingungen zu einem glücklichen Leben

vorgestellt habe. Ich habe auch wiederholt von massgebendster
.Seite die Zusicherung erhalten, dass meine Stellung durch meine
anti-infallibilistische Anschauung nicht gefährdet sei, wenn ich
mich nur hüte, im Kolleg oder auf der Kanzel die neuen Dogmen

anzugreifen. Allein ich fühlte immer mehr, wie unwürdig es

eines Mannes sei, dessen Beruf es ist, in seinem Kreise die christliche

Heilslehre zu verkünden, aus Liebe zu einem bequemen,
angenehmen Leben hochwichtige Wahrheiten äusserlich - wenn auch

nur äusserlich - zu verleugnen. Dieses Gefühl ist für mich noch
unerträglicher geworden, nachdem eine grosse Zahl derjenigen Männer,

welche bis dahin durch ihr Leben und ihre Wissenschaft vor
den Augen Aller als Zierde des Katholizismus dastanden und
unserer Kirche auch bei anderen Konfessionen wieder Ansehen
verschafft hatten, mit Suspension und Exkommunikation geächtet
worden waren, aus keinem anderen Grund als deswegen, weil sie

mit männlicher Offenheit ihre christliche Überzeugung auch gegenüber

der Gewalt nicht verleugnen wollten. Unter diesen Männern
befinden sich auch meine teuersten Lehrer. Ich weiss mich mit



— 84 —

ihnen verbunden durch einen Glauben und eine Liebe und bin
glücklich, an ihrer Seite nun offen und ohne alle Rücksichten wieder

einstehen zu dürfen für ein Christentum, das den Menschen frei
macht und ihn nicht geistig knechtet, das ihn beseligt und ihm
nicht zur unerträglichen Last wird, das die Wissenschaft erträgt
und nicht fürchten und darum binden muss, das die freien Institutionen

der neuen Zeit, welche der Papst als ,moderne Ideen'
verdammt hat, freudig anerkennt und zum Heile der Menschheit hegt
und fördert.

Es gab eine Zeit, in der ich Ihr Anathem nicht ertragen hätte ;

heute jedoch gewärtige ich es mit der vollkommensten Seelenruhe,
denn ich habe die freudige Zuversicht, trotz Ihrer Exkommunikation

ein Glied zu sein an dem lebendigen Leibe unseres Herrn Jesus
Christus. Wenn auch nicht mehr mit demselben Glauben mit Ihnen
verbunden, so hoffe ich doch, dass Sie mir auch in Zukunft die
Gemeinschaft der Liebe und des Gebetes gönnen werden. In dieser
Gemeinschaft verbleibe ich...»

Pro-test

Der Apostel Paulus hat im zweiten Korintherbrief Christus
«das Ja» genannt, das Ur-Ja (ILKor. 1, 20). Wirklich christliches
«Nein» muss in diesem «Ja» verwurzelt sein. Wenn Döllinger der
altkatholischen Gemeinschaft die Sendung zugemessen hat: «als

redender und permanenter Protest dazustehen», dann hat er die

Bewegung nicht in eine blosse Opposition gedrängt, sondern die positive

Verwurzelung deutlich gemacht: «Zeugnis zu geben für die
altkirchliche Wahrheit». Beim Wort «Protest» soll das Pro sich zum
testari fügen. Zeugnis geben: «für»; für Christus und sein Evangelium.

Kein Nein der Willkür soll die antivatikanische Zeugenschaft
bestimmen. Massgeblich muss sein das Nein aus dem «Ja» des Christus.

Die vorliegenden Zeilen mögen zeigen, inwiefern die «Väter»

vor hundert Jahren aus diesem «Ja» gezeugt haben, und wie wir
ihren Protest als «permanente» Aufgabe, ohne Urndeutungen und
evangeliumsferne Kompromisse anzunehmen, in die Zukunft zu
tragen haben.

Meggen (Luzern) Otto Gilg


	Der antivatikanische Zeugenchor nach dem 18. Juli 1870

