
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 1

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 19 —

Bemerkungen und Erwägungen
zu den altkatholischen Liturgien

Die Propriumstexte

2. Die Gesangstexte (Schluss)

In unserm letzten Beitrag zu obigem Thema1 haben wir uns
mit den Texten der veränderlichen Messgesänge befasst, insoweit
sie in den von uns berücksichtigten Liturgien der altkatholischen
Kirchen Deutschlands, der Niederlande und der Schweiz verwendet
werden. Wenn wir von «Gesangstexten» reden, so ist damit gesagt,
dass man ihrem Charakter .und ihrer Funktion nur dann gerecht
wird, wenn sie auch wirklich gesungen werden. Durch ihr blosses

Sprechen im Rahmen eines gesungenen Amtes, wie das häufig
geschieht, werden sie praktisch zu Lesetexten. Der Introitus z.B.
sollte die Funktion eines Einzugsgesanges auch wirklich erfüllen
und nicht bloss als ein kurzes Lesestück zum Anfang der Messe
erscheinen. Noch deutlicher wird die Situation bei den Zwischengesängen

(Graduale usw.), deren liturgische Aufgabe es gerade ist, die

Lesungen des Tages durch einen Gesang zu unterbrechen und zu
beantworten. Die gesangliche Ausführung der Stücke des Propri-
ums stösst jedoch im Rahmen des altkatholischen Gottesdienstes
(vielfach aber auch des römisch-katholischen) auf allerhand
Schwierigkeiten. Will man an den überlieferten Texten dieser
Gesänge festhalten, so hat das nur dann einen Sinn, wenn sie auch

funktionsgerecht verwendet werden. Das geschieht jedenfalls dann
nicht, wenn sie vom Zelebranten bloss laut oder gar nur leise gelesen

werden, weil sie nun einmal im Buche stehen. Nach unserer
heutigen Auffassung vom Sinn einer lebendigen Liturgie kann dieser

gewiss nicht mehr darin gefunden werden, die Texte des
Messbuches als ein pflichtmässiges Pensum zu absolvieren. Eine solche

«Buch-Liturgie» ist heute nicht mehr haltbar.
»andererseits enthalten aber die Gesangstexte des Propriums

so viel an Schönheit und tieferer Bedeutung, dass es für unsere
Gottesdienste einen grossen Verlust bedeuten würde, wenn sie, weil
nicht mehr sinngemäss verwendbar, aus der Messliturgie
verschwinden mussten. Manche dieser Gesangsstücke sind auch text-

1 Siehe IKZ 58 (1968) 109-121.



— 20 —

lieh wahre kleine Kunstwerke, und zwar oft nicht nur für sich
allein genommen, sondern auch in ihrem Zusammenhang innerhalb
eines Messformulars. Man betrachte nur etwa die Formulare der
Adventsonntage und achte darauf, wie sich da textliche Leitmotive
und ganze Leitpsalmen durch sie hindurch ziehen.

Ein erster Schritt zur Aneignung der Propriumstexte durch
die Gemeinde kann dadurch geschehen, dass sie nicht vom
Zelebranten allein gelesen, sondern im Wechsel mit der Gemeinde
gesprochen werden, wobei an die Stelle des Zelebranten auch ein
Vorbeter treten kann. Für die Aufteilung des Textes lassen sich
verschiedene Möglichkeiten denken ; so für Introitus und Kommuniongesang

- beide durch mehrere Psalmverse erweitert - etwa die
folgende :

Vorbeter : Antiphon
Gemeinde : 1. Psalmvers
Vorbeter : 2. Psalmvers
Gemeinde: 3. Psalmvers
und so fort
Vorbeter: Ehre sei dem Vater... (kleine Doxologie)
Alle : Wiederholung der Antiphon

Noch besser wäre eine Verteilung auf zwei Halbchöre (z.B.
Männer und Frauen) nach folgendem Schema :

Vorbeter : Antiphon
1. Halbchor : 1. Psalmvers
2. Halbchor: 2.Psalmvers
1. Halbchor : 3. Psalmvers
und so fort
2.Halbchor: Ehre sei dem Vater...
Alle : Wiederholung der Antiphon

Im folgenden wollen wir nun die verschiedenen Möglichkeiten
erwägen, die sich für eine sinngemässe musikalische Ausführung
der Propriumsgesänge ergeben könnten :

1. Vollgregorianik. Darunter verstehen wir als streng klassische
Form den Gesang nach den traditionellen Choralmelodien, wie sie
das Graduale Romanum enthält. Hier ergeben sich aber schon fiir
den lateinischen Gesang beträchtliche Schwierigkeiten überall da,
wo es an wirklich stimmbegabten und gesanglich ausgebildeten
Kräften fehlt, und das heisst praktisch in den meisten kleineren



— 21 —

Pfarreien. Insbesondere die Gradualresponsorien und die Traktus
erfordern qualifizierte Solisten. Dazu kommen die zum Teil recht
schwierigen Probleme der Übertragung in andere Sprachen. Ich bin
zwar nicht der Meinung, dass Gregorianik überhaupt nur lateinisch

gesungen werden könne. Jedenfalls hat sich in nicht wenigen
altkatholischen Gemeinden allerhand an «deutscher Gregorianik» seit
Jahrzehnten recht gut eingebürgert. Aber sie hat ihre Grenzen, da

es kaum möglich ist, jedem gregorianischen Gesangsstück einen
deutschen Text unterzulegen.

Am wenigsten Schwierigkeiten bieten noch die eigentlich psal-
modischen Stücke, d.h. in der Messe die Introitus- und
Kommunionpsalmen. Sie beruhen ja alle auf einem leicht überschaubaren
und an jeden Text, ob lateinisch oder deutsch, anpassbaren
Melodiemodell. Schwieriger wird es bei den Antiphonen (zum Introitus
und zur Communio), wo die Melodien viel mehr aus dem Text heraus

geschaffen sind und deshalb oft nur mit Mühe einem nichtlateinischen

Wortlaut angepasst werden können. Auch haben hier die
Melodien oft einen reichen melismatischen Schmuck. In noch höherem

Masse trifft das für die responsorischen Gesänge zu, vor allem
für die Gradualien, aber auch für die Alleluja-Verse und manche
Offertorien mit ihren noch viel ausgedehnteren Melismen.

2. Vereinfachte Gregorianik. Eine Möglichkeit, den genannten
Schwierigkeiten zu entgehen, besteht darin, den Propriumstexten
einfachere Melodien zu unterlegen, ohne dabei den Boden der
Gregorianik zu verlassen. So könnte die einfachere Psalmodie des Offi-
ciums an die Stelle der reicheren Messpsalmodie treten, wie z.B. im
Altarbuch der deutschen Altkatholiken von 1959 (s.S.94/95). Was
die Antiphonen zum Eingangs- und Kommunionpsalm betrifft, so
liesse sich für sie aus dem reichhaltigen Schatze des Officiums an
Antiphonen schöpfen. Eine Analyse ihrer zum grossen Teile sehr
einfachen Weisen ergibt nämlich, dass sich viele von ihnen auf eine
Anzahl von gemeinsamen melodischen Modellen zurückführen
lassen, die leicht einem andern Text angepasst und je nach Bedarf
erweitert oder verkürzt werden können. Dabei wäre allerdings eine
recht umfängliche Arbeit zu tun. Auch für die responsorischen
Gesänge bietet das Antiphonale des Officiums eine Auswahl von einfachen

Melodien.

3. Neue, nichtgregorianische Melodien. Eine andere Möglichkeit
ist die Ersetzung einer solchen «vereinfachten Gregorianik» durch



— 22 —

neu geschaffene einfache Weisen. Diese mussten dann aber ebenso

eingängig und anpassungsfähig sein wie die gregorianischen. Versuche

in dieser Richtung sind schon verschiedentlich in der
römischkatholischen Kirche gemacht worden, so neuestens in dem im
Auftrage der schweizerischen Bischöfe im Jahre 1966 herausgegebenen
«Kirchengesangbuch» (Katholisches Gesang- und Gebetbuch der
Schweiz).

4. Psalmlieder. Die Propriumsgesänge sind in ihrer ursprünglichen

und heute vielfach wiederhergestellten vollen Form zum Teil
eigentliche Psalmodie (Eingangs- und Kommunionpsalmen); aber
auch sonst sind ihre Texte weitgehend den biblischen Psalmen
entnommen. Das legt die Möglichkeit nahe, an ihrer Stelle sogenannte
Psalmlieder einzusetzen, d.h. Lieder, die metrische Umdichtungen
von Psalmen sind. Die Reformationszeit hat uns den von Claude
Goudimel (1505-1572) vertonten «Hugenottenpsalter» hinterlassen.
Aber auch zahlreiche andere Lieder unserer Gesangbücher sind
textlich Umdichtungen von Psalmen und anderer liturgischer
Texte. Man sollte sich einmal die Mühe nehmen, den Schatz unserer

Gemeindelieder unter diesem Gesichtspunkte zu sichten. Ein
Versuch in dieser Richtung mit Vorschlägen für die Einsetzung
passender Liedstrophen anstelle der traditionellen Propriumsgesänge

liegt neuestens von deutscher altkatholischer Seite vor. -
Entsprechend ergibt sich für die Kirchenchöre die Verwendung
mehrstimmiger Kompositionen (Motetten, mehrstimmige Choralsätze

u.a.) an liturgisch passender Stelle. Auch da würde eine

Sichtung des Repertoires viele Möglichkeiten aufzeigen.

5. Umdichtungen auf Liedmelodien. Bei der eben genannten
Möglichkeit der Verwendung von Kirchenliedern ergibt sich nun
aber oft der Mangel, dass ihr Text dem liturgischen Wortlaut
häufig nur teilweise entspricht. Vor allem fehlt dabei die besondere
Struktur der Propriumsgesänge in Form von Antiphon und Psalmversen

oder von Responsorien. Manche der zur Verfügung stehenden

Lieder sind aber auch textlich und musikalisch minderwertig.
Dies lässt an eine weitere, meines Wissens bisher noch nicht
versuchte Möglichkeit denken, nämlich an die direkte Umdichtung der
liturgischen Texte in Liedform, gesungen zu bekannten und dann
auch nur qualitativ hochstehenden Melodien des Gesangbuches.
Das sähe z.B. für den Introitus etwa so aus: die erste Strophe
entspräche der Antiphon, die folgenden den Psalmversen, abgeschlos-



— 23 —

sen durch eine doxologische Strophe. Darauf würde die erste Strophe

Antiphon) wiederholt.
Dies hätte zwei Vorteile : einerseits blieben Aufbau und Inhalt

der liturgischen Gesänge gewahrt, und andererseits böte die
Singweise den Gemeinden keine Schwierigkeiten. Man muss sich ja
darüber im klaren sein, dass dem singenden Kirchenvolk die Form des

strophischen Liedes weit vertrauter ist als z.B. der gregorianische
Choral, abgesehen von kurzen, immer wiederkehrenden Sätzen.

Allerdings erforderte ein solches Unternehmen einiges an sprachlichem

Können; aber der Versuch würde sich, glaube ich, lohnen. -
Wenn wir verschiedene Möglichkeiten aufgezeigt haben, die

Propriumsgesänge der Messe auszuführen, so soll aber nicht eine
davon gegen die andere ausgespielt werden. Im Gegenteil, auch
hier gilt der Satz: «Variatio delectat.» Der Ruf nach einer lebendigen

und das heisst nicht zuletzt nach einer variationsfähigen Liturgie

ist nicht zu überhören. Er erfordert indessen auch liturgisch
lebendige Gemeinden. Sie heranzubilden, ist eine wichtige und
schöne Aufgabe für die Geistlichen und die Kirchenmusiker.

Die Sequenzen. Bei unserer Behandlung der wechselnden
Gesangstexte zur Messe erwähnten wir ganz kurz auch eine Gattung
liturgischer Texte, die, seit der Mitte des 9. Jahrhunderts in
Erscheinung tretend, im spätem Mittelalter ausserordentlich beliebt
geworden sind: die Sequenzen oder Prosen2. Es sei nun hier noch
etwas näher auf sie und ihre Verwendung in den altkatholischen
Liturgien eingegangen.

Als textliche Erweiterungen des Alleluja-Gesanges vor dem

Evangelium entstanden, wurden die Sequenzen zunächst besonders

an Festtagen gesungen. Sie verbreiteten sich in der Folge so sehr,
dass manche Messbücher des ausgehenden Mittelalters für jede
Messe mit Alleluja eine eigene Sequenz enthielten. Ja sogar die

Requiemsmesse winde mit einer solchen ausgestattet, wiewohl hier
das Alleluja keinen Platz hat. Während die übrigen Propriumsgesänge

biblische Texte haben oder sich an solche anlehnen, sind die
Sequenzen freie Dichtungen.

Die nachtridentinische Liturgiereform (Missale Pius' V.) hat die

Sequenzen wieder auf eine ganz kleine Zahl reduziert (fünf im
heutigen Missale Romanum). In Italien war man ihnen gegenüber

2 IKZ 58 (1968) 110. - Vgl. Lex. f. Theologie und Küche, Bd.9 (2.Aufl.
1964), Sp. 679-681.



— 24 —

ohnehin viel zurückhaltender geblieben als in anderen Ländern.
Manche der mittelalterlichen Sequenzen haben sich indessen in
Diözesen- und Ordensproprien erhalten. So findet sich z.B. die
schöne Weihnachtssequenz «Laetabundus exsultet fidelis chorus»
noch im Messbuch der Prämonstratenser und Dominikaner. Letztere

haben auch die Sequenz «In caelesti hierarchia» für das Fest
ihres Ordensstifters (hl. Dominikus, 4. August) bewahrt.

Die fünf Sequenzen des Missale Romanum (MR) sind folgende :

Victimae paschalilaudes (Ostern);
Veni, sancte Spiritus (Pfingsten) ;

Lauda, Sion, Salvatorem (Fronleichnam);
Dies irae, dies illa (Requiem) ;

Stabat mater dolorosa (Sieben Schmerzen Maria, mit dem Fest im
Jahre 1727 neu eingeführt).

Von diesen Sequenzen haben auch die altkatholischen Messbücher

einige beibehalten. Das niederländische «Misboek» (N)
enthält alle ausser derjenigen für «Sieben Schmerzen», da es dieses
Fest nicht kennt. Das «Liturgische Gebetbuch» von Thürlings (Th)
hat die Ostersequenz (Lobet, all ihr Christen heute), die Pfingstse-
quenz (Komm, o komm, du heil'ger Geist) und das Dies irae (Tag
des Zorns, o Tag voll Grauen). Das deutsche «Altarbuch» von 1959

(D) erwähnt dagegen die Sequenzen nicht.
Das Messbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz (S)

hatte von Anfang an die Requiemssequenz. Die deutsche Übertragung

der ersten Auflage von 1880 (Zornig wird ein Tag zermalmen
diese Welt in Feuerqualmen) wurde in der zweiten Auflage von
1905 glücklicherweise durch die bedeutend bessere von Th ersetzt.
Die übrigen Sequenzen erscheinen im schweizerischen Messbuche
nicht. Im dazugehörigen Gesangbuche finden sich aber einige
Lieder, die mehr oder weniger freie Übertragungen von Sequenzen
sind:
Komm, Heil'ger Geist, auf uns herab (Nr. 159) Veni, sancte
Spiritus ;

Deinem Heiland, deinem Lehrer, Sion, stimm ein Loblied an
(Nr.86) Lauda, Sion;
Stand die Mutter voller Schmerzen (Nr. 124) Stabat mater.

Seit der 8. Auflage des Christkatholischen Gebet- und Gesangbuches

erscheint hier auch die Ostersequenz, aber nicht im Hochamt

des Ostersonntags, sondern in der Liturgie der Osternacht. Der
Gottesdienst des Karsamstags ist dabei als Ostervigil aufden Abend



— 25 —

verlegt, wie schon bei Th - eine Vorwegnahme der mit der Einführung

des Ordo Sabbati sancti von 1951/1955 begonnenen römischen
Karwochenreform 3.

Zum Schluss dieses Abschnittes sei es mir gestattet, die

Ostersequenz in der deutschen Fassung von Th wiederzugeben, die mir
immer noch die schönste und beste zu sein scheint, die ich kenne.
Lobet, all ihr Christen, heute das Osterlamm mit Freuden
Das Lamm hat uns erlöset : Christ, der Heil'ge, dem Vater versöhnet
der Menschheit Sündenschulden.
Tod und Leben im Kampfe wunderbarlich entbrannten : des Lebens
toter Fürst herrscht und lebet.
Sag uns nun, Maria, was sähest du am Weg allda
Das Grab ich sah Christ, des Lebend'gen, die Ehre des Herrn, des

Auferstancl'nen.
Die Engel sind Zeugen, die Tücher und die Kleider,
Christ ist erstanden, meine Hoffnung, er geht vor euch her nach Galiläa.

Heil, der Christ ist auferstanden vom Tode wahrhaftig
Du König, Sieger, unser erbarm dich
Amen. Alleluja.

3. Die Gebetstexte

Die charakteristische Form der wechselnden Gebete in der
römischen Liturgie ist die kurze, kollektenartige Oratio. Sie ist
dadurch gekennzeichnet, dass sie aus einem einzigen, strengen
Satzgefüge besteht, das formal und inhaltlich durch ihm eigene
Bildungsgesetze bestimmt ist. Die heutige römische Messe enthält für
jedes Formular eine Dreiergruppe solcher Gebete, nämlich die

eigentliche Kollekte oder Oratio schlechthin ; die Sekret (älter auch
«oratio super oblata» genannt); die Postcommunio (älter «oratio
post communionem» oder «ad complendum»). Der eben erschienene
neueste römische Ordo Missae4 hat die älteren Bezeichnungen «ora-

3 In der christkatholischen Küche zu Bern wurde die Verlegung auf
den Abend schon etwa um 1912 durch die Bemühungen des nachmaligen
Professors »Arnold Gilg (f 1967) vorgenommen und die Liturgie durch aus
dem Buche von Th übernommene Texte und Melodien bereichert ; darunter
auch die Sequenz, die aber bei Th selbst wie im MR am Ostersonntag steht.

4 Missale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concila Vaticani

II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Ordo Missae.
Editio typica, Rom 1969.



— 26 —

tio super oblata» und «oratio post communionem» wieder
aufgenommen. An den Wochentagen der Fasten- und Passionszeit
kommt noch ganz am Schluss, d.h. nach der Postkommunion, die
Oratio super populum (früher auch «ad populum») hinzu.

Die Zahl dieser Orationen konnte nach den Rubriken des MR
Pius' V. auf Grund komplizierter Regeln vermehrt werden. Zum
Teil geschah dies durch die Kommemoration verdrängter Feste und
anderer liturgischer Tage, zum Teil durch vorgeschriebene, den
Tagesorationen beizufügende allgemeine Gebete, zum Teil auch
durch nach dem Belieben des Zelebranten eingeschaltete Oratio-
nes votivae, d.h. Gebete in besonderen Anliegen (auch solche
für Verstorbene), wobei eine Höchstzahl von sieben Orationen
gestattet war. Diese Praxis wurde jedoch durch das Rubrikendekret

von 1955 wesentlich eingeschränkt und durch den neuen
Ordo Missae vollends aufgehoben, so dass jetzt nur noch je eine

einzige Oration (Kollekte) bzw. Sekret und Postkommunion zu
sprechen ist.

Die Kollekte (collecta spätlateinisch collectio, «Sammlung»,
«Zusammenfassung»; deutsch «Kirchengebet» oder «Tagesgebet»)
hängt wohl ursprünglich mit der Litanei zusammen, von der in der
heutigen römischen Messe nur noch das «Kyrie (Christe) eleison»

übriggeblieben ist. Sie bildete ihren Abschluss, in dem der Priester
deren einzelne Bitten in einem kurzen Gebete zusammenfasste
(daher «collecta» genannt). Dieser Zusammenhang wurde durch die

spätere Reduktion der Litanei auf das Kyrie und dann noch mehr
durch die Einschaltung des Gloria verundeutlicht. Der Inhalt der
Kollekte ist, ihrem Ursprung entsprechend, mehr allgemeiner Art,
mehr auf die Anliegen der Kirche als des einzelnen ausgerichtet.
Daneben nimmt sie gerne Bezug auf den Festanlass oder die kirchliche

Zeit.
Die Sekret (deutsch «Gebet über die Gaben» oder «Gabengebet»,

auch «Stillgebet» Secreta; Th: «Zwischengebet») ist
ursprünglich das einzige Gebet des Offertoriumsteiles der Messe. Als
«oratio super oblata» bittet sie um gnädige Annahme der
eucharistischen Opfergaben. Ihrem speziellen Inhalte entsprechend bieten
diese Gebete im Vergleich mit den Kollekten wenig Abwechslung
im Inhalt. Gewisse charakteristische Wendungen kehren in ihnen
immer wieder. Ausdrücke der Opferterminologie wie sacrificium,
hostia, mimera, oblatio erscheinen regelmässig. Nach bisherigem
Brauch wurde dieses Gebet vom Zelebranten leise gesprochen



— 27 —

(daher vielleicht Secreta genannt); nach dem neuen Ordo Missae
soll es aber wie die anderen Orationen laut gebetet werden.

Die Postkommunion (deutsch meistens «Schlussgebet alt
«oratio ad complendum», oder auch «Dankgebet») blickt, wie schon

ihr Name sagt, auf den Kommunionempfang zurück, wobei weniger
das Moment der Danksagung als die Bitte um die segensreiche
Wirkung des empfangenen Sakramentes zum Ausdruck kommt.
Charakteristische Ausdrücke sind hier cibus, potus, mysterium
sacramentum) u.a.; verbal pasci, potari, satiari u.a.

Die Dreizahl der Orationen gehört speziell der ins spätere MR
ausmündenden gregorianischen Sakramentarüberlieferung an, während

für die gelasianische Überlieferung eine Fünfzahl von solchen
die Norm bildet, nämlich oratio collecta), alia (oratio), oratio
super oblata, oratio post communionem und oratio super populum.
Umstritten ist dabei die ursprüngliche Bedeutung der «alia oratio»
und der «oratio super populum». Die erstere Überschrift bezeichnet
zwar in gelasianischen wie in gregorianischen Sakramentarien
häufig eine zur Wahl gestellte zweite Kollekte (auch Sekret oder

Postkommunion). Zu besonderen Festen und Zeiten finden sich

oft ganze Reihen solcher «aliae orationes» zur Auswahl. In den
Büchern des gelasianischen Typs erscheint aber regelmässig eine
«aha» zwischen Kollekte und Gabengebet. Sie muss deshalb eine
besondere Stellung und Funktion gehabt haben. Am wahrscheinlichsten

erscheint mir die Erklärung, dass es sich um eine auch
sonst zu belegende «oratio post evangelium» gehandelt habe.

Die Oratio super populum erscheint zwar auch im MR, ist aber

dort, wie schon gesagt, auf die Ferialmessen der Quadragesima
beschränkt, während sie in der gelasianischen Überlieferung auch
ausserhalb dieser Zeit ihren festen Platz hat. Auch ihre ursprüngliche
Funktion ist kontrovers. Am ehesten dürfte sie ein abschliessendes

Segensgebet «über das Kirchenvolk» gewesen sein, was auch ihrem
Inhalt am besten entspricht. In diesem Sinne wird sie auch im
neuen Ordo Missae verstanden, indem er nach dem gewöhnlichen
Schlusssegen der Messe die Anweisung gibt: « Quibusdam diebus
vel occasionibus, huic formulae benedictionis praemittitur, iuxta
rubricas, alia formula benedictionis sollemnior, vel oratio super
populum.»

Die Quellen für den älteren Bestand an Orationen und ihren
ursprünglichen Wortlaut sind die Sakramentarien oder «libri sacra-
mentorum». Das sind Bücher, welche alle Gebetstexte der Messe,



— 28 —

veränderliche und unveränderliche, enthielten, welche der
Zelebrant selbst zu sprechen hat, also neben den oben beschriebenen
wechselnden Orationen auch die Präfationen und den Kanon. Auf
die zum Teil nicht leicht zu erhellenden Probleme der Sakramentarien

und ihrer Geschichte kann hier nicht eingegangen werden. Wir
verweisen zur Orientierung auf das Buch von K. Gamber, Sakra-

mentartypen (Beuron 1958). Es sei nur in aller Kürze folgendes
gesagt. Das älteste noch erhaltene römische Sakramentar, das
fälschlich nach Papst Leo I. benannte Leonianum (heute nach
seinem Standort lieber «Veronense» genannt), ist noch nicht ein
konsequent geordnetes Sakramentar, sondern eine lockere Sammlung
römischer Messgebete, hauptsächlich aus dem 5. bis 6. Jahrhundert.
Nachher bildeten sich die beiden Typen der gregorianischen und
der gelasianischen Sakramentarien aus, die sich aber im Laufe der
Zeit gegenseitig beeinfiusst haben und zudem manches aus
nichtrömischem, d.h. speziell gallikanischem Gebetsgut aufgenommen
haben, so dass dann allerhand Mischformen entstanden sind.

Es gibt heute eine beträchtliche Zahl sehr sorgfältiger
Druckausgaben alter Sakramentarhandschriften. Wir nennen nur eine
Auswahl der wichtigsten: für das sogenannte Leonianum: Sacra
mentarium Veronense, ed. L.C.Mohlberg (Rom 1956); für das Gre-

gorianum : Das Sacramentarium Gregorianum nach dem Aachener

Urexemplar, ed. H.Lietzmann (Münster i.W. 1921; 3. Aufl. 1967);
für die ältere Gestalt des Gelasianums: Liber sacramentorum
Romanae Aecclesiae ordinis anni circuii, ed. L.C.Mohlberg (Rom
1960); für die sogenannten Junggelasiana : Das fränkische
Sacramentarium Gelasianum in alamannischer Überlieferung, ed. L.K.

C.) Mohlberg (Münster i.W. 1918; 3.Aufl. 1939); Sacramentarium

Rhenaugiense saeculi VIII/IX, ed. A.Hänggi, jetzt Bischof
von Basel (Fribourg 1964); für die fränkisch-deutschen Mischsakramentarien:

Sacramentarium Fuldense saeculi X, ed. G.Richter und
A. Schönfelder (Fulda 1912); The Leofric-Missal as used in the
Cathedral of Exeter, ed. F.E.Warren (Oxford 1883; Neudruck
Farnborough 1968).

In den altkatholischen Liturgien sind die wechselnden Mess-

orationen im allgemeinen nach der Anordnung des MR aufgenommen,

also Kollekte, Sekret und Postkommunion. In S gibt es keine
wechselnde Sekret. An ihrer Stehe steht das immer gleichbleibende
Gebet: «Segne, o Gott, diese Gaben und weihe uns selbst zu einem
dir wohlgefälligen Opfer durch unsern Herrn Jesum Christum...»



— 29 —

Es entspricht am ehesten der Sekret zum Pfingstmontag des MR:
«Propitius, Domine, quaesumus, haec dona sanctißca: et, hostiae

spiritalis oblatione suscepta, nosmetipsos tibi perfice munus aeter-
num.» Zu der Wendung «zu einem dir wohlgefälligen Opfer»
vergleiche man Röm. 12,1. Der Grund für den Verzicht auf die
wechselnden Gabengebete lag vielleicht in der geringen Abwechslung in
ihrem Inhalt, die eine Übersetzung sämtlicher Sekreten nicht als
lohnend erscheinen liess; noch mehr aber wohl in den zahlreichen
Ausdrücken einer Opferterminologie, die der Herausgeber des

Gebetbuches, Bischof Eduard Herzog, von seiner Auffassung des

Messopfers her vermeiden wollte ; vgl. meine Ausführungen dazu in
IKZ 48 (1958) 52; 50 (1960) 102-105; ferner E.Herzog in IKZ 1

(1911) 340 ff. - Die Oratio super populum ist nur in D vorhanden,
und zwar in der Anordnung des MR. Viele der römischen Orationen
fehlen deshalb in den altkatholischen Messbüchern, weil die
betreffenden Formulare in ihnen gar nicht vorhanden sind.

Was den Text der Gebete betrifft, so entspricht er in N und D
meistens dem des MR. Th hat zwar auch meistenteils die römischen
Orationen, aber oft an anderen Tagen als im MR und vielfach frei
bearbeitet. In S finden sich die grössten Abweichungen. Die
Kollekten sind zum grössern Teile ebenfalls dem MR entnommen.
Manche aber sind Neuschöpfungen; andere wiederum sind dem
Book of Common Prayer (CP) der Kirche von England entnommen.

Bischof Herzog hat ja dieses sehr hoch geschätzt. Im Vorwort
der ersten, noch inoffiziellen Ausgabe des Christkatholischen
Gebetbuches von 1879 schreibt er: «Welchen Segen gerade in dieser
Hinsicht ein Gebetbuch stiften kann, dafür ist das allgemeine Gebetbuch

der Kirche von England ein leuchtendes Beispiel; es hat mir
zum Vorbild gedient, und meine Arbeit wird die Anregungen verraten,

die ich demselben verdanke.» Die Postkommunionen (Schlussgebete)

sind zum grössten Teil neu und lassen meistens jede Beziehung

auf die vorausgegangene Kommunion vermissen. Sie sind
wohl «Schlussgebete», aber nur in einzelnen Fällen Oratio post
communionem. Der Grund dafür ist vielleicht darin zu suchen,
dass zu jener Zeit (um 1870) die Gemeinde sowohl in der altkatholischen

wie in der römisch-katholischen Kirche nur an wenigen
Tagen des Jahres zur Kommunion ging. So mag man es als unpassend

empfunden haben, in diesen Gebeten auf die Kommunion Bezug

zu nehmen, wenn sie doch meistens von den Gläubigen gar
nicht empfangen wurde. Als Verfasser der neuen Schlussgebete



— 30 —

nennt Bischof Herzog in dem erwähnten Vorwort Pfarrer Hassler
in Basel5.

Am Beispiel der vier Adventsonntage soll nachstehend gezeigt
werden, wie sich die Formulare in den verschiedenen Liturgien
zusammensetzen und wie dabei mit den einzelnen Orationen verfahren

wird. Für S ist zu beachten, dass zwischen der Probeausgabe
von 1879 (S79) und dem Messbuche von 1880 (S80) etliche
Unterschiede bestehen. Die Texte anglikanischer Herkunft erscheinen

zum Teil erst 1880.

1. Adventsonntag

Kollekte :

S 79: MR am 2. Adventsonntag
S 80: CP
Th: MR am 2. Sonntag, wie S 79

D,N: MR

Sekret :

S 79/80: unveränderlich
Th: MR, etwas erweitert
D: MR, aber ohne «puriores»
N: MR

Schlussgebet :

S 79/80: eigener Text
Th : eigen, Berührung mit MR
D, N: MR

2. Adventsonntag

Kollekte :

S 79: MR am 4. Sonntag
S 80: 79, aber Text etwas verändert
Th: MR am 3.Sonntag
D, N: MR

5 Otto Hassler (1843-1896) war nach dreijähriger Tätigkeit als
altkatholischer Seelsorger in Bayern christkatholischer Pfarrer in Ölten
(1876-1879) und in Basel (1879-1896).



— 31

Sekret :

Th: MR, Text etwas verändert
D, N: MR

Schlussgebet :

S79: eigener Text
S80: Kollekte von CP

Th: MR
D, N: MR

3. Adventsonntag

Kollekte :

S 79/80: vgl.MR, 2. Oration des Quatember-
mittwochs

Th: MR am 4. Sonntag, Tex
dert

D,N: MR

Sekret :

Th,D,N: MR

Schlussgebet :

S 79/80: vgl. Postcommunio MR
Th,D,N: MR

4. Adventsonntag

Kollekte :

S 79/80: eigen
Th: MR Weihnachtsvigil
D, N: MR

Sekret :

Th,D,N:= MR

Schlussgebet:
S 79/90: MR Weihnachtsvigil, Kollekte
Th,D,N: MR

Am folgenden Beispiel, der Kollekte des 1. Adventsonntags,
soll gezeigt werden, wie CP und S sich zueinander verhalten. Die
Kollekten des CP (andere wechselnde Orationen hat CP nicht) sind



— 32 —

zum Teil dem MR, genauer seinen bis zur Reformation in England
verbreiteten Sondergestalten, insbesondere dem Missale von Sarum
(Salisbury), entnommen. Zum andern Teil sind es Neuschöpfungen.
Manche Kollekten wurden bei den verschiedenen Revisionen des
CP abgeändert. Wir fügen dem englischen Text des CP den einer in
Oxford im Jahre 1878 erschienenen deutschen Übersetzung (Das
Allgemeine Gebetbuch nach dem Gebrauch der Kirche von
England) bei, die wahrscheinlich für die Geschichte von S von Bedeutung

ist. Da diese Ausgabe gerade zu der Zeit erschienen ist, als
Bischof Herzog an seinem Gebetbuche arbeitete, darf angenommen
werden, dass er sie auch benützt hat. Dafür sprechen auch die vielen

sprachlichen Berührungen zwischen diesen beiden deutschen
Fassungen.

1 CP; 2 CP deutsch; 3 S80

1 Almighty God, give us grace
2 Allmächtiger Gott Verleihe uns die Gnade,
3 Allmächtiger Gott, verleihe uns Gnade,

1 that we may cast away the works of darkness, and put upon us the
armour of light,

2 dass wir die Werke der Finsternis ablegen und die Waffen des Lichts
anlegen mögen,

3 dass wir -
1 now in the time of this mortal life,
2 in diesem vergänglichen Leben,
3 jetzt, in der Zeit dieses vergänglichen Lebens,

1 in which thy Son Jesus Christ came to visit us in great humüity,
2 in welchem dein Sohn, Jesus Christus, in grosser .Niedrigkeit uns zu be¬

suchen gekommen ist ;

3 in welchem dein Sohn Jesus Christus in grosser Niedrigkeit erschienen ist,
ablegen alle Werke der Finsternis und anlegen die Waffen des Lichtes,

1 that in the last day, when he shall come again in his glorious Majesty to
judge both the quick and the dead,

2 damit wir am jüngsten Tage, wenn er in seiner herrlichen Majestät wieder¬
kommen wird, die Lebendigen und die Toten zu richten,

3 auf dass wir am jüngsten Tage, wenn er wiederkommen wird in seiner
Herrlichkeit, zu richten die Lebendigen und die Toten,

1 we may rise to the life immortal,
2 zum unsterblichen Leben auferstehen mögen,
3 auferstehen mögen zu unvergänglichem Leben -
1 through him who liveth and reigneth with thee and the Holy Ghost, now

and ever.
2 durch ihn, der mit dir und dem heiligen Geiste lebt und regiert, jetzt und

in alle Ewigkeit.
3 durch Ihn, der mit du und dem heiligen Geiste als einiger Gott lebt und

regiert von Ewigkeit zu Ewigkeit.



— 33 —

Zu dieser Kollekte des CP ist zu bemerken, dass sie bereits in
der ersten Ausgabe von 1549 erscheint. Charakteristisch für die
anglikanischen Neuschöpfungen ist einmal der gegenüber den Orationen

des MR bedeutend grössere Umfang und andererseits die
Bezugnahme auf die Lesungen des Tages; hier auf die Epistel Röm.
13, 11-14 (besonders auf v. 12).

Für das Fest des hl. Stephanus hatte das CP von 1549 und
ebenso S 79 zunächst die Kollekte des MR übernommen, jedoch mit
einigen Änderungen.

1=MR; 2 CP1549; 3 S79

1 Da nobis, quaesumus, Domine, imitari quod colimus :

2 Grant us, O Lord,
3 Wir bitten dich, o Herr, verleihe uns, dass wir das Beispiel derer befolgen,

die wir verehren,
1 ut discamus et inimicos diligere ;

2 to learn to love our ennemies,
3 und dass wir auch unsere Feinde lieben lernen,
1 quia ejus natalitia ceiebramus,
2 by the example of thy Martyr Saint Stephen,
3 da wir das Fest desjenigen feiern,
1 qui novit etiam pro persecutoribus exorare Dominum nostrum...
2 who prayed für his persecutors to thee which livest...
3 der selbst für seine Verfolger gebetet hat.

Bei der Revision des CP von 1661 wurde diese noch den klassischen

Kollektenstil aufweisende Oration durch eine neue, bedeutend
längere ersetzt, die dann auch in S 80 aufgenommen worden ist.

1=CP1661; 2 CP deutsch; 3 S 80

1 Grant, O Lord, that, in all our sufferings here upon earth for the testi¬
mony of thy truth,

2 Verleihe, o Herr dass wir in alien Leiden, die wir für das Bekenntnis
deiner Wahrheit auf Erden zu erdulden haben,

3 Gib, o Herr, dass wir in allen zeitlichen Leiden

1 we may stedfastly look up to heaven,
2 standhaft zum Himmel aufblicken,
3 beständig aufsehen gen Himmel
1 and by faith behold the glory that shall be revealed ;

2 und im Glauben die Herrlichkeit sehen mögen, die offenbaret werden soll ;

3 und im Glauben die Herrlichkeit Gottes schauen,

1 and, being filled with the holy Ghost, may learn to love and bless our
persecutors

2 damit wir, von dem heiligen Geiste erfüllt, unsere Verfolger lieben und
segnen lernen,

3 und lehre uns unsre Verfolger lieben und segnen



— 34 —

1 by the example of thy first Martyr Saint Stephen,
2 nach dem Beispiel des heiligen Stephanus, deines ersten Märtyrers,
3 nach dem Vorbilde deines ersten Märtyrers, des heiligen Stephanus,
1 who prayed for his murderers to thee, O blessed Jesus,
2 der für seine Mörder zu dir betete, o gebenedeiter Jesus,
3 der für seine Mörder betete zu du, o hochgelobter Jesus,

1 who standest at the right hand of God to succour all those that suffer for
thee,

2 der du zur Rechten Gottes stehest, um Allen hülfreich beizustehen, die da
leiden für dich,

3 der du zur Rechten Gottes stehest, ein Helfer aller, die leiden um deinet¬
willen,

1 our only Mediator and Advocate.
2 unsern einzigen Mittler und Fürsprecher.
3 unser Mittler und Fürsprecher, lebend und regierend...

Auch für diese Kollekte hat CP die Lesung des Tages benützt,
nämlich Apgesch. 7, 55-60 (besonders die Verse 55 und 56).

Bern Albert Emil Rüthy


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

