Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 60 (1970)

Heft: 1

Artikel: Bemerkungen und Erwagungen zu den altkatholischen Liturgien
Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404501

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 19 —

Bemerkungen und Erwiigungen
zu den altkatholischen Liturgien

Die Propriumstexte

2. Due Gesangstexte (Schluss)

In unserm letzten Beitrag zu obigem Thema! haben wir uns
mit den Texten der verdnderlichen Messgesiange befasst, insoweit
sie in den von uns berlicksichtigten Liturgien der altkatholischen
Kirchen Deutschlands, der Niederlande und der Schweiz verwendet
werden. Wenn wir von «Gesangstexten» reden, so ist damit gesagt,
dass man ihrem Charakter.und ihrer Funktion nur dann gerecht
wird, wenn sie auch wirklich gesungen werden. Durch ihr blosses
Sprechen im Rahmen eines gesungenen Amtes, wie das hiufig ge-
schieht, werden sie praktisch zu Lesetexten. Der Introitus z.B.
sollte die Funktion eines Einzugsgesanges auch wirklich erfiillen
und nicht bloss als ein kurzes Lesestiick zum Anfang der Messe er-
scheinen. Noch deutlicher wird die Situation bei den Zwischenge-
singen (Graduale usw.), deren liturgische Aufgabe es gerade ist, die
Lesungen des Tages durch einen Gesang zu unterbrechen und zu
beantworten. Die gesangliche Ausfithrung der Stiicke des Propri-
ums stosst jedoch im Rahmen des altkatholischen Gottesdienstes
(vielfach aber auch des roémisch-katholischen) auf allerhand
Schwierigkeiten. Will man an den iiberlieferten Texten dieser Ge-
sange festhalten, so hat das nur dann einen Sinn, wenn sie auch
funktionsgerecht verwendet werden. Das geschieht jedenfalls dann
nicht, wenn sie vom Zelebranten bloss laut oder gar nur leise gele-
sen werden, weil sie nun einmal im Buche stehen. Nach unserer
heutigen Auffassung vom Sinn einer lebendigen Liturgie kann die-
ser gewiss nicht mehr darin gefunden werden, die Texte des Mess-
buches als ein pflichtméssiges Pensum zu absolvieren. Eine solche
«Buch-Liturgie» ist heute nicht mehr haltbar.

Andererseits enthalten aber die Gesangstexte des Propriums
so viel an Schonheit und tieferer Bedeutung, dass es fiir unsere Got-
tesdienste einen grossen Verlust bedeuten wiirde, wenn sie, weil
nicht mehr sinngeméiss verwendbar, aus der Messliturgie ver-
schwinden missten. Manche dieser Gesangsstiicke sind auch text-

1 Siehe IKZ 5§ (1968) 109-121.



— 20 —

lich wahre kleine Kunstwerke, und zwar oft nicht nur fiir sich
allein genommen, sondern auch in jhrem Zusammenhang innerhalb
eines Messformulars. Man betrachte nur etwa die Formulare der
Adventsonntage und achte darauf, wie sich da textliche Leitmotive
und ganze Leitpsalmen durch sie hindurch ziehen.

Ein erster Schritt zur Aneignung der Propriumstexte durch
die Gemeinde kann dadurch geschehen, dass sie nicht vom Zele-
branten allein gelesen, sondern im Wechsel mit der Gemeinde ge-
sprochen werden, wobei an die Stelle des Zelebranten auch ein Vor-
beter treten kann. Fiir die Aufteilung des Textes lassen sich ver-
schiedene Moglichkeiten denken; so fiir Introitus und Kommunion-
gesang — beide durch mehrere Psalmverse erweitert — etwa die fol-
gende:

Vorbeter: Antiphon

Gemeinde: 1. Psalmvers

Vorbeter: 2. Psalmvers

Gemeinde: 3. Psalmvers

und so fort

Vorbeter: Ehre sei dem Vater... (kleine Doxologie)
Alle: Wiederholung der Antiphon

Noch besser wire eine Verteilung auf zwei Halbchére (z.B.
Ménner und Frauen) nach folgendem Schema:

Vorbeter: Antiphon

1.Halbchor: 1. Psalmvers

2. Halbchor: 2. Psalmvers

1.Halbchor: 3. Psalmvers

und so fort

2.Halbchor: Ehre sei dem Vater...

Alle: Wiederholung der Antiphon

Im folgenden wollen wir nun die verschiedenen Moglichkeiten
erwigen, die sich fiir eine sinngeméisse musikalische Ausfiihrung
der Propriumsgesinge ergeben kénnten:

1. Vollgregorianik. Darunter verstehen wir als streng klassische
Form den Gesang nach den traditionellen Choralmelodien, wie sie
das Graduale Romanum enthilt. Hier ergeben sich aber schon fiir
den lateinischen Gesang betrichtliche Schwierigkeiten iiberall da,
wo es an wirklich stimmbegabten und gesanglich ausgebildeten
Kriaften fehlt, und das heisst praktisch in den meisten kleineren



ez DI =

Pfarreien. Insbesondere die Gradualresponsorien und die Traktus
erfordern qualifizierte Solisten. Dazu kommen die zum Teil recht
schwierigen Probleme der Ubertragung in andere Sprachen. Ich bin
zwar nicht der Meinung, dass Gregorianik iiberhaupt nur lateinisch
gesungen werden konne. Jedenfalls hat sich in nicht wenigen altka-
tholischen Gemeinden allerhand an «deutscher Gregorianik» seit
Jahrzehnten recht gut eingebiirgert. Aber sie hat ihre Grenzen, da
es kaum moglich ist, jedem gregorianischen Gesangsstiick einen
deutschen Text unterzulegen.

Am wenigsten Schwierigkeiten bieten noch die eigentlich psal-
modischen Stiicke, d.h. in der Messe die Introitus- und Kommu-
nionpsalmen. Sie beruhen ja alle auf einem leicht iiberschaubaren
und an jeden Text, ob lateinisch oder deutsch, anpassharen Melo-
diemodell. Schwieriger wird es bei den Antiphonen (zum Introitus
und zur Communio), wo die Melodien viel mehr aus dem Text her-
aus geschaffen sind und deshalb oft nur mit Miithe einem nichtlatei-
nischen Wortlaut angepasst werden kénnen. Auch haben hier die
Melodien oft einen reichen melismatischen Schmuck. In noch héhe-
rem Masse trifft das fiir die responsorischen Gesinge zu, vor allem
fiir die Gradualien, aber auch fiur die Alleluja-Verse und manche
Offertorien mit ihren noch viel ausgedehnteren Melismen.

2. Vereinfachte Gregorianik. Eine Moglichkeit, den genannten
Schwierigkeiten zu entgehen, besteht darin, den Propriumstexten
einfachere Melodien zu unterlegen, ohne dabei den Boden der Gre-
gorianik zu verlassen. So konnte die einfachere Psalmodie des Offi-
ciums an die Stelle der reicheren Messpsalmodie treten, wie z. B. im
Altarbuch der deutschen Altkatholiken von 1959 (s.S.94/95). Was
die Antiphonen zum Eingangs- und Kommunionpsalm betriftt, so
liesse sich fiir sie aus dem reichhalticen Schatze des Officiums an
Antiphonen schépfen. Eine Analyse ihrer zum grossen Teile sehr
einfachen Weisen ergibt namlich, dass sich viele von ihnen auf eine
Anzahl von gemeinsamen melodischen Modellen zuriickfiihren las-
sen, die leicht einem andern Text angepasst und je nach Bedarf er-
weitert oder verkiirzt werden konnen. Dabei wire allerdings eine
recht umfingliche Arbeit zu tun. Auch fiir die responsorischen Ge-
siinge bietet das Antiphonale des Officiums eine Auswahl von einfa-
chen Melodien.

3. Neue, nichtgregorianische Melodien. Eine andere Moglichkeit
ist die Ersetzung einer solchen «vereinfachten Gregorianik» durch



— 92

neu geschaffene einfache Weisen. Diese miissten dann aber ebenso
eingéngig und anpassungsfihig sein wie die gregorianischen. Versu-
che in dieser Richtung sind schon verschiedentlich in der rémisch-
katholischen Kirche gemacht worden, so neuestens in dem im Auf-
trage der schweizerischen Bischéfe im Jahre 1966 herausgegebenen
«Kirchengesangbuch» (Katholisches Gesang- und Gebetbuch der
Schweiz).

4. Psalmlieder. Die Propriumsgesinge sind in ihrer urspriing-
lichen und heute vielfach wiederhergestellten vollen Form zum Teil
eigentliche Psalmodie (Eingangs- und Kommunionpsalmen); aber
auch sonst sind ihre Texte weitgehend den biblischen Psalmen ent-
nommen. Das legt die Moglichkeit nahe, an ihrer Stelle sogenannte
Psalmlieder einzusetzen, d.h. Lieder, die metrische Umdichtungen
von Psalmen sind. Die Reformationszeit hat uns den von Claude
Goudimel (1505-1572) vertonten « Hugenottenpsalter» hinterlassen.
Aber auch zahlreiche andere Lieder unserer Gesangbiicher sind
textlich Umdichtungen von Psalmen und anderer liturgischer
Texte. Man sollte sich einmal die Mithe nehmen, den Schatz unse-
rer Gemeindelieder unter diesem Gesichtspunkte zu sichten. Ein
Versuch in dieser Richtung mit Vorschligen fir die Einsetzung
passender Liedstrophen anstelle der traditionellen Propriumsge-
singe liegt neuestens von deutscher altkatholischer Seite vor. —
Entsprechend ergibt sich fir die Kirchenchoére die Verwendung
mehrstimmiger Kompositionen (Motetten, mehrstimmige Choral-
sitze u.a.) an liturgisch passender Stelle. Auch da wiirde eine
Sichtung des Repertoires viele Moglichkeiten aufzeigen.

5. Umdichtungen auf Liedmelodien. Bei der eben genannten
Moglichkeit der Verwendung von Kirchenliedern ergibt sich nun
aber oft der Mangel, dass ihr Text dem liturgischen Wortlaut
héufig nur teilweise entspricht. Vor allem fehlt dabei die besondere
Struktur der Propriumsgeséinge in Form von Antiphon und Psalm-
versen oder von Responsorien. Manche der zur Verfiigung stehen-
den Lieder sind aber auch textlich und musikalisch minderwertig.
Dies lisst an eine weitere, meines Wissens bisher noch nicht ver-
suchte Moglichkeit denken, namlich an die direkte Umdichtung der
liturgischen Texte in Liedform, gesungen zu bekannten und dann
auch nur qualitativ hochstehenden Melodien des Gesangbuches.
Das sidhe z.B. fiir den Introitus etwa so aus: die erste Strophe ent-
spriache der Antiphon, die folgenden den Psalmversen, abgeschlos-



— 23

sen durch eine doxologische Strophe. Darauf wiirde die erste Stro-
phe ( = Antiphon) wiederholt.

Dies héatte zwei Vorteile: einerseits blieben Aufbau und Inhalt
der liturgischen Gesdnge gewahrt, und andererseits bote die Sing-
weise den Gemeinden keine Schwierigkeiten. Man muss sich ja dar-
iiber im klaren sein, dass dem singenden Kirchenvolk die Form des
strophischen Liedes weit vertrauter ist als z. B. der gregorianische
Choral, abgesehen von kurzen, immer wiederkehrenden Séatzen.
Allerdings erforderte ein solches Unternehmen einiges an sprach-
lichem Konnen; aber der Versuch wiirde sich, glaube ich, lohnen. —

Wenn wir verschiedene Méglichkeiten aufgezeigt haben, die
Propriumsgeséinge der Messe auszufiihren, so soll aber nicht eine
davon gegen die andere ausgespielt werden. Im Gegenteil, auch
hier gilt der Satz: «Variatio delectat.» Der Ruf nach einer lebendi-
gen und das heisst nicht zuletzt nach einer variationsfahigen Litur-
gie ist nicht zu tberhéren. Er erfordert indessen auch liturgisch
lebendige Gemeinden. Sie heranzubilden, ist eine wichtige und
schéne Aufgabe fiir die Geistlichen und die Kirchenmusiker.

Die Sequenzen. Bel unserer Behandlung der wechselnden Ge-
sangstexte zur Messe erwidhnten wir ganz kurz auch eine Gattung
liturgischer Texte, die, seit der Mitte des 9.Jahrhunderts in Er-
scheinung tretend, im spatern Mittelalter ausserordentlich beliebt
geworden sind: die Sequenzen oder Prosen2. Es sei nun hier noch
etwas néher auf sie und ihre Verwendung in den altkatholischen
Liturgien eingegangen.

Als textliche Erweiterungen des Alleluja-Gesanges vor dem
Evangelium entstanden, wurden die Sequenzen zunéchst besonders
an Festtagen gesungen. Sie verbreiteten sich in der Folge so sehr,
dass manche Messbiicher des ausgehenden Mittelalters fir jede
Messe mit Alleluja eine eigene Sequenz enthielten. Ja sogar die
Requiemsmesse wurde mit einer solchen ausgestattet, wiewohl hier
das Alleluja keinen Platz hat. Wahrend die tbrigen Propriumsge-
séinge biblische Texte haben oder sich an solche anlehnen, sind die
Sequenzen freie Dichtungen.

Die nachtridentinische Liturgiereform (Missale Pius’ V.) hat die
Sequenzen wieder auf eine ganz kleine Zahl reduziert (fiinf im heu-
tigen Missale Romanum). In Italien war man ihnen gegeniiber

2 IKZ 58 (1968) 110. — Vgl. Lex. f. Theologie und Kirche, Bd. 9 (2. Aufl.
1964), Sp. 679—681.



U~ S—

ohnehin viel zuriickhaltender geblieben als in anderen Lindern.
Manche der mittelalterlichen Sequenzen haben sich indessen in
Diozesen- und Ordensproprien erhalten. So findet sich z.B. die
schéne Weihnachtssequenz «Laetabundus exsultet fidelis chorus»
noch im Messbuch der Pramonstratenser und Dominikaner. Letz-
tere haben auch die Sequenz «In caelesti hierarchia» fiir das Fest
ihres Ordensstifters (hl. Dominikus, 4. August) bewahrt.

Die fiinf Sequenzen des Missale Romanum (MR) sind folgende:
Victimae paschali laudes (Ostern);

Veni, sancte Spiritus (Pfingsten);

Lauda, Sion, Salvatorem (Fronleichnam);

Dies irae, dies illa (Requiem);

Stabat mater dolorosa (Sieben Schmerzen Marid, mit dem Fest im
Jahre 1727 neu eingefiihrt).

Von diesen Sequenzen haben auch die altkatholischen Messbii-
cher einige beibehalten. Das niederlindische «Misboek» (N) ent-
halt alle ausser derjenigen fiir «Sieben Schmerzen», da es dieses
Fest nicht kennt. Das «Liturgische Gebetbuch» von Thiirlings (Th)
hat die Ostersequenz (Lobet, all ihr Christen heute), die Pfingstse-
quenz (Komm, o komm, du heil’ger Geist) und das Dies irae (Tag
des Zorns, o Tag voll Grauen). Das deutsche «Altarbuch» von 1959
(D) erwidhnt dagegen die Sequenzen nicht.

Das Messbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz (S)
hatte von Anfang an die Requiemssequenz. Die deutsche Ubertra-
gung der ersten Auflage von 1880 (Zornig wird ein Tag zermalmen
diese Welt in Feuerqualmen) wurde in der zweiten Auflage von
1905 gliicklicherweise durch die bedeutend bessere von Th ersetzt.
Die iibrigen Sequenzen erscheinen im schweizerischen Messbuche
nicht. Im dazugehorigen Gesangbuche finden sich aber einige Lie-
der, die mehr oder weniger freie Ubertragungen von Sequenzen
sind :

Komm, Heil'ger Geist, auf uns herab (Nr.159) = Veni, sancte Spi-
ritus;

Deinem Heiland, deinem Lehrer, Sion, stimm ein Loblied an
(Nr.86) = Lauda, Sion;

Stand die Mutter voller Schmerzen (Nr.124) = Stabat mater.

Seit der 8. Auflage des Christkatholischen Gebet- und Gesang-
buches erscheint hier auch die Ostersequenz, aber nicht im Hoch-
amt des Ostersonntags, sondern in der Liturgie der Osternacht. Der
Gottesdienst des Karsamstags ist dabei als Ostervigil auf den Abend



— 95

verlegt, wie schon bei Th — eine Vorwegnahme der mit der Einfiih-
rung des Ordo Sabbati sancti von 1951/1955 begonnenen rémischen
Karwochenreform 3. |

Zum Schluss dieses Abschnittes sei es mir gestattet, die Oster-
sequenz in der deutschen Fassung von Th wiederzugeben, die mir
immer noch die schonste und beste zu sein scheint, die ich kenne.
Lobet, all ihr Christen, heute das Osterlamm mit Freuden!
Das Lamm hat uns erloset : Christ, der Heil’ge, dem Vater versohnet
der Menschheit Siindenschulden.
Tod und Leben im Kampfe wunderbarlich entbrannten: des Lebens
toter Fiirst herrscht und lebet.
Sag uns nun, Maria, was sahest du am Weg allda ?
Das Grab ich sah Christ, des Lebend’gen, die Ehre des Herrn, des
Auferstand’nen.
Die Engel sind Zeugen, die Tiicher und die Kleider.
Christ ist erstanden, meine Hoffnung, er geht vor euch her nach Gali-
laa.
Heil, der Christ ist auferstanden vom Tode wahrhaftig!
Du Konig, Sieger, unser erbarm dich!
Amen. Alleluja.

3. Die Gebetstexte

Die charakteristische Form der wechselnden Gebete in der
romischen Liturgie ist die kurze, kollektenartige Oratio. Sie ist
dadurch gekennzeichnet, dass sie aus einem einzigen, strengen
Satzgefiige besteht, das formal und inhaltlich durch ihm eigene Bil-
dungsgesetze bestimmt ist. Die heutige romische Messe enthilt fiir
jedes Formular eine Dreiergruppe solcher Gebete, namlich die
eigentliche Kollekte oder Oratio schlechthin; die Sekret (alter auch
«oratio super oblata» genannt); die Postcommunio (4lter «oratio
post communionem» oder «ad complendum»). Der eben erschienene
neueste romische Ordo Missae® hat die adlteren Bezeichnungen «ora-

3 In der christkatholischen Kirche zu Bern wurde die Verlegung auf
den Abend schon etwa um 1912 durch die Bemiithungen des nachmaligen
Professors Arnold Gilg (T 1967) vorgenommen und die Liturgie durch aus
dem Buche von Th iibernommene Texte und Melodien bereichert; darunter
auch die Sequenz, die aber bei Th selbst wie im MR am Ostersonntag steht.

4 Missale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vati-
cani II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Ordo Missae.
Editio typica, Rom 1969.



— 926 —

tio super oblata» und «oratio post communionem» wieder aufge-
nommen. An den Wochentagen der Fasten- und Passionszeit
kommt noch ganz am Schluss, d.h. nach der Postkommunion, die
Oratio super populum (frither auch «ad populum») hinzu.

Die Zahl dieser Orationen konnte nach den Rubriken des MR
Pius’ V. auf Grund komplizierter Regeln vermehrt werden. Zum
Teil geschah dies durch die Kommemoration verdrangter Feste und
anderer liturgischer Tage, zum Teil durch vorgeschriebene, den
Tagesorationen beizufiigende allgemeine Gebete, zum Teil auch
durch nach dem Belieben des Zelebranten eingeschaltete Oratio-
nes votivae, d.h. Gebete in besonderen Anliegen (auch solche
fiir Verstorbene), wobei eine Hochstzahl von sieben Orationen
gestattet war. Diese Praxis wurde jedoch durch das Rubriken-
dekret von 1955 wesentlich eingeschrankt und durch den neuen
Ordo Missae vollends aufgehoben, so dass jetzt nur noch je eine
einzige Oration (Kollekte) bzw. Sekret und Postkommunion zu
sprechen ist.

Die Kollekte (collecta spéatlateinisch = collectio, « Sammlungy,
«Zusammenfassung»; deutsch «Kirchengebet» oder «Tagesgebet»)
hangt wohl urspriinglich mit der Litanei zusammen, von der in der
heutigen romischen Messe nur noch das «Kyrie (Christe) eleison»
iibriggeblieben ist. Sie bildete ihren Abschluss, in dem der Priester
deren einzelne Bitten in einem kurzen Gebete zusammenfasste
(daher «collecta» genannt). Dieser Zusammenhang wurde darch die
spitere Reduktion der Litanei auf das Kyrie und dann noch mehr
durch die Einschaltung des Gloria verundeutlicht. Der Inhalt der
Kollekte ist, ihrem Ursprung entsprechend, mehr allgemeiner Art,
mehr auf die Anliegen der Kirche als des einzelnen ausgerichtet.
Daneben nimmt sie gerne Bezug auf den Festanlass oder die kirch-
liche Zeit.

Die Sekret (deutsch « Gebet iiber die Gaben» oder « Gabenge-
bet», auch «Stillgebet» = Secreta; Th: «Zwischengebet») ist ur-
springlich das einzige Gebet des Offertoriumsteiles der Messe. Als
«oratio super oblata» bittet sie um gnéddige Annahme der euchari-
stischen Opfergaben. Threm speziellen Inhalte entsprechend bieten
diese Gebete im Vergleich mit den Kollekten wenig Abwechslung
im Inhalt. Gewisse charakteristische Wendungen kehren in ihnen
immer wieder. Ausdriicke der Opferterminologie wie sacrificium,
hostia, munera, oblatio erscheinen regelméssig. Nach bisherigem
Brauch wurde dieses Gebet vom Zelebranten leise gesprochen



— 927

(daher vielleicht Secreta genannt); nach dem neuen Ordo Missae
soll es aber wie die anderen Orationen laut gebetet werden.

Die Postkommunion (deutsch meistens «Schlussgebet = alt
«oratio ad complendum», oder auch «Dankgebet») blickt, wie schon
ihr Name sagt, auf den Kommunionempfang zuriick, wobei weniger
das Moment der Danksagung als die Bitte um die segensreiche Wir-
kung des empfangenen Sakramentes zum Ausdruck kommt. Cha-
rakteristische Ausdriicke sind hier cibus, potus, mysterium (=
sacramentum) u..; verbal pasci, potari, satiari u.a.

Die Dreizahl der Orationen gehort speziell der ins spatere MR
ausmiindenden gregorianischen Sakramentariiberlieferung an, wih-
rend fiir die gelasianische Uberlieferung eine Fiinfzahl von solchen
die Norm bildet, namlich oratio ( = collecta), alia (oratio), oratio
super oblata, oratio post communionem und oratio super populum.
Umstritten ist dabei die urspriingliche Bedeutung der «alia oratio»
und der «oratic super populumy. Die erstere Uberschrift bezeichnet
zwar in gelasianischen wie in gregorianischen Sakramentarien
héufig eine zur Wahl gestellte zweite Kollekte (auch Sekret oder
Postkommunion). Zu besonderen Festen und Zeiten finden sich
oft ganze Reihen solcher «aliae orationes» zur Auswahl. In den
Biichern des gelasianischen Typs erscheint aber regelméissig eine
«alia» zwischen Kollekte und Gabengebet. Sie muss deshalb eine
besondere Stellung und Funktion gehabt haben. Am wahrschein-
lichsten erscheint mir die Erklarung, dass es sich um eine auch
sonst zu belegende «oratio post evangelium» gehandelt habe.

Die Oratio super populum erscheint zwar auch im MR, ist aber
dort, wie schon gesagt, auf die Ferialmessen der Quadragesima be-
schriinkt, withrend sie in der gelasianischen Uberlieferung auch aus-
serhalb dieser Zeit ihren festen Platz hat. Auch ihre urspriingliche
Funktion ist kontrovers. Am ehesten diirfte sie ein abschliessendes
Segensgebet «liber das Kirchenvolk» gewesen sein, was auch ihrem
Inhalt am besten entspricht. In diesem Sinne wird sie auch im
neuen Ordo Missae verstanden, indem er nach dem gewdéhnlichen
Schlusssegen der Messe die Anweisung gibt: « Quibusdam diebus
vel occasionibus, huic formulae benedictionis praemittitur, iuxta
rubricas, alia formula benedictionis sollemnior, vel oratio super
populum.»

Die Quellen fiir den élteren Bestand an Orationen und ihren
urspriinglichen Wortlaut sind die Sakramentarien oder «libri sacra-
mentorum». Das sind Biicher, welche alle Gebetstexte der Messe,



— 928 —

verinderliche und unveranderliche, enthielten, welche der Zele-
brant selbst zu sprechen hat, also neben den oben beschriebenen
wechselnden Orationen auch die Prafationen und den Kanon. Auf
die zum Teil nicht leicht zu erhellenden Probleme der Sakramenta-
rien und ihrer Geschichte kann hier nicht eingegangen werden. Wir
verweisen zur Orientierung auf das Buch von K.Gamber, Sakra-
mentartypen (Beuron 1958). Es sei nur in aller Kiirze folgendes
gesagt. Das dlteste noch erhaltene romische Sakramentar, das
falschlich nach Papst Leo I. benannte Leonianum (heute nach sei-
nem Standort lieber «Veronense» genannt), ist noch nicht ein kon-
sequent geordnetes Sakramentar, sondern eine lockere Sammlung
romischer Messgebete, hauptsichlich aus dem 5. bis 6. Jahrhundert.
Nachher bildeten sich die beiden Typen der gregorianischen und
der gelasianischen Sakramentarien aus, die sich aber im Laufe der
Zeit gegenseitig beeinflusst haben und zudem manches aus nichtrg-
mischem, d.h. speziell gallikanischem Gebetsgut aufgenommen
haben, so dass dann allerhand Mischformen entstanden sind.

Es gibt heute eine betrichtliche Zahl sehr sorgféltiger Druck-
ausgaben alter Sakramentarhandschriften. Wir nennen nur eine
Auswahl der wichtigsten: fiir das sogenannte Leonianum: Sacra-
mentarium Veronense, ed. L.C.Mohlberg (Rom 1956); fiir das Gre-
gorianum: Das Sacramentarium Gregorianum nach dem Aachener
Urexemplar, ed. H.Lietzmann (Miinster i. W. 1921; 3.Aufl. 1967);
fur die altere Gestalt des Gelasianums: Liber sacramentorum
Romanae Aecclesiae ordinis anni circuli, ed. L.C.Mohlberg (Rom
1960); fir die sogenannten Junggelasiana: Das frankische Sacra-
mentarium Gelasianum in alamannischer Uberlieferung, ed. L.K.
(= C.) Mohlberg (Minster i. W. 1918; 3. Aufl. 1939); Sacramenta-
rium Rhenaugiense saeculi VIII/IX, ed. A.Héanggi, jetzt Bischof
von Basel (Fribourg 1964); fiir die frinkisch-deutschen Mischsakra-
mentarien: Sacramentarium Fuldense saeculi X, ed. G.Richter und
A.Schonfelder (Fulda 1912); The Leofric-Missal as used in the
Cathedral of Exeter, ed. F.E.Warren (Oxford 1883; Neudruck
Farnborough 1968).

In den altkatholischen Liturgien sind die wechselnden Mess-
orationen im allgemeinen nach der Anordnung des MR aufgenom-
men, also Kollekte, Sekret und Postkommunion. In S gibt es keine
wechselnde Sekret. An ihrer Stelle steht das immer gleichbleibende
Gebet: «Segne, o Gott, diese Gaben und weihe uns selbst zu einem
dir wohlgefilligen Opfer durch unsern Herrn Jesum Christum...»



— 929 —

Es entspricht am ehesten der Sekret zum Pfingstmontag des MR:
«Propitius, Domine, quaesumus, haec dona sanctifica: et, hostiae
spiritalis oblatione suscepta, nosmetipsos tibi perfice munus aeter-
num.» Zu der Wendung «zu einem dir wohlgefilligen Opfer» ver-
gleiche man Rém. 12,1. Der Grund fir den Verzicht auf die wech-
selnden Gabengebete lag vielleicht in der geringen Abwechslung in
ihrem Inhalt, die eine Ubersetzung simtlicher Sekreten nicht als
lohnend erscheinen liess; noch mehr aber wohl in den zahlreichen
Ausdriicken einer Opferterminologie, die der Herausgeber des Ge-
betbuches, Bischof Eduard Herzog, von seiner Auffassung des
Messopfers her vermeiden wollte; vgl. meine Ausfithrungen dazu in
IKZ 48 (1958) 52; 50 (1960) 102-105; ferner E.Herzog in 1KZ 1
(1911) 340 ff. — Die Oratio super populum ist nur in D vorhanden,
und zwar in der Anordnung des MR. Viele der romischen Orationen
fehlen deshalb in den altkatholischen Messbiichern, weil die betref-
fenden Formulare in ihnen gar nicht vorhanden sind.

Was den Text der Gebete betrifft, so entspricht er in N und D
meistens dem des MR. Th hat zwar auch meistenteils die romischen
Orationen, aber oft an anderen Tagen als im MR und vielfach frei
bearbeitet. In S finden sich die grossten Abweichungen. Die Kol-
lekten sind zum grossern Teile ebenfalls dem MR entnommen.
Manche aber sind Neuschépfungen; andere wiederum sind dem
Book of Common Prayer (CP) der Kirche von England entnom-
men. Bischof Herzog hat ja dieses sehr hoch geschétzt. Im Vorwort
der ersten, noch inoffiziellen Ausgabe des Christkatholischen Gebet-
buches von 1879 schreibt er: «Welchen Segen gerade in dieser Hin-
sicht ein Gebetbuch stiften kann, dafiir ist das allgemeine Gebet-
buch der Kirche von England ein leuchtendes Beispiel; es hat mir
zum Vorbild gedient, und meine Arbeit wird die Anregungen verra-
ten, die ich demselben verdanke.» Die Postkommunionen (Schluss-
gebete) sind zum grossten Teil neu und lassen meistens jede Bezie-
hung auf die vorausgegangene Kommunion vermissen. Sie sind
wohl «Schlussgebete», aber nur in einzelnen Fillen Oratio post
communionem. Der Grund dafiir ist vielleicht darin zu suchen,
dass zu jener Zeit (um 1870) die Gemeinde sowohl in der altkatho-
lischen wie in der romisch-katholischen Kirche nur an wenigen
Tagen des Jahres zur Kommunion ging. So mag man es als unpas-
send empfunden haben, in diesen Gebeten auf die Kommunion Be-
zug zu nehmen, wenn sie doch meistens von den Glaubigen gar
nicht empfangen wurde. Als Verfasser der neuen Schlussgebete



— 30 —

nennt Bischof Herzog in dem erwidhnten Vorwort Pfarrer Hassler
in Basel®.

Am Beispiel der vier Adventsonntage soll nachstehend gezeigt
werden, wie sich die Formulare in den verschiedenen Liturgien zu-
sammensetzen und wie dabei mit den einzelnen Orationen verfah-
ren wird. Fir S ist zu beachten, dass zwischen der Probeausgabe
von 1879 (S79) und dem Messbuche von 1880 (S80) etliche Unter-
schiede bestehen. Die Texte anglikanischer Herkunft erscheinen
zum Teil erst 1880.

1. Adventsonntag

Kollekte :

S 79: = MR am 2.Adventsonntag

S 80: = CP

Th: = MR am 2.Sonntag, wie S79
D,N: = MR

Sekret:

S79/80: unverdnderlich

Th: = MR, etwas erweitert

D: = MR, aber ohne «puriores»
N: = MR

Schlussgebet :

S79/80: eigener Text

Th: = eigen, Berithrung mit MR
D,N: = MR

2. Adventsonntag

Kollekte:

S79: = MR am 4.Sonntag

S80: = 79, aber Text etwas verindert
Th: = MR am 3.Sonntag

D,N: = MR

5 Otto Hassler (1843-1896) war nach dreijahriger Tatigkeit als altka-
tholischer Seelsorger in Bayern christkatholischer Pfarrer in Olten
(1876-1879) und in Basel (1879-1896).



Sekret:

Th: = MR, Text etwas verdndert
D,N: = MR

Schlussgebet:

S79: eigener Text

S80: = Kollekte von CP

Th: = MR

D, N: = MR

3. Adventsonntag

Kollekte:

S79/80: vgl.MR, 2.Oration des Quatember-
mittwochs

Th: = MR am 4.Sonntag, Text etwas verin-
dert

D,N: = MR

Sekret:

Th,D,N:= MR

Schlussgebet :

S79/80: vgl. Postcommunio MR
Th,D,N:= MR

4. Adventsonntag

Kollekte:

S79/80: eigen

Th: = MR Weihnachtsvigil

D,N: = MR

Sekret:

Th,D,N:= MR

Schlussgebet :

S79/90: = MR Weihnachtsvigil, Kollekte
Th,D,N:= MR

Am folgenden Beispiel, der Kollekte des 1.Adventsonntags,
soll gezeigt werden, wie CP und S sich zueinander verhalten. Die
Kollekten des CP (andere wechselnde Orationen hat CP nicht) sind



— 32

zum Teil dem MR, genauer seinen bis zur Reformation in England
verbreiteten Sondergestalten, insbesondere dem Missale von Sarum
(Salisbury), entnommen. Zum andern Teil sind es Neuschépfungen.
Manche Kollekten wurden bei den verschiedenen Revisionen des
CP abgeidndert. Wir fiigen dem englischen Text des CP den einer in
Oxford im Jahre 1878 erschienenen deutschen Ubersetzung (Das
Allgemeine Gebetbuch ... nach dem Gebrauch der Kirche von Eng-
land) bei, die wahrscheinlich fiir die Geschichte von S von Bedeu-
tung ist. Da diese Ausgabe gerade zu der Zeit erschienen ist, als
Bischof Herzog an seinem Gebetbuche arbeitete, darf angenommen
werden, dass er sie auch beniitzt hat. Dafiir sprechen auch die vie-
len sprachlichen Beriihrungen zwischen diesen beiden deutschen
Fassungen.

1=CP; 2= CP deutsch; 3= S80

Almighty God, give us grace
Allméchtiger Gott! Verleihe uns die Gnade,
Allméchtiger Gott, verleihe uns Gnade,

— Y bO

that we may cast away the works of darkness, and put upon us the
armour of light,

dass wir die Werke der Finsternis ablegen und die Waffen des Lichts
anlegen mogen,

dass wir —

(V]

now in the time of this mortal life,
in diesem verginglichen Leben,
jetzt, in der Zeit dieses vergidnglichen Lebens,

in which thy Son Jesus Christ came to visit us in great humility,

in welchem dein Sohn, Jesus Christus, in grosser Niedrigkeit uns zu be-
suchen gekommen ist;

3 in welchem dein Sohn Jesus Christus in grosser Niedrigkeit erschienen ist,
ablegen alle Werke der Finsternis und anlegen die Waffen des Lichtes,

DD = W =~ W

1 that in the last day, when he shall come again in his glorious Majesty to
judge both the quick and the dead,

2 damit wir am jlungsten Tage, wenn er in seiner herrlichen Majestéit wieder-
kommen wird, die Lebendigen und die Toten zu richten,

3 auf dass wir am jingsten Tage, wenn er wiederkommen wird in seiner
Herrlichkeit, zu richten die Lebendigen und die Toten,

we may rise to the life immortal,
zum unsterblichen Leben auferstehen mégen,
auferstehen mogen zu unvergénglichem Leben —

through him who liveth and reigneth with thee and the Holy Ghost, now
and ever,

durch ihn, der mit dir und dem heiligen Geiste lebt und regiert, jetzt und
in alle Ewigkeit.

3 durch Thn, der mit dir und dem heiligen Geiste als einiger Gott lebt und
regiert von Ewigkeit zu Ewigkeit.

— G0 bD

(4]



— HF

Zu dieser Kollekte des CP ist zu bemerken, dass sie bereits in
der ersten Ausgabe von 1549 erscheint. Charakteristisch fiir die ang-
likanischen Neuschopfungen ist einmal der gegeniiber den Oratio-
nen des MR bedeutend grossere Umfang und andererseits die Be-
zugnahme auf die Lesungen des Tages; hier auf die Epistel Rom.
13, 11-14 (besonders auf v.12).

Fiir das Fest des hl. Stephanus hatte das CP von 1549 und
ebenso S79 zunichst die Kollekte des MR {ibernommen, jedoch mit
einigen Anderungen.

1=MR; 2=CP1549; 3 =879
Da nobis, quaesumus, Domine, imitari quod colimus:
Grant us, O Lord,

Wir bitten dich, o Herr, verleihe uns, dass wir das Beispiel derer befolgen,
die wir verehren,

W Do -

ut discamus et inimicos diligere ;
to learn to love our ennemies,
und dass wir auch unsere Feinde lieben lernen,

W b —

quia ejus natalitia celebramus,
by the example of thy Martyr Saint Stephen,
da wir das Fest desjenigen feiern,

qui novit etiam pro persecutoribus exorare Dominum nostrum...
who prayed fir his persecutors to thee which livest ...
der selbst fiir seine Verfolger gebetet hat.

[SUIN SR SO (G

Bei der Revision des CP von 1661 wurde diese noch den klassi-
schen Kollektenstil aufweisende Oration durch eine neue, bedeutend
lingere ersetzt, die dann auch in S80 aufgenommen worden ist.
1=CP1661; 2=CPdeutsch; 3 =S80
1 Grant, O Lord, that, in all our sufferings here upon earth for the testi-
mony of thy truth,

Verleihe, o Herr! dass wir in allen Leiden, die wir fiir das Bekenntnis

deiner Wahrheit auf Erden zu erdulden haben,
Gib, o Herr, dass wir in allen zeitlichen Leiden

[\

we may stedfastly look up to heaven,
standhaft zaum Himmel aufblicken,
bestiindig aufsehen gen Himmel

and by faith behold the glory that shall be revealed ;
und im Glauben die Herrlichkeit sehen mégen, die offenbaret werden soll;
und im Glauben die Herrlichkeit Gottes schauen,

— WD~ W= W

and, being filled with the holy Ghost, may learn to love and bless our

persecutors

2 damit wir, von dem heiligen Geiste erfiillt, unsere Verfolger lieben und
segnen lernen,

3 und lehre uns unsre Verfolger lieben und segnen



— Q) RO e WD

[JUN R

G e

by the example of thy first Martyr Saint Stephen,
nach dem Beispiel des heiligen Stephanus, deines ersten Méartyrers,
nach dem Vorbilde deines ersten Martyrers, des heiligen Stephanus,

who prayed for his murderers to thee, O blessed Jesus,
der fiir seine Morder zu dir betete, o gebenedeiter Jesus,
der fir seine Morder betete zu dir, o hochgelobter Jesus,

who standest at the right hand of God to succour all those that suffer for
thee,

der du zur Rechten Gottes stehest, um Allen hulfreich beizustehen, die da
leiden fir dich,

der du zur Rechten Gottes stehest, ein Helfer aller, die leiden um deinet-
willen,

our only Mediator and Advocate.
unsern einzigen Mittler und Fiirsprecher.
unser Mittler und Fiirsprecher, lebend und regierend...

Auch fiir diese Kollekte hat CP die Lesung des Tages beniitzt,

namlich Apgesch. 7, 55-60 (besonders die Verse 55 und 56).

Bern Albert Emil Rithy



	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

