
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 2

Artikel: Anglikaner und Methodisten auf dem Weg zur Einheit

Autor: Heese, Ernst-Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 134 —

Anglikaner und Methodisten
auf dem Weg zur Einheit

Über dieses Thema ist bereits verschiedentlich im Rahmen der

von Pfarrer Hans Frei, Bern, besorgten «Kirchlichen Chronik» in

dieser Zeitschrift und in einigen Aufsätzen desselben Verfassers
berichtet worden1. Vergegenwärtigen wir uns noch einmal kurz, wie es

zu den Einheitsverhandlungen zwischen der Kirche von England
und den englischen Methodisten gekommen ist, Verhandlungen, die

jetzt in ihr kritisohes Stadium getreten sind.
Im November 1946 hielt der damalige Erzbischof von Canterbury,

Dr. Geoffrey Fisher, seine berühmt gewordene «Cambridger

Predigt», in der er die Freikirchen aufrief, «to take episcopacy into

their system» als Voraussetzung für eine Interkommunion mit der

Kirche von England. Im Jahre 1953 beschlossen die englischen

Methodisten, mit der Kirche von England Einheitsverhandlungen
aufzunehmen. Es wurde eine gemischte Gespräohsgruppe gebildet,
die von 1956 bis 1963 die Diskussionen führte. Der sich darin abzeichnende

Weg zur Einheit wurde hauptsächlich dargelegt in den beiden

Dokumenten «Conversations between the Church of England and the

Methodist Church»2, London 1958 und «Report - Conversations

between the Church of England and the Methodist Church», London

1963.

Nach diesem Report soll die Einheit zwischen Anglikanern un

Methodisten nach einem Zwei-Stufen-Plan verwirklicht werden-

während der ersten Phase sollen beide Kirchen in volle Gemeinscha

miteinander treten, ohne aber ihre Identität aufzugeben, in ein

zweiten Phase hofft man, eine vereinigte Kirche bilden zu können,

der die Kirche von England und die Methodistenkirche aufgehen so

len. Voraussetzung aber für den Beginn der «full communion» ^
sehen beiden Kirchen ist die Bereitschaft der Methodisten, das his

rische Bischofsamt von den Anglikanern zu übernehmen und sich

einer stikten Praxis der nur von Bischöfen zu spendenden Ordinati

1 IKZ 1967, Heft 2, S. 132ff. gibt Pfr.Hans Frei eine ausführliche^
Stellung des Zwischenberichtes der anglikanisch-methodistischon Einh
kommission «Towards Reconciliation». Siehe auch IKZ 1966. Heft 4,

1967, Heft 3, S.21öf., Heft 4, S.281 ff.; Heft 2, S.125f.; 1969, Heft 1, ».«^
2 Ein «Interim Statement». Dieses, wie die im folgenden genau

Schriften, erschienen jeweils in London gemeinschaftlich bei SPCK un

Epworth Press.



— 135 —

zu bekennen. Der Integration beider jetzt bestehender Amtsformen
soll ein Rekonziliationsgottesdienst dienen, mit dem Stufe I des
Einheitsplanes beginnen würde. Diesen Vorschlägen stimmten beide
Kirchen, die Konvokationen von Canterbury und York und die Methodi-
stenkonferenz im Sommer 1965 grundsätzlich zu3. Daraufkam es zur
Bildung der Anglikanisch-Methodistischen Einheitskommission, die
1967 einen Zwischenbericht gab, der unter dem Titel «Towards
Reconciliation» erschien. Der endgültige Bericht erschien 1968 in
zwei Teilen: «Anglican-Methodist Unity, Part I The Ordinal» und
«Anglican-Methodist Unity, Part 2 The Soheme». Wir werden bei der
Darstellung des Weges zur Einheit von Anglikanern und Methodisten
hauptsächlich von beiden letzteren Dokumenten ausgehen.

In dreiundzwanzig Kapiteln und 440 Paragraphen zeichnet der
<( Scheme »den Weg zur Einheit. Das Ziel ist: «One Church United foi-
Mission andService4. » Obwohl auch von den - in der Tat sehr
schwerwiegenden - pragmatischen Gründen für die Einheit beider Kirchen
gesprochen wird, so sagt der Scheme ausdrücklich: «Die Hauptgründe

für eine organische Vereinigung als das Ziel... sind nicht und
Waren niemals pragmatisch: sie »sind biblisch und theologisch5.»
Gleichzeitig kommt eine noch umfassendere Kirchenvereinigung ins

^'ickfeld, so dass Stufe II unter Umständen auch andere Kirchen
m die Vereinigung von Anglikanern und Methodisten einbeziehen
könnte«.

Übereinstimmung in der Lehre

Beide Kirchen stimmen im wesentlichen in der Beiire überein.
er Scheme stellt fest: «Es ist deutlich geworden, dass uns keine

Sü-bstanziellen Behrfragen voneinander trennen7», obwohl es noch

gegenwärtig ungelöste Glaubensunterschiede gibt. Aber es wird
darauf hingewiesen, dass Lehrunterschiede nicht den Konfessions-
^enzen folgen, sondern diese überschneiden. Auch ist man sich
bewusst gewesen, dass zu unterscheiden ist zwischen dem, was eine
Kirche bekennt und definiert und was in ihr an Weite der theologischen

Meinungen toleriert wird. Deshalb kann gesagt werden: « Das
Spektrum der Behrunterschiede ist wahrscheinlich in einer ver-

3 Sch(omo), S. 1. 179.
1 Seh., S.6.
6 Seh., S.7.
6 Seh., S.9.
7 Seh., S.7.



— 136 —

einigten Kirche nicht breiter, als es bereits in unseren getrennten
Kirchen ist8.

In einem Anhang9 ist unter dem Titel «Behraussagen» das

zweite Kapitel des Zwischenberichtes «Towards Reconciliation» mit
einigen Anmerkungen abgedruckt, das in seinen Aussagen über

Schrift und Tradition, Priestertum und kirchliches Amt, den

Rekonziliationsgottesdienst u.a. von Hans Frei in Heft 2, 1967,

dieser Zeitschrift (Seite 134ff.) ausführlich dargestellt worden ist,

ebenso wie der Opferaspekt des h I.Abendmahles aus Kapitel 4 des

Zwischenberichtes. Darauf sei auch an dieser Stelle noch einmal

hingewiesen.
Einen eigenen Abschnitt widmet der Scheme den altkirchlichen

Glaubensbekenntnissen. Einige Anglikaner sind beunruhigt, weil ge"

mäss der Unionsurkunde von 1932 die Methodistenkirche nur die

«Grundprinzipien der historischen Bekenntnisse10,» annimmt und

der liturgische Gebrauch der alten Symbole im Gottesdienst der

methodistischen Gemeinden offenbar nicht obligatorisch ist. Denv

gegenüber macht der Scheme darauf aufmerksam, dass der
methodistische « Senior Catechism » eine Darlegung des Apostolikums
enthält, die ausführlicher sei als die entsprechenden Abschnitte im

Prayer Book Catechism oder im revidierten anglikanischen
Katechismus von 1961. Auch ist in neuen methodistischen Formularen
für Taufe und Abendmahl das Apostolikum bzw. das Nizänum
vorgesehen. Es wird ferner darauf hingewiesen, das einige der wichtigsten

modernen Darlegungen der Trinitätslehre und der Christologie

(in englischer Sprache) aus der Feder methodistischer Gelehrte

stammen. Deshalb meinen die Verfasser des Scheme sagen zu dur

fen: «Es gibt nicht den geringsten Grund dafür, die volle Verpfhc

tung der Methodisten gegenüber dem Glauben der katholischen ti
kenntnisse (Catholic Creeds) in Frage zu stellen11.»

Andererseits meinten manche Methodisten, dass die anghka
sehen Formulare nicht genügend die ihnen wichtigen reformato
sehen Einsichten zur Sprache bringen. Aber es wird darauf hing

wiesen, dass die reformatorisohe Behre der «Rechtfertigung allein a

Glauben» in den 39 Artikeln ausführlich dargelegt ist und sich i

Ganzen des Prayer Book findet. Ausserdem »sind in der moderne

8 Seh., S.12.
9 Seh., S. 18ff.
10 Zit. Seh., S.14.
11 Seh., S. 15.



— 137 —

anglikanischen Theologie die positiven theologischen Erkenntnis.se
der Reformation wieder mehr und mehr herausgestellt worden. «Die

Anglikaner sind sich heute mehr als früher bewusst, dass sie etwas
vom reformatorisohen Erbe der Spiritualität und des Amtes, wie es im
historischen Methodismus entfaltet worden i»st, zu lernen haben, und
es besteht aller Anlass zur Erwartung, dass die Früchte dieses Erbes
mehr und mehr im Beben der Kirche von England sich zeigen werden,
während die beiden Kirchen auf Stufe I zusammenwachsen12.»

Man sieht, der Scheme bemüht sich im (»eiste der anglikanischen

«comprehensiveness», beide Seiten, «Catholic» und «Protestant»,

zu ihrem Recht kommen zu lassen!

Die Frage nach dem Amt der Kirche

Wie in allen Unionsverband hingen, die von anglikanischer
Seite geführt werden, spielt die Frage nach dem kirchlichen Amt,
näherhin nach dem dreifach gegliederten historischen »4mt von
tbakon, Priester und Bischof in der apostolischen Sukzession, eine

gewichtige Rolle auch in den anglikanisch-methodistischen Gesprächen.

Die Konvokationen von Canterbury und York stimmten 1965
der Aufnahme formeller Unionsverhandlungen mit den Methodisten

zu, als deren Grundlage unter (b) genannt wurde: «Die
Annahme des Bischofsamtes in Kontinuität mit dem historischen
Episkopat durch die Methodistenkirche und die unveränderliche
Praxis der bischöflichen Ordination ihrer Amtsträger in der
Zukunft13.» Im Zwischenbericht «Towards Reconciliation» wird
milierhin festgestellt, dass die Methodisten das Bischofsamt annehmen

werden «als ein Zeichen und Unterpfand der Einheit und der
Kontinuität der Kirche Jesu Christi14.»

Die Methodisten werden sich damit zum «historischen Bischofsamt»

bekennen, nicht nur zum Episkopat im Sinne einer kirchlichen

Verwaltungsfunktion. Ausdrücklich stellte dies schon der
Report von 1963 fest: «(Die Methodisten) sind sioh bewusst, dass
sie sich hier nicht im Kontext des blossen Namens oder der
Jurisdiktion bewegen, sondern in dem der Apostolizität, mit allem, was
dies für die Behre von Gott und seiner Kirche bedeutet15. »

12 Seh., S. 16.

13Zit. Seh., S. 179.
14 Zit. Seh., S.8.
16 Zit. Seh., S.38.



138

Das Verständnis des «historischen Bischofsamtes» war auch im
Zwischenbericht von 1958 dargelegt worden. Es lässt sich in zwei

Aussagen der Bambeth-Konferenz von 1930 zusammenfassen:
«Wenn wir vom historischen Bischofsamt sprechen, meinen wir den

Episkopat, wie er in das klare Bicht der Geschichte trat, seit der

Zeit, wo sich ein deutliches Zeugnis dafür aufweisen lässt... Was wir
aufrechterhalten, ist das Bischofsamt, wie es durch die Generationen

hindurch durch eine Kontinuität von Sukzession und Weihe

gehandhabt wurde; wie es durch die Geschichte der Kirche
hindurch seit den frühesten Zeiten gewesen ist und in der Ausübung
solcher Funktionen, die es seit den frühesten Zeiten ausgeübt
hat16.» Das ist ein klares Zeugnis für den altkirchlichen Episkopat.
Wenn sich die englischen Methodisten dazu bekennen können,
dann dürfte kein Zweifel mehr bestehen, dass sie sich zu einer
«episkopalen Kirche» entwickeln wollen. Um manchen Mitglieder der

Methodistenkirche diesen Gedanken näherzubringen, wird darauf

aufmerksam gemacht, dass sich ihre bisherige Kritik am Bischofsamt

nicht so sehr gegen dieses selbst, als vielmehr gegen gewisse

Theorien vom Episkopat geriohtet haben möchte, Theorien, die

auch von vielen Anglikanern abgelehnt würden.
Demgegenüber wird klar hervorgehoben, dass die Anglican

Communion niemals offiziell irgendeine besondere Theorie über den

Ursprung des historischen Bischofsamtes, seine genaue Beziehung

zum Apostolat und den Sinn, in dem es als von Gott gegeben aui-

gefasst werden müsse, vertreten hat17. Vielmehr finden sich in ihr

sehr vielfältige Meinungen darüber. Und die gleiche Freiheit der

Interpretation wird auch den Methodisten zugestanden. Denn die

Methodisten könnten nicht eine Interpretation annehmen, nach dei

die bischöfliche Ordination als für das Kirche-Sein notwendig er-

aohtet oder nach der die bischöfliche Sukzession als ausschliesslicher

Kanal der Gnade Gottes betraohtet würde18. Diese

Einschränkung aber schliesst nicht ein, dass die Methodisten sich nu

einer minimalen Sicht vom Bischofsamt begnügen möchten. Bn

Gegenteil, sie sehen in diesem Amt eine kostbare Gabe zur Bestätigung

und Bereicherung ihres eigenen Erbes. Denn dieses Amt stel

16 Zit. Seh., S.36f.
e17 Seh., S. 37. Dort auch in e.xtenso oin Zitat aus dem Bericht «Doctn

in the Church of England» von 1938 über die ekklesiologische Bedeutung de

Episkopats.
18 Seh., S.38.



— 139 —

nicht nur ein sichtbares Band zwisohen den christlichen Kirchen
dar, sondern es verbindet auch das jetzige Beben der Kirche mit
der alten Kirche in einer Gemeinschaft, welche die Schätze der
'Jahrhunderte miteinbezieht19.

Aber die Annahme des Bischofsamtes ist mehr auf die Zukunft
als auf die Vergangenheit gerichtet. Denn die Methodistenkirche
soll nicht ein Modell dieses Amtes aus dem 3. oder 4. Jahrhundert
oder aus dem englischen 18. Jahrhundert übernehmen, sondern
gemeinsam mit der Kirohe von England eine Gestalt des bischöflichen

Amtes suchen, die «für uns und unsere Kinder20» gültig sein
kann. Wie immer die Gestalt dieses bischöflichen Amtes aussehen

mag, so ist doch klar, dass es die wesentlichen Funktionen auszuüben

hat, die ihm in der Geschichte der Kirche immer zugekommen
sind: Aufsicht, «leadership in thought and action21,» Ausübung der
kirchlichen Disziplin, Seelsorge an den Gei.stlichen. Vor allem
kommt dem Bischof die Ordination aller Geistlichen und
Teilnahme an der Konsekration anderer Bischöfe zu. Es wird unterstrichen,

dass Ordination zum Amt und Konsekration zum Episkopat
lebenslang gültig sind.

Der «Scheme» beschäftigt sich noch ausführlich mit den besonderen

Problemen für das bischöfliche Amt in der Methodistenkir-
°he, die aus der Verfassung dieser Kirche erwachsen: jährlicher
Wechsel im Amt des Präsidenten der Konferenz zum Beispiel. Und
^och ist es natürlich, wenn der jeweilige Präsident auch zum
"!schof konsekriert wird. Aber dergleichen Probleme lassen sich
losen, wie der Scheme darlegt. Von Anfang an sollen die
Methodistenbischöfe mit dem anglikanischen Episkopat eng zusammenarbeiten.

Besonders pa.storale Probleme in den neuen Städten und
*»ohnquartieren, in Industriezentren und auf dem flachen Bande
rnfen nach gemeinsamer Planung und gemeinsamem Handeln in beiden

Kirchen. Aus dem Austausch gemeinsamer Erfahrungen wäh-
rend Stufe I werden auch neue Einsioliten für die Struktur des

Bischofsamtes in der vereinigten Kirche von Stufe II gewonnen
Werden22.

19 Seh., S.38.
20 Seh., S.38.
21 Seh., S.38.
22 Seh., S.42.



140

Die neuen Weiheriten für beide Kirchen23

Der Report von 1963 erklärte es für wünschenswert, wenn beide

Kirchen gleich von Beginn der Stufe I an ein gemeinsames
Weiheformular benützen würden. Die Methodisten hätten sowieso ihren
Ordinationsritus im Hinblick darauf ändern müssen, dass sie in
Zukunft ein dreifaches Amt statt des bisher bei ihnen üblichen einfachen

presbyteralen haben werden. So ist denn auch als Teil I
des gegenwärtigen Unionsplanes der Entwurf für ein neues « Ordinal»

veröffentlicht worden, das von Stufe I ab in beiden Kirchen
benutzt werden soll. Es sieht Formulare für die Weihe zum Diakon,
Presbyter und Bischof vor (wie das Ordinal im Book of Common

Prayer). Als das Wesentliche im Ordinationsritus gilt das Ordina-
tionsgebet mit der Handauflegung24. Die Ordination für alle drei

Stufen soll einheitlich am Ende des ersten Teiles der eucharisti-
sohen Liturgie stattfinden, also nach dem Credo. Für jedes der drei

Formulare gibt es ein «Proprium» von Kollekte, Epistel, Evangelium

und Postcommunio, wobei die Kollekte und die Postcommunio

immer die gleichen sind.
Der Ordinationssteil sieht eine Präsentation, eine Examination

mit kurzer Allocution des Bischofs sowie die Bitte um den Heilig011

Geist mit dem Veni Creator Spiritus vor. Dann folgt das eigentliche

Weihegebet mit der Handauflegung.
Der Kommentar zum Ordinal macht darauf aufmerksam, dass

die Handauflegung zu verschiedenen Zeiten und in den einzelnen

Kirchen an verschiedenen Stellen vorgenommen worden ist und

wird. Die Kommission hat sich für das Muster entschieden, das sie'1

im Ordinal der Kirche von Südindien findet: dort ist die
Handauflegung mit der zentralen Bitte um den Heiligen Geist verbunden25.

Diese Bitte und die Handauflegung werden bei jedem
Weihekandidaten wiederholt, und dann wird das Ordinationsgebet z

Ende geführt. Schliesslich findet sich danach die Überreichung de

Bibel an jeden ordinatus, eine Handlung, die in der Tradition t>e

der Kirchen verankert ist und in der porrectio instrumentoru
des Pontificale Romanum ihr Gegenstück hat. Aber bei jedem oro

ist die Überreichung der Bibel von verschiedenen Worten begleitet-

23 Sioho die Besprechung des ersten Entwurfes in «Towards .Roconci
tion» durch Hans Frei in IKZ 1967, Heft 2, S. 160ff.

24 Ord(inal), S.4.
25 Od., S.7.



— 141 —

Jedes der drei eigentlichen Weihegebete besteht aus drei Teilen

: einer Anrede an Gott mit Danksagung, der Bitte um den
Heiligen Geist und Bitte um Gnade für die besonderen »4ufgaben des

übertragenen Amtes.
Die zentrale Bitte lautet in der Diakonats- und Presbyter-

Weihe: «Sende herab deinen Heiligen Geist auf deinen Diener N.
tur das Amt und Werk eines Diakons (Presbyters) in deiner
Kirche26.» Bei der Bischofsweihe wird gebetet: «Sende herab deinen
Heiligen Geist auf deinen Diener N. für das Amt eines Bischofs und
Oberhirten (Chief Pa.stor) in deiner Kirche27.» Diese deprekative
*orm ersetzt also die bisher in der Kirche von England übliche in-
dikative Form: «Empfange den Heiligen Geist.»

In der Presbyterweihe enthält die Darlegung der Pflichten
einen ausdrücklichen Hinweis auf die Feier der hl. Eucharistie. Dieser,

wie eine ähnliche Formulierung im dritten Teil des Weihegebetes

für Bischöfe, ist auf die Anregung einiger römisch-katholischer
fheologen eingefügt worden, wie der Kommentar eigens
vermerkt2". Im Weihegebet für Presbyter heisst es im dritten Teil
aUsdrüeklioh, «dass sie innerhalb des königlichen Priestertums deines

Volkes diesen ihren priesterlichen Dienst (this their priestly
ministry) erfüllen mögen29.»

Ferner enthält die Überreichung der Bibel an die Neugeweihten
einen Hinweis aufden Auftrag an die Apostel aus Joh. 20, 22. 23, der
von vielen Anglikanern im jetzigen Ordinationsritus im Prayer Book
hochgeschätzt wird.

Ein römisch-katholischer Theologe, Père Lecuyer, der als Automat

auf dem Gebiet der Ordinationsriten gilt, hat sein Urteil über
den hier skizzierten Entwurf für ein neues Ordinal so zusammengehst:

«And I must, before saying anything else, affirm, that in my
opinion this Ordinal could be completely admitted by the Catholic
Church as containing all that is required in an Ordination rite30.»

Ausser den eigentlichen liturgischen Texten und einem
einteilenden Kommentar enthält der neue Weiheritus aber noch eine
theologisch sehr wichtige «Vorrede» (Preface), in der vor allem das
Verständnis der beiden Kirchen vom Amt dargelegt wird. Wie
Nichtig beiden Kirchen diese Preface ist, geht auch daraus hervor,

26Ord., S. 19 bzw. 26.
2'0rd., S.32.
28Ord., S.9 u. 10.
29 Ord., S.26.
30 Zit. in Report of Proceedings, London 1968, S. 13. f.



— 142 —

dass die Paragraphen 1 bis 8 eigens ins Lateinische übersetzt worden

sind.
Das Amt wird in seiner Bedeutung im Zusammenhang mit

dem allgemeinen Priestertum aller Gläubigen dargestellt. Es wird
Gewicht darauf gelegt, dass von Anfang an ein besonderes Amt
bestanden hat: «Von Anfang an gab es die Gemeinschaft der Gläubigen,

die ihre Einheit in den Zwölf fand31.» Das Amt des Wortes und

der Sakramente wird als göttliche Gabe an die Kirche verstanden.
Der wichtige Paragraph 4 der Preface lautet: « Das königliche
Priestertum, welches die ganze Kirche von Christus, ihrem Herrn,
empfangen hat, und woran jedes Glied seines Beibes Anteil hat, wird

von den Gläubigen auf verschiedene Weise ausgeübt. Das besondere

Amt ist eine besondere Form dieser Teilhabe. Auf diese Weise

sollte das Priestertum von Bischof und Presbyter verstanden
werden32.» Und Paragraph 5 fährt fort: «Das Amt ist also ein göttlich
eingesetztes Organ... Die Amtsträger sind, wie die Methodistische

Verlautbarung über die Ordination sagt, sowohl Gesandte Christi
wie die Repräsentanten des ganzen Volkes Gottes33.» Paragraph "

führt aus : « Der von Christus den Aposteln gegebene Auftrag ist in

der Kirche fortgeführt worden, und es ist der Wunsch der Kirche

von England und der Methodistenkirche, indem sie dem Ruf Gottes

zur Einheit folgen, getreulich diesen Auftrag in ihren Ordinationen

zu bewahren und weiterzugeben34.»
Das ist in der Tat ein offenes Bekenntnis zum historischen Amt

der Kirche und zur Weiterführung bzw. Übernahme dieses Amtes.
In der Bischofsweihe sollen neben dem Konsekrator noch

mindestens zwei andere Bischöfe mitwirken ; in der Presbyterweihe sollen

nicht weniger als drei Presbyter dem ordinierenden Bischo

assistieren. Die Titel für die drei ordines finden sich in der Sehr»

und in den Weiheriten der ungeteilten Kirche ; « auf diese Weise

zeigen sie die Kontinuität jedes ordo mit dem historischen Amt an •

Einige Diskussionen sind in der Kirche von England ausgelöst woi

den, weil in der Weihe zum zweiten ordo das Wort «Priester», aa

bis jetzt in der Kirche von England gebraucht wird, durch «Pre

byter» ersetzt worden ist. Dafür mögen gewiss liturgiegeschich

31 Ord., S. 12 (Zitat aus Doctrine in the Church of England).
32 Ord., S. 12.
33 Ord., S. 12.
34 Ord., S. 13.
36 Ord., S. 13.



— 143 —

liehe Gründe mitgesprochen haben. Aber hauptsächlich geschah
diese »\nderung doch wohl mit Rücksicht auf die Gefühle der
Methodisten. Ausdrücklich wird nämlich festgestellt: «...,Presbyter'
kann ein versöhnendes Wort sein, wo ,Priester' trennend wäre36.»
Aber es ist nicht beabsichtigt, dass das Wort Priester, wenigstens in
der Kirche von Bngland, ganz aus dem Sprachgebrauch verschwinden

soll, ebensowenig wie «minister». Der Titel des zweiten
Weiheformulars lautet immerhin noch «The Ordination of Presbyters also
called Priests». Der Scheme versichert, dass «der Wechsel des
Namens nicht einen Wechsel der Behre in diesem Punkt für jede
der beiden Kirchen37» einschliesst. Im Kommentar zum Ordinal
wird darauf verwiesen, dass die Behre vom priesterlichen Charakter
des Amtes im Ordinal selbst gesucht werden muss und in der Vorrede

(Preface), «...und jeder verwendete Titel muss im Lichte dessen,

was dort gesagt ist, interpretiert werden38.» Wenn sich die
methodistischen Mitglieder der Kommission zu solchen Aussagen
bekannt haben, dann fällt damit auch ein neues Licht auf die vielzitierte

Aussage der methodistischen Unionsurkunde (Deed of Union)
von 1932: «Die Methodistenkirche bekennt die Lehre vom Priestertum

aller Gläubigen und glaubt infolgedessen, dass es kein Priestertum

gibt, das ausschliesslich einem besonderen Stand oder Gruppe
von Menschen zukommt...39,» wobei die Spitze dieser Feststellung
m dem Adverb «ausschliesslich« (exclusively) liegt, welches einer
genaueren Deutung bedarf.

Der Versöhnungsgoltesdienst

Dieser kann als das charakteristische Stück des gegenwärtigen
^nionsplanes bezeichnet werden, zugleich als der Teil, um den sich
die meisten Debatten pro et contra in beiden Kirchen gedreht
haben und noch bewegen. Im Report von 1963 wurde ein erster
Vorschlag für einen solchen Service of Reconciliation gemacht. Im
Zwischenbericht von 1967 «Towards Reconciliation» erschien ein
Revidierter Text40, der für den endgültigen Report noch einmal
verändert wurde.

36 Ord., S.9.
37 Seh., S.45.
38 Ord., S.9.
39 Zit. Seh., S.25f.

j
40 Der Vorschlag von 1967 wurde von Hans Frei dargestellt in IKZ

G7> Heft 2, S. 152ff, worauf hier verwiesen sei.



— 144 —

Im Vergleich zu den Versionen von 1963 und 1967 ist die im

vorliegenden Scheme dargebotene Fassung eine ziemliche drastische

Revision. In seiner neuesten Schrift «The Anglican-
Methodist Unity Scheme41 weist der neuernannte Dekan von
Worcester, Dr.E. W.Kemp, darauf hin, dass es in der Hauptsache
Einflüsse von drei Seiten waren, die die endgültige Fassung der Services

of Reconciliation mitveranlasst haben : Bord Fisher von Lambeth,

der frühere Erzbischof von Canterbury; eine interdenomina-
tionelle Gruppe in Cambridge unter Leitung von Rev. Simon Bar-

rington-Ward und eine (anglo-katholische) Gruppe unter dem

Bischof von Willesden als Wortführer42.
Die im Scheme vorliegende Fassung hat folgende charakteristische

Züge:
1. Sie sieht eine Reihe von «Acts of Reconciliation» vor: einen

«Central Service», in dem anglikanischerseits hauptsächlich die

Bischöfe bezogen sind; «Local Services», in denen es um die
Integration der anglikanischen Priester und methodistischen Amtstra-

ger in den einzelnen Distrikten geht; und schliesslich die Konsekration

der ersten methodistischen Bischöfe durch anglikanische
Bischöfe, wobei das Formular der Bischofsweihe aus dem neuen

Ordinal benutzt werden soll.
2. Es ist in der neuen Fassung stärkeres Gewicht gelegt worden

auf die Tatsache, dass es um eine «reconciliatio» von zwei
Kochen geht, nicht nur um eine «integratio» von zwei verschiedenen

Formen des Amtes. Die Integration der Ämter folgt daher der Vei-

söhnung der beiden Kirchen, welche dadurch einen besonderen Zug

erhalten hat, dass nun Teile aus dem methodistischen Covenan

Service zu einer Handlung beider Kirohen verwoben worden sind.

3. Dr. Kemp macht darauf aufmerksam43, dass es den Einflus

sen von der anglo-katholischen Seite unter dem Bischof von WiHe

den zuzuschreiben ist, wenn gewisse Modifikationen in der Integr
tion der Ämter vorgenommen worden sind, um die über die frag
des Amtes im Ordinal erreichte Übereinstimmung besser zum Au

druck zu bringen. In diesem Zusammenhang ist denn auch ö

Wort «Priester» in den Versöhnungsgottesdiensten durch «PresOj

41 Erschienen 1969 bei Oxley and Son Ltd., Windsor. Die Druckbog
^dieser Schrift wurden freundlicherweise von Dr. Kemp zur Verfügung g

stellt.
42 Kemp, a.a.O., S. 14ff.
43 A.a.O., S.15f.



— 145 —

ter» ersetzt worden - und nicht wegen Kritik von seifen der metho-
distischen Mitglieder der Unity Commission

Das Ziel dieser Acts of Reconciliation wird folgendermassen
Umschrieben: Sie drücken vor Gott und den Menschen die von beiden

Kirohen übernommene Verpflichtung zur Einheit aus. Sie
beenden die lange Periode, in welcher beide Kirchen in Isolierung und
Unabhängigkeit voneinander gelebt haben. Sie bringen schliesslich
die Amtsformen beider Kirchen in einem Akt der Integration
zusammen, so dass das Amt der einen Kirche für die andere im vollen
Sinn akzeptabel wird. « Das wird erreicht durch Handauflegung mit
Gebet auf jeden Diener jeder Kirche durch einen höheren Amtsträger

der anderen44.»

Der Scheme fährt fort: «Was in dem Gebet erbeten wird, ist,
dass jeder Amtsträger so von Gott gesegnet wird, dass alle die gött-
nchen Gaben und Eigenschaften, die sich bei den jetzigen Amtsträgern

der anderen Kirche finden, hinfort ihm gegeben werden
mögen, zusammen mit jeder weiteren Bereicherung, die er für den
Dienst in der neuen Beziehung von Versöhnung nötig haben mag45. »

Dabei wird die «geistliehe Wirklichkeit» des Amtes in der
l'lethodistenkirche, wie es bisher ausgeübt worden ist, nicht in
¦trage gestellt. Aber die Tatsache bleibt bestehen, dass nicht
bischöflich ordinierte methodistische Pfarrer gegenwärtig die heilige
Kommunion nicht in englischen Pfarrkirchen feiern dürfen, und
zWar aus rechtlichen Gründen! Abgesehen davon, könnten viele
¦^glikaner auch aus Gewissensgründen nicht die Kommunion von
einem nicht bischöflich geweihten Presbyter empfangen. Deshalb ist
ln den Acts of Reconciliation der Integration der beiden Ämterformen,

des dreifachen Amtes von Bischof, Priester und Diakon in der
Kirche von England und des einfachen Amtes am Wort und am
Sakrament in der Methodistenkriche ein breiter Platz eingeräumt
forden46! Freilich, die Frage, ob es dabei für die methodistischen
amtsträgcr um eine Re-Ordination oder eine bedingungsweise
Ordination geht oder nicht, ist ganz bewusst offengelassen worden. Der
sehr wichtige Paragraph 383 des Scheme sagt47 :

44 Seh., S.120.
45 Seh., S. 121.
46 Die Integration der Ämterformen hat es also mit den jetzigen Amts-

agern in boiden Kirchen zu tun. Sie modifiziert in keiner Weise die von
®U Methodiston zu übernehmende Verpflichtung zur «strictest invariability0t °Piscopal ordination» (Seh., S.53) in dor Zukunft!" Seh., S.127.



— 146 —

«Ein Unterschied muss gemacht werden zwischen der Intention,

mit der die Teilnehmer zu dem Gottesdienst kommen werden,

und irgendeiner Meinung oder Ansicht, die sie über das, was darin

geschieht, haben mögen. Alle werden glauben, dass das, was man
der Bequemlichkeit halber eine Erweiterung des Auftrages nennen

könnte, übertragen wird. Andere werden glauben, dass auch

die Gnade der Ordination übertragen wird, andere, dass dies nicht

geschieht, und viele werden über diesen Punkt keine Meinung
haben (will be agnostic). Die Gebete sind so formuliert, dass sie die

Entscheidung dieser Frage in Gottes Hand lassen : wir beten, dass

der Heilige Geist einem jeden nach dem, wessen er bedarf, gesandt
werde (each according to his need). Aber die Intention des Ritus
steht nicht in Zweifel. Er soll sicherstellen, dass jeder teilnehmende

Amtsträger empfangen soll, was immer er an Gaben und Gnaden

ermangeln möge, die den Dienern der anderen Kirche mitgeteilt
worden sind, und dass alle zusammenkommen mögen als Mit-Pres-

byter nach der Gestalt und der Lehre des Amtes, worauf sich beide

Kirchen geeinigt haben.»
Dieser Unterschied von Intention des Ritus und seiner

theologischen Interpretation durch einzelne muss daher stets im Auge
behalten werden. Wichtig ist, dass alle Teilnehmenden sich in diesen

Gottesdiensten ganz Gott übergeben, «um von ihm solche Gnade

und Autorität zu empfangen, die er mir für mein Amt als Presbytei
in seiner Kirche beim Zusammenkommen der Methodistenkirche
und der Kirche von England zu geben wünschen mag48. »

In den Gottesdiensten selbst wird diese Intention an folgenden
Stellen zum Ausdruck gebracht :

1. In der feierlichen «Declaration», die jeder Teilnehmer vorfiel

zu unterzeichnen hat und die im Gottesdienst auf den Altar geleg

werden soll (Scheme, S. 14).
2. Am Beginn der «Integration of the Ministries», in dem Teil, der

mit den Worten beginnt: «Now that we are reconciled» und in dem

folgenden Gebet: «Almighty Father, we thank thee that thou has

blessed us», das von allen anwesenden Amtsträgern gemeinsam ge~

sprochen wird. (Scheme, S. 157f. und 172).
In diesen Teilen der Versöhnungsgottesdienste wird in den

liturgischen Vollzug eingebaut, was an anderer Stelle im Scheme bereits

festgestellt worden ist : nämlich dass das Ordinal mit seinen Aussagen

über das Amt das determinierende Dokument ist, welches die Inte»"
_ "~Sch~ S.147.



— 147 —

tion beider Kirchen hinsichtlich des Amtes bestimmt483-. Das ist eine
sehr wichtige Feststellung: sie besagt nämlich, dass das Geschehen
m den Rekonziliationsgottesdiensten im Lichte des Ordinal gedeutet

werden muss und nicht etwa umgekehrt
Wir miichten davon absehen, den Aufbau der Services of

Reconciliation im Einzelnen zu beschreiben. Sie sind in den Kontext

der eucharistischen Feier eingebaut. Der erste Teil hat die
reconciliatio der beiden Kirchen zum Inhalt, die in ihrer Bedeutung
jetzt klarer herausgestellt worden ist, wie wir schon sahen.

Nach dem Credo beginnt dann die integratio der beiden
Amtsformen. Der vorstehende methodistische Geistliche betet im Central

Service über die anglikanischen Erzbischöfe und Bischöfe : «

Erneuere, wir bitten dich, die Segnungen, die du diesen deinen
Dienern bereits gewährt und zu Bischöfen in deiner Kirche berufen
hast, und giesse aus über einen jeden von ihnen deinen Heiligen
Geist für eine neue Hingabe zu deinem Dienst...4!)»

Dann folgt ein Teil aus dem Ordinationsgebet für Bischöfe im
neuen Ordinal (Seite 32). Daran schliesst sich die schweigend vor-
zunehmende Handauflegung auf die anglikanischen Bischöfe. In
dem Gebet, das der vorstehende methodistische Geistliche über die
anglikanisohen Priester in den Bocal Services spricht, heisst es:
* Sende deinen Heiligen Geist auf sie, jedem, wie er dessen bedarf,
°lass sie dir in dem Amt des Presbyters in deiner Kirche beim
Zusammenkommen der Methodistenkirche und der Kirche von England

wohlgefällig dienen mögen'0.» Darauf folgt ein Teil aus dem

ordinationsgebet für Presbyter im neuen Ordinal (Seite 26) und
^ann die Handauflegung. Jedoch in den Gebeten, die von den
anglikanischen Bischöfen über die methodistischen Pfarrer gesprochen

werden sollen, ist jeweils im ersten Teil ein Unterschied in der
Formulierung auffällig! Der zweite Teil ist auch hier dem Ordina-
"onsgebet für Presbyter im Ordinal entnommen. Der Erzbischof
v°n Canterbury nämlich betet im Central Service (und der jeweils
zHständige Bischof in den Bocal Services) über die methodistischen
^mtsträger folgendermassen : «Wir bitten dich, sende auf einen
Jeden dieser deiner Diener, wie er dessen bedarf, deinen Heiligen
Geist für das Amt und Werk eines Pre»sbytcrs in deiner allgemeinen

48aSch., S. 123.
49 Seh., S. 159.
50 Seh., S.173.



— 148 —

Kirche und beim Zusammenkommen der Methodistenkirche und

der Kirche von England51.»
Diese Formulierung klingt sehr auffällig an die zentrale Bitte

im Ordinationsgebet für Presbyter im neuen Ordinal an
Wir halten noch einmal fest: ob es hier um eine verkappte

Ordination der methodistischen Amtsträger geht oder nicht, muss

offenbleiben. Eindeutig ist der Versöhnungsgottesdienst aber darin,
dass am Ende alle Teilnehmer «zusammenkommen sollen als Mit-
Presbyter nach der Gestalt und der Behre des Amtes, worauf sich

beide Kirchen geeinigt haben52.»

Offene Fragen

Auf den Versöhnungsritus hat sich, wie gesagt, die meiste Kritik

gerichtet, sowohl aus den verschiedenen Bagern der Kirche von

England (insbesondere von Anglo-Katholiken und konservativen

Evangelikaien) als auch aus der Methodistenkirche. Im übrigen
scheinen manche Methodisten überhaupt nicht zur Annahme de8

historischen Amtes der Kirche bereit zu sein. Die Unity Commission

hat im Scheme noch alle möglichen Alternativen und theolog1'

sehen Gegenargumente gegen den hier vorgezeichneten Weg zui

Einheit dargelegt und diskutiert53. Aber sie ist zur Überzeugung

gekommen, bei dem im Scheme vorgelegten Unionsplan als dem

einzig praktikablen bleiben zu müssen.
Eine ganze Reihe von Fragen sind im Scheme absichtlich nui

angedeutet worden. Ihre weitere Behandlung und eventuelle

Bösung soll während Stage I gesucht werden. Ein schwerwiegendes

Problem ist die Forderung der Methodisten, nicht nur währeiit

Stage I mit ihren freikirchlichen Glaubensbrüdern in Interkom»1»'
nion zu bleiben, sondern diese Gemeinschaft auch in der vereinig"

ten Kirche von Stage II aufrechtzuerhalten. Der Scheme bemerk
dazu ziemlich lakonisch: «Dies könnte einen unbestimmten Au1'

schub von Stage II verursachen54. »

~6rSch., S.159U. 174.
62 Seh., S.127.
63 Seh., S.128ff.
64 Seh., S.54. Seite 53f wird auch gesagt: «Wie die Dinge gegenwärtig

stehen, kann die Forderung der striktesten Unveränderlichkoit der bisch0
liehen Ordination mit ihrer begleitenden Forderung, dass die Feier et

Eucharistie den so ordinierton Bischöfen und Presbytorn vorbehalten ist>

einer vereinigten Kirche nicht mit einer Massnahme in Einklang gebr»c
werden, die die Feier des Abendmahles durch besuchende Geistliche ges*a

tet, die nicht bischöflich ordiniert sind.»



— 149 —

Andere Probleme, die noch der Bösung harren, mögen hier
angedeutet werden: der Gebrauch von unfermentiertem Wein beim
Abendmahl in der Methodistenkirche, die Behandlung der
übrigbleibenden konsekrierten Abendmahlselemente, die zeitweise noch
fortdauernde Feier des Abendmahles durch dafür autorisierte Baien
bei den Methodisten (die aber als Anomalie bezeichnet wird), die
verschiedene Behandlung Geschiedener in beiden Kirchen. Diese
noch offenen Fragen sollen während Stufe I einer Bösung zugeführt
Werden, auch das Problem der Beziehung der auf Stufe II vereinigten

Kirche zum Staat. Keine dieser Fragen sollte nach Meinung der
Unity Commission den Beginn von Stufe I des Unionsplanes ernstlich
behindern können.

Inzwischen sind aus der Kirche von England und aus der
*Iethodistenkirche die Ergebnisse einer Abstimmung über den
Gnionsplan bekanntgeworden. Daraus erblickt, dass über 68% der
abgeordneten in den 43 Diözesankonferenzen (Klerus und Baien)
sich für die Annahme des Scheme ausgesprochen haben56. Von den
°39 methodistischen vierteljährlichen Kreisversammlungen (circuit
Ojiiarterly meetings) stimmten mehr als 57 % für den Plan55. In beiden

Kirchen herrschen verschiedene »Ansichten darüber, ob diese
Ziffern als ermutigend angesehen werden können oder ob sie die
Vorboten eines Fehlschlages sein werden.

Im Juni soll in der Kirche von England ein Referendum aller
Geistliehen über die eine Frage eingeholt werden, ob sie dem Ver-
s°hnungsgottesdienst zustimmen oder nicht. Der endgültige
Entscheid wird am 8. Juli 1969 getroffen werden. An diesem für beide
K'drehen bedeutsamen Datum werden die beiden Konvokationen
v°n Canterbury und York und die Methodistenkonferenz (in
Birmingham) zu gleicher Zeit über den Scheme abstimmen und damit
u°er den Beginn von Stufe I des Unionsplanes entscheiden. In bei-
qen Kirchen müssen 75% Stimmen dafür abgegeben werden, wenn

er Scheme angenommen werden soll.
Es ist in der Tat eine Zeit kritischer Entscheidung für die beiden

Archen ; mit den Worten des Bischofs von Bondon, Dr. Robert Stop-
°i'd, «kritischer, vielleicht, für die Kirche von England und schwer-
Iegender für das Gewissen des Klerus als zu irgendeinem Augenblick

Seit 166257.» Ernst-Wilhelm Heese, Nordstrand, im April 1969

6S «Church Times», 7.Februar 1969.
59 «Church Times», 11. April 1969.

Report of Proceedings, S.9.


	Anglikaner und Methodisten auf dem Weg zur Einheit

