Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 2

Artikel: Der anglikanisch-methodistische Unionsplan
Autor: Kemp, Eric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der anglikanisch-methodistische Unionsplan

(Vortrag, gehalten an der 10.Internationalen altkatholischen Theolo-
gentagung vom 9. bis 14. September 1968 in Ziirich)

Vorerst mochte ich Thnen dafiir danken, dass Sie mir GGelegen-
heit geben, im Rahmen Threr Theologenkonferenz einige Worte iiber
die anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen zu dussern-
Seit der letzten anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferen?
vom Jahre 1966 in Oxford sind in dieser Sache wichtige Anderunge?d
und Erginzungen erfolgt.

Ieh hofte, dass die Teilnehmer der heutigen Konferenz seinerzelt
im vierten Heft der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrifty vom
Jahre 1966 die betreffenden Berichte gelesen haben. Denn es ist nicht
meine Absichf, heute Ihre kostbare Zeit mit einer Wiederholung des”
sen in Anspruch zu nehmen, was ich in meinem Referat von 1966 g€
sagt habe. Ferner setze ich voraus, dass die wichtigsten Vorschlage
dieser Unionsverhandlungen Ihnen bekannt seien.

Nur das Wichtigste sei hier kurz in Erinnerung gerufen: Die Dislkussio”
nen zwischen der Kirche von England und der Methodistenkirche begﬂﬂnen
im Jahre 1955. Ein Bericht iiber diese Verhandlungen wurde unter der
Titel «Conversations between the Church of Kngland and the Methodl,sb
Church» im Jahre 1963 veroffentlicht. Dieser wurde in beiden Kirchen d1%°
kutiert, und im Jahre 1965 akzeptierten beide Kirchen im grossen und 887
zen die gemachten Vorschlige. Sie ernannten eine neue Kommission W
iibergaben ihr den Auftrag, gewisse Punkte zu bearbeiten — zum Bei.‘itpif{1 c‘10
Schaffung eines Weiheritus fiir beide Kirchen — und gewisse Fragen, dio’
den Diskussionen zwischen 1963 und 1965 aufgetaucht waren, abzukliren
Kinige dieser Fragen waren insbesondere von dem mehr _prntcstﬂntiSChen
Fliigel der beiden Kirchen aufgeworfen worden, und viele im « Interim St&te:
ment», das im Mirz 1967 verdffentlicht wurde, beschiftigt sich mit dﬂl"Pro
testantischen Kritik. Aus diesem Grunde meinten einige Anglo-liatho]lkm}f
dass der Plan in protestantischer Richtung veriindert worden sei — nach mel—
ner Ansicht fiilschlicherweise. Die Kommission hat versucht, diesen 808 On
katholischen Kritiken Rechnung zu tragen. Sie tat es in ihrem ondgﬂlt’ig,e"
Bericht « Anglican-Methodist Unity», der im Jahre 1968 in zwei Teilen verY
fentlicht wurde. Teil I enthiilt das Ordinale, Teil 1I den Plan. Dieser Bndgun
tige Bericht wird gerade jetzt diskutiert, und im Herbst 1968 wird in M(;'i
Bistumskonferenzen der Kirche von England dariiber abgestimmt. Im =
1969 werden die Konvokationen den Bericht iiber diese Abstimmungen f’ntgeﬂ
gennehmen und — so hoffen wir — auch die Bemerkungen der a'ltkathollscho.
Bischote und anderer Kirchen. Sie werden auch dariiber entscheiden, © ho-
Methodistenkirche einzuladen sei, den Plan weiter zu verfolgen. Die Met,d 0
distenkonferenz wird ihre Entscheidung im Juli 1969 treffen. Wenn beln'
Kirchen zustimmen, wird eine Pause eintreten, withrend welcher die notwe
dige Gesetzgebung vom Parlament verabschiedet wird. Stufe [ wird dann !

-



. [ -

Jahre 1971 mit dem Rekonziliationsgottesdienst beginnen. Ich erinnere
daran, dass der Plan eine Wiedervereinigung in zwei Stufen vorsieht. Auf
Stufe T werden die beiden Kirchen miteinander in kirchliche Gemeinschaft
treten, und auf Stufe I1 werden sie sich zu einer einzigen Kirche vereinigen.
Es ist unmaoglich, zu sagen, wie lange Stufe T dauern wird, und natiirlich
kann die Méglichkeit nicht ausgeschlossen werden, dass wir Stufe II nicht
erreichen. Aber wir sind tiberzeugt, dass wir im Glauben vorwiirts gehen sollen.

Im ganzen Verlauf der anglikanisch-methodistischen Gespriche
wurde immer wieder deutlich, dass die schwierigste Frage diejenige
des Amtes ist. Wenn ich die Erwiigungen von Herrn Bischof Kiiry
recht verstanden habe, dann ist die Frage des Amtes auch fiir Altka-
tholiken die heikelste, ebenso wie fiir viele Anglikaner. In diesem
Punkt scheint es mir wichtig, zwei Probleme zu sehen, die zwar mit-
einander zusammenhiingen, aber doch auch fiir sich genommen wer-
den miissen :

Das eine ist die Irage nach dem Amt, das die beiden Kirchen
haben sollen, wenn sie sich vereinigen, und was sie hinsichtlich dieses
Amtes glauben und lehren. Im Zusammenhang mit der Frage nach
dem Ordinationsritus, aber auch in einigen anderen Abschnitten des
Uni()nsplanes haben wir iiber das Bischofsamt verhandelt. Diesist die
Wichtigere der beiden Fragen. Die zweite betrifft die vorhandenen
Geistliuhen, vor allem die methodistischen, und das Verhiltnis ihres
bisherigen Amtes zu dem in einer vereinigten Kirche. Antwort auf
diege Frage gibt ein Teil des Rekonziliationsgottesdienstes, der tibri-
gens seit, der Konferenz von 1966 einer griindlichen Revision unter-
Worfen worden ist.

[ch mochte zunichst auf den Ordinationsritus zu sprechen kom-
Men. Der erste Entwurf dieses Ritus wurde im Mirz 1967 veroffent-
licht, und wurde sehr bald sowohl von Anglikanern als auch von
R(‘)misch-Katholiken in einigen Teilen als schlecht beurteilt. Im
Liehte dieser Kritik haben wir den Ritus neu tiberarbeitet und ihm ein

vOI‘W(n‘t beigefiigt, das die Lehre vom Amt und von der Ordination
darlegt, der beide Kirchen zugestimmt haben. Dieses Vorwort wurde
I?‘it Hilfe von Romisch-Katholiken, Orthodoxen und auch Altkatho-
iken verfasst. Herr Bischof Jans wohnte als Beobachter der Sitzung
serer Kommission im September vorigen Jahres (1967) bei, und
“nde Oktober habe ich mich nach Holland begeben und dort mit
‘errn Krzbischof Rinkel und den Herren Bischofen Kiiry, Jans und
Van Kleef dieses Vorwort diskutiert. Auf Grund der damaligen Dis-
Ussionen wurde es nochmals revidiert. Zur Vermeidung von Missver-

8tinde: : . . . .. _ .
t‘mdmsscn haben wir auch eine lateinische Ubersetzung angefertigt.



— 128 —

Was den Ordinationsritus selbst anbelangt, méchte ich mich
nicht auf Einzelheiten einlassen. Der Ritus wird von rémisch-katho-
lischen Theologen als gut empfohlen. Lassen Sie mich aus einem Brief
des Pére Lecuyer zitieren, der im Auftrage des vatikanischen Sekreta-
riats fiir die Einheit (secretariatus ad Christianorum unitatem foven-
dam) den Ritus begutachtet hat. Er schreibt: «J’ai lu avec un tres
grand intérét ce Rituel d’Ordinations préparé en commun par I’ liglise
Anglicane et I'Eglise Methodiste. Et je dois, avant toute autre remar-
que, affirmer que, a mon avis, ce rituel pourrait étre entiérement ad-
mis par I'Eglise Catholique comme contenant, dans sa teneur, tout ce
qui est requis d’un rite d’Ordination. »

Als wir die Lehre vom Amt darzulegen hatten, schien es uns
wichtig, das IT. Vatikanum uns zum Vorbild zu nehmen und das Prie-
steramt der Geistlichen in Verbindung mit dem koéniglichen Priester-
amt der ganzen Kirche zu sehen. Die Kirche ist eine gottliche Schop-
fung. Durch den Heiligen Geist schafft Gott sich in Christus ein Volk;
das seine Kirche ist. Thr schenkt er Gnadenmittel, wodurch der
Glaube und das Leben des einzelnen Christen geweckt und genihr?
werden. Die Taufe ist die Grundlage der Mitgliedschaft in der Kirche-
Alle Getauften sind Glieder des Leibes Christi, ein Glott geweihtes
konigliches Priestertum. In ihrem Zeugnis fir dic Wahrheit, in ihre™
Opfer, durch das sie sich selber und die Welt Gott weihen, in ihrem™
Dienst zur Linderung menschlicher Not spiegeln sie das dreifache
Amt ihres Herrn als Prophet, Priester und Konig. Das ké’miglichle
Priestertum stellt Gott der Welt und die Welt Gott dar — das ist di€
Berufung des neuen Israel, wie es diejenige des alten war.

Es gibt nur ein Priesteramt, an dem alle Glieder des Le
Christi teilhaben, aber diese Teilhabe ist eine verschiedene. Das$
geistliche Amt in der Kirche ist von Gott eingesetat, divinitus €0
stitutum, ein Teil der von Gott gegebenen Urstruktur der Kiwh.e’
und darum ist es eine besondere Art — forma specialis — dieser Teil-
habe. Das geistliche Amt ist von der Zeit der Apostel auf uns %
kommen: Quod munus Christus apostolis mandavit, idem 1n 6601'657'.@
perpetuatur, und die Absicht der anglikanischen wie der methodlsi:’,l‘
schen Kirchen ist es, dieses Amt fortzufithren. Die drei Riten fir
die Ordination von Bischof, Presbyter und Diakon konstituiere”
die Methode, um diese Uberlieferung fortzusetzen. .

Zu Beginn von Stufe I (stage I) wird die methodistische Klr‘
che den historischen Episkopat annehmen, einige der methodis l
schen Geistlichen werden zu Bisohéfen konsekriert, und alle kiinft!

ibes



gen Ordinationen in der Methodistenkirche werden durch Bischofe
vollzogen. Was der Ausdruck «historischer Episkopat» bedeutet, ist
in Paragraph 115 im zweiten Teil des Berichtes! mit Worten der
Lambeth-Konferenz von 1930 dargelegt: «What we uphold is the
épiscopate, maintained in successive generations by continuity of
Succession and consecration, as it has been throughout the history
of the Church from the earliest times, and discharging those func-
tions which from the earliest times it has discharged.» Paragraph
116 und vor allem der Ordinationsritus selber geben nihern Auf-
Schluss, welches diese Funktionen sind.

Eine Sorge fir die Methodisten besteht darin, dass sie nicht
den Kindruck erwecken mochten, sie wirden die ihnen und ihren
Geistlichen bereits gegebene Gnade Gottes verwerfen, und darum
Sagen sie, dass sie keine Erklirung annehmen konnen, welche be-
Sagt, dass die bischofliche Ordination notig sei, damit eine christ-
liche Giemeinde als Teil der ganzen Kirche angenommen sei. Eben-
Sowenig anerkennen sie die bischofliche Sukzession als exklusives
Gnadenmittel. — Aber ihre Haltung ist nicht bloss negativ. Sie an-
erkennen, dass die fortgesetzte Bevollmichtigung durch den Epi-
skopat die (Gegenwart mit dem Leben der Alten Kirche verbindet
und zugleich eine sichtbare Verbindung zwischen den Kirchen des
Christentums darstellt. Sie erkliren ferner, dass ihre Annahme des
EPiSkopates im Zusammenhang mit der Apostolizitit der Kirche
Und nicht in einem rechtlich-formalen Sinne geschieht. Dies alles

edeutet, dass die Methodisten den historischen Episkopat anneh-
Men werden und nicht bloss eine bischéfliche Verfassung, wie sie
®twa die amerikanischen Methodisten haben.

Die anglikanisch-methodistische Kommission glaubt, dass sich
ZWischen den beiden Kirchen nunmehr ein gemeinsames Verstind-
Wis hingichtlich Priesteramt und Ordination feststellen lasse, das
GeWiihr dafiir biete, dass bei einem Zusammenschluss ihre Lehre
Yom Amt als katholisch gelten diirfe.

Nun wende ich mich der zweiten Frage zu, die es mit einem
vOI‘iibergﬂhen(len Zustand zu tun hat, nimlich mit der Situation

' heutigen Generation der methodistischen Geistlichen. Die
Ommission ist iiberzeugt, dass es auf diese Frage zwei Antworten
gibt, die in England unannehmbar sind. Die erste Antwort ist die
¢thode, wie sie im Unionsplan fiir die stidindische Kirche zur An-

S

1 ! Die in diesern Aufsatz anfgefithrten Stellen beziehen sich alle auf den
963 erschienenen Bericht « Anglican-Methodist Unity», I1 Scherne.



— 130 —

wendung gelangte. Bei dieser Methode wurden die bereits im Am?t
befindlichen Geistlichen der Methodistenkirche einfach als Presby-
ter oder Priester anerkannt und ihnen ohne eine Art von bischof-
licher Ordination gestattet, in anglikanischen Kirchen die Euchari-
stie zu feiern. Diese Erlaubnis wiirde eine grundlegende Anderung
der heutigen Ordnung der anglikanischen Kirche verlangen und
wiirde von vielen Anglikanern als schwerer Verstoss gegen die
katholische Ordnung betrachtet. Die andere Antwort ist die, dass
die methodistischen Geistlichen als Laien anzusehen seien und des-
halb von anglikanischen Bischofen ordiniert werden miissten, ganZ
ahnlich wie wenn heute ein methodistischer Geistlicher zur Kirche
von England iibertritt. Eine solche Deutung wiire fiir die wenigsten
Methodisten annehmbar, weil sie ihnen als eine Leugnung der Got-
tesgnade und der Ordination erschiene, die sie bereits empfange?
haben, wie auch des von ihnen bisher verwalteten Amtes.

Das Problem, das es ins Auge zu fassen gilt, beschiftigt bereits
viele katholische Theologen inner- und ausserhalb der romischen
Kirche, nimlich das Problem, wie wir diese protestantischen Amter
zu betrachten haben, welche neben dem katholischen Amt entstan-
den sind.

Wenn Sie die beiden Biicher von Hans Kiing gelesen hab
«Strukturen der Kirche» und «Die Kirche», dann kennen Sie gein®
Erorterung dieses Problems?2. Es geniigt nicht zu sagen, die prote”
stantischen Geistlichen seien Propheten und wiirden als solche eben
ein anderes Amt verwalten als dasjenige des katholischen Priester”
tums. Denn es ist der Anspruch der protestantischen Kirche, das”
selbe Amt des Wortes und der Sakramente zu haben, das Christ?
Seiner Kirche gegeben hat. — Kénnen wir einen Weg finden, a
dem die heutigen methodistischen Geistlichen in das katholiseh®
Amt integriert werden konnen, ohne ihre friihere methodistisch®
Ordination verleugnen zu miissen ? Die Kommission versuch?; das
im vorgesehenen Rekonziliationsgottesdienst zu tun. In ihrem let?
ten Bericht hat sie den Rekonziliationsgottesdienst auf drei J€ e
sondere Gottesdienste ausgeweitet: zuerst kommt ein zentra e-
Gottesdienst, hierauf lokale Gottesdienste und schliesslich die Koﬂ‘
sekration der ersten Methodistenbischife. Der zentrale GOt sh
dienst und die lokalen Gottesdienste sind einander ganz iihnhcr
und bestehen aus zwei Teilen. Der erste Teil zur Rekonziliation de

e,

- SRS —— — Voﬂ
? Das ganze Problem ist in Heft 4/1968 der Zeitschrift «Coneilium?
mehreren romisch-katholischen Theologen erértet worden.



— 131 —

Kirchen als ganzer besteht in Busse, Danksagung und im feier-
lichen (ielobnis, eine organische Union zu suchen und in der ge-
meinsamen Sendung miteinander zu wirken. Der zweite Teil ent-
hilt die Erginzung der beiden Amter, und hier muss man zwei
Aspekte unterscheiden.

Der erste Aspekt betrifft gleicherweise Methodisten wie Angli-
kaner. Wenn wir wahrhaftig glauben, dass das Amt ein besonderes
und urspriingliches Element im Leben der Kirche ist, dann scheint
€8 auch geziemend zu sein, dass sich in der Rekonziliation der bei-
den Kirchen auch eine feierliche Vereinigung der beiden Amter fin-
den sollte, ohne tiberhaupt die Frage der Ordination zu stellen. Wir
alle begeben uns in eine vollig neue Situation, auch was die Erwei-
terung der Amtshereiche und die gegenseitige Beziehung betrifft.
Darum scheint etwas mehr als die Erteilung einer amtlichen Er-
laubnis angemessen zu sein. In der Frithkirche wurde die Hand-
Auflegung in dhnlicher Lage geiibt. Es scheint deshalb passend,
Jene Form der Handauf legung auch an dieser Stelle zu verwenden.
Die Gebete, die dabei gesprochen werden (Seiten 159, 173, 174),
Schliessen ein Stiick der Ordinationsgebete ein, nimlich jene Ab-
Schnitte, die auf die Bitte um die (Gabe des Heiligen Ceistes folgen
und jeweils die Amtsfunktionen umschreiben. Auf diese Weise ist
Unser Zusammenkommen in der Lehre des Amtes betont. In dieser
Neuen Situation benotigen wir alle Gnade und Autoritit. Um diese
kann man bitten, ohne die bereits gegebene gottliche Gnade vernei-
len zu miissen.

Der andere Aspekt, von dem hier zu reden ist, betrifft allein die

ethodisten. Wenn Sie die ersten Paragraphen der Gebete auf den
Seiten 173 und 174 vergleichen, namlich das Gebet, das der Hand-
a‘“flcgung vorangeht, werden Sie eine bedeutsame Verschiedenheit
®merken. Die Methodisten bitten fiir die Anglikaner: « Sende Deinen
eiligen (Geist auf sie herab, einem jeden in dem Masse, als er dessen
edarf, auf dass sie im Presbyteramt in Deiner Kirche beim Zusam-
Nenkommen der Methodistenkirche und der Kirche von England Dir
Agenehm dienen mogen.» Das kann nicht als Ordinationsgebet ver-
Standen werden, und iiberdies haben die Methodisten keine Zweifel an
°r Griiltigkeit der anglikanischen Weihen. Das Gebet jedoch, das der
Schof {iber die methodistischen Geistlichen spricht, lautet anders:
‘Wir bitten Dich, Du wollest auf einen jeden dieser Deiner Diener in
®M Masse, als er dessen bedarf, Deinen Heiligen Geist senden fiir das
Mt und Werk eines Presbyters in Deiner universalen Kirche und



beim Zusammenkommen der methodistischen Kirche und der Kirche
von England.» Dieses kann ein Ordinationsgebet werden — es ist eine
Art ¢ordinatio sub conditione» (Bedingungs-Ordination) —, aber wir
haben vermieden, das Wort «Ordination» zu gebrauchen, weil es fiir
die Methodisten wie eine Verneinung ihrer Vergangenheit zu sein
scheint. Doch die Tatsache der «bedingten Ordination» ist da. Man
muss auch die Intention sehen, mit welcher die Methodisten zu die-
sem Dienst kommen werden. Diese Intention ist an drei Stellen zum
Ausdruck gebracht: zuerst auf Seite 147 in einer Erklirung, welche
von jedem Teilnehmer unterzeichnet wird. Diese Erklarung spricht
von der friiheren Ordination in der Methodistenkirohe und besagt;
dass der Geistliche sich nun ganz Gott unterwirft, um von Ihm zt
empfangen «solche Gnade und Autoritit, als Er mir fiir mein Amb als -
Presbyter in Seiner Kirche und beim Zusammenkommen der Metho-
distenkirche mit der Kirche von England geben willy. Die zweite
Stelle findet sich in der Darlegung auf Seite 172, welche withrend des
Gottesdienstes selber gesprochen wird. Sie enthiilt die Annahme der
Amtslehre des Ordinationsritus, verbunden mit der Bitte, dass 0!
Lichte dieser Lehre und Intention Gott die beiden Amter und die bei-
den Kirchen zusammenbringen mége. Drittens findet sich das Gebet
auf Seite 172, welches von allen methodistischen und anglikanische?
Geistlichen miteinander gebetet wird und die Bitte enthélt, dass Gott
die Verschiedenheit ihrer Berufung transzendieren wolle und dass Er
einem jeden geben moge, wessen ein jeder bediirfe in dem Masse, als
Gott es kennt, zum Dienst als Presbyter in der universalen Kirche
und beim Zusammenkommen der Methodistenkirche mit der Kirch®
von England.

Ich glaube, dass diese drei Stellen die Intention der Methodister
geniigend zum Ausdruck bringen, die Ordination anzunehmen, went!
sie das ist, was Gott auf das Gebet des Bischofs hin geben will — und 80
werden wir alle methodistischen Geistlichen, die am Versohnung®
gottesdienst werden teilgenommen haben, als Presbyter der katho-
lischen Kirche annehmen konnen.

Schliesslich muss ich noch einige Worte zur Frage der Intefk_om—
munion mit den nichtbischoflichen Kirchen sagen. Auf Stufe I diese®
vorliegenden Unionsplanes hoffen die anglikanische und die metho 1
stische Kirche, dass ihre Bezichungen zu andern Kirchen keine Ver-
anderung erfahren sollen, aber sie werden keine neuen Beziehunge‘ril:
aufnehmen, das heisst, dass die Kirche von England, indem sie T
der Methodistenkirche in Gemeinschaft tritt, nicht mit den andere”



— 133 —

Protestantischen Kirchen in England Gemeinschaft aufnimmt. Die
Kommission sagt auch, dass bei der Verwirklichung von Stufe II
beide Kirchen Wege suchen sollen, wodurch ihre heutigen Beziehun-
gen zu andern Kirchen nicht zerbrochen werden. Aber die Kommis-
sion anerkennt, dass die Ubernahme des katholischen Amtes unver-
einbar ist mit der Abendmahlsgemeinschaft mit nichtbischoflichen
Kirchen. Die Kommission ist deshalb der Auffassung, es sei legitim,
die erste Stufe einzugehen, ohne eine Losung fiir dieses Problem zu
haben, und zwar auf Grund folgender zwei Erwiigungen : Erstens gibt
es iiber die ganze Welt hin Unionspline, welche die Ubernahme des
historischen Episkopates durch nichtbischéfliche Kirchen mitein-
Schliessen. Zweitens hat unter katholischen Theologen eine griind-
liche N eupriifung der traditionellen Haltung gegeniiber den Fragen
hach dem protestantischen Amt und nach der Interkommunion ein-
gesetzt. Wir leben mitten in einem sich verindernden theologischen
Klima, und es schien unserer Kommission richtig zu sein, dass das
Problem der Beziehungen zu anderen Kirchen, das sich auf Stufe 11
Stellen wird, nicht den Anfang zur ersten Stufe verunmdéglichen
Sollte,

[eh muss jedoch die Besonderheit des Problems in England beto-
Nen eines Problems, das durch die Beschliisse der Lambeth-Konferenz
von 1968 noch viel schwerer geworden ist. Es ist vorgeschlagen wor-
den, dass die gegenseitige [Interkommunion zwischen der Kirche von
England und der Methodistenkirche schon vor Durchfiihrung des
Rek()nziliati()nsg()ttcs«li(‘.nst-(‘.s offiziell gestattet werden sollte. Nach
Meiner Ansicht wiirde dies die Intention des Rekonziliationsgottes-
dienﬂtos wesentlich indern und es schwierig machen, diesen Gottes-
dienst als Ordination zu erkliiren. Ich bin dankbar, die altkatholische
Mcinung auch zu dieser Frage zu vernehmen.

Schliesslich glaube ich, dass jeder Unionsplan, sei es mit Rom
oder mit protestantischen Kirchen, von uns eine neue Haltung ge-
geniiber vielen Iragen abverlangt und Anomalien mit sich bringt,
die vielleicht einige Jahre dauern werden. Die schwierigste Frage,
20 der alle diese Diskussionen fiihren, ist die, wieviel Neues akzep-
tiert werden kann und wie viele Anomalien toleriert werden kin-
Nen; ohne dem katholischen (ilauben untreu zu werden, den wir
empfangen haben und der uns anvertraut ist. Ich bitte um Ihr Ver-
Stindnis und um Thre Fiirbitte fiir die Kirche von England in die-
Ser schwierigen Aufeabe.

Oxford Rev. Canon Eric Kemp



	Der anglikanisch-methodistische Unionsplan

