
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 2

Artikel: Der anglikanisch-methodistische Unionsplan

Autor: Kemp, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126

Der anglikanisch-methodistische Unionsplan

(Vortrag, gehalten an der 10. Internationalen altkatholischen
Theologentagung vom 9. bis 14. September 1908 in Zürich)

Vorerst möchte ich Ihnen dafür danken, dass Sie mir Gelegenheit

geben, im Rahmen Ihrer Theologenkonferenz einige Worte über

die anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen zu äussern.

Seit der letzten anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz
vom Jahre 1966 in Oxford sind in dieser Sache wichtige Änderungen
und Ergänzungen erfolgt.

Ich hoffe, dass die Teilnehmer der heutigen Konferenz seinerzeit

im vierten Heft der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift» voto

Jahre 1966 die betreffenden Berichte gelesen haben. Denn es ist nicht
meine Absicht, heute Ihre kostbare Zeit mit einer Wiederholung dessen

in Anspruch zu nehmen, was ich in meinem Referat von 1966

gesagt habe. Ferner setze ich voraus, dass die wichtigsten Vorschlage

dieser Unionsverhandlungen Ihnen bekannt seien.

Nur das Wichtigste soi hier kurz in Erinnerung gerufen: Die Diskussi
nen zwischen der Kirche von England und der Methodistonkirche bogann
im Jahre 1955. Ein Bericht über diese Verhandlungen wurde unter de

Titel «Conversations betwoen the Church of England and tho Method1
Church» im Jahre 1963 veröffentlicht. Dieser wurdo in boidon Kirchen dl

kutiert, und im Jahre 1965 akzeptierten beide Kirchen im grosson und ga

zen die gomachten Vorschläge. Sie ernannten eine neue Kommission un

übergabon ihr den Auftrag, gewisse Punkte zu bearbeiten - zum Beispiel
Schaffung eines Woiheritus für beido Kirchon - und gewisso Fragen, °-»o

den Diskussionon zwischon 1963 und 1965 aufgetaucht waren, abzuklar
Einige diesor Fragen waren insbesondere von dorn mehr protestantise11
Flügel der beiden Kirchen aufgeworfen worden, und violo im « Interim S"0

mont», das im März 1967 veröffentlicht wurde, beschäftigt sich mit der P

testantischen Kritik. Aus diesem Grunde meinton einigo Anglo-Katholik '

dass der Plan in protestantischer Richtung verändert worden soi - nach n1

ner Ansicht fälschlicherweise. Die Kommission hat vorsucht, dioson »ng

katholischen Kritiken Rechnung zu tragen. Sio tat os in ihrom ondgüu'S
Bericht «Anglican-Methodist Unity», der im Jahro 1968 in zwoi Teilen ver...
fentlicht wurde. Teil I enthält das Ordinalo, Toil II den Plan. Dieser en^n
tigo Bericht wird gerade jotzt diskutiert, und im Herbst 1968 wird iu •

Bistumskonforenzen der Kirche von England darübor abgestimmt. Im
1969 werden dio Konvokationon den Bericht über dieso Abstimmungen on!*L,
gonnohmen und - so hoffen wir - auch dio Bemorkungon dor altkatholis°
Bischöfe und anderer Kirchen. Sio werdon auch darüber entscheiden, °
Methodistenkirche einzuladen sei, den Plan weitor zu verfolgen. Die Me

distenkonferonz wird ihre Entscheidung im Juli 1969 troffen. Wenn "01

^Kirchon zustimmen, wird eine Pauso eintroton, währond wolcher die notv?

digo Gesetzgebung vom Parlament vorabschiedot wird. Stufo I wird d»nn



— 127 —

Jahre 1971 mit dorn Rekonziliationsgottesdienst beginnen. Ich erinnere
daran, dass der Plan eino Wiedervereinigung in zwei Stufen vorsieht. Auf
Stufe I worden die beiden Kirchen miteinander in kirchliche Gemeinschaft
treten, und auf Stufe II werden sio sich zu einer einzigen Kirche vereinigen.
Es ist unmöglich, zu sagen, wie lange Stufe I dauern wird, und natürlich
kann die Möglichkeit nicht ausgeschlossen werden, dass wir Stufe II nicht
erreichen. Aber wir sind überzeugt, dass wir im Glauben vorwärts gehen sollen.

Im ganzen Verlauf der anglikanisch-methodistischen Gespräche
wurde immer wieder deutlich, dass die schwierigste Frage diejenige
des Amtes ist. Wenn ich die Erwägungen von Herrn Bischof Küry
recht verstanden habe, dann ist die Frage des Amtes auch für
Altkatholiken die heikelste, ebenso wie für viele Anglikaner. In diesem
funkt scheint es mir wichtig, zwei Probleme zu sehen, die zwar
miteinander zusammenhängen, aber doch auch für sich genommen werden

müs»sen :

Das eine ist die Frage nach dem Amt, das die beiden Kirchen
haben sollen, wenn sie sich vereinigen, und was sie hinsichtlich dieses
Amtes glauben und lehren. Im Zusammenhang mit der Frage nach
dem Ordinationsritus, aber auch in einigen anderen Abschnitten des

Unionsplanes haben wir über das Bischofsamt verhandelt. Dies ist die

Nichtigere der beiden Fragen. Die zweite betrifft die vorhandenen
Geistlichen, vor allem die methodistischen, und das Verhältnis ihres
tosherigcn Amtes zu dem in einer vereinigten Kirche. Antwort auf
diese Frage gibt ein Teil des Rekonziliation»sgottesdienstes, der übrigens

seit der Konferenz von 1966 einer gründlichen Revision
unterworfen worden ist.

Ich möchte zunächst auf den Ordinationsritus zu sprechen kommen.

Der erste Entwurf dieses Ritus wurde im März 1967 veröffentlicht

und wurde sehr bald sowohl von Anglikanern als auch von
¦Römisch-Katholiken in einigen Teilen als schlecht beurteilt. Im
bichte dieser Kritik haben wir den Ritus neu überarbeitet und ihm ein
Vorwort beigefügt, das die Lehre vom Amt und von der Ordination
darlegt, der beide Kirchen zugestimmt haben. Dieses Vorwort wurde
mit Hilfe von Römisch-Katholiken, Orthodoxen und auch Altkatholiken

verfasst. Herr Bischof Jans wohnte als Beobachter der Sitzung
unserer Kommi.ssion im September vorigen Jahres (1967) bei, und
^nde Oktober habe ich mich nach Holland begeben und dort mit
*Ierrn Erzbischof Rinkel und den Herren Bischöfen Küry, Jans und

^an Kleef dieses Vorwort diskutiert. Auf Grund der damaligen
Diskussionen wurde es nochmals revidiert. Zur Vermeidung von Missver-
ständnissen haben wir auch eine lateinische Übersetzung angefertigt.



— 128 —

Was den Ordinationsritus selbst anbelangt, möchte ich mich
nicht auf Einzelheiten einlassen. Der Ritus wird von römisch-katholischen

Theologen als gut empfohlen. Lassen Sie mich aus einem Brief
des Père Lecuyer zitieren, der im Auftrage des vatikanischen Sekretariats

für die Einheit (secretariatus ad Christianorum unitatem foven-
dam) den Ritus begutachtet hat. Er schreibt: «J'ai lu avec un très

grand intérêt ce Rituel d'Ordinations préparé en commun par l'Eglise
Anglicane et l'Eglise Méthodiste. Et je dois, avant toute autre remarque,

affirmer que, a mon avis, ce rituel pourrait être entièrement
admis par l'Eglise Catholique comme contenant, dans sa teneur, tout ce

qui est requis d'un rite d'Ordination. »

Als wir die Lehre vom Amt darzulegen hatten, schien es uns

wichtig, das IL Vatikanum uns zum Vorbild zu nehmen und das
Priesteramt der Geistlichen in Verbindung mit dem königlichen Priesteramt

der ganzen Kirche zu sehen. Die Kirche ist eine göttliche Schöpfung.

Durch den Heiligen Geist schafft Gott sich in Christus ein Volk,
das seine Kirche ist. Ihr schenkt er Gnadenmittel, wodurch der

Glaube und das Leben des einzelnen Christen geweckt und genährt
werden. Die Taufe ist die Grundlage der Mitgliedschaft in der Kirche.

Alle Getauften sind Glieder des Leibes Christi, ein Gott geweihtes

königliches Priestertum. In ihrem Zeugnis für die Wahrheit, in ihrem

Opfer, durch das sie sich selber und die Welt Gott weihen, in ihrem

Dienst zur Linderung menschlicher Not spiegeln sie das dreifach

Amt ihres Herrn als Prophet, Priester und König. Das königbcne

Priestertum stellt Gott der Welt und die Welt Gott dar - das ist die

Berufung des neuen Israel, wie es diejenige des alten war.
Es gibt nur ein Priesteramt, an dem alle Glieder des Leibe

Christi teilhaben, aber diese Teilhabe ist eine verschiedene. D

geistliche Amt in der Kirche ist von Gott eingesetzt, divinitus co

stitutum, ein Teil der von Gott gegebenen Urstruktur der Kir°ß '

und darum ist es eine besondere Art - forma specialis - dieser Ie
habe. Das geistliche Amt ist von der Zeit der Apostel auf uns g

kommen : Quod munus Christus apostolis mandavit, idem in eccle

perpetuatur, und die Absicht der anglikanischen wie der methodis
sehen Kirchen ist es, dieses Amt fortzuführen. Die drei Riten
die Ordination von Bisohof, Presbyter und Diakon konstituiere
die Methode, um diese Überlieferung fortzusetzen.

_

Zu Beginn von Stufe I (stage I) wird die methodistische Kl
che den historischen Episkopat annehmen, einige der methodis

sehen Geistlichen werden zu Bisohöfen konsekriert, und alle kün



— 129 —

gen Ordinationen in der Methodistenkirche werden durch Bischöfe
Vollzogen. Was der Ausdruck «historischer Episkopat» bedeutet, ist
in Paragraph 115 im zweiten Teil des Berichtes1 mit Worten der
Lambeth-Konferenz von 1930 dargelegt: «What we uphold is the
episcopate, maintained in successive generations by continuity of
succession and consecration, as it has been throughout the history
°f the Church from the earliest times, and discharging those functions

which from the earliest times it has discharged.» Paragraph
116 und vor allem der Ordinationsritus selber geben nähern Auf-
schluss, welches diese Funktionen sind.

Eine Sorge für die Methodisten besteht darin, dass sie nicht
den Eindruck erwecken möchten, sie würden die ihnen und ihren
Geistlichen bereits gegebene Gnade Gottes verwerfen, und darum
Sagen sie, dass sie keine Erklärung annehmen können, welche be-
Sagt, dass die bischöfliche Ordination nötig sei, damit eine christliche

Gemeinde als Teil der ganzen Kirche angenommen sei.
Ebensowenig anerkennen sie die bischöfliche Sukzession als exklusives
Gnadenmittel. - Aber ihre Haltung ist nicht bloss negativ. Sie
anerkennen, dass die fortgesetzte Bevollmächtigung durch den
Episkopat die Gegenwart mit dem Leben der Alten Kirche verbindet
und zugleich eine sichtbare Verbindung zwischen den Kirchen des
Christentums darstellt. Sie erklären ferner, dass ihre Annahme des

Episkopates im Zusammenhang mit der Apostolizität der Kirche
ünd nicht in einem rechtlich-formalen Sinne geschieht. Dies alles
bedeutet, dass die Methodisten den historischen Episkopat annehmen

werden und nicht bloss eine bischöfliche Verfassung, wie sie
etwa die amerikanischen Methodisten haben.

Die anglikanisch-methodistische Kommission glaubt, dass sich
Zwischen den beiden Kirchen nunmehr ein gemeinsames Verstandes

hinsichtlich Priesteramt und Ordination feststellen lasse, das
Gewähr dafür biete, dass bei einem Zusammenschluss ihre Lehre
v°m Amt als katholisch gelten dürfe.

Nun wende ich mich der zweiten Frage zu, die es mit einem
v°rübergehenden Zustand zu tun hat, nämlich mit der Situation
~fr heutigen Generation der methodistischen Geistlichen. Die
Kommission ist überzeugt, dass es auf diese Frage zwei Antworten
j=mt, die in England unannehmbar sind. Die erste Antwort ist die

^ethode, wie sie im Unionsplan für die südindische Kirche zur An-

j
1 Die in diesem Aufsatz anfgeführten Stellen beziehen sich alle auf den

8Q8 erschienenen Bericht «Anglican-Methodist Unity», II Scheme.



— 130 —

wendung gelangte. Bei dieser Methode wurden die bereits im Amt
befindlichen Geistlichen der Methodistenkirche einfach als Presbyter

oder Priester anerkannt und ihnen ohne eine Art von bischöflicher

Ordination gestattet, in anglikanischen Kirchen die Eucharistie

zu feiern. Diese Erlaubnis würde eine grundlegende Änderung
der heutigen Ordnung der anglikanischen Kirche verlangen und

würde von vielen Anglikanern als schwerer Verstoss gegen die

katholische Ordnung betrachtet. Die andere Antwort ist die, dass

die methodistischen Geistlichen als Laien anzusehen seien und
deshalb von anglikanischen Bischöfen ordiniert werden mussten, ganz

ähnlich wie wenn heute ein methodistischer Geistlicher zur Kirche

von England übertritt. Eine solche Deutung wäre für die wenigsten
Methodisten annehmbar, weil sie ihnen als eine Leugnung der
Gottesgnade und der Ordination erschiene, die sie bereits empfangen
haben, wie auch des von ihnen bisher verwalteten Amtes.

Das Problem, das es ins Auge zu fassen gilt, beschäftigt bereits

viele katholische Theologen inner- und ausserhalb der römischen

Kirche, nämlich das Problem, wie wir diese protestantischen Amte

zu betrachten haben, welche neben dem katholischen Amt entstanden

sind.
Wenn Sie die beiden Bücher von Hans Küng gelesen haben»

«Strukturen der Kirche» und «Die Kirche», dann kennen Sie sein

Erörterung dieses Problems2. Es genügt nicht zu sagen, die prote

stantischen Geistlichen seien Propheten und würden als solche e be

ein anderes Amt verwalten als dasjenige des katholischen Priestei

turns. Denn es ist der Anspruch der protestantischen Kirche, da

selbe Amt des Wortes und der Sakramente zu haben, das Christ

Seiner Kirche gegeben hat. - Können wir einen Weg finden, a

dem die heutigen methodistischen Geistlichen in das kathohsc

Amt integriert werden können, ohne ihre frühere methodistisc
Ordination verleugnen zu müssen Die Kommission versucht,

1 t7-
im vorgesehenen Rekonziliationsgottesdienst zu tun. In ihrem Ie

ten Bericht hat sie den Rekonziliationsgottesdienst auf drei je
sondere Gottesdienste ausgeweitet: zuerst kommt ein zentr

Gottesdienst, hierauf lokale Gottesdienste und schliesslich die I
sekration der ersten Methodistenbischöfe. Der zentrale Got

dienst und die lokalen Gottesdienste sind einander ganz ahn

und bestehen aus zwei Teilen. Der erste Teil zur Rekonziliation
2 Das ganze Problem ist in Heft 4/1968 dor Zeitschrift «Concilium»

mehreren römisch-katholischen Theologen erörtet worden.



— 131 —

Kirchen als ganzer besteht in Busse, Danksagung und im
feierlichen Gelöbnis, eine organische Union zu suchen und in der
gemeinsamen Sendung miteinander zu wirken. Der zweite Teil enthält

die Ergänzung der beiden Ämter, und hier muss man zwei
Aspekte unterscheiden.

Der erste Aspekt betrifft gleicherweise Methodisten wie Anglikaner.

Wenn wir wahrhaftig glauben, dass das Amt ein besonderes
Und ursprüngliches Element im Leben der Kirche ist, dann scheint
es auch geziemend zu sein, dass sich in der Rekonziliation der beiden

Kirchen auch eine feierliche Vereinigung der beiden Ämter
finden sollte, ohne überhaupt die Frage der Ordination zu stellen. Wir
alle begeben uns in eine völlig neue Situation, auch was die Erweiterung

der Amtsbereiche und die gegenseitige Beziehung betrifft.
Darum scheint etwas mehr als die Erteilung einer amtlichen
Erlaubnis angemessen zu sein. In der Frühkirche wurde die Hand-
Auflegung in ähnlicher Lage geübt. Es scheint deshalb passend,
Jene Form der Handauflegung auch an dieser Stelle zu verwenden,
t^ie Gebete, die dabei gesprochen werden (Seiten 159, 173, 174),
schliessen ein Stück der ()rdination»sgebete ein, nämlich jene
Abschnitte, die auf die Bitte um die Gabe des Heiligen Geistes folgen
Und jeweils die Amtsfunktionen umschreiben. Auf diese Weise ist
Unser Zusammenkommen in der Lehre des Amtes betont. In dieser
leuen Situation benötigen wir alle Gnade und Autorität. Um diese
**nn man bitten, ohne die bereits gegebene göttliche Gnade verneinen

zu müssen.
Der andere Aspekt, von dem hier zu reden ist, betrifft allein die

Methodisten. Wenn Sie die ersten Paragraphen der Gebete auf den
leiten 173 und 174 vergleichen, nämlich das Gebet, das der Hand-
am"legung vorangeht, werden Sie eine bedeutsame Verschiedenheit
bemerken. Die Methodisten bitten für die Anglikaner : « Sende Deinen
^eiligen Geist auf sie herab, einem jeden in dem Masse, als er dessen
bedarf, auf dass sie im Presbyteramt in Deiner Kirche beim
Zusammenkommen der Methodistenkirche und der Kirche von England Dir
angenehm dienen mögen.» Das kann nicht als Ordinationsgebet
verenden werden, und überdies haben die Methodisten keine Zweifel an
^er Gültigkeit der anglikanischen Weihen. Das Gebet jedoch, das der

ischof über die methodistischen Geistlichen spricht, lautet anders :

*Wir bitten Dich, Du wollest auf einen jeden dieser Deiner Diener in
^em Masse, als er dessen bedarf, Deinen Heiligen Geist senden für das

^it und Werk eines Presbyters in Deiner universalen Kirche und



— 132 —

beim Zusammenkommen der methodistischen Kirche und der Kirche

von England. » Dieses kann ein Ordinationsgebet werden - es ist eine

Art «ordinatio sub conditione» (Bedingungs-Ordination) -, aber wir
haben vermieden, das Wort «Ordination» zu gebrauchen, weil es für
die Methodisten wie eine Verneinung ihrer Vergangenheit zu sein

scheint. Doch die Tatsache der «bedingten Ordination» ist da. Man

muss auch die Intention sehen, mit welcher die Methodisten zu
diesem Dienst kommen werden. Diese Intention ist an drei Stellen zum

Ausdruck gebracht: zuerst auf Seite 147 in einer Erklärung, welche

von jedem Teilnehmer unterzeichnet wird. Diese Erklärung spricht

von der früheren Ordination in der Methodistenkirohe und besagt,

dass der Geistliche sich nun ganz Gott unterwirft, um von Ihm zu

empfangen «solche Gnade und Autorität, als Er mir für mein Amt als

Presbyter in Seiner Kirche und beim Zusammenkommen der
Methodistenkirohe mit der Kirche von England geben will». Die zweite

Stelle findet sich in der Darlegung auf Seite 172, welche während des

Gottesdienstes selber gesprochen wird. Sie enthält die Annahme dei

Amtslehre des Ordinationsritus, verbunden mit der Bitte, dass im

Lichte dieser Lehre und Intention Gott die beiden Ämter und die
beiden Kirchen zusammenbringen möge. Drittens findet sich das Gebe

auf Seite 172, welches von allen methodistischen und anglikanischen
Geistlichen miteinander gebetet wird und die Bitte enthält, dass Got

die Verschiedenheit ihrer Berufung transzendieren wolle und dass ü
einem jeden geben möge, wessen ein jeder bedürfe in dem Masse, a

Gott es kennt, zum Dienst als Presbyter in der universalen Ku'C

und beim Zusammenkommen der Methodistenkirche mit der Kirc

von England.
Ich glaube, dass diese drei Stellen die Intention der Méthodiste

genügend zum Ausdruck bringen, die Ordination anzunehmen, we

sie das ist, was Gott auf das Gebet des Bischofs hin geben will - unrt

werden wir alle methodistischen Geistlichen, die am Versöhnung

gottesdienst werden teilgenommen haben, als Presbyter der kat

lischen Kirche annehmen können.
Schliesslich muss ich noch einige Worte zur Frage der Interno

munion mit den nichtbischöflichen Kirchen sagen. Auf Stufe I die

vorliegenden Unionsplanes hoffen die anglikanische und die metn

stische Kirche, dass ihre Beziehungen zu andern Kirchen keine

änderung erfahren sollen, aber sie werden keine neuen Beziehung

aufnehmen, das heisst, dass die Kirche von England, indem sie

der Methodistenkirche in Gemeinschaft tritt, nicht mit den ancle



— 133 —

protestantischen Kirchen in England Gemeinschaft aufnimmt. Die
Kommission sagt auch, dass bei der Verwirklichung von Stufe II
beide Kirchen Wege suchen sollen, wodurch ihre heutigen Beziehungen

zu andern Kirchen nicht zerbrochen werden. Aber die Kommission

anerkennt, dass die Übernahme des katholischen Amtes unvereinbar

ist mit der Abendmahlsgemeinschaft mit nichtbischöflichen
Kirchen. Die Kommission ist deshalb der Auffassung, es sei legitim,
die erste Stufe einzugehen, ohne eine Lösung für dieses Problem zu
haben, und zwar auf Grund folgender zwei Erwägungen : Erstens gibt
es über die ganze Welt hin Unionspläne, welche die Übernahme des
historischen Episkopates durch nichtbischöfliche Kirchen mitein-
schliessen. Zweitens hat unter katholischen Theologen eine gründliche

Neuprüfung der traditionellen Haltung gegenüber den Fragen
nach dem protestantischen Amt und nach der Interkommunion
eingesetzt. Wir leben mitten in einem sich verändernden theologischen
Klima, und es schien unserer Kommission richtig zu sein, dass das
Problem der Beziehungen zu anderen Kirchen, das sich auf Stufe II
stellen wird, nicht den Anfang zur ersten Stufe verunmöglichen
sollte.

Ich muss jedoch die Besonderheit des Problems in England betonen,

eines Problems,das durch die Beschlüsse der Bambeth-Konfercnz
von 1968 noch viel schwerer geworden ist. Es ist vorgeschlagen worden,

dass die gegenseitige Interkommunion zwischen der Kirche von
England und der Methodistenkirche schon vor Durchführung des

^ekonziliationsgottesdienstes offiziell gestattet werden sollte. Nach
meiner Ansicht würde dies die Intention des Rekonziliationsgottesdionstes

wesentlich ändern und es »schwierig machen, diesen Gottesdienst

als Ordination zu erklären. Ich bin dankbar, die altkatholische
Meinung auch zu dieser Frage zu vernehmen.

Schliesslich glaube ich, dass jeder Unionsplan, sei es mit Rom
°der mit protestantischen Kirchen, von uns eine neue Haltung
gegenüber vielen Fragen abverlangt und Anomalien mit sich bringt,
^ie vielleicht einige Jahre dauern werden. Die schwierigste Frage,
zu der alle diese Diskussionen führen, ist die, wieviel Neues akzeptiert

werden kann und wie viele Anomalien toleriert werden kön-
nen, ohne dem katholischen Glauben untreu zu werden, den wir
empfangen haben und der uns anvertraut ist. Ich bitte um Ihr
Verständnis und um Ihre Fürbitte für die Kirche von England in die-
ser schwierigen Aufgabe.

Oxford Rev. Canon Eric Kemp


	Der anglikanisch-methodistische Unionsplan

