Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 2

Artikel: Die vierte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen 4.
bis 19. Juni 1968, in Upsala, Schweden [Schluss]

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 100 —

Die vierte Vollversammlung
des Okumenischen Rates der Kirchen
4. bis 19. Juni 1968, in Upsala, Schweden

(Schluss)

Bedeutung und Ertrag der Sektionsarbeit

Nach Richard Shaulls Wort in Genf 19663° neigen die Kirchen
dazu, ¢sich aus der Feuerlinie des menschlichen Kampfes herauszu-
halten» und den sozialen Verinderungen gegeniiber eine konserva-
tive Haltung einzunehmen. Jetzt aber gelte es, eine Kirche, die sich
von ihrem Ursprung und ihrem aktuellen Auftrag her erneuert und
auf Einheit hin formiert, gerade in diese Feuerlinie zuriickzufiihren.
Nach dem Willen und den Vorstellungen ihrer Genfer Planer sollte
nicht zuletzt einem solchen Zuriickfiihren in die menschliche
Aktualitit gerade auch die Sektionsarbeit in Upsala dienen. Ihr
Programm kam damit von vornherein, zumal im Zeichen des Gene-
ralthemas, in das Spannungsfeld zwischen einer Erneuerung als
Revolution und als Evolution. Zugleich musste sich damit die
Spannung verbinden zwischen den Bemiihungen um theologische
Klirung der durch die Genfer Konferenz aufgebrochenen Fragen
und um praktische Ansiitze zur Erfiillung der neuerkannten Aufga-
ben der Kirche in der Welt. Wie wurde dies Dilemma gelst ¢

Zunichst ist festzustellen, dass auch die vierte Vollversamm-
lung in ihren ersten vier Sektionen sich jenen «klassischen» okume-
nischen Fragebereichen stellte, die den vier Quellstromen der _{51{11‘
menischen Bewegung und auch der Organisation des (lenfer Ok~
menischen Rates entsprechen: kirchliche Einheit, missional‘iSCher
Dienst, soziale Gerechtigkeit und politischer Friede. Hinzu kam, 1
Anschluss an die Arbeit von Montreal 1962 und die gesamte neuere
Liturgiebewegung, aber auch gedriingt durch die radikale Infrage-
stellung des tiberlieferten (lottesdienstes iiberhaupt, eine fiinfte
Sektion zum erstenmal auf einer Vollversammlung zur Behandlung
der Fragen des Gottesdienstes. Noch elementarer in Neuland stiess
die sechste Sektion vor mit dem selbst schon wie ein Fanal wirken”
den Titel: «Auf der Suche nach einem neuen Lebensstil».

- : . e .. nd
30 Richard Shaull, «Die revolutioniire Herausforderung an Kirche ¢

Theologie», In: Appell an die Kirchen der Welt, Stuttgart 1967, 91.



— 101 —

Weil sich diese letzte Fragestellung am unmittelbarsten an den
aufgezeigten allgemeinen Aspekt von Upsala anschliesst, withrend
Sektion I am fernsten zu liegen scheint, verfolgen wir den Weg der
Sektionen in ihrer umgekehrten Reihenfolge, von der sechsten zur
ersten, zumal wir gerade den Arbeitsbericht der ersten Sektion fiir
das formal und inhaltlich beste Ergebnis von Upsala halten.

Ganz allgemein wire noch festzustellen: Mag auch nach Kon-
ferenzplan die Arbeit in ihrer Differenzierung ein einheitlich aufein-
ander bezogenes (anzes sein, praktisch bleiben im Konferenzablauf
durch die gleichzeitig nebeneinander her laufenden Sektionsarbeiten
Zwei entgegengesetzte Tendenzen ohne rechte Koordination : die Ten-
denz zur Facharbeit gemiss dem besonderen Sektionsthema und die
Tendenz, in jeder Sektion etwas wie eine Summa theologica zu erstel-
len. Wenn es aber nun schon kaum moglich ist, Textbruchstiicke der
Subsektionen im Sektionstext von Doppelaussagen und Widersprii-
chen 2y befreien, so fehlt natiirlich vollends die Zeit, dies fir das Ge-
Samtwerk von sechs Sektionsberichten zu erreichen. Im anfangs ver-
Wandten Bild vom Staudamm gesprochen, kénnte man sagen, die
Sektionstexte gleichen Momentaufnahmen vom Absturz der aufge-
Stauten Wasser, hier der Problemmassen. Deshalb sind sie zwar um so
"_lteressanter, je weniger sie durch Harmonisierungen geglittet sind ;
S1e erreichen abererst dannihren hichsten Aussagewert, wennsienicht
_mehl‘ nur die momentane Problemerfassung festhalten, sondern unter
‘}'H‘em Druck zur geschliffenen, gemeinsamen Aussage und zur ge-
“lelten Anrede erwachsen. Sehr grob gefasst wiirden wir unter die-
Sem (}esiuhtﬁl)unkt die Berichte der Sektionen 11, V, VI zur ersten
und T, 1] [, IV zur zweiten Kategorie rechnen. Das kann kein Wert-
Wteil oder iiberhaupt ein Urteil iiber die Qualitit der Gruppe
S‘elet sein. Das unterschiedliche Ergebnis hingt vielmehr wesent-
lich davon ab, welcher Girad von Klarheit und Ubereinstimmung in
, e.n verschiedenen Fragebereichen jeweils von den verschiedenen
‘ lerhen her 6kumenisch gegeben waren, um «konziliar» in den Be-
fichten zum Ausdruck kommen zu kinnen.

Sektion VI
~ Schon in der Vorbereitung fiir Sektion VI war man in Genf
ﬂ_lnen einfallsreichen Weg gegangen: Ohne vorangestellte NSystema-
1k hatte eine mehrtigige Konsultation auf induktivem Wege
n}Pﬂissioncn, Fakten, Fragen gesammelt und geordnet, um sie
Inoglichst unveriindert an die Vollversammlung weiterzugeben.



— 102 —

Leitender Gedanke dabei war, dass die Forderung nach Wahrhaf-
tigkeit nur durch personhaft gelebten Glauben in der Weltwirklich-
keit, erfiillt werden kann, dass es aber ohne solche Wahrhaftigkeit
keinen neuen Stil geben kann, wie es ihn aber in der Vergangenheit
offenbar doch immer wieder gegeben hat. Der jetzt vorliegende
Text ist deshalb sowenig wie der Entwurfstext, mit dem er inhaltlich
weitgehend iibereinstimmt, an den einzelnen Ausformulierungen zu
messen, die durch Upsala in vielem gekonnter und treffender ge-
fasst wurden. Entscheidend sind hier doch wohl zwei Dinge: Ein-
mal dass iiberhaupt diese Tiir zur modernen Lebenswirklichkeit
jetzt im ékumenischen Zusammenkommen der Kirchen aufgestos-
sen wurde. Die Forderung steht nun vor allen Kirchen, es mit die-
ser Wahrhaftigkeit in allen Bereichen, gerade auch des praktischen
kirchlichen Lebens, ernster als bisher zu nehmen. Was pionierh&ft
schon das II. Vatikanum mit der Pastoralkonstitution iiber die Kir-
che in der heutigen Welt anstiess, aber doch noch zu sehr unter
dem Gesichtspunkt einer Weisungen findenden und gebenden Mut-
terkirche (Mater et Magistra) auszufithren versuchte, ist hier wie im
Gesprachsprotokoll festgehalten und als Anstoss an die Kirchen
und in die Kirchen hinein weitergegeben. Zum anderen jedo"h
bleibt der Bericht der Sektion VI dadurch bemerkenswert, dass €&
die einzige Stelle in der Reihe der sechs Berichte ist, an der die
moderne, kritische Soziologie einen im Text greifbaren Einbruch
erzielen konnte, der iiber den (enfer Entwurf hinaus fithrte, S0
wenig und so schwach das Glesagte inhaltlich sein mag?. Anderet”
seits blieben manche gutgemeinte Aussagen an .l)urchschlagskl'aft
zuriick, weil sie eigentlich nur laut sagen, was kaum noch ernstlich
bestritten wird, und weil sie bei guten Ansiitzen doch nicht bis zum
kritischen Punkt der heutigen Fragestellung vordringen, so bei der
Frage ausser- oder vorehelicher intimer Beziehungen oder d?"
Frage nach Sinn und Méglichkeit persénlicher Entscheidung {n
einer technisierten und manipulierten Gesellschaft, oder auch 1
der Frage der Autoritit etwa im Bereich der engsten Familie:
Allgemein gilt jedoch auch fiir diese unausgetragenen und die iiber”
haupt nicht im Bericht aufgenommenen Fragen ein Satz der Einle!

% Upsala sprichts, Genf 1968 VI, 12 (96). «Die heutige Welt wird V%
Gliedern der gesollschaftlichen Mittelklasse beherrscht. Dies gilt auch fiar &
Kircheny. Im folgenden werden die Zitate aus diesem Sektionsberichts an
nur mit der Zahl der Sektion und des Paragraphen angegeben. Die Seitens?
in Klammern.



— 103 —

tung: «In unserer Zeit sind die Christen dazu aufgerufen, ihre ver-
traute Umwelt zu verlassen und zu unbekannten Horizonten aufzu-
brechen32.» Mit Recht wurde deshalb auch der Singular des ur-
Spriinglichen Titels der Sektion in den Plural umgeschrieben: « Auf
der Suche nach neuen Lebensstilen .

Sektion V

Die Sektion mit ihrer urspriinglichen Frage nach dem « Gottes-
dienst im sikularen Zeitalter» hatte wohl von allen Sektionen die
Schwierigste und undankbarste Aufgabe. Gewiss mit Bedacht war
thr in Prof. Meyendorffein orthodoxer Vorsitzender gegeben worden.
Hinter der Frage stand ja nur fir Uneingeweihte oder ungeniigend
Informierte die Welt der liturgischen Bewegung und der Liturgie-
forschung, wie sie so rasch und breit zum Beginn des 1. Vatika-
Nums zum 'I'ragen kommen konnte. Das sozusagen geheime
Thema der V. Sektion war die neuere und neueste radikale Theolo-
gie von Giogarten und Bonhoeffer iiber Hoekendijk und Harvey
Cox zu Bischof Robinson, Altizer, van Buren und Dorothee Solle:
die Frage der Sikularisierung in ihrer Riickwirkung auf das inner-
Ste Leben der Kirche und des Glaubens. Andererseits war klar, dass
gerade dieses Thema noch nicht reif fiir eine Vollversammlung des
()kumems(‘hon Rates ist, wenn dieser allen Kirchen gleichermassen
“um Finden ihrer Einheit, zum Zeugnis und zum Dienst helfen soll.
Weder ist die Form des kritischen Sikularismus in europiischen
und nordamerikanischen Kirchen fiir andere Erdteile geniigend
aJktuell, noch konnte sie ein Thema sein zwischen Kirchen und
Christen von den Quikern bis zuden Orthodoxen, ja indirekt von den
Pﬂngsttremeindcn bis zur romisch-katholischen Kirche.

Mit gutem (irund beschrinkte die Sektion ihr Thema auf das
eine Wort, « GGottesdienst» und gewann so eine gewisse Arbeitsmog-
lichkeit, auf begrenzterem und vom Uberdruck der Probleme entlaste-
tem Raum. Das konnte natiirlich weithin nur eine technische Losung
Sein. Leider wurde dadurch auch die sinnvoll anhand von 18 Thesen
Qufgehaute (ledankenfithrung des Genfer Vorentwurfes sehr viel
Weniger hilfreich, als sie hiitte sein kénnen. Vielleicht wire es aber
Auch dann noch ratsam gewesen, die 18 Thesen in 18 Fragen zu ver-
Wandeln und an diese so weit wie moglich iibereinstimmende und
Soweit wie notig differierende Antworten anzuschliessen. Leider ist

VI, 1 (93).



— 104 —

jedoch die alte «agreement-disagreement»-Methode seit Jahren in
der Okumene so griindlich in Verruf und eine Art Bann geraten, dass
dies wohl garnicht ernsthaft in Frage kam. Das jetzt vorliegende
Konglomerat von positiven Erklirungen, kritischen Einsichten,
Wunsch- und Leerformeln ist weder besonders erhellend noch eigent-
lich zu kritischem Weiterarbeiten anregend. Sein Verdienst liegt eher
in der gestellten Doppelfrage nach dem Bleibenden und dem W andel-
baren im Gottesdienst, womit in neuer Weise auch ein Grundanliegen
des Gottesdienstberichtes von Montreal weitergefiihrt wird. Auch
diese Frage steht neu von Upsala her vor allen Kirchen!

Sektionen IV und 111

Nicht nur formal bilden die Sektionen IIl und IV die Mitte
der Reihe. Ihr Thema war offenkundig das der Konferenz. Uber-
deutlich hatten dies ja die ersten fiinf allgemeinen Konferenz-
tage vor Beginn der Doppelreihe der Sektions- und Kommissions-
sitzungen gezeigt, in denen iiberreichlich Berichte, Reden, Filme
Ton und Spiel auf die Erweckung eines fiir die Thematik der Sek-
tionen III und IV besonders erschlossenen Bewusstseins gorich'ﬁet
waren. Dabei stand nochmals die Thematik von  Sektion 11,
soziale Gerechtigkeit in und durch Weltgemeinschaft, im V Orde‘r-
grund. Dazu kam, dass an diesem Punkt die von der Genfer Konfe-
renz von 1966 fiir Kirche und Gesellschaft herkommende (}enff%l'
Planung und die driingend kritische Opposition der Jugend, die 11
der Okumene ihr Recht anzumelden begonnen hat, sich begegne”
konnten. Wir behandeln den Inhalt der Berichte ITT und IV at®
sachlichen Griinden weitgehend gemeinsam und heben dann 1?111'
noch das Besondere in ihnen gesondert hervor. Wahrsoheinlic?
wire es der Arbeit sogar besser bekommen, wenn diese iiberhaup?
schon in Upsala in einer statt in zwei getrennten Sektionen hatte
getan werden konnen.®® _

Das Bild, um dessen Bewusstmachung und Ausstrahlung nich®
nur im Blick auf die Upsala-Delegierten, sondern auf die gane
Breite ihrer heimatlichen Kirchen es sich hier handelte, ist in gros”
sen Ziigen dieses: Die in der Nachwirkung der zwei Weltkriege .
Jahrhunderts lange im Vordergrund stehende Ost-West-Sp&Hnung
wird im Weltganzen mehr und mehr in den Schatten geriickt dure
die Nord-Siid-Spannung zwischen reichen und immer reicher wel”

33 A.a.0., 8.75.



— 105 —

denden Industrielindern ohne besonderen Bevilkerungsdruck und
armen und immer drmer werdenden Agrarlindern mit zunehmen-
dem Bevolkerungsdruck, verstirkt, ja vergiftet durch Rassendis-
kriminierung und Ausbeutung unter verschiedenen Formen und die
dadurch wachsende Gefahr explosiver Konflikte von weltweiter
Tragweite. Weitere Akzente des diisteren Bildes setzen das letztlich
Ungesicherte «atomare Platt» der Supermichte mit ihren unausge-
glichenen Interessen und sich iiberschneidenden Einflusszonen; die
berall wachsenden Riistungskosten, indem sie dringend notwendi-
gen sozialen Investitionen im Wege stehen; die wachsende Unab-
hingigkeit der Industrielinder von bestimmten klassischen Roh-
Stoffen und die wachsende finanzielle Abhiingigkeit der Rohstoffe
liefernden Linder bei sinkenden Preisen fiir ihre Produkte. Hinzu
kOmmt, dass in den Entwicklungslindern, beispielsweise Indien, die
Steigende materielle Entwicklung vom Wachstum der Bevélkerung
Stindig iiberholt wird. Und schliesslich musste die Tatsache gerade fiir
eine Weltkirchenversammlung ein bedriickender Gedanke sein, dass
die gekennzeichnete Kluft sich nicht zuletzt, besonders im Blick
At Asjen, zwischen einer Minderheit «hristlichers Linder und ei-
her Mehrheit nichtehristlicher Linder der Erde auftut!
Doch gerade diese letztgenannte Tatsache hat keine absolute
Bedeutung: Die kommunistischen Léinder des Ostblocks haben
Aoh Husserlich die Verbindung mit den Kirchen aufgehoben,
L&teinamerika ist nicht einfach «nichtehristlich», und in der Mitte
Wnd im Siiden Afrikas spielen Christen in den neuen Iiihrungs-
Sohichten und auch noch im Erziehungswesen eine wichtige Rolle.
Hier gher liegt nun auch ein Punkt, bei dem Upsala berechtigter-
Weise ansetzte. Nicht umsonst hielt gerade der christliche Prisident
‘aunda von Sambia einen der wesentlichen Vortrige tiber die Ent-
wlcklungsfragen. Zum erstenmal versucht nun eine ihre Einheit
‘enkende und planende Christengemeinde, wirklich vom Ganzen
lhrep proklamierten Zusammengehorigkeit her in das aktuelle Zeit-
8eschehen einzutreten. Fir die Anliegen der dkumenischen Bewe-
.gung war dies schon immer ein Problem unmittelbar vor der Tiir,
n Edinburgh 1910, Stockholm 1925, Oxford 1937, Amsterdam
19_48 in der Nachkriegsverwirrung und Evanston 1954 auf dem
‘("hepunkte des kalten Krieges. Neu-Delhi 1961 war so gesehen
V‘le“eicht die «unpolitischste» der Weltkonferenzen, obgleich auch
Se darip politisch im weiteren Sinne war, dass sie den Durchbruch
Zur wirklichen Weltweite der Okumene markierte. Doch erst



— 106 —

Upsala brachte jetzt vom Zentrum des Evangeliums her unter dem
Themawort Offb.21, 5, «Siehe ich mache alles neu», in Bussruf,
Hoffnungszuspruch und Aktionsanweisung wenigstens im Ansatz
des Erkennens der zentralen Fragen der jetzt lebenden Menschheit
die grosse Gtemeinschaft von Kirchen in Bewegung. Fiir ein prakti-
sches Wirksamwerden solchen Erkennens wire allerdings ein gan?
anderer Grad von kirchlicher Einheit die unerlissliche Vorausset-
zung gewesen und diese- war nicht, noch nicht, gegeben. Upsala
konnte diesen Faktor nur iiberspringen oder sozusagen hypothe-
tisch voraussetzen, so dass auch diesmal wieder den vollténenden
Erklirungen und Forderungen der Schatten der Irrealitit storend
anhaftete. Das darf jedoch in einer Zeit, in der zum mindesten in
* einer Theologie der Hoffnung die Realitit der Utopie unter escha-
tologischen Aspekten entdeckt wurde, nicht rein negativ gewerte?
werden. So ergab sich etwa folgender Katalog von Forderungen far
ein neues Bewusstsein christlicher und kirchlicher Verantwortung:

1. Die grosse Weltgemeinschaft, nicht der Weltstaat, ist prak-
tisches Ziel.

2. Entwicklungshilfe ist bewusste Vorwegnahme von und Angeld
auf Weltsteuer in einer Weltwirtschafts- und WeltsozialordnuPg
auch rechtlichen Charakters.

3. In den Kirchen muss, angefangen beim personlichen Gebe.f’
bis hin zu den kirchlichen Haushalten, von der Predigt bis zu Alktl-
vititen in der Offentlichkeit, « Entwicklungshilfe» als Forderung
des Hauptgebotes der Liebe erfasst und bekannt werden. _

4. Den Staaten, Parlamenten und Regierungen gegeniiber sind;
wo dies nur immer moglich ist, ganz bestimmte praktische Forderun”
gen unablissig und konzentriert vorzubringen, und Christen haben,
wo nur immer mdéglich, bei allen Anséitzen zu deren V'erwirklicl}ung
gerade auch in ausserkirchlichen Bereichen selbst aktiv mitZ"
wirken.

5. Entwicklungshilfe und Friedensfrage sind nicht mehr e
trennen; denn die gefihrlichste Bedrohung des Friedens ko
heute nicht mehr von den Konflikten der entwickelten Linder ™
ihrem wachsenden Sicherheitsbediirfnis, sondern aus der Wa?hseﬂ‘
den Verunsicherung des Lebens in den zunehmenden, zum Hl.mrge—
schreienden Ungerechtigkeiten in den Entwicklungslindern, 1 .el.
nen immer mehr Menschen sich dieser Lage bewusst werden- Kit
gilt es, in radikaler Selbstkritik und prophetischer Entschiedenhe
ein neues christliches Denken und Verhalten zu erwecken, ein PU



— 107 —

in dem «kritische Jugend» und «5kumenisches Establishment» sich
begegnen kinnen bzw. in Upsala sich tatsichlich begegneten.

Das Mass der Bewertung von ¢kumenischen Sektionsberichten
kann selbstverstiindlich weder ihre literarische Form noch ihr sozusa-
gen fachwissenschaftlicher Beitrag auf einem bestimmten Gebiet
Sein. Sie sind immer dann wertvoll, wenn sie helfen, den Einsatz der
Kirchen fiir gemeinsam gewonnene Kinsichten zu fordern. So gese-

hen ist der Bericht von Sektion T11 offensichtlich «besser» und «stir-
“kery als von Sektion 1V. Im Bericht IV begegnen, mischen sich oder
fallen auseindander mindestens drei verschiedene Ansiitze zur Erfas-
Sung des gestellten politischen Themas: der theologische, der diplo-
Matische und der revolutioniire. Der erste Ansatz kommt eigentlich
nurin der am Rande der Sektionsarbeit vorwiegend von europiiischen
Teilnehmern erarbeiteten «Einleitung» und den «Christlichen Ein-
Sichten, dazu etwa noch in der «Schlussfolgerung» zum Vorschein.
Dor zweite Ansatz entspricht der klassischen und in vielen politischen
Konflikten gewiss bewithrten Linie des CCIA unter Frederic Nolde
nd Sir Kenneth Girubb, deren Ara aber personell und sachlich in
Upsala ihr Ende erreicht hatte. Der dritte Ansatz bringt eine neues,
Unmittelbar aktives, z.T. revolutionires Verhiiltnis von Christen zur
Politik zum Ausdruck. In der eingeschrinkten und vollig an den
“and gedriingten Form, in der das theologische Anliegen in der
[.V- Sektion und ihrem Bericht zum Ausdruck kam, konnte es jeden-
falls keine Erfillung finden. Hier mag Paul Oestreichers Kritik ihre
I?f‘zl‘echtig_v;lm ¢ finden.?* KEs bleibt aber auch fiir das Thema der IV. Sek-
tion das (fewicht und der Ernst der Kritik von Edmund Schlink be-
Stehen, wenn er al leemein erklirt3%, die Berichte von Upsala brichten
Sachlicly jedenfalls kaum etwas, «was nicht weitblickende und ver-
Ninftige Menschen auch sonst gesagt hiitten». Dabei weist Schlink
®Sonders hin auf die Begriindung der ethischen Forderungen und
\Iahnungon «in dem Faktum, dass die Angeredeten als Getaufte mit
Uhl‘ist-us gestorben und zu einem neuen Leben erweckt sind... Ent-
Scheiden ist somit fiir alles, was gefordert wird, auch fiir den politi-
Schep Bereich, das Christuszeugnis». Erfragt darum unseres Erachtens
it Recht, welche der in Upsala vertretenen Kirchen denn nun iiber-
~aupt wirklich und ernsthaft aktiv fiir die neue soziale Weltordnung
“entlich und vor ihren Regierungen auftreten konnen. Weil zu ab-

~

* Upsala spricht S. 75 «man konnte fragen, ob der Sektionsbericht IV
trch (“(‘.yvortruichu Einleitung gewonnen hat».
M Okumenische Rundschau, Sonderheft Upsala 68, 18 (1969), 21f.



— 108 —

strakt immer wieder von einem Miissen und Sollen der Kirchen ge-
sprochen werde, komme die Besinnung auf den bleibenden Girund und
auf die realen Méglichkeiten des politischen Engagements zu kurz-
Auferstehung und Neuwerden nach der Weise des sterbenden Samen-
korns und des Leidens um der Gerechtigkeit willen, weil Christi Sieg
vorzugsweise im Leiden seiner Nachfolger gegenwiirtig sei und sich
fiir die Welt manifestiere, kiimen nicht zum Ausdruck. Hier meldet
sich ein altes Gravamen gegeniiber dem ékumenischen Aktivismus
als auch in Upsala noch nicht erledigtes Anliegen mit Nachdruck an-
s ist seither durch viele Kommentare und einzelne Anderungen i
verschiedener Weise artikuliert worden. Die diplomatische Weise des
Angehens der auch den Kirchen sich stellenden politischen Problem®
stellt die kontinuierliche, langjihrige Ubung der CCIA dar und
nimmt im Upsala-Bericht den breitesten Raum ein. Gewiss ist politi‘
sche Praxis ohne ein irgendwie diplomatisches Verhalten schlecht vor”
stellbar. Frederic Nolde und Sir Kenneth Grubb haben hier fiir der
Weltkirchenrat jahrzehntelang hichst verdienstvoll gewirkt. Die Ein-
wirkung aufoderdoch wenigstens die Priisenz bei den internationale?
Organisationen, besonders den Vereinten Nationen, durch nicht 2t
gerduschvolle Aktionen, durch ausgewogene Erklirungen und sach-
liche Dokumentationen wurde gesucht; Menschenrechte, Religion$s”
freiheit, Fliichtlings- und Vertriebenenfragen, Minderheitenschut
und Kampf gegen Rassendiskriminierung sowie Stellungnahmen in
akuten Krisensituationen waren das Feld dieser Betitigung. In den
42 Absiitzen des Berichtes der Sektion [V nehmen die entsprochenden
Ausfithrungen mit 21 Absiitzen allein die Hilfte des Raumes ein. Lei-
der eignen sich aber derartige Materien iiberhaupt nicht fiir die sum-
marische Berichterstattung und Beurteilung. Hier wirken sie leer’ ab-
strakt und erregen Langeweile. Dazu kommt, dass in den grossﬂn
Fragen von Krieg und Frieden, Menschenrechten und Schut von
Minderheiten gegeniiber fritheren tkumenischen Erklirungen S0 g

wice kein Fortschritt festzustellen war, dass aber immer wieder ¢
schreckend deutlich wurde, wie in allen konkreten politischen Fra-
gen selbst die Delegierten einer Weltkirchenversammlung in ihre?
Stellungnahmen praktisch die politische Welt ihrer Hcima’ﬁmnder
widerspiegelten ! Besonders krass zeigte sich diesin der V jetnamfrag®
im Nigeria-Biafra-Konflikt und der Spannung um Israel. Dabe!
waren dann diplomatische, nach und nach immer nichtssagcndcr wer”
dende Erkl_&trungen der beschimende Ausweg.

% IV, 21 (67).



— 109 —

No ist es hochst verstindlich, dass vom dritten Ansatz des direk-
ten politischen Engagements her immer neue Vorstosse erfolgen
Mmussten, von denen sich allerdings im Sektionsbericht kaum etwas
erhalten und niedergeschlagen hat. Hochstens in Verdiinnung und
Sporadisch klingen die leidenschaftlichen Stellungnahmen in den Dis-
kussionen, in F lugblittern und Einzelerklirungen noch nach. Beson-
ders hervorzuheben bleibt j jene vereinzelte Stelle, in der von den Kir-
chen der offiziclle Schutz des Gewissens derer gefordert wird, «die vor
allem auf Girund der Art moderner Kriegfiihrung (Napalmbomben
im Bereich von Wohngebieten) die Teilnahme an bestimmten Krie-
gen verweigern ... Zu soloher Unterstiitzung gehort auch ein Druck
At den Giesetzgeber, um die etwa erforderlichen gesetzlichen Ande-
Tungen zu erreicheny». Hier wird direkt ein noch vollig offenes, quiilen-
des Problem angesprochen, fiir das wohl bisher noch in keinem Land
“die erforderlichen gesetzlichen Anderungen» erreicht sind. Dieser
kOnkrete Punkt kénnte aber hichst folgenschwer sein, wenn er sich
batsichlich iiber die Aussenseiter und eine Anzahl kritischer Jugend-
lichey hinaus in breiteren Kreisen aktiver Christen in den Kirchen
Wichtiger Linder festsetzen wiirde. Hier lige Dynamit. Wie diploma-
tisch vollkommen, gut und verniinftig klingt daneben Absatz 20 aus
em Abschnitt iiber die Menschenrechte : « Die volle Anwendung der

eligionsfreiheit auf Einzelne und Organisationen und das freie
echt fiir alle Menschen, gleich welchen Glaubens und welcher Welt-
an‘i(‘hauun(r dem eigenen Gewissen zu folgen, ist von grundlegender
edeutuntT fiir alle menschlichen Freiheiten.» Eigentlich lige ja auch
e Dyn‘mnt, wenn nicht das Wort «grundlegend» als Vorbehalt und
blenl\ung ins Theoretische Verdacht aufkommen liesse. Es heisst
Ann auch weiter: «Die Vereinten Nationen werden dafiir hoffent-
th bald eine weitere internationale Konvention vor legen. Sobald sie
Mgenommen ist, wird es Sache aller Regierungen sein, sie zu ratifizie-
enun iy ‘einnerstaatliche Gesetzgebungund Verwaltungspraxisdar-
Wf abzustimmen.s Als wenn dieses «(Abstimmeny bis in die «Verwal-
ung“‘hrams» hinein nicht gerade das Problem wiire, dem so garnicht
elzukommon ist! Deshalb wird nur vorsichtig an den schlechton und
®Struktiven Kindruck «im Ausland» erinnert, den heute iiberall
Sehn(\“ bekannt werdende Verletzungen der Menschenrechte ausiiben
Onnten Danebenstehen jedoch wiedersogute Worte wie diese : «Men-
3 hrechte konnen in einer Welt krasser Ungleichheiten und sozialer
ONflikte nicht gesichert werden ... Ein grundlegender Wandel inder
®hschlichen Einstellung ist jetzt erforderlich. ... Das aktive Engage-



— 110 —

ment von Menschen jeden Altersauf dem Gebiet der Entwicklung, Ver-
sohnung und der Sozialarbeit ist als Ausdruck weltweiter Solidaritit
zu ermutigen und zu unterstiitzen®.» Solches Dringen und Bohren
auf ein unmittelbares, praktisches und schliesslich wo unausweichlich
auch revolutionires Handeln von Christen und auf ein entsprechen-
des Eintreten von Kirchen hin findet sich im Text noch an verschiede-
nen Stellen. An der entscheidenden Stelle, an der im Zusammenhang
mit der Frage «Wirtschaftliche Gerechtigkeit und Weltordnung» das
brennende Revolutionsthema der Genfer Konferenz berithrt wird,
bleibt der Bericht jedoch im Sinne der durchgehenden Haltung der
Mehrheit von Upsala bei einer kritischen Besinnung stehen : «Wenn
das relative wirtschaftliche Wachstum in den Entwicklungsléi,ndel’_Il
sich nicht durch kriftige internationale Aktionen beschleunigt, schel”
nen Ausbriiche von Aufruhr in weltweitem Massstab unvermeidlich-
Es wird Christen geben, die dann an der Beseitigung oder Verminde-
rung wirtschaftlicher Ungerechtigkeit mit friedlichen Mitteln ver”
zweifeln und sich verpflichtet fiihlen, die Zuflucht zur Gewalt als letz-
ten Ausweg zu akzeptieren. In solchen Fiillen kommen Gewalt Ul
passives Nichthandeln gleichermassen unter Gottes Gericht. Da die
Zuhilfenahme von Gewalt in einer Niederlage der Gerechtigkeit Ul
Ordnung enden kénnte, sollten gewaltlose Massnahmen zugunste”
des Wandels besonders beachtet werden?7.»

Positiv, wenn auch der Natur der Sache nach fiir die unmittel:
bare Aktion nicht in Frage kommend, bleibt im Bericht d°'
IV.Sektion jedenfalls der besonders von deutscher Seite ins Spie
gebrachte, ausdriickliche Hinweis auf die positive Bedeutung I(.leS
Rechtes, auch in internationalen Beziehungen, fiir die Herbeifih”
rung eines notwendigen, ja selbst «revolutioniren» Wandels. D 00d
so richtig es ist, dass besseres Recht oft selbst revolutiondr ist un
Revolutionen #dusserer Art unnétig machen konnte, und so ang®”
bracht es ist, dass christliches Denken sich diese Bewertung des
Rechtes aneignet, so bleibt die kritische Frage und der Wit i
Punkt die unheilige Interessenverbindung von Macht und Recht 1"
bestehenden sozialen und politischen Unrechtsverhiltnissen®®.

So bleibt auch nach eindringender Beschiiftigung mib
«politischen Bericht» von Upsala ein tiefbesorgtes Unbehagen

36 TV, 19 (66).

31 IV, 30 (T0). der

38 IV, 10 (64) und VI, 10-17, «Die konstruktive Anwendung&
Macht» (96 ff.).

dem
mib



— 111 —

der Frage, ob hier nicht zugleich zuviel und zuwenig gesagt und das
Ganze wirklich «christusgerecht» sei. Dabei kann immerhin der
letzte Satz des Berichtes ein, wenn auch nicht geniigender, trost-
licher Hinweis sein: «Keine Giemeinde ist zu klein oder zu entlegen,
Um diese gemeinsame Verantwortung nicht durch Gebet, Erzie-
hung, Beratung mit Christen ... wahrzunehmen3?.»

Alle kritischen Feststellungen sollen und kimnen nun aber doch
Nicht die volle Anerkennung der vor allem im Bericht der Sektion T11
Zusammengefassten, in die Zukunft von Kirche und Welt weisenden
Einsichten schmilern. Erst recht aber sollten sie bei niemandem die
VfEI‘pﬂichtung zur aktiven Aufnahme und Entfaltung der offiziell an
die Kirchen weitergegebenen Forderungen in Frage stellen !

Sektion I11 ist die eigentliche, in knapper, verstindlicher Spra-
¢he gehaltene und mit bestimmten praktischen Auf forderungen an
die Kirchen gerichtete Antwort auf die Analysen und Herausforde-
Mungen der so erstaunlich gelungenen Genfer Konferenz fiir Kirche
Und Gesellschaft von 1966. Schon der erste Satz gibt hier den Ton an:
‘Wir leben in einer Welt voll erregender Moglichkeiten.» Und ohne
Ymschweife springt der Satz mitten in die Arena des Neuen, der Welt
Mihrer Verwirrung und doppelten Méglichkeit von Katastrophe und
Tettender Tat. Der ganze Text ist Ausdruck und Folge lebendiger Cie-
SPrichszusammenarbeit von Delegierten aus Ost und West unter der

“#©itung von Prof. Lochman aus Prag und unter engagierter Beteili-
8ung orthodoxer Delegierter, Jugenddelegierter und Vertreter der
“Mwicklungslinder. Vor allem aber kam dieser Sektion zugute, dass
Uber die (jenfer Konferenz hinaus auf dem Hintergrund der Enzy-

lika, Pauls VI. «Populorum Progressio» die Zusammenarbeit des
Uenfer Rates mit der romisch-katholischen Kommission «Justitia et

AX» zur gemeinsamen Konferenz von Beirut vom 22. bis 27. April
1968 fithren und sich in einem ausgezeichneten Bericht dieser Konfe-
Teng niederschlagen konnte. Doch lagen inzwischen auch ein Katalog
8emeinsamer Forderungen der Entwicklungslinder in der sogenann-
0 Charta von Alger und die, allerdings vorwiegend negativen, Erfah-
“Ungen der 2. Weltwirtschaftskonferenz zwischen Industrie- und
I.{Ohstofﬂ;j,ndem von 1967 in Neu-Delhi vor. Dadurch war ein Mate-
rl_&l zur Hand, in dem Einsicht erschlossen und Zielvorstellungen in
*Mem golchen Masse entwickelt waren, dass es fiir Upsala vor allem

u i : . .
M das entschlossene Einbringen einer ersten Ernte gehen konnte.
\_

——

IV, 42 (74).



— 112 —

renau das aber ist die Situation, in der recht eigentlich erst eine
grosse Konferenz sinnvoll und ein guter gemeinsamer Text moglich
sind. So sind im Upsala-Bericht II1 fast alle Sitze bis zum Rand ge-
fiillt mit Information iiber Tatsachen. Kritische Analyse und Aufweis
positiver Moglichkeiten und Aufgaben halten sich die Waage. Man
sollte wiinschen, beides ginge voll in die Programme von Regierun-
gen, Organisationen und Wirtschaftstriigern iiber. Der Aufbau des
Berichtes zeigt eine klare Linie: Vom christlichen Interesse an der
Weltentwicklung und einer Skizze ihrer Dynamik geht es zu den
«politischen Bedingungen der Weltentwicklung und einigen damit
zusammenhingenden Fragen» und zum eigentlichen Corpus articuli:
«Aufgaben fiir die Christen, die Kirchen und den Okumenischen Rat
der Kirchen.» Auch darin ist der sachlich z.T. mit IV sich deckend®
Bericht IIT seinem Bruder iiberlegen, dass er das volle Gewicht und
die Konsequenzen von Analyse und Aufgabenbeschreibung sozusd®
gen an die eigene Adresse, nimlich in der erwihnten dreifachen Glie-
derung «jeder Christ, eigene Kirche, unser gemeinsamer Kirchenrat:
richtet. Nur scheinbar ist die Grundhaltung optimistisch—pOSitiVi'
stisch. Jedenfalls enthilt der Schluss des Ganzen in symp&thi'
scher Ehrlichkeit den Stossseufzer «Entwicklung ist nicht einfach
bessere Ordnung, sondern zunichst vor allem Unordnung». Damit
verbindet sich dann der Hinweis auf die neue Dringlichkeit gemeins®”
mer theologischer Durcharbeitung der Entwicklungsaufgabe: «Die-
sen Bericht durchzieht eine spiirbare Dringlichkeit, manchmal fast
im Ton der Verzweiflung ... Die Theologie muss sich auch klar werden
iiber die Bedeutung und Zielsetzung des Krwachens der Volker der
ganzen Welt zu einem neuen Verstindnis des Menschlichen?®.»
Damit erreichte auch an dieser zentralen Stelle Upsala
Punkt, den fast alle Bereiche der Konferenz in auffallender Ko
vergenz als brennenden Fragepunkt bezeichnet haben, das s08¢”
nannte « Humanumy, d.h. die Frage nach Wesen und M(Sglichkeiten
des Menschen. Tatsichlich beginnt damit immer bestimmter U”
bewusster in der ckumenischen (Gemeinschaft der Kirchen dffr
eigentliche Ansatz der Neuzeit zum Thema zu werden. Die alte Zeit
ging aus vom Ubernatiirlichen und Gottlichen, die neue vor
Natiirlichen und Innerweltlichen und kreiste damit mehr und m¢ '11'
um den Menschen. Schon als Folge von Upsala wurde inzwische™ =
Genf die bisherige Arbeitsweise der Studienabteilung SuSPendier

den

10 TT1, 46 (56).



— 113 —

und Raum und Zeit freigegeben, um die bestehenden und neuen
Studien in angemessener Weise zu koordinieren und fruchtbarer fiir
alle Kirchen werden zu lassen.

Sektion 11

An sich hiatte man erwarten konnen, dass im Fluss der 6kume-
Nischen Integration des Internationalen Missionsrates in den Oku-
Menischen Rat der Kirchen in Neu-Delhi sieben Jahre spiiter
Upsala eine erste Ernte auf dem Felde der Missionsproblematik
einbringen wiirde. Das grosse Interesse der Kirchen daran zeigte
Sich jedenfalls darin, dass Sektion II die grosste Mitgliederzahl un-
ter allen sechs Sektionen aufwies. Auch hatte es in Analogie zur
Genfer Konferenz von 1966 fiir die Sektionen IIT und IV fiir die
“Weite Sektion an einer eigenen grossen Vorbereitung in Gestalt der
Konferenz fiir Weltmission und Evangelisation in Mexico City 1963
Dicht, gefehlt, wodurch auch hier eine Antwort der Kirchen heraus-
8efordert war. Dariiber hinaus zeigt der Bericht tiber die Tatigkeit
Und die Aufgaben der Genfer Abteilung fiir Weltmission und Evan-
8elisation, welche Fiille von Titigkeiten sich hier begegnen und
Welche Aufgaben von da her fordernd vor den Kirchen stehen oder

®8ser in den Kirchen aufgebrochen sind. Dementsprechend war
Auch der Sektionsvorentwurf, nach den Worten des Vorsitzenden
der Sektion, Metropolit Lakdasa de Mel von Nordindien, Paki-
“tan, Burma und Ceylon, «das Ergebnis der Arbeit auf verschiede-
"en Ebenen im Leben der Mitgliedskirchen und des Okumenischen

ates seit, Neu-Delhi». Lakdasa de Mel erwiihnt auch neun beson-

re Studien und die dariiber vorliegenden Berichte aus dem Be-
Teich dep Fragen «Kirche fiir andere», «Bibel und Verkiindigung»,
«Umkehr zu Gotty und « Dienst am Menschen» sowie neue Experi-
Mente iiber die Mission in Grossstadtund Industrie, Sonderpfarrimter
nd gemeinsames Handeln in der Mission. So fehlte es weder an
vorbereitetem Material noch an kritischen Thesen und in Gang ge-

Mmenen missionarisch-evangelistischen Aktivititen. Dennoch
ttiuschte die Sektion im ganzen genommen ihre Mitglieder und
Mttiuscht auch der Bericht aufs Ganze gesehen seine Leser. Wes-

'?‘lb aber war der Verlauf der Arbeit umstritten und ist das Ergeb-
s o grosser Miithen so wenig befriedigend ? Die Urteile iiber den
% Ticht gehen von «erfrischend neu» (D.T.Niles) iiber «Katalog
Non Anregungen » (Herder-Korrespondenz) bis zu «Flickwerk» (Hot

®W8). Tatsiichlich gelang im Unterschied zu allen anderen Sek-



— 114 —

tionsberichten nicht einmal die durchlaufende Numerierung der
Textabeschnitte als Indiz fiir die Richtigkeit der Feststellung
«Autoren des Berichtes sind im (Girunde nicht eine Sektion, sondern
drei Subsektionen, deren Teilberichte fast unverbunden nebenein-
anderstehen. Auch die Sprache ist uneinheitlich®'. Diese Teile sind
iiberschrieben: «Der missionarische Auftrags, «Bereiche der Mis-
sion», «Freiheit fiir die Mission». Das eigentliche Ringen in Upsala
ging um das Verstindnis des missionarischen Auftrags. Gemessen
an den Spielregeln des II. Vatikanums, kam die Sektion IT nicht
hinaus iiber eine Girundsatzdebatte zu einem ersten Entwurf, dem
in Abstiinden spitere Sessionen mit weiteren, nach den Voten der
Grundsatzdebatte gestalteten Fassungen und die Debatten iiber
die Einzelfragen mit Einzelinderungsantrigen und deren sorgfal-
tige Kommissionsberatung bis zur Schlussabstimmung iiber d-ie
einzelnen Absiitze und den ganzen Text hiitten folgen miissen. Hin
derartiges «konzilsgemisses» Zuriicknehmen, Neufassen und Aus-
formen war Upsala vollstiindig unméglich. So waren Erregunge™
und Frustrationen, vor allem aber in sachlicher Hinsicht mehr Ad-
dition und Subtraktion nicht voll geklirter Standpunkte oder g
Gegensitzlichkeiten als befreiende Klirungen und gemeinsa®
iiberlegte Weichenstellungen fiir zukiinftiges Handeln die unver”
meidliche Folge. Der tiefere Grund fiir dieses Versagen lag darih
dass im Zentrum der Christologie, der Bedeutung Christi, seine”
Person und seines Werkes, fiir die jetzt lebende und im technischel
Zeitalter sich entwickelnde, zahlenmissig «explodierende» Mensch-
heit keine greifbare Ubereinstimmung errcicht wurde. Deshal

blieb zuviel ungeklirt: das Verhiltnis von Kirche und Welt, Be-
kehrung und Weltdienst, Christentum und Religionen, Natul,
Schopfung und Erlosung. So musste auch das an sich Gute Ul

Richtige zu oft deklamatorisch und unprizis oder im schlechte?
Sinn theologisch-fromm bleiben: «Der Weg fiir die Wiedereinset”
zung aller Menschen in die Kindschaft ist frei. In der Auferstehul_ﬂg
Jesu wurde eine neue Schapfung geboren. In ihr ist das letzte e
der Geschichte ... zugesichert worden. Das neue Menschsein ist aber
nicht nur Ziel. Es ist auch eine Gabe... Der Heilige Geist bifte
diese Gabe den Menschen bei zahlreichen Gelegenheiten zul ]M,lt_
scheidung an... Die Mission trigt Frucht, indem die Menschen !

wahres Leben als Glieder des Leibes Christi finden ... Dags innere W

91 Okumenische Rundschau, a.a. 0., S.40.



— 115 —

dussere Wachstum der Kirche ist dusserst wichtig..., doch unsere
Hoffnung richtet sich nicht darauf, sondern auf das Geheimnis der
Endzeit, das in Gottes Hiinden liegt.» Es ist auch bei gutem Willen
und bei Bejahung des hier in der traditionellen theologischen Spra-
che Gesagten und Gemeinten schwer, sich daraus anders einen
praktischen Vers fiir die heutige Mission zu machen, als den
Schluss zu ziehen: So miissen wir in ehrlichem Bemiihen so weiter-
arbeiten, wie wir es bisher getan haben. Hier aber liegt ja die
kritische Frage: Geniigt dies wirklich ¢ Fiir den Kenner der Ge-
Schichte der Theologie der Mission liegt dahinter das seit langem
auf katholischer und evangelischer Seite ohne sicheres Ergebnis be-
handelte Thema des Missionszieles: Eingliederung in die Kirche,
Hilfe zum Werden eines christlichen Volkes eigener kultureller
Prigung, Seelenrettung in Einzelfillen oder reine Verkiindigung
des biblischen Evangeliums. Kirchenkritik und moderne Claubens-
krise setzen darin neue Akzente. Und alle I'ragen drohen tberrollt
Zu werden vom totalen Siakularismus. In Upsala fehlte jede Mog-
lichkeit, sich diesen Fragen wirklich zu stellen. Die Auscinanderset-
Zung um verschiedene Entwiirfe nahm weitere Zeit. Alles schien
Sich auf die verengte Frage zuzuspitzen, ob Christus wesentlich als
der neue Mensch oder als Bringer der neuen Menscheit Inhalt der Mis-
Sion sei. Die jetzt gegebene Basis im ersten Teil des Berichtes
Vermag das alles nicht zu kliren. Und so wirken die im weiteren
Bericht teils etwas willkiirlich zusammengefassten Hinweise, teils
sgezeichneten Vorschlige mehr hilflos als kraftvoll und ver-
fallen leicht in eine Aufzihlung von Selbstverstindlichkeiten,
trotzdem oft auch dahinter wichtige Anliegen und ernsthafte
El‘fahrungcn licgen. Am besten gelingt schliesslich noch im Hori-
Zont der «weltweiten Situation» der hichst berechtigte Appel zum
g¢meinsamen Handeln, der vorsichtic unter der Devise «Niemals
allein handeln» ausgerufen wird: « Wir konnen uns keine Situation
VOFStellen, in der es nicht wirksamer wire, tuber alle Grenzen hin-
Weg cemeinsam zu handeln, anstatt allein vorzugehen2.,» Plerophor
Und dennoch ambivalent heisst es dann zum Abschluss: «In einer

elt, in der die ganze Mensohheit danach strebt, ihr gemeinsames
iIerlschso.in zu verwirklichen, und in der alle gleichermassen Ver-
ZWeiﬂung und Hoffnung teilen, muss sich die christliche Kirche mit
der Gemeinschaft aller Menschen identifizieren, wenn sie ihren Auf-

-

211, (35).



— 116 —

trag des Zeugnisses und Dienstes erfiillen und alle zur Verfiigung
stehenden Mittel verantwortlich verteilen will*3.» Ambivalent nen-
nen wir auch diese abschliessende Erklirung, weil gerade in ihr die
aufgezeigte Unentschiedenheit in der Christusfrage und der davon
abhiingigen Frage des missionarischen Auftrages weiterbesteht und
nur iiberdeckt ist. Der Sektion ist daraus kein Vorwurf zu machen.
Sie spiegelt nur die Gesamtlage der christlichen Mission wider, wie
sie sich heute, am Ende der mit der europiisch-amerikanischen
Weltexpansion in grossen katholischen und protestantischen Wellen
durch vier Jahrhunderte von Orden und Missionsgesellschaften ge-
tragenen « Ausbreitung von Christentum und Kirche konfessioneller
Prigung», gegeniiber einer sich anbahnenden allgemeinen Weltge-
meinschaft und unter der Forderung neuer, nicht mehr konfessio-
neller kirchlicher Einheit darstellt. Es bleibt die Hoffnung, dass
eine nichste Vollversammlung unter besseren Arbeitsbedingungen
gerade hier eine reichere und reifere Ernte wird einbringen kénnen!

Sektion [

In der allgemeinen Voraussicht auf Upsala hatte die I. Sektion
nur geringes Gewicht, und vollends nach der Programmierung der et~
sten fiinf Tage schien ihr Thema «Der Heilige Geist und die Katholizi-
tat der Kirche» sozusagen auf dem dkumenischen Mond zu liegen-
Auch der inhaltsreiche Vorentwurf von Glenf versprach in der fragen-
den Offenheit des Hauptteiles und der uniibersichtlichen Bunthei
des Kommentars nicht allzuviel an durchsetzender Kraft in den Aus-
sprachen. Zwar war rein dusserlich die «theologische Sektion» wieder
vom dritten Platz in Neu-Dehli auf ihren friiheren ersten Platz 21
riickversetzt. Auch hatte sich seit Neu-Delhi ganz allgemein die
Faith-and-Order-Arbeit neues Ansehen und Gewicht sozusagen als
«theologisches Gewissen des Okumenischen Rates» versohaffen kon-
nen, verstiarkt nicht zuletzt durch die vom I1. Vatikanischen Konzil
dem Rat gestellten Aufgaben. Doch was wiirde dies in Upsala beded”
ten, wo es darum gehen sollte, sich den Herausforderungen der Konfe-
renzen von Mexico-City fiir die Mission und Genf iiber Kirche und Gé-
sellschaft zu stellen ? Dazu kam, dass offensichtlich die moderne the0”
logische Hermeneutik und der ganze theologische Bereich der s08¢
nannten Glaubenskrise und der «Theologie vor oder nach dem Tode

13 11, (35).



— 117 —

Gottes» planmiissig der Erorterung in Upsala entzogen bleiben soll-
ten, so dass auch hierzu vom «theologischen Gewissen» keine Ausse-
rungen in Frage kamen. An den neuralgischen Stellen der klassischen
Einheitsfrage, Amtsverstindnis, ekklesialer Charakter des Weltrates
und Abendmahlsgemeinschaft, war ohnehin kein Fortschritt zu er-
warten, der diese dreifache Blockierung auch nur ein wenig hitte
16sen und eine neue Diskussion niitzlich erscheinen lassen konnen.
Was aber sollte dann iiberhaupt in einer wesentlich theologischen
Sektion geschehen, in der aus Zeitmangel und durch die Heterogeni-
tit ihrer Teilnehmer eine vertiefte theologische Arbeit jedenfalls
nicht moglich sein wiirde ?

Um so bemerkenswerter ist das Ergebnis: ein gestraffter, klar
aufgebauter, durchaus verstandlicher Text, der, ohne eigentlich eine
Neue Sprache zu finden, einige hichst gelungene Formulierungen und
Sogar weiterfithrende (Gedanken bringt. Selbst nach den reichge-
dl‘iingten, aber doch auch bunten und nach verschiedenen Richtun-
gen auseinanderstrebenden Aussprachen in der Sektion und den Sub-
Sektionen war dies nicht zu erwarten. Moglich wurde es gewiss auch
ur dadurch, dass so erfahrene und iiberlegene Theologen wie Lukas
Vischer im Redaktionskomitee der Sektion zur Hand waren. Der Be-
Yicht, der sehr gpit ins Plenum und so in dessen grosse Abschlussbe-
ClI‘5irlgnis kam, fand schnell eine gute Aufnahme, auch in der Presse
und sogar bei der kritischen Jugend, und hat Aussicht, vielleicht
Sogar linger eine Rolle im 6kumenischen Denken zu spielen als seine

Tider, Leider scheint aber nach dem bisher erkennbaren Echo der
ericht in seiner wirklichen Eigenart und tatsichlichen Bedeutung
Noch kaum entdeckt zu sein. Selbst Edmund Schlink bemerkt nach
der Aufzihlung von neun positiven Einzelaspekten* fast mehr
SChWéiuchen und fragt abschliessend, «ob die Sektion I, und das heisst,
ol? wir, die Mitglieder dieser Sektion den anderen Sektionen den
enst getan haben, den wir ihnen schuldig waren.#%»
~ Immerhin hat der Vorentwurf fiir Upsala eine lingere und ge-
chhtige Vorgeschichte. Da gab es zunichst von der Faith-and-
I'del‘-Sitzung 1964 in Aarhus eine Gruppe von 10 Theologen, die un-
ter Skydsgaards Leitung auf lingere Sicht im Anschluss an die Ein-
®itsformel von Neu-Delhi iiber die «Natur der Einheit» zu arbeiten
e.ga,nn_ Unabhiingig davon begann auf Beschluss der Kontaktkom-
frilssi()n zwischen Cienfer Okumenischem Rat und rémischem Ein-

:4 Qkumenischc Rundschau, a.a.0., S.8-10.
* Okumenische Rundschau, a.a.0., S.14.



— 118 —

heitssekretariat ein gemeinsames Studium der Frage «Katholizitit
und Apostolizitdat». Schon vorher hatte Faith and Order eine Gruppe
orthodoxer und evangelischer Patristiker iiber die Lehre vom Hei-
ligen Geist bei einem der grossen Kappadokier arbeiten lassen.
Schliesslich veranlasste Generalsekretiir Blake zu Beginn des Jahres
1967 im Blick auf Upsala eine erste Formulierung des Sektionsthemas
I, die deutlich der Gesamtplanung sich einfiigte: « Die Einheit der
Kirche in einer sich vereinheitlichenden Welt». Prof. Skydsgaard mit
seiner Giruppe wurde mit der Vorarbeit fiir Upsala beauftragt. Schon
Anfang August 1967 legte er in Bristol der Faith-and-Order-Kommis-
sion einen Text vor unter dem Titel: «Der Heilige Geist und die
Katholizitit der Kirche.» In der Beratung wurde schon in Bristol eine
innere Verbindung erkannt zwischen einem nicht mehr konfessionel-
len Verstindnis von Katholizitit und einem neuen theologischen
Weltverstindnis, wihrend, um eine unangemessene Ausweitung der
Thematik zu vermeiden, das Thema auf das eine Wort « Katholizitat’
gerafft wurde. Diese Verkiirzung wurde jedooh vom Zentralkomite€
in Heraklion bald darauf riickgingig gemacht und Skydsgaards VoI~
schlag endgiiltig angenommen. Und so waren schon friih im (irunde
die Elemente beisammen, die nicht nur den Genfer Entwurf, sondern
auch den Bericht von Upsala tragen.

Der Bericht selbst ziahlt 24 Absétze oder Artikel. Davon bjlqeﬂ
I-11 und 12-24 je eine in sich gestaltete Einheit. In der ersten Wi
von der Katholizitit als Gabe des Heiligen Geistes gesprochen, die
immer zugleich Aufgabe fiir die Empfinger ist. In der zweiten H*i!fte
wird eine vierfache Entfaltung dieser Katholizitit aufgezeigt im V€'
fachen Ringen um Vielfalt, um Kontinuitit, um die Einheit der I-{u"
che und um die Einheit der Menschheit. Damit erreicht der Ber1c
eine Durchsichtigkeit und fast kristallische Form, wie sie bei pkume”
nischen Konferenztexten vollig ungewohnt ist. Zwar kann man scho?
im Vorentwurf das jetzt den Bericht streng durchformende Ordnung®”
prinzip als locker entfaltetes Schema erkennen. Seine Herausfor”
mung jedoch unter dem hohen Druck und den Hitzegraden der Kor-r
ferenzatmosphiire bleibt eine erstaunliche Leistung! Dieses El'gePﬂlj
hat aber nun keineswegs nur formale Bedeutung. Das wiire fir e.me ’
derartigen Gebrauchstext recht unwichtig. Die Bedeutung dle‘SGG
Form liegt jedoch wesentlich darin, dass dadurch sozusagen die eln_
gefundene Perle des Berichtes die sie ins rechte Licht setzend® FE.LS
sung erhélt. Schon in Neu-Delhi war es Oliver Tomkins Absicht, !
Text der Sektion 11T die Einheitsformel von St. Andrews und S0



— 119 —

eigentlich nichts mehr als Perle des Neu-Delhi-Berichtes in der Frage
der Einheit herauszustellen. Durch ihre einpriigsame Herausstellung
am Anfang tritt dort tatsichlich diese Formel gut hervor, wihrend
der weitere recht lange, fast nur noch kommentierende Text stark zu-
Tiicktritt. [m Text von Upsala, der nur 8 Seiten umfasst, ist der Kern-
gedanke sehr viel stirker mit dem (Ganzen in Hinfithrung und Aus-
Strahlung verbunden. Der Nachteil ist nur, dass er nicht so greif bar
formelhaft hervortritt und deshalb auch von den bisherigen Kom-
Mentatoren nicht entsprechend erfasst wurde. Dann natirlich wird
Man dem Text gegeniibertreten, wie man es bei derartigen Elabora-
ten gewohnt ist: Man misst die einzelnen Bruchstiicke an fritheren
Skumenischen Texten zum gleichen Thema, man stellt schwache
Stellen fest oder lobt die guten, man kritisiert Kinzelaussagen von
grossen, im Text nicht wirklich behandelten Fragezusammenhingen
her. Kur z, man behandelt den Text wie ecine tote, in sich nicht leben-
dig zusammenhingende Materie statt wie die Person eines lebendig
gegeniibertretenden Partners.

Das Eineund Besondere, um das im Grunde der Bericht kreist, ist
8anz offenbar die im ersten Teil entwickelte Verhilltnisbestimmung
Von Katholizitiit und Wirklichkeit des Heiligen Geistes in der Kirche :
Dergelbe (reist, der uns in der Kirche zusammenfiihrt, lisst uns der

Note der Welt und unserer Solidaritit mit der Schopfung bewusst
Werden (Rom. 8, 22)... Gerade in dieser Welt lisst Gott die Menschen
Qurch den Dienst Christi in der Kirche Katholizitit empfangen. Der

lan Christi ist, Menschen aller Zeiten, aller Rassen, aller Orte und in
Allen Verhiiltnissen durch den Heilizen Geist unter der universalen
Aterschaft Gottes in eine organische und lebendige Einheit in Chri-
Stus 7y fithren. Diese Einheit ist nicht bloss dusserlich, sie besitzt eine
tlgfﬂl’e, innere Dimension, die auch durch den Begriff « Katholizitit»
“um Aysdruck gebracht wirdy. Nach einer in neun Siitzen sich entfal-
nden Darstellung des Heiligen Geistes als des Herrn und Lebens-
SPenders und einer siebenfachen Aufzihlung der Behinderungen sei-
Dep Auswu'kung durch die Vermengung der vom Geist gewirkten Ein-
€it und Katholizitit der Kirche «mit anderen Bindungen und Ge-
Meinschaften» wird unter Ber ufung auf die Erklarung von Lund 1952
BeSagt: Die Kirche ist immer «aus der Welt her ausgerufen und in die
‘elt gesandt». Diese doppelte Bewegung ist grundlegend fiir eine
dyllamm( he Katholizitit?6.» Und mit diesem letzten Wort ist auch

‘Is!

2 (12).



— 120 —

das Stichwort gegeben, mit dem gewiss am besten das Besondere und
Neue des ganzen Berichtes bezeichnet werden kann*?. Damit hat die
schonlange fillige 5kumenische Integration der Begriffe «katholisch?
und «Katholizitit» in dhnlich entscheidender Weise stattgefunden,
wie in Montreal die Integration des Begriffes der Tradition sich ereig-
nete. Vielleicht werden die Hemmungen und Verziogerungen in der
okumenischen Rezeption dieses Durchbruches beim Begriff des
Katholischen grosser sein als bei dem biblisch-exegetisch leichter
zuginglichen Begriff der Uberlieferung. Fiir die altkatholische

Theologie erscheint es jedoch als wesentlicher Fortschritt, dass nuit “
endlich jene ungliickliche und begriffsgeschichtlich unberechtigte:
konfessionelle Einengung des Begriffes, die noch in Amsterdam
Schwierigkeiten machte, in einem wichtigen 6kumenischen Dokt
ment iiberwunden ist. Immerhin hatte schon friih Dr. Visser's
Hooft eine Lanze fiir den «nichtromischen Katholizismus» gebro-
chents, Friedrich Heiler hatte den Begriff der «evangelische?
Katholizitit» herausgestellt und dabei neben Nathan Soderblo™
besonders auch Bischof Eduard Herzog als lebendigen Zeugen SOI:
cher Katholizitat gezeigt, wihrend in Montreal Erzpriester Borovo]
von der russischen orthodoxen Kirche in einem Weitausgreifendef‘
Referat den Begriftf der Katholizitit vom orthodoxen Verstéindn_ls
der Universalitit der Kirche her entfaltete. Tatsichlich liegen 12
die Hemmungen fiir die 6kumenische Verwendung des Begriffes, der
in den altkirchlichen Bekenntnissen fest verankert ist, in der zw!
nicht urspriinglichen, aber doch im Laufe der Jahrhunderte imme’
mehr verhiarteten Ablehnung seiner einseitigen Ina,nsfpruchlﬂa’hm6
durch die nachtridentinische romisch-katholische Kirche auf seit®”
der protestantischen Kirchen. Das II. Vatikanum hat hier 3i.116
Entspannung ermoglicht, indem es Kirchen und kirchliche Gemel”
schaften auch ausserhalb der einen, in der romischen Kirche VO il
giiltig sich darstellenden Kirche anerkannte. Allerdings ist die
Zeit fiir eine volle Auswirkung dieser Tatsache noch zu kur? ;

dass z.B. bei dem Versuch einer 6kumenischen, deutsehs;:oriwhig('}Il
Neufassung des Apostolikums von evangelischer Seite und beson er

auch von seiten der Freikirchen dem Vorschlag, von der geine?
heiligen, katholischen Kirche» zu sprechen mit einem entschiedenen
«non possumus» widerstanden wurde.

47 Vgl. W.Kiippers, «Dynamische Katholizitiit in Upsala», Oku
sche Rundschau, a.a.0., S.22-31.
18 Le Catholicisme non-romain, Cahiers vie et fot, Paris 1933.

meni”



— 121 —

Nun besteht gewiss auch noch ein leichter Unterschied zwi-
schen Gehalt und Assoziationskreis des Adjektives katholisch und
des Substantives Katholizitit. Doch miisste nach aller Regel
Schliesslich bei einer Rezeption des Hauptwortes das Adjektiv den
Sinngehalt des Substantivs annehmen. Es bleibt deshalb zu hoffen,
dass die in Upsala durch Annahme des Berichtes der Sektion ohne
Speziellen Protest gegen diesen einen zentralen Punkt eroffnete oku-
menische Integration des Begriffes der Katholizitit tatséichlich in
das Bewusstsein der Mitgliedskirchen eindringt und so nach und
Nach rezipiert wird. Wir meinen, dass dies sachlich moglich ist, weil
die Begriindung der proklamierten «dynamischen Katholizitiity
sich streng und exklusiv auf die biblische Bezeugung des Heiligen
Geistes, im Sinne aber auch der grossen dogmatischen Entschei-
dungen der Alten Kirche auf ihren ékumenischen Konzilen be-
zieht: «Freudig bekennt die Kirche den heiligen Geist als den Herrn
und Lebensspender. Dies ist das ewige Leben, das Gott der Vater
all denen mitteilt, die in Gemeinschaft mit seinem Sohne stehen
(1.Joh. 1-4). Es ist ein Erbe des Reiches dieses Sohnest?.»

Wird dies anerkannt, so ergibt sich eine weitere wichtige Folge
zur endlichen Uberwindung eines die Geschichte der Kirche durch-
zichenden Gegensatzes: der Antithetik von Ecclesia catholica und
Ecolesia spiritualis. Ohne Frage liegen hier auch heute noch in der
Okumenischen Begegnung grosste und durchaus noch nicht iiber-
Wundene Schwierigkeiten. Die « Formel von Upsala» jedoch hat das
8rosse Verdienst, dass sie sachlich den Gegensatz aufhebt und
Praktisch fiir eine neue Durchdringung und Versohnung von histo-
Tischer Ecclesia catholica und dem grossen Anliegen der Ecclesia
Spiritualis offen ist. Die Altkatholische Kirche, die stets eindeutig
an jhrer (katholischen» Herkunft und Struktur festgehalten hat,
Sieht, sioh jedenfalls durch diese Formel und dem damit gegebenen
Neuen Ansatz katholischer Einheit in ihrem innersten Streben und

Ingen angesprochen und verstanden. Wichtig ist ihr dabei vor
allen, auch, dass die neue Formel Katholizitit und Heiligen Geist
Nicht unkritisch zusammenzufassen versucht. Das Bleibende der

atholizitit wird im Wechsel der Geschichte erkannt, und das aus
dem Heiligen Geist stammende Leben wird als Gabe gekennzeich-
Net, dep gegeniiber es Untreue und Verleugnung im menschlichen
€reich der Kirche gibt.

~

1, 8 (10).



— 122 —

Eine weitere, allerdings im Bericht weniger klar und iiberzeu-
gend ausgefiihrte Folgerung des gewonnenen neuen Ansatzes liegh
im Bereich der Spannungen zwischen Uberweltlichkeit, Jenseits-
ausrichtung und Weltvergessenheit in der Kirche und Hinwendung
zur Schopfung in Natur, Leiblichkeit und den damit gegebenen
Aufgaben und Bindungen. Gewiss bleiben hier die grossen Fragen
des Falles, der Siinde, der Erlosung durch Kreuz und Auferste-
hung Jesu Christi und des eschatologischen Charakters des damit an-
gebrochenen Reiches Gottes unausgesprochen. Sie konnten aber in
diesem Text nicht besonders behandelt werden. Dieses Fehlen
sollte den Blick auf das Positive nicht zu sehr verdecken. [ndem
vom Heiligen Geist gesagt wird, dass er die Note der Welt bewusst
macht, heisst es weiter: « Betrachten wir heute diese Welt als den
Ort, wo Gott bereits am Werke ist, alles neu zu machen, und wo €r
uns auffordert, mit ihm zusammen zu arbeiten.» Dabei wird die
Moglichkeit kritischer Unterscheidung zwischen der Manifestation
dynamisch geistgekwirkter Katholizitit und dem «Scheitern der
Kirche» dort gesehen, wo «Menschen die Freiheit des gottlichen
Angebotes missbrauchen, indem sie einzeln oder gemeinsohafblieh
die Gabe der Katholizitit zuriickweisen®?.»

Wie schon gesagt, 6ffnet sich von diesem Zentralpunkt des erster’
Teiles her der Blick im zweiten Teil fiir eine vierfache Entfaltung Uffd
Bewidhrung der Katholizitiat: 1. Durch die Vielfalt seines Wirkensllﬂ
der wechselnden Fiille geschichtlicher Situationen, in denen die Kir-
che sich immer zugleich «aus der Welt herausgerufen und in die Wel
gesandty erkennt, «fiihrt... der Geist vorwiirts auf dem Wege zu einer
umfassenden katholischen Sendung und einem ihr entsprechende?
Dienst®.» 2. Zugleich «sieht sich die Kirche als wanderndes GotteS”
volk vor der doppelten Forderung ... der Kontinuitit in dem einel
Heiligen Geist (in Glauben, Gottesdienst, apostolischem Amb vorl
Wort und Sakrament und Lebenszeugnis) und der Erneuerung ?"IS
Antwort auf den Ruf des Geistes inmitten der Wandlungen der G¢”
schichte®.» Hier bewihrt die Kirche ihre urspriingliche und sie blel’.
bend konstituierende Apostolizitiit, in der sie sich zu hiiten hat ¢VOr
einer Verkehrung der Katholizitit in die Rechtfertigung und plinde
Verteidigung des politischen und religitsen Establishments wie aU°
vor Verzerrung des apostolischen (ilaubens durch diejenigen, die das

301, 9und 10 (11).
1T, 12 und 13 (12).
21, 15 (13).



— 123 —

Neuartige mit dem Neuen verwechseln?®.» 3. Dieses Ringen aber um-
fasst notwendigerweise die Binheit der ganzen Kirche. Hier erwei-
terte der Bericht von Upsala bewusst die Einheitsformel von Neu-
Delhi, in der alle Aufmerksamkeit auf die Einheit «aller Christen an
Jedem Ort» gelenkt war, durch Setzen eines starken Akzentes auf die
Einheit aller Christen an allen Orten im Sinne einer universalen, kon-
ziliar sich verwirklichenden Gemeinschaft. Bei aller niichternen Sicht
At die durch Siinde oder durch berechtigte Pluriformitit beding-
ten Hindernisse ciner derartigen universalen und konziliaren Ce-
Meinschaft wird hier dennoch mit Nachdruck der Schritt nach vorne
gefordert : « Noch sind die Erfahrungen der Universalitit zwangsliufig
Unvollstindig. Die ékumenische Bewegung trigt jedoch dazu bei,
diese Erfahrungen der Universalitit zu erweitern, und ihre regionalen
Riite sowie der Okumenische Rat der Kirchen konnen als eine Uber-
gangslasung bis zu einer sohliesslich zu verwirklichenden wahrhaft
Universalen, 6kumenischen, konziliaren Form des gemeinsamen
-!j"*})ens und Zeugnisses angesehen werden. Die Mitgliedskirchen des
Okumenischen Rates der Kirchen, die einander verpflichtet sind, soll-
ten auf die Zeit hinarbeiten, wenn ein wirklich universales Konzil wie-
der fiir alle Christen sprechen und den Weg in die Zukunft weisen

ann’ , Bedenkt man, welche Sorge der 6kumenischen Bewegung
S!Jets das drohende Gebilde der « Uberkirche» gemacht hat und wie
Lief begriindet in ihrem Bereich die Ablehnung einer zentralisierten
Rechtseinheit mit dogmatischer Begriindung nach dem Muster des
L Vatikanums weiterwirkt, wie wenig iiberzeugend aber auch die von
Anglikanischer Seite vor allem propagierte Idee «organischer» Einheit
bleibt, und wie unbefriedigend der Gedanke blosser «geistiger» Ge-
Meinsohaft fiir die wesentliche Einheit in Bekenntnis, Zeugnis und
Dienst der Kirche ist, so kann man ermessen, welchen Fortschritt
Qie wirkliche Ubernahme dieses (Gedankens fiir die Zukunft der 6ku-
Menischen Bewegung haben miisste. Nicht ohne Grund wurde sehr
SP:hn(‘ll gerade diese Stelle des Berichtes 1 bis in Pressekommentare
h.lnein besonders beachtet. Sie gehort zugleich zu den am meisten
“ierten Stellen aller Upsala-Berichte. Tatsiichlich beginnt damit im

€reich der Kirchen einer Neuokumene die konziliare Dimension der
. Irche wiederentdeckt zu werden, die ein so offenkundiges, tragendes

lement, qer okumenischen Gemeinschaft in der Alten Kirche des er-
ijten Jahrtausends gewesen ist. 4. Im vierten Bereich einer Bewihrung

o

.3 I, 18 {13£.).
1, 19 (1,



— 124 —

der Katholizitit im Ringen um die Einheit der Menschheit ist die
Sprache noch unsicher und der Ausdruck der Gedanken eher tastend
und unscharf. Wie konnte es bei der bekannten Problematik in die-
sem Bereich anders sein. Immerhin werden entschieden Kontrast und
Zusammenhang der « Wahrheit des in Christus erneuerten Menschen?
und der «tragischen Entstellungen des Menschseins im Leben der
Mensohheit» betont. Beispielhaft wird vor allem jede Art von Rassis-
mus genannt, «in dem Christen mit sich selbst im Widerspruch ste-
hen.» Die Kirche «wagt es jedoch, von sich selbst als einem Zeiohen der
kommenden Einheit der Menschheit zu sprechen» und steht dabei in
fast aussichtlos erscheinender Konkurrenz zu dem, was im Berich?
¢sitkulare Katholizititen», gemeint sind wohl vor allem die neuen
technischen Einheitsmoglichkeiten, genannt wird3, Dies Verhéltnis
bleibt im Berichtstext allerdings einigermassen dunkel. Es wird nu
allgemein gesagt, dass die Fiille der Gaben des Geistes, also die volle
Katholizitiit, nur in der Fiille einer erlésten Menschheit erfahrbar
werden wird. In der Kirche aber ist Katholizitiit «ein stiindiges Besit-
zen und Erwerben des (Geheimnisses des (laubens, der sakramenta-
len Erfahrung jener Einverleibung in Christus und jener Verbundeff’
heit mit der Menschheit, deren Form die Kirche und deren entschel”
dender Mittelpunkt die Liturgieist.» Auch von sehr kritischen Seitem,
wie etwa den Stimmen der Jugend in Upsala, wurde gesagt, dass €3
der I.Sektion in ihrem Bericht wider alles Erwarten gelungen séb
theologische Voraussetzungen fiir die dynamische Wendung 2%
Weltaufgabe des Glaubens zu schaffen, deren Einpriigung das Haupt-
anliegen von Upsala war. Das wird man nicht unkritisch annehme?
kénnen. Aber gerade wenn es kritisch verstanden wird, gewinnt €
seine Bedeutung. Es geht gewiss nicht darum, das Ergebnis der
Arbeit der I.Sektion mit seinen vielen Liicken, Unklarheiten un
Fragwiirdigkeiten sozusagen in den Himmel zu heben. Es sollte aber
doch besser, als es bisher erkennbar geworden ist, verstanden werden
welcher Dienst hier dem Selbstverstindnis und der Entfaltung d€*
okumenischen Bewegung iiberraschenderweise getan wurde.
Wenn wir richtig sehen, hiitte in summa die Sektionsarbett ¥
Upsala trotz aller Negativa sowohl ihrer Arbeitsbedingungen W’f’
ihrer Einzelergebnisse doch etwas mehr ergeben als nur die Bestit!”
gung der Unausgeglichenheit, ja Unausgleichbarkeit von zwei ekkl‘?'
siologischen Positionen, einer traditionellen und einer modernen, die

it in

5 1, 20-24 (15f.).



Sich letzten Endes wie ({laube und Unglaube oder wie Treue und Ab-
fall gegeniiberstinden, wie es immerhin einigen orthodoxen Teilneh-
Mern erscheinen mochte®. Kine sorgfiltige und kritische Beschifti-
gung mit den Texten von Upsala sollte jedenfalls gerade diesem
«Mehr»y ihre besondere Aufmerksamkeit schenken. Denn nur wenn
dieses «Mehr» erkannt und weitergegeben wird, kann Upsala jener
tiefgl‘eifcnden Erneuerung dienen, von der die Botschaft der Konfe-
enz niichtern und mit Nachdruck sagt: « Unsere Kirchen miissen er-
kennen, dass diese Bewegung uns zur Erneuerung verpflichtet.?7»
Bonn Werner Kiippers

; 3¢ Vgl. die orthodoxe Stellungnahme in St. Vladimirs Seminary Quar-
erly 12 (1968), 125-141, bes. 129: Thomas Hopko, « Uppsala 68».
57 «Upsala spricht», S.2.



	Die vierte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 4. bis 19. Juni 1968, in Upsala, Schweden [Schluss]

