
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 2

Artikel: Die vierte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 4.
bis 19. Juni 1968, in Upsala, Schweden [Schluss]

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 100 —

Die vierte Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen

4. bis 19. Juni 1968, in Upsala, Schweden

(Schluss)

Bedeutung und Ertrag der Sektionsarbeit

Nach Richard Shaulls Wort in Genf 196630 neigen die Kirchen
dazu, «sich aus der Feuerlinie des menschlichen Kampfes herauszuhalten»

und den sozialen Veränderungen gegenüber eine konservative

Haltung einzunehmen. Jetzt aber gelte es, eine Kirche, die sich

von ihrem Ursprung und ihrem aktuellen Auftrag her erneuert und

auf Einheit hin formiert, gerade in diese Feuerlinie zurückzuführen-
Nach dem Willen und den Vorstellungen ihrer Genfer Planer sollte

nicht zuletzt einem solchen Zurückführen in die menschliche

Aktualität gerade auch die Sektionsarbeit in Upsala dienen. Im'

Programm kam damit von vornherein, zumal im Zeichen des Gene-

ralthemas, in das Spannungsfeld zwischen einer Erneuerung als

Revolution und als Evolution. Zugleich müsste sich damit die

Spannung verbinden zwischen den Bemühungen um theologische

Klärung der durch die Genfer Konferenz aufgebrochenen Fragen
und um praktische Ansätze zur Erfüllung der neuerkannten Aufgaben

der Kirche in der Welt. Wie wurde dies Dilemma gelöst
Zunächst ist festzustellen, dass auch die vierte Vollversammlung

in ihren ersten vier Sektionen sich jenen «klassischen»
ökumenischen Fragebereichen stellte, die den vier Quellströmen der
ökumenischen Bewegung und auch der Organisation des Genfer
Ökumenischen Rates entsprechen: kirchliche Einheit, missionarische

Dienst, soziale Gerechtigkeit und politischer Friede. Hinzu kam, im

Anschluss an die Arbeit von Montreal 1962 und die gesamte neuere

Liturgiebewegung, aber auch gedrängt durch die radikale Infragestellung

des überlieferten Gottesdienstes überhaupt, eine fünfte
Sektion zum erstenmal auf einer Vollversammlung zur Behandlung
der Fragen des Gottesdienstes. Noch elementarer in Neuland stiess

die sechste Sektion vor mit dem selbst schon wie ein Fanal wirken
den Titel: «Auf der Suche nach einem neuen Lebensstil».

30 Richard Shaull, «Die revolutionäre Herausforderung an Kirche un

Theologio», In: Appoll an die Kirchen der Welt, Stuttgart 1907, 91.



— 101 —

Weil sich diese letzte Fragestellung am unmittelbarsten an den

aufgezeigten allgemeinen Aspekt von Upsala anschliesst, während
Sektion I am fernsten zu liegen scheint, verfolgen wir den Weg der
Sektionen in ihrer umgekehrten Reihenfolge, von der sechsten zur
ersten, zumal wir gerade den Arbeitsbericht der ersten Sektion für
das formal und inhaltlich beste Ergebnis von Upsala halten.

Ganz allgemein wäre noch festzustellen : Mag auch nach Kon-
ferenzplan die Arbeit in ihrer Differenzierung ein einheitlich aufein-
ander bezogenes Ganzes sein, praktisch bleiben im Konferenzablauf
durch die gleichzeitig nebeneinander her laufenden Sektionsarbeiten
zWei entgegengesetzte Tendenzen ohne rechte Koordination : die Tendenz

zur Facharbeit gemäss dem besonderen Sektionsthema und die
tendenz, in jeder Sektion etwas wie eine Summa theologica zu erstellen.

Wenn es aber nun schon kaum möglich ist, Textbruchstücke der
Subsektionen im Sektionstext von Doppelaussagen und Widersprü-
chen zu befreien, so fehlt natürlich vollends die Zeit, dies für das
Gesamtwerk von sechs Sektionsberichten zu erreichen. Im anfangs
verwandten Bild vom Staudamm gesprochen, könnte man sagen, die
^ektionstexte gleichen Momentaufnahmen vom Absturz der
aufgestauten Wasser, hier der Problemmassen. Deshalb sind sie zwar um so
uteressanter, je weniger sie durch Harmonisierungen geglättet sind ;

Sle erreichen aber erst dann i h ren hoch sten Aussagewert, wenn sie ni cht
"iehrnurdie momentane Problemerfassung festhalten, sondern unter
"rem Druok zur geschliffenen, gemeinsamen Aussage und zur ge-
'elten Anrede erwachsen. Sehr grob gefasst würden wir unter die-

8eni Gesichtspunkt die Berichte der Sektionen II, V, VI zur ersten
nd I, II f, IV' zur zweiten Kategorie rechnen. Das kann kein Wertteil

oder überhaupt ein Urteil über die Qualität der Gruppe
elbst sein. Das unterschiedliche Ergebnis hängt vielmehr wesent-
lc" davon ab, welcher Grad von Klarheit und Übereinstimmung in
en verschiedenen Fragebereichen jeweils von den verschiedenen
¦rchen her ökumenisch gegeben waren, um «konziliar» in den Be-

lchten zum Ausdruck kommen zu können.

Sektion VI
Schon in der Vorbereitung für Sektion VT war man in Genf

1Ilen einfallsreichen Weg gegangen: Ohne vorangestellte Systema-
* hatte eine mehrtägige Konsultation auf induktivem Wege

Pressionen, Fakten, Fragen gesammelt und geordnet, um sie
°glichst unverändert an die Vollversammlung weiterzugeben.



— 102 —

Leitender Gedanke dabei war, dass die Forderung nach Wahrhaftigkeit

nur durch personhaft gelebten Glauben in der Weltwirklichkeit

erfüllt werden kann, dass es aber ohne solche Wahrhaftigkeit
keinen neuen Stil geben kann, wie es ihn aber in der Vergangenheit
offenbar doch immer wieder gegeben hat. Der jetzt vorliegende
Text ist deshalb sowenig wie der Entwurfstext, mit dem er inhaltlich
weitgehend übereinstimmt, an den einzelnen Ausformulierungen zu

messen, die durch Upsala in vielem gekonnter und treffender
gefasst wurden. Entscheidend sind hier doch wohl zwei Dinge: Einmal

dass überhaupt diese Tür zur modernen Lebenswirklichkeit

jetzt im ökumenischen Zusammenkommen der Kirchen aufgestos-

sen wurde. Die Forderung steht nun vor allen Kirchen, es mit dieser

Wahrhaftigkeit in allen Bereichen, gerade auch des praktischen
kirchlichen Lebens, ernster als bisher zu nehmen. Was pionierhalt
schon das II. Vatikanum mit der Pastoralkonstitution über die Kirche

in der heutigen Welt anstiess, aber doch noch zu sehr untei
dem Gesichtspunkt einer Weisungen findenden und gebenden
Mutterkirche (Mater et Magistra) auszuführen versuchte, ist hier wie im

Gesprächsprotokoll festgehalten und als Anstoss an die Kirchen
und in die Kirchen hinein weitergegeben. Zum anderen jedocß

bleibt der Bericht der Sektion VI dadurch bemerkenswert, dass ei

die einzige Stelle in der Reihe der sechs Berichte ist, an der die

moderne, kritische Soziologie einen im Text greifbaren Einbruch
erzielen konnte, der über den Genfer Entwurf hinaus führte, so

wenig und so schwach das Gesagte inhaltlich sein mag31. Anderseits

blieben manche gutgemeinte Aussagen an Durchschlagskral

zurück, weil sie eigentlich nur laut sagen, was kaum noch ernsthc

bestritten wird, und weil sie bei guten Ansätzen doch nicht bis zum

kritischen Punkt der heutigen Fragestellung vordringen, so bei dei

Frage ausser- oder vorehelicher intimer Beziehungen oder dei

Frage nach Sinn und Möglichkeit persönlicher Entscheidung "'
einer technisierten und manipulierten Gesellschaft, oder auch "
der Frage der Autorität etwa im Bereich der engsten Fami»e'

Allgemein gilt jedoch auch für diese unausgetragenen und die übe

haupt nicht im Bericht aufgenommenen Fragen ein Satz der Eimel

31 «Upsala spricht», Genf 1968 VI, 12 (96). «Die heutige Welt wird V

Gliedern der gesellschaftlichen Mittelklasse beherrscht. Dies gilt auch fitf ^Kirchen». Im folgenden werden die Zitate aus diesem Sektionsberioht«&j
nur mit der Zahl der Sektion und des Paragraphen angegoben. Die Seiten«
in Klammern.



— 103 —

tung: «In unserer Zeit sind die Christen dazu aufgerufen, ihre
vertraute Umwelt zu verlassen und zu unbekannten Horizonten
aufzubrechen32.» Mit Recht wurde deshalb auch der Singular des

ursprünglichen Titels der Sektion in den Plural umgeschrieben: «Auf
der Suche nach neuen Lebensstilen».

Sektion V

Die Sektion mit ihrer ursprünglichen Frage nach dem «Gottesdienst

im säkularen Zeitalter» hatte wohl von allen Sektionen die
schwierigste und undankbarste Aufgabe. Gewiss mit Bedacht war
ihr in Prof. Meyendorff ein orthodoxer Vorsitzender gegeben worden.
Hinter der Frage stand ja nur für Uneingeweihte oder ungenügend
Informierte die Welt der liturgischen Bewegung und der
Liturgieforschung, wie sie so rasch und breit zum Beginn des IL Vatikanums

zum Tragen kommen konnte. Das sozusagen geheime
Ulema der V. Sektion war die neuere und neueste radikale Theologe

von Gogarten und Bonhoeffer über Hoekendijk und Harvey
^ox zu Bischof Robinson, Altizer, van Buren und Dorothée Solle:
die Frage der Säkularisierung in ihrer Rückwirkung auf das inner-
8te Leben der Kirche und des Glaubens. Andererseits war klar, dass
gerade dieses Thema noch nicht reif für eine Vollversammlung des
ökumenischen Rates ist, wenn dieser allen Kirchen gleichermas.sen
zUm Finden ihrer Einheit, zum Zeugnis und zum Dienst helfen soll.
Weder ist die Form des kritischen Säkularismus in europäischen
Und nordamerikanischen Kirchen für andere Erdteile genügend
aktuell, noch konnte sie ein Thema sein zwischen Kirchen und
Christen von den Quäkern bis zu den Orthodoxen, ja indirekt von den
"fingstgemeinden bis zur römisch-katholischen Kirche.

Mit gutem Grund beschränkte die Sektion ihr Thema auf das
eme Wort «Gottesdienst» und gewann so eine gewisse Arbeitsmög-
uchkeit auf begrenzterem und vom Überdruck der Probleme entlaste-
teni Raum. Das konnte natürlioh weithin nur eine technische Lösung
Sein. Leider wurde dadurch auch die sinnvoll anhand von 18 Thesen
au%ebaute Gedankenführung des Genfer Vorentwurfes sehr viel
Weniger hilfreich, als sie hätte sein können. Vielleicht wäre es aber
auch dann noch ratsam gewesen, die 18 Thesen in 18 Fragen zu
verhandeln und an diese so weit wie möglich übereinstimmende und
s°Weit wie nötig differierende Antworten anzuschliessen. Leider ist

32 VI, i (93).



— 104 —

jedoch die alte «agreement-disagreement»-Methode seit Jahren in
der Ökumene so gründlich in Verruf und eine Art Bann geraten, dass

dies wohl garnicht ernsthaft in Frage kam. Das jetzt vorliegende

Konglomerat von positiven Erklärungen, kritischen Einsichten,
Wunsch- und Leerformeln ist weder besonders erhellend noch eigentlich

zu kritischem Weiterarbeiten anregend. Sein Verdienst liegt eher

in der gestellten Doppelfrage nach dem Bleibenden und dem Wandelbaren

im Gottesdienst, womit in neuer Weise auch ein Grundanliegen
des Gottesdienstberichtes von Montreal weitergeführt wird. Auch
diese Frage steht neu von Upsala her vor allen Kirchen

Sektionen IV und III
Nicht nur formal bilden die Sektionen III und IV die Mitte

der Reihe. Ihr Thema war offenkundig das der Konferenz.
Überdeutlich hatten dies ja die ersten fünf allgemeinen Konferenztage

vor Beginn der Doppelreihe der Sektions- und Kommissionssitzungen

gezeigt, in denen überreichlich Berichte, Reden, Filme,

Ton und Spiel auf die Erweckung eines für die Thematik der
Sektionen III und IV besonders erschlossenen Bewusstseins gerichtet
waren. Dabei stand nochmals die Thematik von ^

Sektion HL
soziale Gerechtigkeit in und durch Weltgemeinschaft, im Vordei-

grund. Dazu kam, dass an diesem Punkt die von der Genfer Konferenz

von 1966 für Kirche und Gesellschaft herkommende Gentel

Planung und die drängend kritische Opposition der Jugend, die m

der Ökumene ihr Recht anzumelden begonnen hat, sich begegnen

konnten. Wir behandeln den Inhalt der Berichte III und IV aU

sachlichen Gründen weitgehend gemeinsam und heben dann nu

noch das Besondere in ihnen gesondert hervor. Wahrsoheinh0

wäre es der Arbeit sogar besser bekommen, wenn diese überhatip
schon in Upsala in einer statt in zwei getrennten Sektionen hätte

getan werden können.33
Das Bild, um dessen Bewusstmachung und Ausstrahlung nie

nur im Blick auf die Upsala-Delegierten, sondern auf die ganze

Breite ihrer heimatlichen Kirchen es sich hier handelte, ist in grofe

sen Zügen dieses : Die in der Nachwirkung der zwei Weltkriege des

Jahrhunderts lange im Vordergrund stehende Ost-West-Spannung
wird im Weltganzen mehr und mehr in den Schatten gerückt dure

die Nord-Süd-Spannung zwischen reichen und immer reicher we

33 A.a.O., S.75.



— 105 —

denden Industrieländern ohne besonderen Bevölkerungsdruck und
armen und immer ärmer werdenden Agrarländern mit zunehmendem

Bevölkerungsdruck, verstärkt, ja vergiftet durch
Rassendiskriminierung und Ausbeutung unter verschiedenen Formen und die
dadurch wachsende Gefahr explosiver Konflikte von weltweiter
Pragweite. Weitere Akzente des düsteren Bildes setzen das letztlich
Ungesicherte «atomare Platt» der Supermächte mit ihren
unausgeglichenen Interessen und sich überschneidenden Einflusszonen ; die
überall wachsenden Rüstungskosten, indem sie dringend notwendigen

sozialen Investitionen im Wege stehen; die wachsende
Unabhängigkeit der Industrieländer von bestimmten klassischen
Rohstoffen und die wachsende finanzielle Abhängigkeit der Rohstoffe
liefernden Länder bei sinkenden Preisen für ihre Produkte. Hinzu
kommt, dass in den Entwicklungsländern, beispielsweise Indien, die
steigende materielle Entwicklung vom Wachstum der Bevölkerung
ständig überholt wird. Und schliesslich müsste die Tatsache gerade für
eine Weltkirchenversammlung ein bedrückender Gedanke sein, dass
die gekennzeichnete Kluft sich nicht zuletzt, besonders im Blick
auf Asien, zwischen einer Minderheit «christlicher» Länder und ei-
ncr Mehrheit nichtchristlicher Länder der Erde auftut!

Doch gerade diese letztgenannte Tatsache hat keine absolute
Bedeutung: Die kommunistischen Länder des Ostblocks haben
aUoh äusserlioh die Verbindung mit den Kirchen aufgehoben,
jateinamerika ist nioht einfach «niohtohristlioh», und in der Mitte

^Ucl im Süden Afrikas spielen Christen in den neuen Führungs-
s°hichten und auch noch im Erziehungswesen eine wichtige Rolle.
**ler aber liegt nun auch ein Punkt, bei dem Upsala berechtigter-
^eise ansetzte. Nicht umsomst hielt gerade der christliche Präsident
IC^aunda von Sambia einen der wesentlichen Vorträge über die Ent-

lcklungsfragen. Zum erstenmal versucht nun eine ihre Einheit
aenkende und planende Christengemeinde, wirklich vom Ganzen
ihrer proklamierten Zusammengehörigkeit her in das aktuelle Zeit-
§eschehen einzutreten. Für die Anliegen der ökumenischen Bewegung

Wai. cjjes scnon immer ein Problem unmittelbar vor der Tür,
111 Edinburgh 1910, Stockholm 1925, Oxford 15KÌ7, Amsterdam
J*4^ in der Nachkriegsverwirrung und Evanston 1954 auf dem
Höhepunkte des kalten Krieges. Neu-Delhi 1961 war so gesehen
bleicht die «unpolitischste» der Weltkonferenzen, obgleich auch
le darin politisch im weiteren Sinne war, dass sie den Durchbruch
Ur wirklichen Weltweite der Ökumene markierte. Doch erst



— 106 —

Upsala brachte jetzt vom Zentrum des Evangeliums her unter dem

Themawort Offb.21, 5, «Siehe ich mache alles neu», in Bussruf,

Hoffnungszuspruch und Aktionsanweisung wenigstens im Ansatz
des Erkennens der zentralen Fragen der jetzt lebenden Menschheit
die grosse Gemeinschaft von Kirchen in Bewegung. Für ein praktisches

Wirksamwerden solchen Erkennens wäre allerdings ein ganz
anderer Grad von kirchlicher Einheit die unerlässliche Voraussetzung

gewesen und diese war nicht, noch nicht, gegeben. Upsala
konnte diesen Faktor nur überspringen oder sozusagen hypothetisch

voraussetzen, so dass auch diesmal wieder den volltönenden

Erklärungen und Forderungen der Schatten der Irrealität störend

anhaftete. Das darf jedoch in einer Zeit, in der zum mindesten m

einer Theologie der Hoffnung die Realität der Utopie unter
eschatologischen Aspekten entdeckt wurde, nicht rein negativ gewertet
werden. So ergab sich etwa folgender Katalog von Forderungen für

ein neues Bewusstsein christlicher und kirchlicher Verantwortung •

1. Die grosse Weltgemeinschaft, nicht der Weltstaat, ist
praktisches Ziel.

2. Entwicklungshilfe ist bewusste Vorwegnahme von und Angel

auf Weltsteuer in einer Weltwirtschafts- und Weltsozialordnung
auch rechtlichen Charakters.

3. In den Kirchen muss, angefangen beim persönlichen Gebe

bis hin zu den kirchlichen Haushalten, von der Predigt bis zu Akt
vitäten in der Öffentlichkeit, «Entwicklungshilfe» als Forderung

des Hauptgebotes der Liebe erfasst und bekannt werden.
4. Den Staaten, Parlamenten und Regierungen gegenüber sm >

wo dies nur immer möglich ist, ganz bestimmte praktische Forder

gen unablässig und konzentriert vorzubringen, und Christen habe >

wo nur immer möglich, bei allen Ansätzen zu deren Verwirklichu
gerade auch in ausserkirchlichen Bereichen selbst aktiv mit
wirken.

5. Entwicklungshilfe und Friedensfrage sind nicht mehr

trennen; denn die gefährlichste Bedrohung des Friedens kom

heute nicht mehr von den Konflikten der entwickelten Länder
ihrem wachsenden Sicherheitsbedürfnis, sondern aus der wachse

den Verunsicherung des Lebens in den zunehmenden, zum Him
schreienden Ungerechtigkeiten in den Entwicklungsländern, m

nen immer mehr Menschen sich dieser Lage bewusst werden. &

gilt es, in radikaler Selbstkritik und prophetischer Entschieden
ein neues christliches Denken und Verhalten zu erwecken, ein Pun



— 107 —

'n dem «kritische Jugend» und «ökumenisches Establishment» sich
begegnen können bzw. in Upsala sich tatsächlich begegneten.

Das Mass der Bewertung von ökumenischen Sektionsberichten
kann selbstverständlich weder ihre literarische Form noch ihr sozusagen

fachwissenschaftlicher Beitrag auf einem bestimmten Gebiet
sein. Sie sind immer dann wertvoll, wenn sie helfen, den Einsatz der
Kirchen für gemeinsam gewonnene Einsichten zu fördern. So gesehen

ist der Bericht von Sektion III offensichtlich «besser» und «stärker»

als von Sektion IV. Im Bericht IV begegnen, mischen sich oder
lallen auseindander mindestens drei verschiedene Ansätze zur Erfas-
8Ung des gestellten politischen Themas: der theologische, der
diplomatische und der revolutionäre. Der erste Ansatz kommt eigentlich
Uur in der am Rande der Sektionsarbeit vorwiegend von europäischen
Teilnehmern erarbeiteten «Einleitung» und den «Christlichen
Einteilten», dazu etwa noch in der «Sohlussfolgerung» zum Vorschein,
•'er zweite Ansatz entspricht der klassischen und in vielen politischen
Konflikten gewiss bewährten Linie des CCIA unter Frederic Nolde
und Sir Kenneth Grubb, deren Ära aber personell und sachlich in
upsala ihr Ende erreicht hatte. Der dritte Ansatz bringt eine neues,
Unmittelbar aktives, z.T. revolutionäres Verhältnis von Christen zur
Politik zum Ausdruck. In der eingeschränkten und völlig an den
^and gedrängten Form, in der das theologische »\nliegen in der
1 * • Sektion und ihrem Bericht zum Ausdruck kam, konnte es jedenfalls

keine Erfüllung finden. Hier mag Paul Oestreichers Kritik ihre
Berechtigung finden ,34 Es bleibt aber auch für das Thema der IV. Sek-
tlon das Gewicht und der Ernst der Kritik von Edmund Schlink
bestehen, wenn er allgemein erklärt34", die Berichte von Upsala brächten
Schlich jedenfalls kaum etwas, «was nicht weitblickende und
vernünftige Menschen auch sonst gesagt hätten». Dabei weist Schlink
besonders hin auf die Begründung der ethischen Forderungen und
Mahnungen «in dem Faktum, dass die Angeredeten als Getaufte mit
"ristus gestorben und zu einem neuen Leben erweckt sind... Ent-

8cheidend ist somit für alles, was gefordert wird, auch für den politischen

Bereich, dasChristuszeugnis». Er fragt darum unseres Erachtens
P^t Recht, welche der in Upsala vertretenen Kirchen denn nun
überhaupt wirklich und ernsthaft aktiv für die neue soziale Weltordnung
°uentlich und vor ihren Regierungen auftreten können. Weil zu ab-

•
34 Upsala spricht S. 75 «man könnte fragen, ob der Sektionsbericht IV

lrch die wortreiche Einleitung gewonnen hat».
""Ökumenische Rundschau. Sonderheft Upsala 68, 18 (1909), 21 f.



— 108 —

strakt immer wieder von einem Müssen und Sollen der Kirchen
gesprochen werde, komme die Besinnung auf den bleibenden Grund und

auf die realen Möglichkeiten des politischen Engagements zu kurz.

Auferstehung und Neuwerden nach der Weise des sterbenden Samenkorns

und des Leidens um der Gerechtigkeit willen, weil ('liristi Sieg

vorzugsweise im Leiden seiner Nachfolger gegenwärtig sei und sich

für die Welt manifestiere, kämen nicht zum Ausdruck. Hier meldet

sich ein altes Gravamen gegenüber dem ökumenischen Aktivismus
als auch in Upsala noch nicht erledigtes Anliegen mit Nachdruck an.

Es ist seither durch viele Kommentare und einzelne Änderungen m

verschiedener Weise artikuliert worden. Die diplomatische Weise des

Angehens der auch den Kirchen sich stellenden politischen Probleme

stellt die kontinuierliche, langjährige Übung der CCIA dar und

nimmt im Upsala-Bericht den breitesten Raum ein. Gewiss ist politi"
sehe Praxis ohne ein irgendwie diplomatisches Verhalten schlecht voi-

stellbar. Frederic Nolde und Sir Kenneth Grubb haben hier für den

Weltkirchenrat jahrzehntelang höchst verdienstvoll gewirkt. Die

Einwirkung aufoder doch wenigstens die Präsenz bei den internationalen

Organisationen, besonders den Vereinten Nationen, durch nicht zl

geräuschvolle Aktionen, durch ausgewogene Erklärungen und sachliche

Dokumentationen wurde gesucht ; Menschenrechte, ReligionS"

freiheit, Flüchtlings- und Vertriebenenfragen, Minderneitenschut
und Kampf gegen Rassendiskriminierung sowie Stellungnahmen m

akuten Krisensituationen waren das Feld dieser Betätigung. In den

42 Absätzen des Berichtes der Sektion IV nehmen die entsprechenden

Ausführungen mit 21 Absätzen allein die Hälfte des Raumes ein. Leider

eignen sich aber derartige Materien überhaupt nicht für die
summarische Berichterstattung und Beurteilung. Hier wirken sie leer,
abstrakt und erregen Langeweile. Dazu kommt, dass in den grossen

Fragen von Krieg und Frieden, Menschenrechten und Schutz von

Minderheiten gegenüber früheren ökumenischen Erklärungen so gu

wie kein Fortschritt festzustellen war, dass aber immer wieder
erschreckend deutlich wurde, wie in allen konkreten politischen Fr»'

gen selbst die Delegierten einer Weltkirchenversammlung in ihren

Stellungnahmen praktisch die politische Welt ihrer Heimatlände1

widerspiegelten Besonders krass zeigte sich dies in der Vietnamfrage;
im Nigeria-Biafra-Konflikt und der Spannung um Israel. DabeJ

waren dann diplomatische, nach und nach immer nichtssagender *el '

dende Erklärungen der beschämende Ausweg.
~3Ïlv721 (67).



— 109 —

So ist es höchst verständlich, dass vom dritten Ansatz des direkten

politischen Engagements her immer neue Vorstösse erfolgen
mussten, von denen sich allerdings im Sektionsbericht kaum etwas
erhalten und niedergeschlagen hat. Höchstens in Verdünnung und
sPoradisch klingen die leidenschaftlichen Stellungnahmen in den
Diskussionen, in Flugblättern und Einzelerklärungen noch nach. Besonders

hervorzuheben bleibt jene vereinzelte Stelle, in der von den
Kirchen der offizielle Schutz des Gewissens derer gefordert wird, «die vor
a'lem auf (»rund der Art moderner Kriegführung (Napalmbomben
U" Bereich von Wohngebieten) die Teilnahme an bestimmten Kriegen

verweigern... Zu soloher Unterstützung gehört auch ein Druck
auf den Gesetzgeber, um die etwa erforderlichen gesetzlichen
Änderungen zu erreichen». Hier wird direkt ein noch völlig offenes, quälendes

Problem angesprochen, für das wohl bisher noch in keinem Land
«die erforderlichen gesetzlichen Änderungen» erreicht sind. Dieser
konkrete Punkt könnte aber höchst folgenschwer sein, wenn er sich
tatsächlich über die Aussenseiter und eine Anzahl kritischer Jugendalter

hinaus in breiteren Kreisen aktiver Christen in den Kirchen
*lchtiger Länder festsetzen würde. Hier läge Dynamit. Wie diplomaceli

vollkommen, gut und vernünftig klingt daneben Absatz 20 aus
ern Abschnitt über die Menschenrechte : «Die volle Anwendung der

r^hgionsfreiheit auf Einzelne und Organisationen und das freie
^echt für alle Menschen, gleich welchen Glaubens und welcher Welt-
"scliauung, dem eigenen Gewissen zu folgen, ist von grundlegender
edeutimg für alle menschlichen Freiheiten. » Eigentlich läge ja auch
ler Dynamit, wenn nicht das Wort «grundlegend» als Vorbehalt und

^¦Wenkung ins Theoretische Verdacht aufkommen liesse. Es heisst
ann auch weiter: «Die Vereinten Nationen werden dafür hoffent-

lch bald eine weitere internationale Konvention vorlegen. Sobald sie

^genommen ist, wird es Sache aller Regierungen sein, sie zu ratifizie-
etl Undihre innerstaatliche GesetzgebungundVerwaltungspraxis dar-
Ul abzustimmen.» Als wenn dieses «Abstimmen» bis in die «Verwal-
Ungspraxis» hinein nicht gerade das Problem wäre, dem so garnicht
Zukommen ist Deshalb wird nur vorsichtig an denschlechten und
estruktiven F]indruck «im Ausland» erinnert, den heute überall
"Uell bekannt werdende Verletzungen der Menschenrechte ausüben

°Unten. Daneben stehen jedoch wieder so gute Worte wie diese : «Men-
henrechte können in einer Welt krasser Ungleichheiten und sozialer
°Uflikte nicht gesichert werden... Ein grundlegender Wandel in der
e"Schliehen Einstellung ist jetzt erforderlich.... Das aktive Engage-



— 110 —

ment vonMenschen jeden Altersaufdem Gebiet der Entwicklung,Ver-
söhnung und der Sozialarbeit ist als Ausdruck weltweiter Solidarität

zu ermutigen und zu unterstützen36.» Solches Drängen und Bohren

auf ein unmittelbares, praktisches und schliesslich wo unausweichlich

auch revolutionäres Handeln von Christen und auf ein entsprechendes

Eintreten von Kirchen hin findet sich im Text noch an verschiedenen

Stellen. An der entscheidenden Stelle, an der im Zusammenhang

mit der Frage «Wirtschaftliche Gerechtigkeit und Weltordnung» das

brennende Revolutionsthema der Genfer Konferenz berührt wird,

bleibt der Bericht jedoch im Sinne der durchgehenden Haltung dei

Mehrheit von Upsala bei einer kritischen Besinnung stehen : «Wenn

das relative wirtschaftliche Wachstum in den Entwicklungsländern
sich nicht durch kräftige internationale Aktionen beschleunigt, scheinen

Ausbrüche von Aufruhr in weltweitem Massstab unvermeidlich-
Es wird Christen geben, die dann an der Beseitigung oder Verminderung

wirtschaftlicher Ungerechtigkeit mit friedlichen Mitteln
verzweifeln und sich verpflichtet fühlen, die Zuflucht zur Gewalt als letzten

Ausweg zu akzeptieren. In solchen Fällen kommen Gewalt un

passives Nichthandeln gleichermassen unter Gottes Gericht. Da dl

Zuhilfenahme von Gewalt in einer Niederlage der Gerechtigkeit un

Ordnung enden könnte, sollten gewaltlose Massnahmen zugunste
des Wandels besonders beachtet werden37.»

Positiv, wenn auch der Natur der Sache nach für die unniitte
bare Aktion nicht in Frage kommend, bleibt im Bericht de

IV. Sektion jedenfalls der besonders von deutscher Seite ins Sp1

gebrachte, ausdrückliche Hinweis auf die positive Bedeutung de

Rechtes, auch in internationalen Beziehungen, für die Herbcifu

rung eines notwendigen, ja selbst «revolutionären» Wandels. D°°

so richtig es ist, dass besseres Recht oft selbst revolutionär ist un

Revolutionen äusserer Art unnötig machen könnte, und so an0

bracht es ist, dass christliches Denken sich diese Bewertung
Rechtes aneignet, so bleibt die kritische Frage und der wun

Punkt die unheilige Interessenverbindung von Macht und Rech

bestehenden sozialen und politischen Unrechtsverhältnissen39-
So bleibt auch nach eindringender Beschäftigung mit de

«politischen Bericht» von Upsala ein tiefbesorgtes Unbehagen m

36IV, 19 (66).
37IV, 30 (70). dor
38IV, 10 (64) und VI, 10-17, «Dio konstruktive Anwondung

Macht» (96ff.).



— Ill —

der ïYage, ob hier nicht zugleich zuviel und zuwenig gesagt und das
Ganze wirklich «christusgerecht» sei. Dabei kann immerhin der
letzte Satz des Berichtes ein, wenn auch nicht genügender, tröstlicher

Hinweis sein: «Keine Gemeinde ist zu klein oder zu entlegen,
Um diese gemeinsame Verantwortung nicht durch Gebet, Erziehung,

Beratung mit Christen wahrzunehmen39.»
Alle kritischen Feststellungen sollen und können nun aber doch

nicht die volle Anerkennung der vor allem im Bericht der Sektion III
zUsammengefassten, in die Zukunft von Kirche und Welt weisenden
Einsichten schmälern. Erst recht aber sollten sie bei niemandem die
Verpflichtung zur aktiven Aufnahme und Entfaltung der offiziell an
uie Kirchen weitergegebenen Forderungen in Frage stellen

Sektion III ist die eigentliche, in knapper, verständlicher Spraye

gehaltene und mit bestimmten praktischen Aufforderungen an
uie Kirchen gerichtete Antwort auf die Analysen und Herausforderungen

der so erstaunlioh gelungenen Genfer Konferenz für Kirche
^nd Gesellschaft von 1966. Schon der erste Satz gibt hier den Ton an :

<(Vvir leben in einer Welt voll erregender Möglichkeiten.» Und ohne
Unischweife springt der Satz mitten in die Arena des Neuen, der Welt
•n ihrer Verwirrung und doppelten Möglichkeit von Katastrophe und
ettender Tat. Der ganze Text ist Ausdruck und Folge lebendiger Ge-

Prächszusammenarbeit von Delegierten aus Ost und West unter der
jeitung von Prof. Lochman aus Prag und unter engagierter Beteiligung

orthodoxer Delegierter, Jugenddelegierter und Vertreter der
Entwicklungsländer. Vor allem aber kam dieser Sektion zugute, dass

ber die Genfer Konferenz hinaus auf dem Hintergrund der Enzy-
*ka Pauls VI. «Populorum Progressio» die Zusammenarbeit des

genfer Rates mit der römisch-katholischen Kommission « Justitia et
aX» zur gemeinsamen Konferenz von Beirut vom 22. bis 27. April
J"& führen und sich in einem ausgezeichneten Bericht dieser Konfe-
enz niederschlagen konnte. Doch lagen inzwischen auch ein Katalog

geUieinsamer Forderungen der Entwicklungsländer in der sogenann-
e" Charta von Alger und die, allerdings vorwiegend negativen, Erfah-
^gen der 2. Weltwirtschaftskonferenz zwischen Industrie- und

ohstoffländern von 1967 in Neu-Delhi vor. Dadurch war ein Mate-
|a* zur Hand, in dem Einsicht erschlossen und Zielvorstellungen in
'Uem solchen Masse entwickelt waren, dass es für Upsala vor allem
01 das entschlossene Einbringen einer ersten Ernte gehen konnte.

89 IV, 42 (74).



— 112 —

Genau das aber ist die Situation, in der recht eigentlich erst eine

grosse Konferenz sinnvoll und ein guter gemeinsamer Text möglich
sind. So sind im Upsala-Bericht III fast alle Sätze bis zum Rand
gefüllt mit Information über Tatsachen. Kritische Analyse und Aufweis

positiver Möglichkeiten und Aufgaben halten sich die Waage. Man

sollte wünschen, beides ginge voll in die Programme von Regierungen,

Organisationen und Wirtschaftsträgern übor. Der Aufbau des

Berichtes zeigt eine klare Linie : Vom christlichen Interesse an der

Weltentwicklung und einer Skizze ihrer Dynamik geht es zu den

«politischen Bedingungen der Weltentwicklung und einigen damn

zusammenhängenden Fragen » und zum eigentlichen Corpus artiouli •

«Aufgaben für die Christen, die Kirchen und den Ökumenischen Rat

der Kirchen.» Auch darin ist der sachlich z.T. mit IV sich deckende

Bericht III seinem Bruder überlegen, dass er das volle Gewicht und

die Konsequenzen von Analyse und Aufgabenbeschreibung sozusagen

an die eigene Adresse, nämlich in der erwähnten dreifachen
Gliederung «jeder Christ, eigene Kirche, unser gemeinsamer Kirchenrat»!
richtet. Nur scheinbar ist die Grundhaltung optimistisch-positivi'
stisch. Jedenfalls enthält der Schluss des Ganzen in sympathischer

Ehrlichkeit den Stossseufzer «Entwicklung ist nicht einfac

bessere Ordnung, sondern zunächst vor allem Unordnung». Dami

verbindet sich dann der Hinweis auf die neue Dringlichkeit gemeinsa

mer theologischer Durcharbeitung der Entwicklungsaufgabe: «Die

sen Bericht durchzieht eine spürbare Dringlichkeit, manchmal fa

im Ton der Verzweiflung... Die Theologie muss sich auch klar werde

über die Bedeutung und Zielsetzung des Erwachens der Völker de

ganzen Welt zu einem neuen Verständnis des Menschlichen40- »

Damit erreichte auch an dieser zentralen Stelle Upsala de

Punkt, den fast alle Bereiche der Konferenz in auffallender Kon

vergenz als brennenden Fragepunkt bezeichnet haben, das soge

nannte «Humanum», d.h. die Frage nach Wesen und Möglichkeite
des Menschen. Tatsächlich beginnt damit immer bestimmter un

bewusster in der ökumenischen Gemeinschaft der Kirchen &

eigentliche Ansatz der Neuzeit zum Thema zu werden. Die alte &e

ging aus vom Übernatürlichen und Göttlichen, die neue v0

Natürlichen und Innerweltlichen und kreiste damit mehr und me

um den Mensohen. Schon als F'olge von Upsala wurde inzwischen
Genf die bisherige Arbeitsweise der Studienabteilung suspend»6

40 III, 46 (56).



— 113 —

Und Raum und Zeit freigegeben, um die bestehenden und neuen
Studien in angemessener Weise zu koordinieren und fruchtbarer für
alle Kirchen werden zu lassen.

Sektion II
An sioh hätte man erwarten können, dass im Fluss der ökumenischen

Integration des Internationalen Missionsrates in den
Ökumenischen Rat der Kirchen in Neu-Delhi sieben Jahre später
upsala eine erste Ernte auf dem Felde der Missionsproblematik
anbringen würde. Das grosse Interesse der Kirchen daran zeigte
sioh jedenfalls darin, dass Sektion II die grösste Mitgliederzahl un-
ter allen sechs Sektionen aufwies. Auch hatte es in Analogie zur
Genfer Konferenz von 1966 für die Sektionen III und IV für die
z*eite Sektion an einer eigenen grossen Vorbereitung in (»estait der
Konferenz für Weltmission und Evangelisation in Mexico City 1963
nicht gefehlt, wodurch auch hier eine Antwort der Kirchen
herausgefordert war. Darüber hinaus zeigt der Bericht über die Tätigkeit
Urid die Aufgaben der Genfer Abteilung für Weltmission und
Evangelisation, welche Fülle von Tätigkeiten sich hier begegnen und
"'eiche Aufgaben von da her fordernd vor den Kirchen stehen oder
esser in den Kirchen aufgebrochen sind. Dementsprechend war
Uch der Sektionsvorentwurf, nach den Worten des Vorsitzenden
er Sektion, Metropolit Lakdasa de Mei von Nordindien, Paki-
an, Burma und Ceylon, «das Ergebnis der Arbeit auf verschiede-
en Ebenen im Leben der Mitgliedskirchen und des Ökumenischen

ttates seit Neu-Delhi». Lakdasa de Mei erwähnt auch neun beson-
ere Studien und die darüber vorliegenden Berichte aus dem Be-
ei°h der Fragen «Kirche für andere», «Bibel und Verkündigung»,
'Umkehr zu Gott» und «Dienst am Menschen» sowie neue Experimente

über die Mission in Grossstadt und Industrie, Sonderpfarrämter
ftd gemeinsames Handeln in der Mission. So fehlte es weder an
°rbereitetem Material noch an kritisohen Thesen und in Gang ge-
°mmenen missionarisch-evangelistischen Aktivitäten. Dennoch
'"'täuschte die Sektion im ganzen genommen ihre Mitglieder und
mtäuscht auch der Bericht aufs Ganze gesehen seine Leser. Wes-
alb aber war der Verlauf der Arbeit umstritten und ist das Ergeb-
18 So grosser Mühen so wenig befriedigend Die Urteile über den
richt gehen von «erfrischend neu» (D.T.Niles) über «Katalog

°u Anregungen»(Herder-Korrespondenz)bis zu «I'lickwerk» (Hot
ew8). Tatsächlich gelang im Unterschied zu allen anderen Sek-



— 114 —

tionsberichten nioht einmal die durchlaufende Numerierung der

Toxtabeschnitte als Indiz für die Richtigkeit der Feststellung
«Autoren des Berichtes sind im Grunde nicht eine Sektion, sondern

drei Subsektionen, deren Teilberichte fast unverbunden
nebeneinanderstehen. Auch die Sprache ist uneinheitlich41. Diese Teile sind

überschrieben: «Der missionarische Auftrag», «Bereiche der
Mission», «Freiheit für die Mission». Das eigentliche Ringen in Upsala

ging um das Verständnis des missionarischen Auftrags. Gemessen

an den Spielregeln des IL Vatikanums, kam die Sektion II nicht

hinaus über eine Grundsatzdebatte zu einem ersten Entwurf, dem

in Abständen spätere Sessionen mit weiteren, nach den Voten der

Grundsatzdebatte gestalteten Fassungen und die Debatten über

die Einzelfragen mit Einzeländerungsanträgen und deren sorgfältige

Kommissiomsberatung bis zur Schlussabstimmung über die

einzelnen Absätze und den ganzen Text hätten folgen müssen. Em

derartiges «konzilsgemässes» Zurücknehmen, Neufassen und
Ausformen war Upsala vollständig unmöglich. So waren Erregungen
und Frustrationen, vor allem aber in sachlicher Hinsicht mehr
Addition und Subtraktion nicht voll geklärter Standpunkte oder gar

Gegensätzlichkeiten als befreiende Klärungen und gemeinsam

überlegte Weichenstellungen für zukünftiges Handeln die
unvermeidliche Folge. Der tiefere Grund für dieses Versagen lag dai'in>

dass im Zentrum der Christologie, der Bedeutung Christi, seine

Person und seines Werkes, für die jetzt lebende und im technische

Zeitalter sich entwickelnde, zahlenmässig «explodierende» Mensch

heit keine greifbare Übereinstimmung erreicht wurde. Desha

blieb zuviel ungeklärt: das Verhältnis von Kirche und Welt, Be

kehrung und Weltdienst, Christentum und Religionen, Natu

Schöpfung und Erlösung. So müsste auch das an sich Gute un

Richtige zu oft deklamatorisch und unpräzis oder im schlechte

Sinn theologisch-fromm bleiben: «Der Weg für die Wiedereins6

zung aller Menschen in die Kindschaft ist frei. In der Auferstehung
Jesu wurde eine neue Schöpfung geboren. In ihr ist das letzte ^1

der Geschichte zugesichert worden. Das neue Menschsein ist ab6

nicht nur Ziel. Es ist auch eine Gabe... Der Pleilige Geist biet6

diese Gabe den Menschen bei zahlreichen Gelegenheiten zur E»

Scheidung an... Die Mission trägt Frucht, indem die Menschen i

wahres Leben als Glieder des Leibes Christi finden... Das innere un

41 Ökumenische Rundschau, a.a.O., S.40.



— 115 —

äussere Wachstum der Kirche ist äusserst wichtig..., doch unsere
Hoffnung richtet sich nicht darauf, sondern auf das Geheimnis der
Endzeit, das in Gottes blanden liegt.» Es ist auch bei gutem Willen
und bei Bejahung des hier in der traditionellen theologischen Sprache

Gesagten und Gemeinten schwer, sich daraus anders einen
praktischen Vers für die heutige Mission zu machen, als den
Schluss zu ziehen: So müssen wir in ehrlichem Bemühen so
weiterarbeiten, wie wir es bisher getan haben. Hier aber liegt ja die
kritische Frage: Genügt dies wirklich. Für den Kenner der
Geschichte der Theologie der Mission liegt dahinter das seit langem
auf katholischer und evangelischer Seite ohne sicheres Ergebnis
behandelte Thema des Missionszieles: Eingliederung in die Kirche,
Hilfe zum Werden eines christlichen Volkes eigener kultureller
Prägung, Seelenrettung in Einzelfällen oder reine Verkündigung
des biblischen Evangeliums. Kirchenkritik und moderne Glaubenskrise

setzen darin neue Akzente. Und alle Fragen drohen überrollt
zu werden vom totalen Säkularismus. In Upsala fehlte jede
Möglichkeit, sich diesen Fragen wirklich zu stellen. Die Auseinandersetzung

um verschiedene Entwürfe nahm weitere Zeit. Alles schien
sich auf die verengte Frage zuzuspitzen, ob Christus wesentlich als
der neue Mensch oder als Bringer der neuen Menscheit Inhalt der Mis-
S!on sei. Die jetzt gegebene Basis im ersten Teil des Berichtes
verrnag das alles nicht zu klären. Und so wirken die im weiteren
Bericht teils etwas willkürlich zusammengefassten Hinweise, teils
ausgezeichneten Vorschläge mehr hilflos als kraftvoll und
verfallen leicht in eine Aufzählung von Selbstverständlichkeiten,
trotzdem oft auch dahinter wichtige Anliegen und ernsthafte
Erfahrungen liegen. Am besten gelingt schliesslich noch im Horizont

der «weltweiten Situation» der höchst berechtigte Appel zum
geineinsamen Handeln, der vorsichtig unter der Devise «Niemals
allein handeln» ausgerufen wird: «Wir können uns keine Situation
Vorstellen, in der es nicht wirksamer wäre, über alle Grenzen hin-
Weg gemeinsam zu handeln, anstatt allein vorzugehen42.» Plerophor
Ur>d dennoch ambivalent heisst es dann zum Abschluss: «In einer
^elt, in der die ganze Mensohheit danach strebt, ihr gemeinsames
*lenschsein zu verwirklichen, und in der alle gleichermassen
Verzweiflung und Hoffnung teilen, muss sioh die christliche Kirche mit
der Gemeinschaft aller Menschen identifizieren, wenn sie ihren Auf-

42II, (35).



— 116 —

trag des Zeugnisses und Dienstes erfüllen und alle zur Verfügung
stehenden Mittel verantwortlich verteilen will43.» Ambivalent nennen

wir auch diese abschliessende Erklärung, weil gerade in ihr die

aufgezeigte Unentschiedenheit in der Christusfrage und der davon

abhängigen Frage des missionarischen Auftrages weiterbesteht und

nur überdeckt ist. Der Sektion ist daraus kein Vorwurf zu machen.

Sie spiegelt nur die Gesamtlage der christlichen Mission wider, wie

sie sich heute, am Ende der mit der europäisch-amerikanischen
Weltexpansion in grossen katholischen und protestantischen Wellen
duroh vier Jahrhunderte von Orden und Missionsgesellschaften
getragenen «Ausbreitung von Christentum und Kirche konfessioneller

Prägung», gegenüber einer sich anbahnenden allgemeinen
Weltgemeinschaft und unter der Forderung neuer, nicht mehr konfessioneller

kirchlicher Einheit darstellt. Es bleibt die Hoffnung, dass

eine nächste Vollversammlung unter besseren Arbeitsbedingungen
gerade hier eine reichere und reifere Ernte wird einbringen können

Sektion I
In der allgemeinen Voraussicht auf Upsala hatte die I. Sektion

nur geringes Gewicht, und vollends naoh der Programmierung der

ersten fünfTage schien ihr Thema «Der Heilige Geist und die Katholizität

der Kirche» sozusagen auf dem ökumenischen Mond zu liegen-

Auch der inhaltsreiche Vorentwurf von Genf versprach in der fragenden

Offenheit des Hauptteiles und der unübersichtlichen Buntheit
des Kommentars nicht allzuviel an durchsetzender Kraft in den

Aussprachen. Zwar war rein äusserlich die «theologische Sektion» wiedei

vom dritten Platz in Neu-Dehli auf ihren früheren ersten Platz
zurückversetzt. Auch hatte sich seit Neu-Delhi ganz allgemein die

Faith-and-Order-Arbeit neues Ansehen und Gewicht sozusagen als

«theologisches Gewissen des Ökumenischen Rates» verschaffen

können, verstärkt nicht zuletzt durch die vom II. Vatikanischen Konzi
dem Rat gestellten Aufgaben. Doch was würde dies in Upsala bedeuten,

wo es darum gehen sollte, sich den Herausforderungen der
Konferenzen von Mexico-City für die Mission und Genfüber Kirche und
Gesellschaft zu stellen Dazu kam, dass offensichtlich die moderne
theologische Hermeneutik und der ganze theologische Bereich der sog6'

nannten Glaubenskrise und der «Theologie vor oder nach dem Tod6

43II, (35).



— 117 —

Gottes» planmässig der Erörterung in Upsala entzogen bleiben sollten,

so dass auch hierzu vom «theologischen Gewissen» keine
»Äusserungen in Frage kamen. An den neuralgischen Stellen der klassischen
Einheitsfrage, Amtsverständnis, ekklesialer Charakter des Weltrates
Und Abendmahlsgemeinschaft, war ohnehin kein Fortschritt zu
erwarten, der diese dreifache Blockierung auch nur ein wenig hätte
lösen und eine neue Diskussion nützlich erscheinen lassen können.
Was aber sollte dann überhaupt in einer wesentlich theologischen
Sektion geschehen, in der aus Zeitmangel und durch die Heterogeni-
tät ihrer Teilnehmer eine vertiefte theologische Arbeit jedenfalls
nicht möglich sein würde

Um so bemerkenswerter ist das Ergebnis : ein gestraffter, klar
aufgebauter, durchaus verständlicher Text, der, ohne eigentlich eine
neue Sprache zu finden, einige höchst gelungene Formulierungen und
Sogar weiterführende Gedanken bringt. Selbst nach den reichge-
urängten, aber doch auch bunten und nach verschiedenen Richtungen

auseinanderstrebenden Aussprachen in der Sektion und den Sub-
sektionen war dies nicht zu erwarten. Möglich wurde es gewiss auch
nur dadurch, dass so erfahrene und überlegene Theologen wie Lukas
•ischer im Redaktionskomitee der Sektion zur Hand waren. Der

Beloht, der sehr spät ins Plenum und so in dessen grosse Abschlussbe-
urängnis kam, fand schnell eine gute Aufnahme, auch in der Presse
Und sogar bei der kritischen Jugend, und hat Aussicht, vielleicht
sogar länger eine Rolle im ökumenischen Denken zu spielen als seine

"rüder. Leider scheint aber nach dem bisher erkennbaren Echo der
"erieht in seiner wirklichen Eigenart und tatsächlichen Bedeutung
ü°ch kaum entdeckt zu sein. Selbst Edmund Schlink bemerkt nach
üer Aufzählung von neun positiven Einzelaspekten44 fast mehr
Schwächen und fragt abschliessend, «ob die Sektion I, und das heisst,
ob wir^ jjjg Mitglieder dieser Sektion den anderen Sektionen den
dienst getan haben, den wir ihnen schuldig waren.45»

Immerhin hat der Vorentwurf für Upsala eine längere und ge-
^chtige Vorgeschichte. Da gab es zunächst von der Faith-and-
Urder-Sitzung 1964 in Aarhus eine Gruppe von 10 Theologen, die un-
er Skydsgaards Leitung auf längere Sioht im Anschluss an die Ein-
eitsformel von Neu-Delhi über die «Natur der Einheit» zu arbeiten
egann. Unabhängig davon begann auf Beschluss der Kontaktkom-

mission zwischen Genfer Ökumenischem Rat und römischem Ein-

ökumenische Rundschau, a.a.O., S.8-10.
Ökumenische Rundschau, a.a.O., S. 14.



— 118 —

heitssekretariat ein gemeinsames Studium der Frage «Katholizität
und Apostolizität». Schon vorher hatte Faith and Order eine Gruppe
orthodoxer und evangelischer Patristiker über die Lehre vom
Heiligen Geist bei einem der grossen Kappadokier arbeiten lassen.

Schliesslich veranlasste Generalsekretär Blake zu Beginn des Jahres
1967 im Blick aufUpsala eine erste Formulierung des Sektionsthenias

I, die deutlich der Gesamtplanung sich einfügte: «Die Einheit der

Kirche in einer sich vereinheitlichenden Welt». Prof. Skydsgaard mit
seiner Gruppe wurde mit der Vorarbeit für Upsala beauftragt. Schon

Anfang August 1967 legte er in Bristol der Faith-and-Order-Kommis-
sion einen Text vor unter dem Titel: «Der Heilige Geist und die

Katholizität der Kirche. » In der Beratung wurde schon in Bristol eine

innere Verbindung erkannt zwischen einem nicht mehr konfessioneilen

Verständnis von Katholizität und einem neuen theologischen

Weltverständnis, während, um eine unangemessene Ausweitung dei

Thematik zu vermeiden, das Thema auf das eine Wort «Katholizität»

gerafft wurde. Diese Verkürzung wurde jedooh vom Zentralkomitee
in Heraklion bald darauf rückgängig gemacht und Skydsgaards
Vorschlag endgültig angenommen. Und so waren schon früh im Grunde

die Elemente beisammen, die nicht nur den Genfer Entwurf, sondern

auch den Bericht von Upsala tragen.
Der Bericht selbst zählt 24 Absätze oder Artikel. Davon bilde"

l-l 1 und 12-24 je eine in sich gestaltete Einheit. In der ersten wir

von der Katholizität als Gabe des Heiligen Geistes gesprochen, dl

immer zugleich Aufgabe für die Empfänger ist. In der zweiten Hai

wird eine vierfache Entfaltung dieser Katholizität aufgezeigt im vie

faohen Ringen um Vielfalt, um Kontinuität, um die Einheit der Ivi

che und um die Einheit der Menschheit. Damit erreicht der Bene

eine Durchsichtigkeit und fast kristallische Form, wie sie bei ökum

nischen Konferenztexten völlig ungewohnt ist. Zwar kann man s°

im Vorentwurf das jetzt denBericht streng durchformende Ordnun»

prinzip als locker entfaltetes Schema erkennen. Seine Heraus

mung jedoch unter dem hohen Druck und den Hitzegraden der rv

ferenzatmosphäre bleibt eine erstaunliche Leistung Dieses Erge

hat aber nun keineswegs nur formale Bedeutung. Das wäre für e

derartigen Gebrauchstext recht unwichtig. Die Bedeutung die
^

Form liegt jedoch wesentlich darin, dass dadurch sozusagen die e

gefundene Perle des Berichtes die sie ins rechte Licht setzende

sung erhält. Sohon in Neu-Delhi war es Oliver Tomkins Absich

Text der Sektion III die Einheitsformel von St. Andrews und son



— 119 —

eigentlich nichts mehr als Perle des Neu-Delhi-Berichtes in der Frage
der Einheit herauszustellen. Durch ihre einprägsame Herausstellung
ani Anfang tritt dort tatsächlich diese Formel gut hervor, während
der weitere recht lange, fast nur noch kommentierende Text stark
zurücktritt. Im Text von Upsala, der nur 8 Seiten umfasst, ist der Kern-
gedanke sehr viel stärker mit dem Ganzen in Hinführung und
Ausstrahlung verbunden. Der Nachteil ist nur, dass er nicht so greifbar
formelhaft hervortritt und deshalb auch von den bisherigen
Kommentatoren nicht entsprechend erfasst wurde. Dann natürlich wird
man dem Text gegenübertreten, wie man es bei derartigen Elaboraten

gewohnt ist : Man misst die einzelnen Bruchstücke an früheren
ökumenischen Texten zum gleichen Thema, man stellt schwache
Stellen fest oder lobt die guten, man kritisiert Einzelaussagen von
grossen, im Text nicht wirklich behandelten Fragezusammenhängen
"er. Kurz, man behandelt den Text wie eine tote, in sich nicht lebendig

zusammenhängende Materie statt wie die Person eines lebendig
gegenübertretenden Partners.

Das Eine und Besondere, um das im Grunde der Bericht kreist, ist
ganz offenbar die im ersten Teil entwickelte Vcrhältnisbestimmung
v°n Katholizität und Wirklichkeit des Heiligen Geistes in der Kirche :

''Derselbe Geist, der uns in der Kirche zusammenführt, lässt uns der
¦Nöte der Welt und unserer Solidarität mit der Schöpfung bewrusst
Verden (Rom. 8, 22)... Gerade in dieser Welt lässt Gott die Menschen
°-Urch den Dienst ('liristi in der Kirche Katholizität empfangen. Der
"lan Christi ist, Menschen aller Zeiten, aller Rassen, aller Orte und in
allen Verhältnissen durch den Heiligen Geist unter der universalen
Vaterschaft Gottes in eine organische und lebendige Einheit in Christus

zu führen. Diese Einheit ist nicht bloss äusserlich, sie besitzt eine
lefere, innere Dimension, die auch durch den Begriff «Katholizität»

Zum Ausdruck gebracht wird». Nach einer in neun Sätzen sich entfal-
^nden Darstellung des Heiligen Geistes als des Herrn und Lebens-
spenders und einer siebenfachen Aufzählung der Behinderungen sei-
**er Auswirkung durch die Vermengung der vom Geist gewirkten Einheit

und Katholizität der Kirche «mit anderen Bindungen und
Gemeinschaften» wird unter Berufung auf die Erklärung von Lund 1952
gesagt : Die Kirche ist immer «aus der Welt herausgerufen und in die

elt gesandt». Diese doppelte Bewegung ist grundlegend für eine
''dynamische Katholizität46.» Und mit diesem letzten Wort ist auch

I, 12 (12).



— 120 —

das Stichwort gegeben, mit dem gewiss am besten das Besondere und

Neue des ganzen Berichtes bezeichnet werden kann47. Damit hat die

schon lange fällige ökumenische Integration der Begriffe « katholisch »

und «Katholizität» in ähnlich entscheidender Weise stattgefunden,
wie in Montreal die Integration des Begriffes der Tradition sich ereignete.

Vielleicht werden die Hemmungen und Verzögerungen in der

ökumenischen Rezeption dieses Durchbruches beim Begriff des

Katholischen grösser sein als bei dem biblisch-exegetisch leichter

zugänglichen Begriff der Überlieferung. Für die altkatholische

Theologie erscheint es jedoch als wesentlicher Fortschritt, dass nun

endlich jene unglückliche und begriffsgeschichtlich unberechtigte!
konfessionelle Einengung des Begriffes, die noch in Amsterdam

Schwierigkeiten machte, in einem wichtigen ökumenischen Dokument

überwunden ist. Immerhin hatte schon früh Dr.Visser*
Hooft eine Lanze für den «nichtrömischen Katholizismus»
gebrochen48, Friedrich Heiler hatte den Begriff der «evangelischen

Katholizität» herausgestellt und dabei neben Nathan Söderblom

besonders auch Bischof Eduard Herzog als lebendigen Zeugen
solcher Katholizität gezeigt, während in Montreal Erzpriester Borovo]

von der russischen orthodoxen Kirche in einem weitausgreifende
Referat den Begriff der Katholizität vom orthodoxen Verständm

der Universalität der Kirche her entfaltete. Tatsächlich liegen J

die Hemmungen für die ökumenische Verwendung des Begriffes, d6

in den altkirchlichen Bekenntnissen fest verankert ist, in der zw

nicht ursprünglichen, aber doch im Laufe der Jahrhunderte inim6

mehr verhärteten Ablehnung seiner einseitigen Inanspruchnahm
durch die nachtridentinische römisch-katholische Kirche auf seit6

der protestantischen Kirchen. Das IL Vatikanum hat hier ei

Entspannung ermöglicht, indem es Kirchen und kirchliche Gem6

schaffen auch ausserhalb der einen, in der römischen Kirche vo

gültig sich darstellenden Kirche anerkannte. Allerdings ist

Zeit für eine volle Auswirkung dieser Tatsache noch zu kurz»

dass z.B. bei dem Versuch einer ökumenischen, deutschsprachig

Neufassung des Apostolikums von evangelischer Seite und beson

auch von Seiten der Freikirchen dem Vorschlag, von der «ein '

heiligen, katholischen Kirche» zu sprechen mit einem entschiede

«non possumus» widerstanden wurde.

47 Vgl. W.Küppers, «Dynamische Katholizität in Upsala», Oku
sehe Rundschau, a.a.O., S.22-31.

48 Le Catholicisme non-romain, Cahiers vie et fot, Paris 1933.



— 121 —

Nun besteht gewiss auch noch ein leichter Unterschied
zwischen Gehalt und Assoziationskreis des Adjektives katholisch und
des Substantives Katholizität. Doch müsste nach aller Regel
schliesslich bei einer Rezeption des Hauptwortes das Adjektiv den
Sinngehalt des Substantivs annehmen. Es bleibt deshalb zu hoffen,
dass die in Upsala durch Annahme des Berichtes der Sektion ohne
speziellen Protest gegen diesen einen zentralen Punkt eröffnete
ökumenische Integration des Begriffes der Katholizität tatsächlich in
das Bewusstsein der Mitgliedskirchen eindringt und so nach und
nach rezipiert wird. Wir meinen, dass dies sachlich möglich ist, weil
die Begründung der proklamierten «dynamischen Katholizität»
sieh streng und exklusiv auf die biblische Bezeugung des Heiligen
Geistes, im Sinne aber auch der grossen dogmatischen Entscheidungen

der Alten Kirche auf ihren ökumenischen Konzilen
bezieht: «Freudig bekennt die Kirche den heiligen Geist als den Herrn
und Lebensspender. Dies ist das ewige Leben, das Gott der Vater
all denen mitteilt, die in Gemeinschaft mit seinem Sohne stehen
(L Joh. 1-4). Es ist ein Erbe des Reiches dieses Sohnes49.»

Wird dies anerkannt, so ergibt sich eine weitere wichtige Folge
zur endlichen Überwindung eines die Geschichte der Kirche
durchgehenden Gegensatzes: der Antithetik von Ecclesia catholica und
•ecclesia spiritualis. Ohne Frage liegen hier auch heute noch in der
ökumenischen Begegnung grösste und durchaus noch nicht
überwundene Schwierigkeiten. Die «Formel von Upsala» jedoch hat das
grosse Verdien»st, dass sie sachlich den Gegensatz aufhebt und
Praktisch für eine neue Durchdringung und Versöhnung von
historischer Ecclesia catholica und dem grossen Anliegen der Ecclesia
spiritualis offen ist. Die Altkatholische Kirche, die stets eindeutig
an ihrer «katholischen» Herkunft und Struktur festgehalten hat,
8leht sieh jedenfalls durch diese Formel und dem damit gegebenen
mjuen Ansatz katholischer Einheit in ihrem innersten Streben und
fingen angesprochen und verstanden. Wichtig ist ihr dabei vor
aHem auch, dass die neue Formel Katholizität und Heiligen Geist
mcht unkritisch zusammenzufassen versuoht. Das Bleibende der
katholizität wird im Wechsel der Geschichte erkannt, und das aus
dem Heiligen Geist stammende Leben wird als Gabe gekennzeich-
net, der gegenüber es Untreue und Verleugnung im menschlichen
Bereich der Kirohe gibt.

"I, 8 (10).



— 122 —

Eine weitere, allerdings im Bericht weniger klar und überzeugend

ausgeführte Folgerung des gewonnenen neuen Ansatzes liegt
im Bereich der Spannungen zwischen Überweltlichkeit,
Jenseitsausrichtung und Weltvergessenheit in der Kirche und Hinwendung
zur Schöpfung in Natur, Leiblichkeit und den damit gegebenen

Aufgaben und Bindungen. Gewiss bleiben hier die grossen Fragen
des Falles, der Sünde, der Erlösung durch Kreuz und Auferstehung

Jesu Christi und des eschatologischen Charakters des damit
angebrochenen Reiches Gottes unausgesprochen. Sie konnten aber m

diesem Text nioht besonders behandelt werden. Dieses Fehlen

sollte den Blick auf das Positive nicht zu sehr verdecken. Indem

vom Heiligen Geist gesagt wird, dass er die Nöte der Welt bewusst

macht, heisst es weiter: «Betraohten wir heute diese Welt als den

Ort, wo Gott bereits am Werke ist, alles neu zu machen, und wo er

uns auffordert, mit ihm zusammen zu arbeiten.» Dabei wird die

Möglichkeit kritischer Unterscheidung zwischen der Manifestation

dynamisch geistgekwirkter Katholizität und dem «Scheitern der

Kirche» dort gesehen, wo «Menschen die Freiheit des göttlichen
Angebotes missbrauchen, indem sie einzeln oder gemeinschaftlich
die Gabe der Katholizität zurückweisen50.»

Wie schon gesagt, öffnet sich von diesem Zentralpunkt des ersten

Teiles her der Blick im zweiten Teil für eine vierfache Entfaltung und

Bewährung der Katholizität : 1. Durch die Vielfalt seines Wirkens m

der wechselnden Fülle geschichtlicher Situationen, in denen die Kirche

sich immer zugleich «aus der Welt herausgerufen und in die Wei

gesandt» erkennt, «führt... der Geist vorwärts aufdem Wege zu einei

umfassenden katholischen Sendung und einem ihr entsprechende
Dienst51.» 2. Zugleich «sieht sich die Kirche als wanderndes Gottesvolk

vor der doppelten Forderung der Kontinuität in dem einen

Heiligen Geist (in Glauben, Gottesdienst, apostolischem Amt vo

Wort und Sakrament und Lebenszeugnis) und der Erneuerung a

Antwort auf den Ruf des Geistes inmitten der Wandlungen der
Geschichte52. » Plier bewährt die Kirche ihre ursprüngliche und sie ble

bend konstituierende Apostolizität, in der sie sich zu hüten hat «vo

einer Verkehrung der Katholizität in die Rechtfertigung und blind6

Verteidigung des politischen und religiösen Establishments wie auo

vor Verzerrung des apostolischen Glaubens durch diejenigen, die da

501, 9 und 10 (11).
51 I, 12 und 13 (12).
52 I, 15 (13).



— 123 —

Neuartige mit dem Neuen verwechseln53.» 3. Dieses Ringen aber um-
fasst notwendigerweise die Einheit der ganzen Kirche. Hier erweiterte

der Bericht von Upsala bewusst die Einheitsformel von Neu-
Delhi, in der alle Aufmerksamkeit auf die Einheit «aller Christen an
Jedem Ort» gelenkt war, durch Setzen eines starken »Akzentes auf die
Einheit aller Christen an allen Orten im Sinne einer universalen,
konziliar sich verwirklichenden Gemeinschaft. Bei aller nüchternen Sicht
auf die durch Sünde oder durch berechtigte Pluriformität bedingten

Hindernisse einer derartigen universalen und konziliaren
Gemeinschaft wird hier dennoch mit Nachdruck der Schritt nach vorne
gefordert : « Noch sind die Erfahrungen der Universalität zwangsläufig
Unvollständig. Die ökumenische Bewegung trägt jedoch dazu bei,
diese Erfahrungen der Universalität zu erweitern, und ihre regionalen
t^äte sowie der Ökumenische Rat der Kirchen können als eine Über-
gangslösung bis zu einer schliesslich zu verwirklichenden wahrhaft
universalen, ökumenischen, konziliaren Form des gemeinsamen
l^ebens und Zeugnisses angesehen werden. Die Mitgliedskirchen des
ökumenischen Rates der Kirchen, die einander verpflichtet sind, sollten

auf die Zeit hinarbeiten, wenn ein wirklich universales Konzil wieder

für alle Christen sprechen und den Weg in die Zukunft weisen
Kann54.» Bedenkt man, welche Sorge der ökumenischen Bewegung
8tets das drohende Gebilde der «Überkirche» gemacht hat und wie
tief begründet in ihrem Bereich die Ablehnung einer zentralisierten
^echtsoinhoit mit dogmatischer Begründung nach dem Muster des

¦Vatikanums weiterwirkt, wie wenig überzeugend aber auch die von
ariglikanischer Seite vor al lem propagierte Idee «organischer» Einheit
O'cibt und wie unbefriedigend der Gedanke blosser «geistiger»
Gemeinschaft für die wesentliche Einheit in Bekenntnis, Zeugnis und
II'Ulenst der Kirche ist, so kann man ermessen, welchen Fortschritt
(,'e wirkliche Übernahme dieses Gedankens für die Zukunft der
ökumenischen Bewegung haben müsste. Nioht ohne Grund wurde sehr
schnell gerade diese Stelle des Berichtes I bis in Pressekommentare
Unein besonders beachtet. Sie gehört zugleich zu den am meisten
stierten Stellen aller Upsala-Berichte. Tatsächlich beginnt damit im
Bereich der Kirchen einer Neuökumene die konziliare Dimension der

^hche wiederentdeckt zu werden, die ein so offenkundiges, tragendes
Clement der ökumenischen Gemeinschaft in der Alten Kirche des
ersten Jahrtausends gewesen ist. 4. Im vierten Bereich einer Bewährung

531, 10 (13f.).
54 I, 19 (14).



— 124 —

der Katholizität im Ringen um die Einheit der Menschheit ist die

Sprache noch unsioher und der Ausdruck der Gedanken eher tastend

und unscharf. Wie konnte es bei der bekannten Problematik in
diesem Bereich anders sein. Immerhin werden entschieden Kontrast und

Zusammenhang der «Wahrheit des in Christus erneuerten Menschen»

und der «tragischen Entstellungen des Menschseins im Leben der

Mensohheit» betont. Beispielhaft wird vor allem jede Art von Rassismus

genannt, «in dem Christen mit sich selbst im Widerspruch
stehen. » Die Kirche «wagt es jedoch, von sich selbst als einem Zeiohen der

kommenden Einheit der Menschheit zu sprechen» und steht dabei m

fast aussichtlos erscheinender Konkurrenz zu dem, was im Bericht
«säkulare Katholizitäten», gemeint sind wohl vor allem die neuen

technischenEinheitsmöglichkeiten, genannt wird55. Dies Verhältnis
bleibt im Berichtstext allerdings einigermassen dunkel. Es wird nur

allgemein gesagt, dass die Fülle der Gaben des Geistes, also die volle

Katholizität, nur in der Fülle einer erlösten Menschheit erfahrbar
werden wird. In der Kirche aber ist Katholizität «ein ständiges Besitzen

und Erwerben des Geheimnisses des Glaubens, der sakramentalen

Erfahrung jener Einverleibung in Christus und jener Verbundenheit

mit der Menschheit, deren Form die Kirche und deren entscheidender

Mittelpunkt die Liturgie ist. » Auch von sehr kritischen Seiten,

wie etwa den Stimmen der Jugend in Upsala, wurde gesagt, dass es

der I. Sektion in ihrem Bericht wider alles Erwarten gelungen sei,

theologische Voraussetzungen für die dynamische Wendung zu1

Weltaufgabe des Glaubens zu schaffen, deren Einprägung das

Hauptanliegen von Upsala war. Das wird man nicht unkritisch annehmen

können. Aber gerade wenn es kritisch verstanden wird, gewinnt e

seine Bedeutung. Es geht gewiss nicht darum, das Ergebnis der

Arbeit der I. Sektion mit seinen vielen Lücken, Unklarheiten un

Fragwürdigkeiten sozusagen in den Himmel zu heben. Es sollte abei

doch besser, als es bisher erkennbar geworden ist, verstanden werden»

welcher Dienst hier dem Selbstverständnis und der Entfaltung de

ökumenischen Bewegung überraschenderweise getan wurde.
Wenn wir richtig sehen, hätte in summa die Sektionsarbeit J

Upsala trotz aller Negativa sowohl ihrer Arbeitsbedingungen Wi

ihrer Einzelergebnisse doch etwas mehr ergeben als nur die Besta*

gung der Unau»sgeglichenheit, ja Unausgleichbarkeit von zwei ekkle

siologischen Positionen, einer traditionellen und einer modernen, dl

55 I, 20-24 (15f.).



— 125 —

sich letzten Endes wie Glaube und Unglaube oder wie Treue und Abfall

gegenüberständen, wie es immerhin einigen orthodoxen Teilnehmern

erscheinen mochte50. Eine sorgfältige und kritische Beschäftigung

mit den Texten von Upsala sollte jedenfalls gerade diesem
«Mehr» ihre besondere Aufmerksamkeit schenken. Denn nur wenn
dieses «Mehr» erkannt und weitergegeben wird, kann Upsala jener
tiefgreifenden Erneuerung dienen, von der die Botschaft der Konfe-
renz nüchtern und mit Nachdruck sagt : «Unsere Kirchen müssen
ernennen, dass diese Bewegung uns zur Erneuerung verpflichtet.57»

Bonn Werner Küppers

66 Vgl. die orthodoxo Stellungnahme in St. Vladimirs Seminary Quarry
12 1968), 125-141, bes. 129: Thomas Hopko, «Uppsala 68».

67 «Upsala spricht», S.2.


	Die vierte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 4. bis 19. Juni 1968, in Upsala, Schweden [Schluss]

