
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 294 —

Kirchliche Chronik
Bischof-Koadjutor für Utrecht. Nachdem Erzbischof Dr. Andreas

Rinkel das zuständige Mctropolitankapitel von seinem Entschluss in
Kenntnis gesetzt hatte, Ende 1970 aus Altersgründen sein seit 1937 innegehabtes

Amt niederzulegen, und um Bestellung eines Koadjutors ersucht
hatte, versammelte sich das Kapitel am 28. Oktober 1969 in der St.-Gcrtru-
dis-Kathcdralc zur Wahl. Diese fiel mit vier Fünfteln der abgegebenen
Stimmen auf den derzeitigen Präsidenten des altkatholischen Seminars in
Amersfoort, Professor Marinus Kok. Der Gewählte wird als Koadjutor mit
dem Recht auf Nachfolge den noch amtierenden Erzbischof zunächst von
den innerkirchlichen Verpflichtungen entlasten, ehe er nach dessen Rücktritt

in einem Jahr als 73. Inhaber des Stuhles des hl. Willibrord sämtliche
Funktionen eines altkatholischen Erzbischofs von Utrecht - wozu auch der
Ehrenvorsitz der altkatholischen Internationalen Bischofskonferenz gehört

- übernehmen wird1. Die Konsekration des Electus fand am 7. Dezember
in der St.-Gcrtrudis-Kathcdrale zu Utrecht statt.

Internationale Altkatholische Theologentagung 1969. Diese fand

vom 8. bis 13. September in Bonn statt und war teils dem Thema «Kirchliche

Autorität», teils der Erarbeitung von grundlegenden Richtlinien für
die vier Sektionen des 20. Altkatholikenkongresses 1970 gewidmet.

Das theologische Hauptthcma wurde in folgenden Referaten entfaltet:
«Das Wesen der Autorität» (Prof.Dr. K. Stalder, Bern),
«Altkatholische Kirche und Petrusamt» (Prof.Dr.W.Küppers, Bonn),
« Die Autorität des Bischofs und der Bischofsvcrsammlungen einschliesslich

der altkatholischen Bischofskonferenzen» (Bischof P.J.Jans, Delft),
«Die Autorität der Gemeinde» (Pfarrer P.Amiet, Magden/Schweiz).
Auf Grund dieser Vorträge und der jeweils sich daran anschliessenden

Diskussionen stimmten die Teilnehmer den folgenden 7 «Thesen zur Frage
des Primats» zu:

i. Die Utrechter Erklärung von 1889 spricht in Artikel 22 nur die Anerkennung
des «historischen Primats des Bischofs von Rom» aus, ohne weitere damit verbun-

1 «De Oud Katholiek» vom 4.Oktober und 1.November 1969; AKID vom
2. November 1969.

2 Dieser Artikel 2 der Utrechter Erklärung vom 24. September 1889 hat folgenden

Wortlaut:
«Als mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend und die

altkirchliche Verfassung zerstörend, verwerfen wir die vatikanischen Dekrete vom
i8.Juli 1870 über die Unfehlbarkeit und den Universal-Episkopat oder die kirchliche

Allgewalt des römischen Papstes. Das hindert uns aber nicht, den historischen
Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere ökumenische Konzilien und die Väter
der alten Kirche dem Bischof von Rom als dem primus inter pares zugesprochen
haben mit der Zustimmung der ganzen Kirche des I.Jahrtausends.» (Wiedergegeben
in «Die Altkatholische Kirche» von Urs Küry, Band III der Reihe «Die Kirchen der
Welt», Evang. Verlagswerk Stuttgart 1966, S.426f.)



— 295 —

dene Fragen zu berühren. Deshalb haben wir uns angesichts der heutigen ökumenischen

Situation darüber Rechenschaft zu geben, wie wir diese Formulierung verstehen.

2. Vor allem ist festzustellen, dass sich im neutestamentlichen Zeugnis eine
Petrustradition vorfindet, nach der er als erster Bekenner, als einer der Grundzeugen
der Auferstehung und als leitende Gestalt der Jerusalemer Gemeinde im Vollzug
fundamentaler Entscheidungen der Kirche eine deutlich hervortretende Initiative
hatte.

3. Obwohl aus diesem Hervortreten nicht auf das Zugrundeliegen bestimmter
rechtlicher Kompetenzen geschlossen werden kann und obwohl die Einmaligkeit der
Stellung des Petrus als Apostel den Gedanken an eine Nachfolge im strikten »Sinn

ausschliesst, glauben wir, dass der »Sonderstellung des Petrus trotzdem eine für die
Kirche signifikative Bedeutung zukomme.

4. Da Kirche nur im Hören auf den in der Heiligen Schrift bezeugten Auftrag
lebt, müssen die Petrus erteilten Aufträge auch heute in der Struktur der Kirche zur
Geltung kommen.

5. Ohne den Bereich dogmatischer Folgerungen zu berühren, kann festgestellt
werden, dass die Funktion, die Rom in der Geschichte der Kirche zuwuchs, im
Zeichen der Aufnahme dieses Auftrags stand. Diese Feststellung behält ihre Bedeutung

für die ganze Geschichte des römischen Primats, wenn auch oft stark verdunkelt.

6. Trotz der zahlreichen fatalen Entwicklungen der Vergangenheit, die zu
verschiedenen Schismen führten, darunter das von Utrecht, wurde auf dem I. Vatikanischen

Konzil von einem axiomatischen Vorverständnis her ein Autoritätsdenken
dogmatisiert, das sich aus Schrift und Tradition nicht begründen lässt. Erst in der
neuesten durch das II. Vatikanische Konzil ermöglichten Entwicklung wird auch in
der römisch-katholischen Theologie nach einer der Kirche wirklich dienenden
Umschreibung der Primatialfunktion gesucht.

7. In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der Schrift
erfüllte, müsste ein «Petrusamt» in der Aufgabe bestehen, in allen Entscheidungssituationen

mit einer Initiative voranzugehen, die es der Kirche ermöglichte und sie

nötigte, zu gemeinsamer Entscheidung zu gelangen, ihren Glauben auszusprechen
und ihre Einheit sichtbar darzustellen. Als reiner Dienst an Christus, seiner Kirche
und der Welt wäre diese Funktion als Verpflichtung und nicht als Rechtskompetenz
zu verstehen. »Angesichts der ökumenischen Entwicklung, in der sich das Verlangen
der Welt nach Einheit widerspiegelt, käme der Erfüllung dieses Dienstes eine
umfassende Bedeutung zu.

Nicht in unmittelbarem Zusammenhang mit dieser Thematik stand die

Aussprache über «Fragen der Mariologie», welcher die in dieser Zeitschrift
veröffentlichte Arbeit3 von Geistl. Rat. P. F.Pfister (Frankfurt) als Grundlage

diente.
Für den nächstes Jahr ebenfalls in Bonn stattfindenden 20. Internationalen

Altkatholikenkongress (3.-6.September 1970), der unter dem Thema
stehen wird «Kirche in Freiheit und Bindung», wurden anhand erster
Vorschlage die Grundlagen für das geplante Arbeitsheft erarbeitet. Vier
Gesprächsgruppen sollen auf dem Kongress folgende Problcmkreise diskutieren :

I Glauben in Freiheit und Verantwortung,
II Nachfolge Christi heute,

«Die Stellung Marias im Heilsgeschehen», IKZ 1969, Heft 3, S. 161-191.



— 296 —

III Lebendiger Gottesdienst,
IV Geistliches Amt - mündige Christen.

Die nächste Internationale Altkatholische Theologentagung ist für
1971 in St.Polten (Österreich) vorgesehen4.

7. Anglikanisch-altkatholische Jugendliga-Tagung. Diese fand

vom 2. bis 9. August 1969 in St.Polten (Österreich) statt und war von
Jugendlichen beider Kirchen aus Holland, Deutschland, Österreich, England

und Schottland besucht. Auch diese Tagung befasstc sich im Sinne
einer Vorbereitung auf den nächsten Altkatholikenkongress mit aktuellen
Problemen kirchlich-christlicher Existenz in der heutigen Welt («Alte Kirche

und neue Reformation», «Ist Glaube möglich?», «Kirche und Autorität»,

«Gottesdienst heute», «Das politische Engagement der Christen»,
«Moderne Kirchenmusik»)5.

Zentralausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen tagte in
Canterbury. Die erstmals vom neuen Vorsitzenden, M. M. Thomas (Indien)
präsidierte Tagung fand vom 12. bis 23. August 1969 in der Universität
Kent statt. Unter den zahlreichen Arbeitsausschüssen, welche über die

Tätigkeit der einzelnen Abteilungen des Ökumenischen Rates zuhanden des

Zentralausschusses zu berichten hatten und deshalb vorgängig bereits

tagen mussten, sei einzig die Strukturkommission besonders erwähnt. Sie

legte ihre ersten Studienergebnisse über die Strukturreform des Ökumenischen

Rates zunächst einer sogenannten «Reacting Group» (Resonanzgruppe)

als Diskussionsgrundlage vor. Ausgehend von den Erfahrungen
der 4. Vollversammlung Uppsala 1968, stand die Frage nach Gestalt,
Programm und Zusammensetzung der nächsten Weltkirchenkonferenz im
Vordergrund, wobei als denkbare Möglichkeiten mehrere Modelle vorgelegt
wurden. Ohne sich schon jetzt für eines davon zu entscheiden, ergab sich

Einmütigkeit darin, Mittel und Wege zu suchen, um den bereits in Uppsala
erhobenen Forderungen nach bedeutend repräsentativerer Vertretung der
kirchlichen Laien, besonders auch der Frauen und hauptsächlich der jungen

Generation unter den stimmberechtigten Delegierten, Nachachtung zu
verschaffen. Eine grundlegende Besinnung auf Zweck und Ziel des Ökumenischen

Rates soll sodann Ausgangspunkt werden zu einer kritischen
Überprüfung aller bestehenden Strukturen und zu einer Revision der seit 1948

geltenden Verfassung des Rates.

In Nachachtung der Ergebnisse der Rassismus-Tagung vom Mai 1969
in Nottingham Hill (London) pflichtete der Zentralausschuss dem
Vorschlag seiner Exekutive bei, zur Bekämpfung der Rasscndiskrimination
einen Fonds zu schaffen, ihn mit 200000 Dollar aus Reserven des ÖRK zu

4 Eigenbericht des Verfassers.
5 AKID vom 20. August 1969.



— 297 —

stiften und die Mitgliedkirchen aufzurufen, denselben um weitere 300000
Dollar zu äufnen.

Dankbar wurde von den verschiedenen Bemühungen in zahlreichen

Mitgliedkirchen Kenntnis genommen, mit deren Hilfe seit Uppsala in zunehmendem

Masse versucht wird, durch gezielte Information und teilweise bereits

durch freiwillige Selbstbesteuerung im Zeichen der Herausforderung «arme
und reiche Völker» möglichst rasch zu verantwortlichem Handeln zu kommen.

Gerade im Zusammenhang mit den Problemen der sozialen und
wirtschaftlichen Entwicklung misst der Zentralausschuss der vom Koordinator
Prof. D. Jenkins geleiteten «Humanum-Studie» besondere Bedeutung bei.

Wie heikel es für den Ökumenischen Rat ist, sich zu internationalen
Problemen so zu äussern, dass jeder Anschein von einseitiger Parteinahme
vermieden und doch für Wahrheit und Recht im Lichte des Evangeliums
Zeugnis gegeben wird, zeigten erneut die verschiedenen Reaktionen auf die

vom Zentralausschuss verabschiedeten Resolutionen zu den Konfliktherden
in Rhodesien, Nordirland, Nigeria und Kuba und insbesondere zur Situation

im Nahen Osten. Letztere gab sowohl der Konsultation über das

Problem der Palästinaflüchtlinge (Ende September 1969 auf Zypern) als auch
dem «Beratenden Ausschuss für die Kirche und das Jüdische Volk» Anlass

zu Kritik, welche den Generalsekretär des Ökumenischen Rates, Dr. Eugene
C. Blake, zu einer offiziellen Stellungnahme veranlasste6. Zum Krieg in Vietnam

lag ebenfalls ein Resolutionsentwurf vor, wurde jedoch zurückgezogen,
als ein Südkoreaner eine analoge Stellungnahme zur Lage in der
Tschechoslowakei forderte.

Dass der Ökumenische Rat durchaus nicht je länger, desto mehr eine

blosse «Agentur für soziale Welt- und Menschheitsfragen» zu werden
gedenkt - wie vielerorts schon seit geraumer Zeit befürchtet wird -, beweisen

die wichtigen Studienprojekte, denen der Zentralausschuss, teilweise unter
Vorbehalt der Beschaffung der erforderlichen finanziellen Mittel auf
ausserordentlichem Wege (trotz der in Uppsala beschlossenen 3oprozcntigcn Er-

6 ÖPD vom 16. Oktober 1969. Bezugnehmend aufeinander völlig entgegengesetzte

Standpunkte der Kritik - auf Zypern wurde vermehrtes Verständnis für die
palästinensischen Flüchtlinge gefordert, während die Tagung in Racine (USA) dem
ökumenischen Rat «mangelndes Verständnis für den jüdischen Standpunkt»
vorwarf-, betonte Dr. Blake u.a.:

«Solche Kritik zeigt nicht nur die Vielfalt der Meinungen innerhalb der 225
Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates der Kirchen; sie verdeutlicht gleichzeitig
die Schwäche und die Stärke der ökumenischen Bewegung. Entgegen jeder logischen
Ratio bleiben die Kirchen jedoch in ihrer Mannigfaltigkeit vereint...

Der gelegentliche, aber auch der leidenschaftlich engagierte Beobachter mag
darin eine gewisse Doppelzüngigkeit zu erkennen glauben. Die 21jährige Geschichte
des Ökumenischen Rates deutet jedoch auf das Gegenteil. ...Er erkennt die
Gegebenheit einer breit fundierten Mitgliedschaft an, die ihm gestattet, auf dem Weg von
der Debatte zum Konsensus ein Problem zu erörtern, seinen Rat und seine praktische

Hilfe anzubieten - wie in der Nahostfrage.»



— 298 —

höhung der Beiträge der Mitgliedkirchen bleibt das Budget der
kommenden Jahre äusserst angespannt!) zugestimmt hat: Das Gespräch mit
Menschen nichtchristlicher Religionen und säkularer Ideologien, dem
eine Studientagung vom März 1970 in Beirut gewidmet sein wird, scheint
zu einem Schwerpunkt innerhalb der ökumenischen Arbeit zu werden; den

Implikationen des wissenschaftlich-technologischen Fortschritts für die
Zukunft von Mensch und Gesellschaft gilt ein weiteres Studienprojekt;
für 1970 oder 1971 ist sodann eine Studientagung über die Probleme

von Gewalt und Gewaltlosigkeit geplant; das «Referat für Fragen der
Verkündigung» wird eine Studienarbeit durchführen, die untersuchen soll,
wie Christen innerhalb sich wandelnder Institutionen eine humanisierende
Rolle spielen und damit der zunehmenden Entfremdung des Menschen

entgegenwirken können, wobei gleichzeitig auch die Frage nach der Rolle
dieser Institutionen in der «missio dei», dem Handeln Gottes in der Welt,
mitberücksichtigt werden soll; die vom Ökumenischen Rat eingesetzte
«Christliche Gesundheitskommission» soll ihre Aufmerksamkeit auch den

theologischen und ethischen Fragen schenken, welche durch die
Organtransplantationen aufgeworfen werden. Besonders umfangreich ist nach wie

vor das Studienprogramm der « Kommission für Glauben und Kirchenverfassung».

Folgende Arbeiten sind bereits in Angriff genommen oder geplant:
«Die Beziehung der Einheit der Kirche zur Einheit der Menschheit», «Das
Problem der Autorität der Heiligen Schrift», «Die Bedeutung der Ordination»,

«Das Konzil von Chalzedon und seine Rezeption in den Kirchen
heute», «Taufe, Konfirmation und Eucharistie», «Interkommunion»,
«Katholizität und Apostolizität». Schliesslich plant die Kommission vom
13. bis 19. April 1970 in Kenia eine «Konsultation über Unionsverhandlungen»

(die erste derartige Tagung fand 1967 statt).

Bei all diesen «Faith and Order»- Studien wirken bereits
römischkatholische Theologen als Vollmitglieder mit. Mit besonderer Aufmerksamkeit

nahm deshalb der Zentralatusschuss auch den Bericht der «Gemischten

Arbeitsgruppe ÖRK/Rom» entgegen, welche nach ihrer Erweiterung auf 24

Mitglieder anlässlich ihrer Tagung vom Mai 1969 sich eingehend mit den

Fragen befasste, die eine wachsende Zusammenarbeit auch theologisch und
organisatorisch immer gebieterischer stellt. Eine Subkommission ist beauftragt,

alle Aspekte einer allfälligen Mitgliedschaft der römisch-katholischen
Kirche im ÖRK bis zum Frühjahr 1970 sorgfältig zu prüfen und der

Arbeitsgruppe Bericht zu erstatten.

Unter dem Vorbehalt der Zustimmung von zwei Dritteln aller Mitgliedkirchen

wurden fünf neue Kirchen in die volle Mitgliedschaft aufgenommen,
nämlich die Protestantische Karo-Batak-Kirche in Nordsumatra (Indonesien),

die Polnische Mariaviten-Kirche, die Brüder-Unität auf Jamaica, die

Evangelische Pfingstkirche « 0 Brasil para Cristo » sowie die auf den Propheten
Simon Kimbangu zurückgehende «Kirche Christi auf Erden» (Kongo-Kins-



— 299 —

hasa), die erste afrikanische Mitgliedkirche, welche nicht durch ausserafrika-
nische Missionsarbeit entstanden ist. Ferner wurden die Vereinigte
Evangelisch-Lutherische Kirche in »Argentinien und die Presbyterianische Kirche
von Liberia als sogenannte «angeschlossene Kirchen» (weniger als ioooo
Gläubige) in den ÖRK zugelassen. Mit diesen Neuaufnahmen beträgt die

Mitglicdzahl des ÖRK nunmehr 229 volle und 13 «angeschlossene»

Mitgliedkirchen, total also 242.
Trotzdem seit Uppsala der beigeordnete Generalsekretär des ÖRK, Rev.

Victor Ilayward, sich ausschliesslich den Beziehungen des ÖRK zu den

regionalen und nationalen Christenräten widmet, erachtete es der Zentralausschuss

für angezeigt, sich erstmals mit einem besonderen Schreiben an alle

Mitgliedkirchen zu wenden und sie darin über die grossen Probleme und
Aufgaben der ökumenischen Bewegung, aber auch über die nach Meinung des

Zentralausschusses geeignetsten Mittel und Wege zu deren Lösung zu orientieren

und sie zur willigen Mitarbeit im nationalen und lokalen Bereich aufzurufen.

Dieser Brief schliesst mit den Worten:

«In allen diesen Bereichen müssen wir einander weiterhelfen, indem wir uns
gegenseitig Mut machen und aneinander Kritik üben. Manches können wir vielleicht
besser auf Weltebene tun, mit anderen Dingen fangen wir besser vor Ort an. Wir
gehen mit Ihnen, bitte gehen Sie auch mit uns,
- indem Sie sich, wo immer möglieh, auf neue und schöpferische Weise in die

Gemeinschaft aller Christen auf örtlicher und nationaler Ebene hineinstellen, damit
wir der vollen Einheit der Kirche Christi in der ganzen Welt näherkommen ;

- indem Sie sich aufs neue fragen, was Zeugnis, Erlösung und Umkehr konkret an
Ihrem Ort bedeuten:

- indem Sie neue Mittel und Wege finden, um demütig und freudig anderen Ihren
Glauben an Christus mitzuteilen ;

- indem Sie sich soweit wie möglich im Kampf zur Beseitigung des Rassismus
engagieren - in welcher Form und wo immer er auch in der Welt auftreten mag - und
indem Sie den Sonderfonds und das ökumenische Programm des ökumenischen
Rates der Kirchen durch Beiträge unterstützen ;

- indem Sie sich - ob Sie nun in einem reichen oder armen Lande leben - mit
denen zusammenschliesscn, die für die Entwicklung arbeiten;

- indem Sie Ihren Beitrag zur Studie über den Menschen leisten und verfolgen, was
in anderen Teilen der Welt zu dieser Frage gesagt wird;

- indem Sie sich an Ihrem Ort mit Worten und Taten gegen jede Verletzung der
Menschenrechte und der Religionsfreiheit wenden und entschlossen Organisationen

unterstützen, die Ihnen als redlich und engagiert bekannt sind und die die
Rechte unterdrückter Gruppen verteidigen und für ihr Wohl eintreten ;

- indem Sie in die Gebete all derer einstimmen, die heute und lange vor uns ihr
Vertrauen auf die Verheissungen Gottes, unseres Vaters, und seines Sohnes, unseres
Herrn und Erlösers, gesetzt haben und noch setzen.

In Uppsala haben wir die göttliche Verheissung gehört: Siehe, ich mache alles

neu. Lassen Sie uns beherzigen, was das für unser Leben und das Leben unserer
Kirchen bedeutet. .Verändert euch durch Erneuerung eures Sinnes, auf dass ihr
prüfen möget, was Gottes Wille ist, nämlich das Gute und Wohlgefällige und
Vollkommene' (Röm. 12, 28).»

8 Eigenbericht des Verfassers. Vgl. auch ÖPD vom 14., 21., 28. August 1969.



— 300 —

Schweizer Kirchen erlassen gemeinsame Erklärung zur Frage
der ausländischen Arbeitnehmer. In einer gemeinsamen Stellungnahme
wenden sich der Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes,

die Konferenz der römisch-katholischen Bischöfe der Schweiz sowie
der Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz an alle Pfarrämter
und an die verantwortlichen Kirchenbehörden in den Gemeinden. «Die
rapide Zunahme der ausländischen Bevölkerung in der Schweiz im letzten
Jahrzehnt» stelle nicht nur «ein nationales Problem erster Ordnung» dar;
«die grundsätzliche und praktische Stellungnahme» zu den sich daraus
ergebenden Problemen ist «eine ökumenische Aufgabe». Insbesondere sollen die
Kirchen allem Fremdenhass und allen emotionellen Vorurteilen mit Nachdruck

entgegenwirken und im eigenen Bereich dafür sorgen, dass «die

Glaubensgenossen ausländischer Herkunft nicht Fremde minderen Rechtes»

bleiben. Da ein Grossteil der ausländischen Arbeitnehmer aus
römischkatholischen Ländern stammt, ergibt sich zwangsläufig «eine neue
Belastungsprobe für das Zusammenleben der Konfessionen in der Schweiz».

Kirchen und Gemeinden werden aufgefordert, durch Meinungsbildung,

Förderung menschlicher Beziehungen zwischen Schweizern und
Ausländern, durch sachliche Klärung und Verarbeitung der Schwierigkeiten,

die sich aus der Umschichtung der Bevölkerungsstruktur ergeben,
sowie durch praktischen sozialen Einsatz einen Beitrag zur Verständigung
zu leisten. «Die Fremden sollen bei uns nicht nur Freiheit und Toleranz,
sondern auch echte ökumenische Brüderlichkeit kennenlernen0».

Reformierte und Kongregationalisten planen Zusammenschluss
auf Weltebene. Die Exekutivkomitees des Reformierten Weltbundes und
des Internationalen Kongregationalistischen Rates diskutierten auf einer
gemeinsamen Tagung anfangs August 1969 in Beirut Pläne für den
Zusammenschluss der beiden Organisationen und nahmen als Termin für die
konstituierende Versammlung in Nairobi den 20. August 1970 in Aussicht. Ferner

sprachen sie sich für die Aufnahme des Dialogs mit Rom aus. Für die
im Frühjahr 1970 geplante erste Sitzung wurde als Thema vorgeschlagen:
«Christi Beziehung zur Kirche.» Es wurde überdies beschlossen, sich auch

an der inzwischen vom 12. bis 14. November 1969 in Cartigny (Genf)
durchgeführten internationalen Studientagung zu beteiligen, auf der lutherische

und reformierte Theologen die Theologie der Ehe und das Problem
der konfessionellen Mischehe erörterten. Im Mittelpunkt dieser Tagung
standen Referate von Prof. Dr. R.J.Ehrlich (Edinburgh) über «Die
Unauflösbarkeit der Ehe als theologisches Problem» und von Dr.Matti Joensu

(Helsinki) über «Psychologische und soziologische Aspekte der heutigen

9 Bern, Oktober 1969. Vgl. ÖPD vom 30. Oktober 1969. - Diese neue gemeinsame

Erklärung stellt eine Parallele dar zu der 1967 erlassenen «Gemeinsamen Erklärung

zum Mischehenproblem», siehe IKZ 1967, Heft 2, S.216-223.



— 301 —

Ehe». Gegenstand einer weiteren Studientagung wird das sakramentale
Wesen der Ehe nach reformierter und römisch-katholischer Tradition sein.

Mit diesen Studien möchte man sich für das künftige Gespräch mit der
römisch-katholischen Kirche rüsten10.

Der lutherisch-reformierte Dialog soll vertieft werden. In dieser

Absicht wurde ein gemeinsamer ständiger Ausschuss gebildet, dessen

Aufgabe es ist, die Fortsetzung der zwischen beiden Weltbünden bereits
laufenden Kontakte zu koordinieren und eine sachgemässe Behandlung der
anstehenden Themen (praktische Auswirkungen des theologischen
Dialogs, die Bedeutung des Bekenntnisses für die jungen Kirchen in
Entwicklungsländern, die Förderung engerer lutherisch-reformierter
Zusammenarbeit) in die Wege zu leiten. Die erste Sitzung dieses Ausschusses soll
Ende Januar 1970 in Genf stattfinden11.

I.Konferenz der reformierten Minderheitskirchen Europas in
Wien. Die Frage nach dem positiven Beitrag, den die reformierten
Minderheitskirchen in Europa im kirchlichen und gesellschaftlichen Leben ihrer
Länder spielen können, stand im Mittelpunkt einer vom Reformierten
Weltbund vom 19. bis 24. September in Wien für Vertreter dieser Kirchen
durchgeführten Konferenz. Es war die erste derartige Tagung, und sie

wurde von 20 Delegierten aus 16 Ländern besucht. Hauptzweck war,
unter diesen Minderheiten ein neues Sclbstbcwus.stsein zu schaffen und sie

dadurch aus ihrem Ghcttodascin und der damit notgedrungen verbundenen

Antihaltung herauszuführen.

Die nachkonziliarc (römisch-)katholische Kirche wurde auf der Konferenz

als eine Tatsache bezeichnet, die auch die protestantischen Minderheiten

zur Kenntnis nehmen und auf die sie sich durch Überprüfen des

reformierten Zeugnisses auf Grund der biblischen Botschaft einstellen müssen.
Gerade durch kritische Haltung biete sich den Minderheitskirchen eine

Möglichkeit zur Erfüllung ihrer Aufgabe, was für den eigenen Bereich das

Bemühen um neue Formen des kirchlichen Lebens und der Strukturen
bedinge. Neben dem für die Minderheitskirchen wichtigen Dialog mit Rom
dürfe der innerevangelische Dialog und das Gespräch mit der säkularen
Welt nicht unterbewertet werden.

»\uch auf finanziellem Gebiet soll inskünftig die reformierte Hilfe
ausgebaut werden. Da zahlreiche Fragen in Wien nicht ausreichend
erörtert werden konnten, ist in absehbarer Zeit eine weitere Konferenz
vorgesehen12.

10 ÖPD vom 14.August und 23. Oktober 1960.
11 ÖPD vom 23.Oktober 1969.
12 ÖPD vom 2. Oktober 1969.



— 302 —

Pazifik: in Notfällen dürfen Anglikaner die römisch-katholische
Kommunion empfangen. Nach einer von der römisch-katholischen
Bischofskonferenz der Fidschi- und Gilbert- Inseln (Pazifik) getroffenen
neuen Regelung dürfen inskünftig Mitglieder der anglikanischen Kirche
zum römisch-katholischen Abendmahl zugelassen werden unter folgenden
drei Voraussetzungen :

a) Das Gesuch um Zulassung muss spontan erfolgen ;

b) ein Anglikaner, der den römisch-katholischen Kommunionempfang
wünscht, muss Glauben an die Eucharistie bekunden, wie er der
römisch-katholischen Auffassung entspricht;

c) ein Anglikaner muss sich infolge langdauernder Unabkömmlichkeit sei¬

nes weit entfernten Pfarrers in geistlichem Notstand befinden13.

Anglikaner bereiten sich auf den Dialog mit den Orthodoxen
vor. Mitte September 1969 fand im St.-Gcorgs-College zu Jerusalem eine

erste vorbereitende Sitzung der anglikanischen Mitglieder der gemeinsamen

Gesprächsgruppe mit den Orthodoxen statt. Den Vorsitz führte
der Bischof von Oxford, Dr. IL J. Carpenter. Während 4 Tagen wurden die

Hauptpunkte für den von der 3. Rhodos-Konferenz 196414 vorgeschlagenen
und von der Lambeth-Konferenz 1968 akzeptierten Dialog besprochen und
eine Agenda für die kommenden theologischen Gespräche aufgestellt.
Einzelheiten darüber sind bis jetzt allerdings nicht bekanntgeworden. - Es

wäre jedoch zu wünschen, dass - wie dies auch im Dialog mit Rom noch
vermehrt geschehen sollte - Anglikaner und Altkatholiken sich gegenseitig
über diesen Dialog informieren. Das sollte eigentlich eine selbstverständliche

Konsequenz der seit 1931 bestehenden Interkommunion sein15.

Rom bereitet neues Formular für « Messe für die christliche
Einheit» vor. Anlässlich der diesjährigen Sitzung der Rümisch-katholisch-
Methodistischen Dialogkommission auf Malta (solche Gespräche finden seit

1967 statt), in deren Mittelpunkt die Frage nach dem Wesen des

kirchlichen Amtes sowie nach der Orientierung der Christen in einer im
allgemeinen atheistischen Gesellschaft stand, erwähnte P.Jérôme Hamer vom
Sekretariat für die Einheit der Christen (Rom) anlässlich eines Gottesdienstes,

es werde eine neue Messe für die christliche Einheit vorbereitet, von
der erwartet werde, dass sie ins Missale Romanum aufgenommen werde.
«Die Messe, die wir heute feiern, wurde im 15. Jahrhundert geschrieben
und war gegen das Schisma gerichtet. Deshalb lassen sich einige Textstellen

nicht in der heutigen ökumenischen Situation verwenden18».

13 «Church Times» vom 25. Juli 1969.
14 IKZ 1964, Heft 4, S.2Sif.
15 «Church Times» vom 12. und 26.September 1969.
,6 ÖPD vom 25. September 1969.



— 303 —

« Interkommunion oder Gemeinschaft - Auf dem Wege zur
Gemeinschaft in der Eucharistie». Unter diesem Titel veröffentlichte kürzlich

die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des ÖRK ein

Studiendokument, das von einer im März 1969 in Genf abgehaltenen
Konsultation erarbeitet und vom Arbeitsausschuss der Kommission im August

zur möglichst weiten Verbreitung empfohlen worden ist.

In dem Dokument wird gleich zu Beginn auf die gegensätzlichen

Auffassungen hingewiesen, die die Abendmahlsdebatte kennzeichnen. Die
Verfasser sind der Meinung, dass, «so paradox dies auch klingen mag»,
Vertreter beider Standpunkte «weitgehend recht haben», d.h. sowohl

diejenigen, die die Eucharistie als Zeichen bereits vorhandener Einheit
betrachten, als auch jene, die in ihr ein von Gott gegebenes Mittel zur
Herstellung der Einheit sehen. In den folgenden »Abschnitten werden die

Konsequenzen angedeutet, die sich daraus für das Abcndmahlsvcrständnis und

die Praxis ergeben.
»Ausdrücklich wird in dem Dokument der gemeinschaftliche Charakter

der Eucharistie, eine in früheren Studien wenig beachtete Frage, unterstrichen.

«Die Eucharistie ist das sakramentale Geschehen», so heisst es dazu,

«in dem die in Christus erneuerte Gemeinschaft durch die Kraft des

Heiligen Geistes gefeiert wie auch bewirkt wird. Unsere Teilhabe am Tisch des

Herrn schliesst somit in Jesus Christus untrennbar die Gemeinschaft mit
Gott und mit unseren Mitmenschen ein. Die Eucharistie ist das eschatologische

Zeichen des universalen Heils.»
Auf den in gleicher Weise universalen wie auch örtlichen Charakter der

Eucharistie weist ein weiterer »Abschnitt hin, in dem gleichzeitig auch vor
Überbetonung der einen oder anderen Dimension gewarnt wird. Um die Einheit

der Kirche zum Ausdruck zu bringen, ist allerdings nach Ansicht der

Verfa.sser des Dokuments «eine universale Ordnung eucharistischer Praxis

weder notwendig noch wünschenswert. In einer Zeit, in der die meisten Formen

von Autorität verdächtig sind, machen Mitverantwortung und Beteiligung

die Tagesordnung aus. Solche Begriffe deuten in nützlicher Weise auf

den Kontext unterschiedlicher Verpflichtungen hin, in dessen Rahmen eine

Form von Autorität allein echt sein kann».

Das Dokument enthält sodann neue Vorschläge zur Abendmahlstcrmi-
nologie. Das Wort «Gemeinschaft» soll das von der ökumenischen Bewegung
angestrebte Ziel bezeichnen, während anstelle des unklaren Begriffs
«Interkommunion» derjenige der - begrenzten, allgemeinen oder gegenseitigen -
«Zulassung» treten soll17.

Utrecht: erster Schritt zum ökumenischen Theologiestudium.
Mit Beginn des Studienjahres 1969/70 wurde durch gegenseitige Vereinbarung

der zuständigen Stellen die Katholische Theologische Hochschule

17 ÖPD vom 23. Oktober 1969.



304

Utrecht zunächst als Untermieter in den Universitätskomplex der Theologischen

Fakultät (Niederländisch-Reformierte Kirche) «De Uithof»
aufgenommen. Es handelt sich um ein Experiment, das noch nicht die volle
Integration bedeutet. Wenn sich der für 1970-1975 geplante Versuch
bewährt, ist alsdann mit einer völligen Zusammenlegung der beiden theologischen

Ausbildungen zu rechnen. Zehn Dozenten der Katholischen Theologischen

Hochschule werden zunächst für die Dauer von fünf Jahren als

ausserordentliche Professoren bzw. Dozenten an die Theologische Fakultät
der Universität berufen. Die fünf katholischen ausserordentlichen Professoren

werden Mitglieder der protestantischen Fakultät'8.
In diesem Zusammenhang sei erwähnt, dass mit Wirkung ab 1.

September 1969 der altkatholische Theologe Dr. Jan Visser (Amersfoort) als

Dozent an die Theologische Fakultät der römisch-katholischen Universität
Nijmwegen (Holland) berufen worden ist, aber gleichzeitig seine Lchrver-
pflichtung am Seminar seiner eigenen Kirche in Amersfoort beibehält'9.

2. Gesamtafrikanische Kirchenkonferenz. Diese tagte vom 1. bis

12.September 1969 in »Abidjan (Elfenbeinküste). Ihr Thema war «Mit
Christus arbeiten für das Afrika von heute». Mehr als 200 Delegierte, Berater

und Beobachter hatten sich aus 72 afrikanischen Kirchen eingefunden,
unter ihnen vier Beobachter der römisch-katholischen Kirche und 5 der

neu in den ÖRK aufgenommenen Kirche der kongolesischen Kimbangui-
stenkirche. Der Konferenz gehören nunmehr 93 Mitglieder an, nämlich 78
Kirchen, 11 Christenräte und 4 assoziierte Organisationen. Sic repräsentiert
damit rund 6 Millionen afrikanische Christen. Von den 78 Mitgliedkirchen
sind 54 englisch- und 24 französischsprachig. Zur Bestreitung des für 1970
beträchtlich steigenden Aufwandes (das Budget rechnet mit 950000 Franken

Ausgaben) infolge der vorgesehenen Programm-Expansion bezahlen die er-
steren entsprechend ihrer Mitgliederzahl einen Kopfbeitrag von 2 Pennies,
letztere 5 zentralafrikanische Franken, was eine Summe von über 500000
Franken ergeben soll. Damit soll der zur Zeit 21 Personen umfassende ständige

Mitarbeiterstab um 10 erhöht werden.
In 3 Sektionen besprachen die Teilnehmer aktuelle Probleme in

Gesellschaft, Wirtschaft und Politik (Sektion I), Fragen der kulturellen
Revolution (II) und Aspekte der kirchlichen Erneuerung (III). Es wurde darauf
hingewiesen, dass sich die Verhältnisse in keinem andern Erdteil so schnell
verändern wie in Afrika. Das stelle auch die Kirchen vor schwierige Aufgaben.

Es wurde vor einer «Afrikanisierung um jeden Preis» gewarnt, zugleich
aber die Forderung erhoben, Afrika müsse sich auf dem Wege einer kulturellen

und einer politischen Revolution vom Schicksal einer «Subkultur am

18 ÖPD vom 25. September 1969.
15 AKID vom 20.Juni 1969. «De Oud Katholiek» vom S.Juli 1969.



— 305 —

Rande der europäischen Kulturwelt» befreien. Der Afrikaner müs.sc sich
sowohl die positiven Werte seines eigenen Kulturgutes als auch die positiven

Elemente der durch den Kolonialismus hinzugekommenen Erfahrung
zunutze machen, um beide zu einer schöpferischen Synthese zu vereinen.
Ferner wurde u.a. festgestellt, auch eine afrikanisch interpretierte Theologie

müsse christozentrisch sein. Zur Intensivierung der theologischen Arbeit
wird die Einrichtung eines ständigen Studienreferates der A.ACC (»All-African

Churches Conference) gefordert.
In der Schlussbotschaft an die afrikanischen Kirchen heisst es u.a.:

«Die afrikanischen Völker haben in jüngster Vergangenheit einige
Fortschritte erzielt, aber es bleibt noch viel zu tun. Während viele Millionen
Afrikaner bereits frei und unabhängig sind, werden andere immer noch
unterdrückt. Diskriminierung zwischen Rassen, Volksgruppen und Stämmen
bedroht unsere Sicherheit und verursacht Konflikte. Noch immer gibt es

soziale Ungerechtigkeit, die Entfaltung der eigenen Kultur wird erschwert,
und in der Politik kommt es zu Missgriffen. Armut und Unwissenheit sind
noch nicht überwunden, und Tausende unserer Brüder und Schwestern
müssen als Flüchtlinge ihre Heimat verlassen.»

In Nachachtung dieser Botschaft hat die Konferenz eine Delegation
des guten Willens beauftragt, ihre Dienste zur Vermittlung im Konflikt
zwischen Nigeria und Biafra anzubieten, um mit den streitenden Parteien
nach Mitteln und Wegen zu einer endgültigen Beilegung des Streites zu

suchen.
Ausser dem bisherigen, erneut kandidierenden Präsidenten Erzbischof

Theophilos, Patriarch der äthiopischen Kirche, wurden neu ins Präsidium

gewählt Dr. Jean Kotto, Generalsekretär der evangelischen Kirche von
Kamerun, Seth Molefi Mokitimi (Lesotho) von der Methodistenkirche
Südafrikas und der anglikanische Erzbischof von Westafrika, Most Rev. Moses

N.O.Scott (Freetown). »Als Generalsekretär wurde der ghanesische Methodist

Samuel II. Amissah (Nairobi) bestätigt20.

-hf-
20 ÖPD vom 18. September 1969.


	Kirchliche Chronik

