
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 4

Artikel: Zur Erlösungs- und Gnadenlehre

Autor: Visser, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 278 —

Zur Erlösungs- und Gnadenlehre

Im Rahmen dieser Konferenz1 würde es zu weit führen, eine
umfassende systematische Darstellung unseres Themas zu geben und
eine endgültige Stellungnahme anzustreben. Da heute die soteriologi-
sche Frage allerorts im Eluss ist - ich erinnere nur an den Versuch zur
Neuinterpretierung der Trienter Dekrete wie an die Diskussionen
über die neueste Theologie -, scheint mir Einschränkung geboten.
Und zwar beschränke ich mich auf das Gebiet der historischen
Kontroversen, die dem Schisma zwischen Utrecht und Rom zugrunde
liegen. Nun hat es meines Erachtens keinen Sinn, heute die früheren
kontroversen Standpunkte zu wiederholen. Im Lichte des heutigen
Dialoges scheint es mir vielmehr gegeben, dass wir uns in das wesentliche

Anliegen des Jansenismus vertiefen.
Dies entspricht dem Wunsch, wie er anlässlich der Thoologenwo-

che von 1902 in Bonn laut wurde, wo das Konferenzthema das der

Rechtfertigung und Heiligung war. Weiter erinnern wir an die
interessante Entwicklung unserer Frage in der römisch-katholischen
Theologie nach dem Zweiten Weltkrieg2.

Es scheint mir nun am naheliegendsten zu sein, zuerst an die
Bonner Konferenzarbcit anztischliessen, soweit sie die anthropologischen

Vorraussetzungen der Trienter Erlösungslehrc streift. Von dort
her lässt sich die Entwicklung der Theologie zur Zeit des Baius und

1 Dieser Beitrag goht zurück auf don Vortrag, welcher im September 1968

an einer altkatholischen Theologenkonferenz gohalton wurde, die sich mit dorn
Dialog Rom - Utrecht beschäftigte.

2 Ich denke hier an dio Arboit von do Lubac, der von dor «nouvcllo théologie

» herkommend, 1948 scino Arboit « Surnaturel » veröffentlichte. Darin bahnt
sich oino Nouintorprotiorung dos Verhältnisses von Natur und Übernatur an.
Unzweifelhaft war do Lubacs Arboit inspiriert von don Einflüssen des Philosophon

Blondol auf don Nouthomismus. Cloicho Fragen bezüglich Natur und
Übernatur wurden in Deutschland aufgeworfen von Gottlieb Solingen und in
dor Schweiz von Hans Urs von Balthasar. Hier war es das Gespräch mit Karl
Barth, das zu einer Noubesinnung führte. Sowohl do Lubac wio von Balthasar
bezogen sich wioder auf Baius und Jansonius. Obschon Papst Pius NIL mit
seiner Enzyklika « fiumani Gonoris» versucht hatto, dieso Entwicklung
einzudämmen, hat sio sich doch durchgesetzt. So erschion 1965 oino zwoito ornou-
erte Ausgabo dor Arboit do Lubacs mit dorn Titel «»A.ugustinismo et théologie
moderno». Die dort behandelte Problematik wurdo wieder aufgenommen und
woitorgoführt von dem Löwonor Fundamontalthoologon Prof.Dr. J.H. VVal-

gravo in seinem 1967 orschiononen Buch «Geloof on Thoologie in do crisis».
Letztere Arboit diento Prof.Dr. E. Schillebeeckx als Vorlage für das Referat,
das er währond einer Tagung der holländischen Rom-Utrecht-Kommission
hielt. Als doutschen Expononton diosor Entwicklung erwähnen wir das
systematische Sammelwerk «Mysterium Salutis», Einsiodoln 1965 ff.



— 279 —

Jansenius aufzeigen, in der dann ihr Anliegen umschrieben werden
muss. Schliesslich müssen wir, nachdem wir uns von der Geschichte
her haben belehren lassen, über die Bedeutung des heutigen Dialoges
reden.

Die Diskussion in Bonn führte zu folgendem Erfolg3: Durch die
innerkatholische theologische Diskussion wurde Trient zu
Kompromisslösungen gezwungen, die der Frage der Reformation nicht
gerecht wurden. Wichtig und richtig sei es, dass Trient gegen die
Reformation die Realität des Heilsereignisses am Menschen betonte.
Obschon man dabei die Initiative Gottes im Heilsprozess in den Vordergrund

stellte, war man in der Frage, wie das Heil am Menschen
geschieht und was das Heil im Menschen bewirkt, zu Minimallösungen
geneigt. Dies nun wurde unseres Erachtens verursacht durch die
verschiedenen anthropologischen Voraussetzungen, von denen her man
bewusst oder unbewusst diskutierte. Jedenfalls führte gerade dies zu
den späteren innerkatholischen Streitigkeiten4.

Wie wichtig gerade diese anthropologischen Fragen sind, hat
W. Joest unzweifelhaft gezeigt5. Nach einer scharfsinnigen Analyse
anhand der neuen und herkömmlichen katholischen Interpretation
der Dekrete folgert er: « Der entscheidende Unterschied (sc. zwischen
Rom und der Reformation) liegt darin, wie das Verhältnis der mit der

Rechtfertigung verbundenen Heiligungsrealität zur Subjekthaftig-
keit des Menschen verstanden wird. Das heisst letztlich, wie

überhaupt die Struktur von dessen personalem Gegenüber zu Gott
verstanden wird».

in dieser Hinsicht nun hat sich 'Prient nicht festgelegt, die

anthropologische Frage blieb unentschieden, und so eröffnete das Konzil

die Möglichkeit zweier Entwicklungen, die bekanntlich klar
hervortreten im Dekret über die Erbsünde«. Mit der Konstatierung die-

11 Sieho: IKZ 1962, S.274ff., und U. Küry, Die altkatholische Kirche,
Stuttgart 1966, 4 ff.

4 Nebenboi sei gesagt, dass die heutigen Versuche, Trient mit der
Reformation in Einklang zu bringen, nicht befriedigen, wenn nicht eingehend die

anthropologischen Voraussetzungen der damaligen Zeit erörtert werden. Die

sogenannte «hormenoutische Situation», in der die Trienter Lehrsätze fussen,
solito vermehrt explizit zur Sprache kommen.

6 W.Joest, Die tridentmische Rechtfertigungslehre, KuD 1963, S. 41-69.
0 Dort wurdo der Urständ des Menschen definiert als sanetitas et justitia

in qua (sc. Adam) constitutus fuerat (Enchiridion Symb. 788/1511). Es blieb bei
dieser Formulierung unentschieden, ob die Gnado Gottos bei der Erschaffung
dos Menschen zu seinem Wesen gehörte, (so Thomas von Aquin) oder eine

zusätzliche Verleihung war (so Scotus und dio späteren nominalistischen Skoti-

Fortsotzung s. S. 280



— 280 —

ser Unentschiedetiheit oder dieser anthropologischen Minimallösungen

ist die uns von Trient und der Reformation her gestellte Frage
nicht gelöst. Man wird nur dann verstehen, worum es sich handelte
und auch heute noch handelt, wenn man zuerst die Veränderungen in
der Anthropologie, welche sich im Spätmittelalter vollzogen haben,
hinsichtlich ihres Einflusses auf die verschiedenen theologischen
Meinungen, welche in Trient mehr oder weniger aufeinander gestossen

waren, betrachtet. Es ist vor allem die Erörterung der «hermeneuti-
schen Situation», welche notwendig wäre zum Verständnis und zur
Neuinterpretation der Trienter Konzilsboschlüsse.

Diese Arbeit wurde bezüglich des Jansenismus und Anti-Janse-
nismus vor allem von J.H. Walgrave geleistet7. Seine Untersuchungen

zeigen, wie die Theologie des Baius und Jansenius vor allem zu
verstehen ist aus dem Protest, den sie erhoben gegen den wachsenden

Einfluss einer neuen philosophischen Anthropologie in der
herkömmlichen Theologie. Sie wehrten sich gegen die Bejahung einer

Auffassung, nach welcher der Mensch als ein autonomes Naturwesen

verstanden wurde. Theologisch bekämpften sie die in ihrer Zeit
aufkommende «natura pura »-Theorie in der Urstandslehre.

So zeigt sich, dass es in der jansenistischen Gnadenkontroverse
im tiefsten um die Anschauung über das menschliche Wesen ging und
wie dieses in der Konzeption der Urstandslehre verstanden wurde.

Bevor wir nun weitergehen, scheint es tunlich, kurz die
Urstandslehre zu skizzieren. Sie hat ihre Stelle in einem Tri-
ptychon, in dem der Gang der Heilsgeschichte von der Schöpfung
über den Fall bis zur Erlösung beschrieben wurde. So war der
Urständ die Situation der ursprünglichen Schöpfungsvollkommen-
heit vor dem Sündenfall. Er enthielt die systematische Entfaltung
und Einordnung der in der Bibel bezeugten Schöpfung und der
Gottebenbildlichkeit des Menschen. Seine Bedeutung lag darin,

sten). Diese Unklarheit rächt sich dann in den späteren Dokreten dor Rechtfertigung,

wo die Willensfreiheit doppelsinnig interprotierbar wurde, wie auch in
der Lohnlehre. Kürzlich hat H.A.Oborman gozoigt - in IThK 1964,
S. 251- 282: Das tridentinischo Rechtfertigungsdekret im Lichto spätmittelalterlicher

Theologie -, dass das Konzildie Möglichkeit eines meritum do congruo
vor dor Rechtfertigung offen lioss und somit oino Tendenz zum Pelagianismus
oder Somi-Polagianismus ermöglichte. Schilleboeckx - in Concilium 1965,
S. 173-176 - gibt Oberman recht und fordort eino Ergänzung dos Trienter
Minimalismus, macht aber auch der Anthropologic der heutigen roformatorischon
Theologie den Vorwurf, dass der Mensch nur von seiner Relation her betrachtet
würde, wodurch die inkarnatorische Struktur des Heilos übersehon wird.

' Siehe das unter 2 genannte Work.



— 281 —

dass man den Urständ verstand als das dem Menschen zu jeder Zeit
zukommende Schöpfungsgemässe, an dem man die Interpretation
von Sünde, Wiedergeburt, Werk und Person Christi orientierte7".
Man sieht leicht, wie wichtig die anthropologischen Voraussetzungen,

die in diese Urstandslehre hineingebracht werden, für die sote-
riologische Stellungnahme sind, wie umgekehrt vorausgesetzte
soteriologische Auffassungen die Urstandslehre beeinflussen können.

Dabei ist es nicht leicht, über den Urständ eindeutige Aussagen

zu machen, da einmal das Zeugnis von Genesis 1 und 2 eine
sehr schmale exegetische Basis bietet, und es dann auch eine negative

Methode gibt, die nicht völlig befriedigen kann, nach welcher
der Urständ umschrieben wird, ausgehend vom Menschen nach
dem Fall, indem man von ihm das Übel der Sünde wegdenkt und
so zum ursprünglichen Wesen des Menschen zu kommen meint.
Drittens gibt es noch die Möglichkeit, nach welcher die allgemeine
Idee vom Menschen in die Realität des Urstandes zurückprojiziert
wird8. Einen richtigen Inhalt bekommt diese Lehre erst dann,

wenn man sich hütet, sie zu füllen mit Aussagen über die
Seinsvollkommenheit und Unsterblichkeit des Menschen, aber sich nach

biblischem Vorbild beschränkt auf die Beschreibung der ursprünglichen

Bestimmung des Menschen und im Urständ den Menschen

eher als Möglichkeit denn als Verwirklichung sieht9. Grundlegend

für die westliche Entwicklung war die Lehre Augustins, nach dem

die Orientierung des Menschen auf Gott hin zum Wohlsein des

Menschen gehört10. Obschon es nicht angeht, wie dies Julian von Ecla-

'» Siehe: P. Wrzecionko, in R. G. G. VI, 3. Auflage, Sp. 1208ff.
8 Dies geschah in dor nachtridentinischen Theologie. Bei den

Protestanten vor allem bei A.Ritschi. Siehe: J.P. von Dooren, Michael Baius.

Iijn leer over de mens. Assen 1958, S. 27 ff.
» So E. Schlink in R. G. G., 3. Auflage VI, Sp. 1213.
10 Nach ihm ist der Mensch im Urständ zusammengesetzt aus der

menschlichen Natur und der hinzugegebenen Gnade. Letztere wird namentlich

auf den Willen bezogen, welcher als sittliche Potenz aufgefasst wird. Der

Wille ist dem den Menschen «rectum») Machenden zugewandt, namhch dem

Guten oder Gott. Die Ausübung dieses Gott zugewandten Willens wurde

vom «adiutorium gratiae» bewirkt. Diose Hilfe orientierte den von Gott
geschaffenen Menschen auf Gott hin. Die Sünde zerstört d.ese Orientierung;
nun wendet der Wille sich dem Menschen zu und orientiert ihn auf das, woraus

er hervorgekommen war - inde lapsus est, unde factus est, das heisst auf
das Nihil. Die Erlösung, welche ganz Gott zugeschrieben werden muss,

bewirkt die Neuorientierung des Willens auf Gott und damit die Wiederherstellung

des Menschen in die Gottesgemoinschaft. Siehe: A.Adam, Lehrbuch

der Dogmengeschichte I, 1965, 4ff.



— 282 —

num tat, die augustinische Auffassung völlig dem Manichäismus
zuzuschreiben, sind doch manichäische wie auch ncuplatonische
Einflüsse spürbar, die Augustin zu einem anthropologischen
Pessimismus führten. Ohne die Gottesbeziehung ist der Mensch dem
Nihil und seiner Macht - der Konkupiszcnz - ausgeliefert. Auch
lässt sich eine starke Neigung zum Dualismus kaum übersehen. Die
Zwiespältigkeit des Menschen gab Anlass zur Spekulation über das,

was zur Natur, und das, was zur Übernatur im Menschen gehörte.
Dies beeinträchtigte das biblische Schöpfungszeugnis11. Hei allem
wird klar, dass für Augustin das Wesen des Menschen gesehen wird
als die Orientierung auf Gott hin, welches Ziel er nicht aus eigenen
Kräften erreichen kann, denn «nemo venit, nisi tractus». Die Sünde
verursacht eine widernatürliche Situation.

Die Urstandslehre wurde von der scholastischen Theologie weiter

ausgearbeitet. Man fragte jetzt, was genau im Menschen zum
Grundstatut der Schöpfung gehöre und was als reine Cinadengabc
zu betrachten sei. War Adam «in gratuitis» oder «in naturalibus»
aus Gottes Hand hervorgekommen War Adam «in sanetitate et

justifia» geschaffen, oder wurden diese Qualitäten seiner Natur
zugefügt Thomas entschied sich nach Augustin fürs erste, Scotus
fürs zweite. Dies führte wieder zur Frage, ob Gott einen Menschen
hätte schaffen können, mit den allein für sein Menschsein an sich

konstitutiven Elementen. Thomas sagt: Dies kann, in abstracto
oder philosopho betrachtet, angenommen werden, in concreto aber,

wegen dem von Gott dem Menschen gestellten Ziel und auf Grund
der «rectitudo», in der der Mensch geschaffen wurde, müssen Gottes

Gnadengaben der Erschaffung des Menschen inhärent sein.
Ansätze zu einer Mensch-an-sich-Betrachtung sind schon da; das

11 Hier muss erwähnt werden, dass Augustin, wie A.Adam zeigt (op.cit.,
S.301), diesen Dualismus in soinor Trinitätslehre überwand, in dor or dio
Weltlichkeit des Menschen zur Trinität in eino feste Beziehung setzt. Wir
zitieren: «Die Einsicht, dass in der Weltbeziehung des Menschengeistes die
Dreiheit als Struktur eingeprägt ist. erkennt die Trinität als Norm der
Schöpfung an und liest diese Norm an der Struktur der Menschenseele ab.
Indem Augustin den normierenden Rang des trinitarischen Dogmas formulierte,

setzto or für die Erkenntnis die menschliche Welt in die Beziehung clor

Gesehöpflichkeit zum Schöpfer oin und verneinte auf dieso Weiso jeden
Gedanken an eine in sich ruhende Weltlichkeit, für die Gott in einem fornen
Jenseits entschwindet. Gott ist also nicht das aus dem Dasein der Welt
abstrahierend erschlossene Sein, sondern or ist der Schöpfer, aus dessen Hand
die Wolt gekommen ist und ständig kommt», «Dio Grundstruktur dor Wolt
ist gottgewollt und vom Sündenfalle nicht berührt».



— 283 —

Ganze jedoch bleibt in der traditionellen christlich-patristischen
Perspektive der menschlichen Orientierung auf Gott hin. Am
deutlichsten tritt das bei Thomas hervor in seiner Lehre des «desideri

um naturale».
Am Ende des 15. Jahrhunderts trat eine Wendung ein. Dies

zeigt sich in der damaligen neuen Interpretation des erwähnten
thomistischen «desiderimi! naturale»12. Schon Thomas hat den
Vorwurf, dass von der Natur keine Forderung gestellt werden kann
und sie keine Wünsche hegen kann, mit der These erwidert: Ein
Wesen braucht nicht notwendigerweise zur Erreichung des gesetzten

Zieles das Prinzip der Ermöglichung selber zu besitzen. Auch
über weitere Differenzen hinweg lehrte Scotus: «Concedo Deum
esse finem naturalem hominis, licet non naturaliter adiscipendum
sed supernaturaliter.» Mit Cajetan (1468-15:14), dem Gründer des

Neuthomismus, kommt aber eine Neuinterpretation auf.

Er verwarf Thomas' Lehre mit der Stellungnahme, dass die
Natur innerhalb ihrer eigenen Ordnung sich selbst genüge13.

Diese These unterstützt Cajetan mit einem Hinweis aufAristoteles'

« 1 )e 'aclo », was man zur Zeit vielfach auch bei andern Theologen,

z. B. Dionysius Carthusianus findet. Es zeigt sieh, dass die Theologie

unter Einfluss derjenigen Philosophen kam - für Cajetan war es sein

Studiengenosse Pomponazzi -, die die von Aristoteles in seinem

oben erwähnten Werk formulierten kosmologischen Prinzipien auf
das menschliehe Wesen anwandten. Eine naturalistische Anthropologie

wurde von der Theologie aufgenommen und sprengte
die alte, von der Scholastik her aufgebaute Synthese von Natur und

Übernatur. Traditionell blieb man, indem man sagte, das höchste Ziel

des Menschen sei die Gottesgemeinschaft, die Möglichkeit der

Erreichung dieses Zieles sei ein «superadditum», innerhalb der natürlichen

Grenzen könne der Mensch ein relatives Glück erreichen. Dazu

gehörte auch - was normaliter sei - eine rein natürliche Gotteserkenntnis

und Gottesverehrung. Gott aber hat es gefallen, der so in sich

selbst ruhenden Naturordnung eine übernatürliche Ordnung zuzufügen.

Die thomistische Lehre des «desiderium naturale» wurde unter

» Siehe für diese Entwicklung die oben erwähnten Werke des de Lubac

und Walgravo, deren Untersuchung wir hier verwenden.

» Denn «Non videtur verum, quod intellects creatus naturaliter
dotieret videre Deum: quoniam natura non largitur incl.nat.onem ad ah-

quid, ad quod tota vis naturai- perducere nequit; cuius Signum est, quod

"rgana natura dedit cuilibet potenfciae quam intus in anima posuit», Com-

mont, in Suuunam Theol. S. Thomao in I'rimam q. 12 ad 1.



— 284 —

Einfluss dieser Gedanken umgedeutet in die der «potentia obocdien-

tialis», d. h. eine Art passiver Fähigkeit des Objektes, nach der im
Objekt geschehen kann, was Gott verordnet. Diese anthropologische
Wendung hatte auch ihren Einfluss auf die Urstandslehre. Denn erst

jetzt fängt man mit der Spekulation über einen reinen, d.h. einen
«heilsneutralen» Naturstand an14. Am Ende des L6. Jahrhunderts
führte diese Entwicklung zu dem interessanten Erfolg, dass die
damals modernen Theologen, erstens der Jesuit Er. Suarez

(1548-1617), eine Verbindung machen zwischen der «natura pura»-
Lehre und der von der Finalität des Menschen, so dass aus einem

hypothetischen Stand - status - sich eine völlige Ordnung - ordo
naturalis - entwickelte. Von Suarez her dringt dies in die Theologie
ein15. So sehr war diese Wendung mit dem damaligen Zeitgeist
verbunden - wie de Lubac sagt -, dass man sich dieser Änderung bald
nicht mehr bewusst war und sie sich über alle früheren theologischen
Unterschiede hinweg in der ganzen Dogmatik einbürgerte. Nur
Einzelgänger erhoben Einspruch gegen diese «neue» Theologie16.

Die vorherrschenden Lehrsätze dieser neuen Theologie sind kurz
gefasst folgende17: Ohne übernatürliche Vollendung kann der
Mensch in einer natürlichen Vollendung eine rein menschliche

Seligkeit erreichen. Der Mensch hat nach seiner Natur kein höheres

Verlangen als das der natürlichen, immanenten Selbstverwirklichung.

Im Menschen lebt also keine Frage nach einer höheren
Vollendung seines Wesens. Solche übernatürliche Vollendung fusst in
einem nicht zu begründenden Ratschluss Gottes, dem der Mensch

mit einer «potentia oboedientialis» entsprechen kann. Es vollzog
sich eine Trennung zwischen Natur und Übernatur, aber damit
auch zwischen Gott und Mensch, Frömmigkeit und Theologie, und
das Hcilsangebot Gottes wurde nur noch verstanden als etwas völlig

Überraschendes im Sinne des Mirakels. Dies alles bedeutete für
das Gnadenloben, dass es nicht mehr erfahren wurde als ein erster

14 Diese Spekulation über eine «reino Natur» - natura pura - fängt an
bei Johannes Driedo, Professor in Löwen 1520-1535, einem Zeitgenossen
von Baius, und Ruard Tapper, gleichfalls Professor in Löwon -1559.

15 Siehe: EL de Lubac, op.cit. chap. VI, VII, VII. Dieso Entwicklung
lässt sich foststollen bei Molina, Vazquoz, Lessius, alles Jesuiten, aber auch
bei den Thomisten Joannes a Sancto Thoma und der Salamancaor Schule
sowie bei dem Löwener Jan Wiggers.

16 Dor Dominkaner Soto, später Baius und Jansonius und noch später
die sogenannto augustinische Schule im 18. Jahrhundort mit ihren Vertretern

Noris, Belleli und Borti. Siehe: de Lubac, op.cit., chap. IX.
17 Siehe: J.H. Walgrave op.cit., S.219-242. De Lubac, op.cit., S.276 ff.



— 285 —

Anfang zur kommenden Gottesgemeinschaft, sondern als ein
sittliches Leben, das mit Gottes Hilfe verdienstlich sei für eine
Gottesgemeinschaft im Jenseits. Auch der (daube verlor seine souveräne
Unabhängigkeit und wurde nur noch akzeptiert, insoweit er sich
vor der Vernunft verantworten kann. Diese in der Theologie
erscheinenden Trennungen führten, wie Walgrave zeigt, zur heutigen
Entfremdung des Christentums, dessen Ursprung ein Naturalismus
sei, in welchem das menschliche Wesen betrachtet wurde wie ein
Naturwesen, etwa «eine Kuh oder ein Apfelbaum»18. Diese
naturalistischen anthropologischen Voraussetzungen waren entscheidend
für die jansenistischen Cnadenstreitigkeiten, in denen es um die
Antwort auf die Frage der endgültigen Ausrichtung des Menschen
ging. Wenn man sich damals von verschiedenen .Denkwelten her
bekämpfte, war eine Lösung fast unmöglich19.

Diese Entwicklung wurde von den jansenistischen Kontroversen

gefördert. Denn die Gegner des Baius und Jansenius waren als
Vertreter der neuen Zeit von einer lebendigen Gewissheit erfüllt
und wurden von ihren Opponenten gereizt, die neue Lehre erst recht
weiterzutreiben. Sie vor allem betonten die Lehre der «natura pura»
gegen Baius und Jansenius. Damit beabsichtigten sie, die Gratuität
der Gnade sicherzustellen, aber wesentlich handelte es sich hier um die
theologische Annahme des Menschseins nach ganz innerweltlichem
Sinn, wie der Geist der Zeit es gebot20. Aber gerade durch diese

18 Walgrave, op.cit., S.221.
19 Der damaligen Problematik ähnelt die heutige Diskussion übor die

«ogonannte «horizontale» oder «vertikale» Lebenseinstollung. Die «horizontale»

Einstellung anerkennt die Legitimität eines autonomen rationalen
Lebonshorizontes, in dem das Leben ohne eine Beziehung zu Gott hin einen
selbständigen, immanenten Sinn und sein Ziel empfängt. Die «vertikale»
Einstellung dagegen behauptet, dass das Ziel dem Menschen nicht immanent
soin kann, sondern dass es im Leben um das Erreichen der Gemeinschaft mit
Gott geht. Darin liegt der endgültige Sinn dos Lebens. Die erstgenannte
Auffassung setzt sich in der Renaissance kräftig durch ; so wächst, wie Wallgravo
sagt, im modornen Geist eine Auffassung, nach der es ein von der seligen
Gottesgemeinschaft als übernatürlichem Ziel völlig losgelöstes reines Menschsein

gibt, welches bestimmt wird durch die Orientierung auf ein natürliches
Ziel, das vom Menschen mit seinen eigenen Kräften erlangt werden kann.

20 Nach Schillebeeekx siehe: Zwijgen of Spreken over God in een gese-
culariseerdo werold, TvTh 1967, S.338 ff.) geht es zu weit, zu behaupten,
Baius hätte mit seiner Lehre des «debitum naturae» den Begriff der «natura
Pura» in der Theologio als das andere Extrem hervorgerufen und gefördert.
Der Begriff war schon da, und die Gnadonstreitigkeiton haben ihn nur
verschärft. Im Wesen entstand dio «natura pura »-Theologie als eine Interpretation

des neuon menschlichen Selbstverständnisses.



— 286 —

kontroverse Situation waren sie nicht imstande, die grosso altkirchliche

und mittelalterliche Tradition in ihrem Denken lebendig zu
bewahren. So war die nachtridentinische Theologie gespalten in zwei

Gruppen, die einander nicht verstehen noch erreichen konnten.
Von diesem Hintergrund her müssen wir das Anliegen des

Baius und Jansenius als einen Protest gegen den Zeitgeist verstehen.

Wie es in gewissem Sinn auch bei der Reformation der Fall
gewesen war, so protestierten auch sie gegen eine Lehrentwicklung in
ihrer Zeit, die als «Modernismus» zu qualifizieren war. Die beiden

spürten die zu grossen philosophischen Einflüsse in dor Theologie
und wehrten sich deshalb gegen eine scholastisch-spekulative
Lehrmethode. In ihrer eigenen Methodik aber waren auch sie Kinder
ihrer Zeit, indem sie - vom Humanismus inspiriert - gegen die
spekulative Methode die positive Methode stellten: eine Lösung der

theologischen Fragen schien nur möglich durch positive Untersuchung

der Glaubensquellen, der Bibel und der Patres. Sie waren
jedoch nur in der Methode vom Humanismus abhängig. Seinen

Einfluss auf den Gehalt der Theologie lehnten sie ab und traten für
die Kontinuität des Glaubens ein. Man kann sie als Theologen
sehen, die nicht nur in der Rückkehr zur alten Kirche, sondern
auch im Anschluss ans Mittelalter reaktionär auf die oben skizzierte

neue Entwicklung reagierten21.
Ohne ausführlich des Baius Theologie zu erörtern, kann man

dies an seinen Lehrsätzen über das Verhältnis von Natur und Uber-
natur aufzeigen. Walgrave skizziert klar22, dass Baius, zwar schwerfällig,

aber nicht heterodox, wesentlich das mittelalterliche Erbe
fortsetzte. Das zeigt sich vor allem, wenn man ihn nicht wie bisher

nur von den verurteilten Lehrsätzen her sieht, sondern nach seinem

ganzen Oeuvre beurteilt. Als Kern aber der damals entstandenen
Kontroverse kann man23 des Baius Nichtanerkennung einer natürlichen

Gerechtigkeit, somit einer natürlichen, d.h. von der Offenbarung

losgelösten, sich nur auf die menschliche Vernunft stützenden

Theologie oder Gotteserkcnntnis betrachten. So umschreibt Baius
die Natur - dabei kann er sich gewissermassen der Autorität des

Aristoteles nicht entziehen - als etwas, was durch Geburt seinen

21 Von dieser Einsicht her ist es vorständlich, dass Walgravo als

römisch-katholischer Theologe heute Baius und Jansonius rehabilitieren
kann, wie wir unten sehen werden.

22 Op.cit. 159 ff.
23 Sioho: J.P. van Dooron, op.cit., S.80 ff.



— 287 —

Ursprung hat. Auf den Menschen angewandt ist es das Menschliche,

wie es vor dem Falle aus der Hand Gottes, des Schöpfers,
hervorgegangen ist, «natura est, quod Dens instituit». Auch die
sogenannte justifia originales gehört so zum menschlichen Wesen24.

Kraft seines Ursprungs ist der Mensch auf Gott orientiert und dazu
gerufen, die ewige Gemeinschaft mit ihm zu erwerben. Nach Baius
erreicht dann diese zur «natura integra» oder sogar «natura pura»
gehörende Lebensorientierung das Ziel in der Vollendung dieser

Orientierung, d.h. in der «natura integra elevata»25. Folgerichtig
behauptet er dann auch, dass durch die Sünde diese natürliche
Orientierung verlorengeht; nach dem Fall kann man nur noch im

uneigentlichen Sinne von Natur sprechen. Dabei muss betont werden,

dass Baius sowohl die Schöpfungs- wie die Erlösungsgnade
nicht als ein «debitum naturae» betrachtet. Er hält fest am skoti-
stischen Lehrsatz: «Concedo Deum esse finem naturalem hominis,
non licet naturaliter adiscipendum, sex! supernaturaliter26.» Wie
wir schon sahen, wurde gerade dieser Lehrsatz den damaligen
modernen Theologen mehr und mehr unverständlich. Denn sie

neigten dazu, das Übernatürliche vom Natürlichen her im abstrakten

Sinne zu betrachten, während Hains traditionellerweise die

Natur von der Übernatur her betrachtet. Nach dem Fall jedoch ist
für Hains die Gnade eine reine «gratia »sanans», darauf gerichtet,
die ursprüngliche Integrität wiederherzustellen. Dies ist eine reine

Gottesgabe. Nach der Wiederherstellung kann der Mensch die

»justifia legis» erwerben, d.h. der Mensch kann den Willen Gottes

tun, um so die völlige Gottesgemeinschaft zu erwerben mit Hilfe
der «gratia elevans». Im Stande der ursprünglichen Gerechtigkeit

ist somit ein gewisser Synergismus möglich.

Wesentlich für Baius ist die zum menschlichen Wesen

gehörende Orientierung auf Gott hin. Alles, was ausserhalb von ihr

liegt, ist absolute Sünde, obschon es einen relativen innerweltlichen

Wert, haben kann.

21 Der Vorwurfseiner Gegner, Baius naturalisiere auf diese Weise das

Übernatürliche, die Gnade, verkennt seinen Ansatz: Er betrachtet den

Menschen nicht abstrakt philosophisch, sondern stutzt sich auf das biblische

Schöpfungszeugnis. „
2* SoJ.P van Dooren, op.cit.. S.S3 iï. Es geht zu weit, was Schille-

beeckx sagt, der behauptet, dass bei Baius dio Gnade nur als «sanans»

verstanden wird; es gibt bei ihm, wenn auch unklar. Platz fur eine «gratia
elevans» auch im Stande der ursprünglichen Gerechtigkeit.

26 J.P.van Dooren, op.cit., S.84.



— 288 —

Kritik kann man nur in dem Sinne an Baius üben, als auch er
als Kind seiner Zeit so gefangen war im üblichen Naturbegriff, dass

er diesen nicht folgerichtig durch den Begriff der «creatio» ersetzte.
Seine Begriffsverwendung hat Anlass gegeben zu den Missverständnissen,

welche zu seiner Verurteilung führten. Klar aber ist, dass

Baius innerhalb der mittelalterlichen Tradition bleibt. Er kann sich
auf Thomas van Aquin stützen. Wenn dann auch Thomas selbst
wieder studiert wird, getrennt von der Interpretation des Cajetan,
ist es verständlich, dass man heute eine Rehabilitation des Baius
vornehmen kann. Nur kann man ihm, wie es Walgrave in Nachfolge

de Lubacs macht, einen «augustinischen» Archaismus auf
Grund seiner positiven Methode vorwerfen. Darüber im folgenden
Näheres.

Im grossen ganzen hat Jansenius (1585-1638) das Anliegen des

Baius weitergeführt. Es gibt jedoch bei ihm eine Akzentverschiebung,

verursacht von den zu Jansenius' Lebenszeit aktuellen Auxi-
lienstreitigkeiten. Der Streit ging um das Verhältnis des freien Willens

zur Gnade27. Papst Klemens VII. gab während der Sitzungen
der von ihm eingesetzten Congregatio, die diese Schwierigkeiten
beheben sollte, an, nach welcher Methode die Streitigkeit überwunden

werden sollte. Die Lehre Augustins, die den Pelagianismus und
Semi-Pelagianismus überwunden hatte, und später von Konzilien,
Vätern und Päpsten ratifiziert wurde, sollte als schiedsrichterliche
Instanz gelten. Nicht seine Gnadenlehre, wie sie nachher interpretiert

worden sei, sondern wie sie rein aus Augustins Schriften, positiv

studiert, hervorgehe. Diesem Prinzip treu arbeitet später Janse-

27 Die Congregatio de Auxiliis dauerte von 1598 bis 1607. Siehe:
Walgrave, op.cit, S.178; auch: L.Ceyssens, Jansénisme diepere gronden, Vorlesung,

die publiziert wurde im TvTh 7, Nr. 1. In diesem Streit handelte es
sich um eine Lehrdifferenz zwischon Thomisten und Jesuiten. Die Thomi-
sten, doren Hauptvortroter Banez war, führten zur Gewähr der Allwirksamkeit

dor göttlichen Gnado die sogonannte «praomotio physica» ein, wobei
Gottes Gnadenhilfo in ihrem Einfluss auf den menschlichen Willen im
Modell einor mochanischen Ursächlichkeit definiort wurde, gleichsam als
einem ersten Stoss. Die Jesuiten dagegen, ihr Wortführer war Molina, bo-
tonten die psychologischen Faktoren und Umständo, die den Willen anzogen
oder abstiessen. Sie entwickelten dio Lohro der doppelton Ursächlichkeit
einer Bewegung, in der Gott zusammon mit dorn freien monsehlichon Willen
einen Akt hervorbringt. Die Thomisten sahen die Allwirksamkoit Gottos bei
Molina gefährdet, der wio sio meinten, lehre, dass ohno ihre Ursächlichkeits-
priorität die Wirksamkeit dor Gnaclo vom froien Willen abhängig sei. Mit
Recht sagt Walgrave, dass beide Gruppen einem Rationalismus erlegen
waren, unvoreinbar mit der disputierten Sache. Siehe: op.cit., S. 180.



— 289 —

nius und weist dabei wie Baius die spekulativ-theologische Methode
ab. Er versuchte so die Unentschiedenheit der Auxilienkongrega-
tion zu überwinden wie auch der Reformation gegenüber die
ununterbrochene Lehrkontinuität der katholischen Kirche28 zu beweisen29.

Eine Analyse von Jansenius' Lehre lässt sich in folgender
Weise zusammenfassen30:

Wie Baius akzeptiert Jansenius, nach Augustin, dass es bei der
grundsätzlichen Orientierung des Menschen keine dritte Möglichkeit

gibt zwischen einer selbstlosen Gottesliebe und der Liebe zum
Geschöpf. Durch letztere ist der Mensch falsch orientiert und vor
Gott ungerecht. Amor Dei, bona voluntas, gratia habitualis und

justificatio sind dadurch für Jansenius fast identisch. Das Auf-Gott
gewandt-Sein gehört somit zum Wesen des Menschen31. Damit
verwirft Jansenius die von Cajetan vollzogene Wendung in der

Thomasinterpretation. Durch die Sünde, welche eine Willensdesorientierung

bewirkt, verliert der Mensch diese ursprüngliche
Orientierungsgnade. Die Erlösung ist dann die Wiederherstellung der

ursprünglichen Willensausrichtung und die Heilung der «cupiditas».
Dazu ist die heilende - sanans! - Gnade notwendig, erstens, um auf
Gott gerichtete Akte zu ermöglichen, zweitens, um dem Willen
selbst das Wollen und Tun solcher Taten zu geben. Diese Gnade

definiert Jansenius als «adiutorium quo», d.h. eine bewirkende

Hilfe. Dabei, wie übrigens auch Molina, betonte er die psychologischen

Faktoren und Umstände, was deutlich wird an seiner Einführung

des Begriffes «delectatio victrix», einer Macht, die gewisser -

massen, jedoch nicht genau das Gegenstück zur Sündencupiditas

ist. Angezogen von dieser «delectatio» wird der Wille wieder frei,

d.h. er richtet sich seiner Natur nach notwendigerweise auf sein

Ziel aus, da er in der Gottesorientierung wahrlich in seinem Ele-

28 La perpétuité do la foi!
29 Siehe P. Polman, L'élémont historique dans la controverse religieuse

du XVI« siècle, Gombloux 1932.
30 Siehe: J.H. Walgrave, op.cit. S. 189 ff.
31 Denn- quia natura rationalis in ipsa arte qua facta est, in incommutabili

veritate cernii, naturae suae ut Deo adhaereat convenire : naturae suae competere

esso cum Deo. Hoc est amorem istum naturalissima, arctissima, severis-

simaque obligationo sibi osse praescriptum, utpote quo diligere et colere debet

Deum, finem ultimum suum naturalem, supernaturahter licet acqu.rendum : in

quern clare videndum, fruendum ac diligendum, etiam naturaliter mchnatur

quamvis ut sanctus Thomas loquitur, non possit naturaliter ilium consequi. sed

solum per gratiam propter eminentiam finis illius. Siehe: Jansenius Augustinus,

Tomus II, Do statu naturae purae, Lib. I, caput 16.



290

ment sei. Unfrei ist der Wille, wenn er nicht erreichen und tun
kann, was mit dem übereinstimmt, wovon er spürt, dass es seine
wesentliche Bestimmung sei32.

Bei allem wird auch hier klar, dass Jansenius eine Art neutralen
Standes, in dem der Mensch ohne Sünde und ohne Gnade geschaffen
werden könnte, verwirft. Diese Verwerfung der «natura pura» ist die

Angel auch seiner Lehre: der Mensch sei nur geschaffen in einem
Stande, in dem er die Gnade besitzt, oder verkehrt in einem Stande,
in dem er sie nicht besitzt und nicht von sich aus erwerben kann.
Durch die Schöpfungsgnade, oben im Akt seiner Schöpfung, ist der
Mensch als «choix fondamental» Gott zugewandt33.

Wenn man diese Lehre im Lichte der gesamtkirchlichen Tradition

betrachtet, ist es nach Walgrave unmöglich, Jansenius der
Hétérodoxie zu beschuldigen, ja es ist sogar möglich, die in der Bulle «Cum
occasione» von Papst Innozenz X. im Jahre 1653 verurteilten Thesen

legitim orthodox zu deuten. Auch Schillebeeckx meint, Walgrave
folgend, dass die Orthodoxie des Jansenius mit guten Gründen verteidigt

werden kann34.

Dann aber kommt die Frage, wie es überhaupt möglich war, dass

Baius und Jansenius in ihrer Zeit verurteilt werden konnten. Man
meint, dies sei ihrem augustinischen Archaismus zu verdanken, d.h.
sie hielten ohne Gespür für die sich ändernde Umwelt rigoros und
unabänderlich an ihrer augustinischen Lehre fest35. Dies scheint mir
eine zu vereinfachende Lösung zu sein. Besser scheint mir das Urteil
von Schillebeeckx, der nuancierter behauptet, Jansenius und Baius
wünschten dem augustinischen Erbe treu zu bleiben, ohne auf die

32 Freiheit von Zwang heisst daboi nicht Freiheit von Notwendigkeit.
Siohe die dritto von l'apst Innozenz X. verurteilte Thcso.

33 Das heisst nach Jansenius nicht, dass dio Gnade der menschlichen
Natur geschuldet soi, sondern nur, dass Gott, weil er Gott ist, den Menschen
nicht goschaffon habon kann, ohno ihn in oino aktuollo odor potentielle Zuwendung

zu Gott als endgültigem Lebensziel zu stellen.
34 Übordies goben heute boide zu, dass mindestens vier dieser Lehrsätze

wie sie in der Bulle formuliert sind, boi Jansenius nicht zu finden sind. In dieser
Hinsicht gobon sie nicht nur don Verteidigern dos Jansenius rocht, sondern
Walgravo befürwortet auch dio Legitimität - dios nach Y. Congar - der später
von Arnauld eingeführten Unterscheidung zwischen «dogmatischen Tatsachen»

und «Rocht oinor Verurteilung», eino Unterscheidung, die Papst Alexander

VII. bezüglich der Bullo «Cum occasiono» verurteilt hat. Sioho: op.cit.,
S. 194 ff.

35 Es lässt sich dabei fragen, inwieweit auch sie bei der Bearbeitung von
Augustins Gedanken dem Rationalismus ihrer Zeit unterlegen waron.



— 291 —

neue hermeneiitische Situation zu achten, in der sie sich befanden. So
nennt er sie Vorbilder einer Orthodoxie, die ihre Umwelt nicht
versteht, so dass die Wahrheit, welche sie vertritt, nicht zu ihrem Rechte
kommt in der neuen theologischen Situation, die sich anbahnte36.
Beim heutigen Stand der Untersuchung scheint es mir am besten zu
sein, festzustellen, wie tragisch der (Jang der nachtridentinischen
Theologie gewesen ist. In zwei Parteien gespalten, war sie nicht
imstande, die neue Sensibilität und die Probleme ihrer Zeit schöpferisch

in der christlichen Tradition zu integrieren, da die eine Partei
sich absetzte und absetzen zu müssen glaubte von einem Modernismus,

dem die andere Partei sich auszuliefern geneigt war, wobei sie
nicht imstande war, die genuine Tradition lebendig zu bewahren. Es
wird dann auch schwierig, wenn man diesen Gnadenstreit im Lichte
der notwendigen theologischen Aufgabe jener Zeit betrachtet, ein Urteil

auszusprechen über das Recht oder Unrecht der damals sich
bekämpfenden Gruppen. Bei allem wird klar sein, dass wir auch hier auf
das wichtige Problem stossen, das jetzt allerorts die Theologie
beschäftigt: Wie soll sich das «tradere» des «traditums» legitim vollziehen

Gegen diese Frage verblassen meines Erachtens alle alten
kontroversen Stellungnahmen. So meine ich, dass heute diese Frage,
auch in bezug auf unser Thema, der Angelpunkt des Dialoges mit
Rom sein muss, vor allem wo, wie wir nach Walgrave und Schillebeeckx

annehmen dürfen, die historische jansenistische Frage inhaltlich

zu einer Lösung geführt werden kann und sogar bei ihnen schon

geführt worden ist.
I )iese Meinung ist nicht unbegründet ; denn die von uns erwähnte

Rehabilitation des Jansenismus ist nicht nur einem heute üblichen

theologischen «ressourcement» der römischen Theologie zu verdanken.

Man sollte fragen, woher dieses «ressourcement» stammt. Dann
muss man mit Schillebeeckx sagen, dass die «hermeneiitische Situation»

sich in unserer Zeit wieder weitgehend geändert hat. Der
rationalistische Naturalismus, der so stark auf die anti-jansenistische
Theologie eingewirkt hat, hat sich in der heutigen geistesgeschicht-

38 So am Schluss seines oben erwähnten Vortrages. Diese Bemerkung
entspricht zweifollos der houtigen kirchlichen Situation. Man kann ironischor-
"weise dem houtigen römischen Lehramt eine gleicho konservative Haltung
zuschreiben, welche Baius und Jansenius einnahmen, mit dem Unterschied
aber, dass in Rom jetzt inhaltlich jene Lehre verteidigt wird, gogen die Baius

"nd Jansenius zu ihrer Zeit als einer «nouvollo théologio» Einspruch erhoben
haben.



— 292 —

liehen Situation überlebt37. Die auf ihm aufgebaute Anthropologie,
welche den Menschen als ein autonomes, rationales Wesen betrachtet,

nur bestimmt zur Selbstentfaltung und Selbstrealisation - die
Wurzel von allem engen Individualismus - hat zu einem Echec
geführt und beherrscht nicht länger das Lebensgcfühl. Damit zerfiel
der Boden, auf dem die herkömmliche, von Rom autorisierte Theologie

nach Trient fusste. Ein «aggiornamento» kündigte sich an.
Namentlich in der philosophischen Anthropologie kam der
sogenannte Personalismus zum Durchbruch, in dem der Mensch nicht
mehr als ein in sich geschlossenes Wesen betrachtet wird, sondern
als «offen» umschrieben und von seiner Bezogenheit, seiner Relativität

her betrachtet wird. Deshalb kommt heute aufs neue das

menschliehe Hingewancltsein zum Transzendenten zur Sprache,
und es wird verständlich, dass die neuscholastischen Schemata von
Natur und Übernatur verlassen werden zugunsten einer Befragung
der vortridentinischen - biblischen, patristischen und mittelalterlichen

- Tradition38. So setzten sich in der katholischen Theologie
Einsichten durch, welche das Verständnis für das Anliegen des

Jansenismus wie auch der Reformation fordern. Der alte Satz «gratia

supponit naturam», so eng ausgelegt in den jansenistischen
Kontroversen, wird heute allgemein korrigiert mit dem «et natura
supponit gratiam», der dem Gedanken des Baius wie des Jansenius
wesentlich nahekommt39. Anstelle des Begriffes «natura» befürwortet

man «creatio»40, wobei man den alten Begriff «natura» durch
letzteren erklärt. Der auch in den Naturwissenschaften inhaltlich
problematische Begriff «Natur» kann so wieder neu funktionell
gemacht werden41.

37 So vor allem Walgrave, op.cit., S. 342 ff.
38 Bezüglich dor Bedeutung dieser Wendung in «philosophis» nennen

wir hier die wichtige und meinos Erachtens für die Zukunft führende Studie
von dem jüdisch !-französischen Phänomenologcn Emanuel Lévinas, dessen
Hauptwerk «Totalité et Infini», erschienen in Den Haag 1961, auf mehrere
junge reformatorischo wio katholischo Theologen Einfluss ausübt. Es ginge
zu weit, hier eine Übersicht über den philosophischen Personalismus in allen
seinen modornon Nuancen zu geben. Lévinas mag als Beispiel für andere
stehen.

39 So von Balthasar und Darlapp. In Holland vor allem Schoononborg.
40 So Schoononborg in seiner Dogmatik «Het geloof van ons doopsol» I,

II, III, IV, 's Hertogonbosch 1955 ff.
41 Wir verweisen auf die wichtigen Aufsätze des Naturwissenschaftlers

C.J.Dippel und des Theologen J.M. de Jongin, «Geloof on Natuurwotcn-
schap», Bd.I und II, Don Haag 1966 on 1967. Wichtig ist auch dio Arbeit
des A.E.Loen, Säkularisation, München 5.



— 293 —

Das heisst nicht, dass mit dieser Wendung alle Fragen gelöst
sind. Neue treten hervor, so z.B. die Frage nach den «relata» in der
anthropologischen einseitigen Betonung der «relatio»42.

Diese neuen Fragen übersteigen die früheren Kontroversen
und fordern notwendigerweise den Dialog. Dieser stellt uns vor die

Aufgabe, gemeinsam die schwierige Hauptfrage zu lösen, wie auf
adäquate Weise das biblische Kerygma vom Wesen des Menschen
und seines Heiles so ausgelegt werden kann, dass die Tradition des

Evangeliums auch heute fruchtbar und erleuchtend ist. Diese

Frage zu beantworten übersteigt meine Kompetenz. Ich darf nur
zum Schluss eine Bemerkung zu dieser Aufgabe machen : Im voraus

scheint es mir nicht richtig zu sein, eine Lösung nur auf Grund
der Christologie zu suchen. Dies würde zu einem schwer zu
überwindenden Dualismus führen. Besser wäre es, das Problem der
Erlösung vom trinitarischen Dogma her zu sehen, damit die Gnadenlehre

nicht eingeengt wird in die ethische Willensproblematik. Dies
aber ist eine Aufgabe, die meines Erachtens heute der ganzen
westlichen Theologie auferlegt ist, damit sie sich nicht nur von den sote-
riologischen Kontroversen löst, sondern auch die Botschaft des

Heiles unserer Epoche weitergeben kann43.

Amersfoort J. Visser

42 Zu dieser Problomatik vorweisen wir auf die Vorlesungen von Bischof
Dr.U.Küry, dor den Begriff «natura» so weit fasst, dass er das «ens crea-
tum» enthält, das in die Relation zum Creator gestellt ist.

43 Hier danke ich Pfarrer P.Amiet von Mägden, der diesen Vortrag in
Zürich vorgelesen und zur Publikation sprachlich bereinigt hat.


	Zur Erlösungs- und Gnadenlehre

