
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 3

Artikel: Die Nachfolger der Apostel

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 192 —

Die Nachfolger der Apostel

Begegnet man bei Firmenbezeichnungen dem Begriff «Nachfolger

», so kann das Verhältnis dieserNachfolger zum Gründer der Firma
sehr verschieden geartet sein. Es kann sich um seine direkten
Nachkommen, aber ebenso gut um fernstehende Personen handeln; sie

können den Betrieb gleich oder ziemlich anders weiterführen. Der

Begriff hat also eine gewisse Spannweite. Er besagt nur, dass ein Geschehen

trotz des Ausscheidens der ersten Generation nicht aufhört,
sondern durch andere in bestimmter Weise weitergeführt wird.

Auch in unserem Zusammenhang soll der Begriff nur bedeuten,
dass mit dem Ausscheiden der Apostel das Geschehen von Kirche
nicht zu Ende ist, sondern durch den Dienst anderer weitergeht. Darüber

aber, in welchem Verhältnis diese andern und ihr Dienst zu den

Aposteln und ihrem Auftrag stehen, soll aber durch den Begriff des

«Nachfolgers » noch nichts präjudiziell; sein. Verstehen wir den Begriff
so, so ist uns der Weg des Vorgehens vorgezeiehnet : wir können nicht
von vorneherein nach bestimmten Personen und Funktionen fragen ;

wir müssen uns vielmehr zuerst darüber Rechenschaft geben, was

Auftrag und Dienst des Apostels ausmachte; dann gilt es zu prüfen,
ob und inwiefern das Ausscheiden des Apostels eine Lücke hinterlässt
und inwiefern diese Lücke allenfalls ausgefüllt wird. Je nachdem lässt

sich dann von hier aus sagen, ob und in welcher Weise von «Nachfolgern

» der Apostel die Rede sein könne.

A. Der paulinische Apostolat

Wir beschränken uns auf den paulinisohen Apostolat und lassen

die Probleme der Ableitung des Apostelbegriffs und des Verhältnisses
zwischen Paulus und dem Zwölferkreis unerörtert '. Denn bei Paulus

treten die für unsern Zusammenhang wichtigen Fragen am schärfsten

zu Tage, während die Evangelien und - besonders auffällig! - die

Apostelgeschichte es kaum als Problem zu empfinden scheinen, was

nach dem Ausscheiden der Zwölf hinsichtlich ihres Dienstes geschehen

solle. Anderseits ist das paulinische Verständnis seines Apostolats

1 Vgl. zuletzt: Schmithals Waltor, Das kirchliche Apostolamt (1961) und

Klein Günter, Die zwölfApostol 1961 - Die Kritik an der Ableitung des p»u"
linisehen Apostolbogriffs vom jüdischen Schaliach-Institut durch Rongstoi'i
scheint uns begründet. Hingogon dünkt uns der Zusammenhang mit doi

Selbstbozoiehnung l'.piktots näher zu liegen als der mit der Gnosis.



— 193 —

so klar bezeugt und so geschlossen, dass eine Untersuchung der
Herkunft seines Apostelbegriffs und seines Verhältnisses zu den zwölfen
wohl dieses oder jenes Moment noch schärfer zu akzentuieren, aber
keine wesentlichen Ergänzungen oder gar Korrekturen an seiner
Darstellung beizubringen vermag. Für unsere Frage ist es auch nicht
nötig, alle Züge im Apostolatsverständnis des Paulus zu nennen; es

genügt, die konstitutiven herauszuheben.
1. In des Apostels eigener Sicht ist seine Berufung zu seinem

Dienst wie seine Bekehrung nicht das Resultat einer psychischen
oder religiösen Entwicklung, sondern ausschliesslich in göttlicher
Erwählung und Berufung begründet. Wenn Paulus sich zuerst mit
Emphase für die Ziele des Pharisäats eimsetzt, seine Altersgenossen
im Gesetzeseifer übertrifft, sogar untadelig in der Gesetzesgerech-
tigkeit ist und zum radikalsten Cogner und Verfolger der
Christengemeinde wird (Gal. 1, 13.14; Phil.3, 4ff.; I.Kor. lö, 9) und dann
doch plötzlich als Bote Jesu Christi dasteht, so liegt das nicht
daran, dass ihn das Gesetz zur Verzweiflung getrieben und so
schliesslich auf die entgegengesetzte Seite gedrängt hätte. Paulus
hat kein Luther-Erlebnis gehabt. Er kommt zu Christus und zu
seinem Dienst allein, weil er von Mutterleib an von Gott dazu
ausgesondert war (Gal. 1, 15). Er bezeichnet sich denn als kletos apostolus

(Rom. 1, 1; I.Kor. 1, I) und unterstreicht dies noch durch die

negative Aussage, dass er nicht von oder durch Menschen zu seinem
Apostolat und seiner Botschaft gekommen sei (Gal. 1, 1. llf., Ißff.).

Diese Feststellung ist hauptsächlich nach einer Seite hin noch

genauer zu pointieren: Mit Recht werden die von Paulus erwähnten

Dienste in der Gemeinde als pneumatisch-charismatisch
bezeichnet. Wollte man in dieser Charakterisierung aber auch das

Grundlegende für den Apostolat des Paulus sehen, so wäre das

nicht mehr zutreffend. Gewiss ist Paulus Pneumatiker und Charis-
niatiker. Er ist Pneumatiker; denn es gibt nach I.Kor. 2, (iff.
überhaupt keine Erkenntnis Jesu Christi und somit auch keinen Glauben

und keine Verkündigung ausser durch den Heiligen Geist. Paulus

könnte also nicht Apostel sein, wenn er nicht Pneumatiker
¦^äre. Aber sein Pneumatikersein begründet nicht seinen Apostolat;
denn alle Glaubenden sind Pneumatiker, und doch sind sie nicht
aUe auch Apostel. Und Paulus ist auch Charismatiker. Nach
^Kor. 12 gibt es keine Gliedschaft an der Gemeinde Christi, ohne
dass den Berufenen nicht zugleich mit ihrer Berufung auch
bestimmte Charismata und Aufgaben zuerteilt würden. Paulus



— 194 —

könnte also auch nicht Apostel sein, ohne Charismatiker zu sein.

Pneumatikertum und Charismatikertum sind unerlässliche
Bedingungen für den Vollzug seines Apostolats, aber nicht seine Begründung.

Es verhält sich umgekehrt: weil Paulus zum Apostolat berufen

ist, wird er, um seine Berufung erfüllen zu können, auch
Pneumatiker und CharLsmatiker2. Der Grund seines Apo»stolats ist also
seine persönliche Berufung. Paulus ist auch Ekstatiker, er übt die

Glossolalie, versteht sie zu deuten, er erlebt Visionen und Entrük-
kungen. Wo aber sein Apostolat bezweifelt wird, betont er selber

2 Der Charisma-Begriff ist freilich nicht ho leicht zu fassen. Hörn. 5,15. 16

meint er das ganze Heilswerk Gottes in Christo im umfassendsten Sinn, 6, 23
charakterisiert er das ewige Leben als Gnadengeschenk, LI, 29 die Bundesver-
heissungen in ihrer ganzen Tragweite, in 1, 11 aber jode geistliche Gabe, die
irgendwie zur Stärkung dor Gemeinde beizutragen vormag, und in 2. Kor. 1,11
meint er die Paulus widerfahrene Kettung. 1. Kor. 7, 7 ist an die Gabe und
Bestimmung zur Ehelosigkeit, vielleicht auch an die zur Eho gedacht. Da nun für
Paulus die Berufung zu einem Dienst an Gott und den Menschen den konkreten
Erweis der Versöhnung darstellt, muss für ihn selber in der Betrauung mit dem
Apostolat dieser Gnadenerweis liegen. Darum bezeichnet or auch den Apostolat

als die ihm zuteil gewordene Gnade (Röm. 1, 5; 12, 3. 6; 15, 5; I.Kor. 3, 10;
Gal. 2, 9). Insoforn sollte er auch sagen können, dass der Apostolat sein
Charisma sei. Auffälligerweise tut er das nirgends ausdrücklich. In 1. Kor. 12, 28

werden die Charismata erst mit dem zweiten epeita an Apostel, Propheten und
Lehrer angereiht. Dor Apostolat gehört also nicht zu dor hier visierten Katogo-
i'ie von Charismata. Wir glauben, Apostolat und Charismata soion folgendor-
massen zu unterscheiden : Der Apostolat ist in persönlicher Erwählung und
Berufung begründet und bedarf zu seiner Erfüllung verschiedener Charismata.
Paulus übt donc auch das Lohren (I.Kor. 4, 17; 14, 6),dieProphotio(l.Kor. 14,

6), die Glossolalie und ihre Deutung; zwoifellos oignot ihm auch der logos
Sophias und der logos gnoseos. Donnoch ist er dabei nie etwas anderes als dor
Apostel. Domgegenüber wordon zwar auch die Charismata persönlich zugoeig-
net; aber während boi den andern Gomoindogliodern ihre Beauftragung durch
den Inhalt eines oder mohrorer Charismataschon vol 1 gegeben und bostimmt ist,
so dass Charisma und Beauftragung inhaltlich identisch wordon, sind bei Paulus

die Charismata seinem Apostolat zu- und untergeordnet. Soin Apostolat
übergreift seine Charismata und gibt ihnon eino bestimmto, nur dienendo
Zielrichtung. Ähnliches dürfte von don Propheten und Lohrorn in 1. Kor. 12, 28 zu

sagen sein. Röm. 12, 6ff. und I.Kor. 12, 10, wo dio Prophotio unter den Charismata

genannt wird, widerspricht dorn nicht ; denn dio Dinge können unter
verschiedenen Gesichtspunkten botrachtet werdon : einmal als Bogabungon, dioos
als solche in der Gemoindo gibt, dann aber auch, wenigstens boi gewissen Diensten,

unter dem Gesichtspunkt besondorer Beauftragung, zu deren Erfüllung
die Charismata dionen sollen. Die Charismata im engem Sinn von Röm. 12, 6fl-
und 1. Kor. 12 sind also vom Heiligen Geist go weckte Begabungen zu bestimmten

Arten von Dienstleistungen, die bei den moisten Gomoindogliedorn auch

gleich die konkrete Gestalt ihrer Beauftragung anzeigen, boi andorn aber einem
noch weitergehenden Auftrag untergeordnet soin können. Dios ist vor allem bei

Käsemann, Amt und Gemeinde im Neuen Testament, Kxegetischc Versuche
und Besinnungen, S. 109ff. zu wonig oder gar nicht beachtot.



— 195 —

mit grösstem Nachdruck, dasses«töricht»,unsachgemäss sei, auf diese
Dinge einen Legitimitätserweis gründen zu wollen (2. Kor. 11 und 12).
Was das Ekstatikertum betrifft, wird man sogar sagen müs»sen, dass
Paulus auch Apostel sein könnte, ohne Ekstatiker zu sein.

2. Paulus ist Apostel als Zeuge der »Auferstehung Jesu Christi.
- Die Darstellung von Apg. 8, Iff.; 22, 3ff.; 26, 9ff. scheint zwar
von Paulus selbst nicht unbedingt gedeckt zu werden. Während
nämlich die Apg. von einem äussern Ereignis spricht, das in gewissem

Umfang auch von den Begleitern des Paulus wahrgenommen
wurde, sagt Paulus in Gal. 1, Ili selber, es habe Gott gefallen,
seinen Sohn in ihm zu offenbaren (apokalypsai en emoi); er spricht
also von einem «innern» Ereignis. Nach 1. Kor. 15, 8; 9, 1 kann aber
kein Zweifel daran bestehen, dass sich Paulus als Augenzeugen des
Auferstandenen betrachtete. Der Unterschied zwischen der Apg.
und (Sai. 1,16 wei.st aber darauf hin, dass das in Frage stehende
Ereignis zwei Seiten und »Aspekte hat, die durchaus nicht miteinander
identisch sind. An sich wäre es möglich, dass der Auferstandene
dem Paulus erschiene, ohne dass diese Begegnung für ihn zur
apokalypsis en auto würde. Die Begegnung bliebe für ihn dann ein

mysteriöses Erlebnis ohne weitere Bedeutung. Soll ihm das Sehen
des Auferstandenen zur apokalypsis werden, muss auch etwas in
ihm geschehen. Der Herr selber muss ihm das Geschehene zur
apokalypsis machen. Wir werden kaum missdeuten, wenn wir sagen :

erst im Heiligen Geist wird ihm das Gesehene zur Offenbarung.
Anderseits: wenn Paulus Gal. 1, 11.12 betont, dass er sein

Evangelium nicht von Menschen empfangen habe, sondern di'apo-
kalypseos Iesou, so ist es sicher nicht seine Meinung, dass er alles,
^as wir uns durch Religionsunterricht, Predigt, Bibellektüre,
Studium an Kenntnissen erwerben, auf einen Schlag, in einem
übernatürlichen Kurzverfahren empfangen habe. Das hatte er nicht nötig.
Was es da an Kenntnissen zu wissen gab, das war ihm, dem Verfolger

der Gemeinde, zur Genüge bekannt. Aber es war ihm nicht
Wahrheit, nicht Offenbarung. Dazu, dass es Ihm Offenbarung
Wurde, war aber keine Esrcheinung des Auferstandenen nötig. Alle
andern Christen gelangen zur Erkenntnis der Offenbarung, indem
ihnen der Heilige Geist das, was ihnen verkündigt wird, zur
Offenbarung macht, ohne dass sie es sehen. Paulus hätte also ebenfalls
Christ werden und ein fruchtbarer Bote Jesu Christi sein können
°hne eine Erscheinung des Auferstandenen. Die Frage ist jedoch,
°h er dann in der Wei.se Apo»stel gewesen wäre, wie er es sein sollte.



— 196 —

Wir haben damit nach der Bedeutung der Augonzeugenschaft
für das Wesen des Apostolats gefragt. Man unterschiebt heute einer

Betonung der Augenzeugenschaft gern die Meinung, der Augenzeuge

solle ein Garant für das Evangelium sein und lehnt dann
diese Vorstellung als sachlich unmöglich ab3. Das ist ein Irrtum.
Für Paulus haben wir eben gezeigt, dass nur der Herr selbst ein
Sehen des Auferstandenen zur Offenbarung machen kann. Die

Evangelien sagen dasselbe, indem sie den Auferstandenen nur
seinen Auserwählten erscheinen lassen und betonen, dass er ihnen erst
noch die Augen auftun müsste. Ebenso verhält es sich für die, welche

die Botschaft von der Auferstehung hören. So kann denn auch

nur der Glaube den Zeugen als Zeugen erkennen. Die Vorstellung
von Zeugen der Auferstehung, die durch ein Sehauen als solches

Zeugen und so Garanten wären und andern als das dienen könnten,
gibt es nicht. Die Frage ist aber, ob es ein Zeugnis von der
Auferweckung Jesu Christi geben könnte ohne Augenzeugen seiner

Erscheinung. Theoretisch wäre das möglich. Gott könnte es den
Boten Jesu Christi in ihren Herzen zu hören gegeben haben, dass er
den Gekreuzigten auferweckte. Wir wären dann statt auf das

Primärzeugnis von Augenzeugen auf das Primärzeugnis von Ohrenzeugen

angewiesen. Aber was macht das für einen theologischen
Unterschied Eigentlich keinen. Profan gesehen ist das eine so
rätselhaft und fragwürdig wie das andere. Es ist aber sachentsprechend,

dass es Ohren- und Augonzeugenschaft zugleich gibt; denn
es geht nicht bloss um einen neuen Gedanken, sondern um das Zu-

Tage-Treton eines den ganzen Menschen umfassenden Sieges, der
kaine ktisis. So oder so gibt es Evangelium nur durch die Schaffung

und Ausrüstung primärer Zeugen, also durch erstes Hören
oder Sehen, in vollem Umfang nur durch beides zugleich. So stellen
wir fest: Evangelium gibt es nur durch Augen- und Ohrenzeugen
des Auferstandenen. Somit hätte Paulus ohne die Erscheinung
des Auferstandenen wohl Christ und ein fruchtbarer Bote Christi
werden können, aber nicht einer der Primärzeugen, ohne die es

überhaupt kein Evangelium gäbe. Und umgekehrt: durch die

Begegnung mit der Erscheinung des Auferstandenen wird Paulus
einer der Primärzeugen, ohne die es kein Evangelium und keine
Kirche gibt, deren Existenz also für die Kirche unerlässlich,
grundlegend, konstitutiv ist.

3 So z.B. Bultmann, Theologie dos NT1, S. 29(1 und Klein, Die zwölf Apostel,

S. 206 If.



— 197 —

3. Trotzdem genügt diese Primärzeugenschaft allein noch nicht
zur Begründung des paulinisohen Apostolats. Nach I.Kor. 15, 6

erscheint der Auferstandene fünfhundert Brüdern. Sie sind also auoh

Primärzeugen und doch nicht Apostel, wie Paulus es ist. Von ihnen
unterscheidet sich Paulus durch eino besondere Beauftragung zur
Verkündigung des Evangeliums, in der seine Berufung «von Mutterleib

an» zur Erfüllung gelangt (Gal. 1, 16: damit ich ihn unter den
Heidenvölkern verkündige»; Gal.2, 7; Röm.l, 1; I.Kor.1, 17).

Der Apostolat des Paulus ist also auch durch eine besondere per-
»sönliche Beauftragung gekennzeichnet.

4. Mit dem bisher Ausgeführten ist aber auch schon ein Weiteres

gegeben : das Werden von Kirche ist an den Dienst bestimmter
Menschen gebunden. Und : indem dies am Apostel charakteristisch
zur Darstellung kommt, ist der Apostel auoh Typus christlicher
Existenz überhaupt. - Um das erste im richtigen Licht zeigen zu
können, beginnen wir beim zweiten. Es ist bedeutsam, dass bei
Paulus persönliche Bekehrung, Begegnung mit dem Auferstandenen

und Beauftragung mit dem Aposteldienst in einem einzigen
Ereignis geschehen. Das muss zusammengehören ; denn die Beauftragung

mit einem bestimmten Dienst ist die Bestätigung der Versöhnung;

die Versöhnung muss ihre Realität erweisen in der Rückführung

zur Gemeinschaft mit Gott. Gemeinschaft mit Gott ist aber
kein unbestimmter Zustand, »sondern Leben mit Gott und das

heisst Beteiligung am l'un Gottes, eben Beauftragung mit einem

bestimmten Dienst. Darum sind für Paulus Offenbarung des

Auferstandenen und Beauftragung mit dem Aposteldienst identisch mit
der ihm zugewendeten Gnade Gottes (Gal. 1, löf.; 2, 9; Röm. I, 5;

12, 3; 15, L5f. ; l.Kor.3, 10; Eph.3, 7f.). Das kommt auch darin zur
Geltung, dass Jesus keinen Auftrag zum Schreiben erteilt, sondern

zum Botendienst, also zu persönlichem Reden aussendet. Eine

Schrift als solche wäre noch kein Evangelium, sondern nur eine

Theorie. Als Evangelium tritt die Botschaft erst in Erscheinung,
indem sie durch bestimmte Menschen ausgerichtet wird, die

zugleich der Tatbeweis dafür sind, dass Gott Sünder in seinen Dienst

genommen, sie also versöhnt hat. Darum wird Kirche nur durch
den Dienst von Menschen. Durch die Aufzeichnung von Schrift
wird daran nichts geändert.

Insofern sagten wir, dass das Werden von Kirche an den Dienst

von Menschen gebunden sei. Das bedeutet also nicht, d&ssGott an den

Dienst von Menschen gebunden wäre. Wie bei den Primärzeugen



— 198 —

könnte er auch später unter Umgehung menschlicher Dienste Glauben

wecken. Aber so wäre das Evangelium nicht ganz frohe
Botschaft, weil wir dann von der Beteiligung am Tun Gottes in einem
wesentlichen Stück ausgeschaltet wären. Es käme auch nicht
Gemeinschaft zustande; denn Gemeinschaft wird, indem ein Mensch
einem andern Höchstes zu sagen hat oder Höchstes vom andern zu
hören bekommt. So also geschieht Kirche im Dienst von Menschen,
in dem Christus seine Erlösung bestätigt und uns selbst entgegentritt

(Röm. 10, 14 ff.).
5. Von daher lässt sich auch das Entscheidende über die Autorität

des Apostels sagen : Nach 2. Kor. 3, 1 ff. ist die Existenz christlicher

Gemeinde die Legitimation des Apostels; denn, dass
Menschen zum Glauben an Christus kommen und seine Gemeinde werden,

das zeigt, dass seine Botschaft das Evangelium und er selber
wirklicher Apostel ist, dessen Wort durch den Heiligen Geist Macht
bekundet. Einen andern Legitimitätserweis weiss er nicht geltend
zu machen. Dasselbe finden wir auch I.Kor.2, 1-5; l.Thess. 1, 5.

Die Autorität des Apostels gründet also ganz in seiner Botschaft.
Deshalb fordert er auch die Gemeinde auf, selber zu beurteilen, was

er sagt (I.Kor. 10, 15; II, 13 und der Sache nach ähnlich I.Kor.2,
15). Lind Gal. 1, 6- bedroht er nicht nur andere, sondern auch »sich

selbst mit Fluch für den Fall, class er etwas anderes verkündigen
wollte als das, was schon verkündigt ist. Nirgends findet sich eine

Spur, dass er etwa zuerst Glauben an seine Sendung und Autorität
verlangt und daraufhin Glauben an seine Botschaft erwartet hätte.
Das wäre auch aussichtslos gewesen; denn seine Autorität und

Legitimität kann nur erkannt werden, indem sein Zeugnis als Zeugnis

von Gott erkannt wird. So muss man in der Tat sagen, seine

Autorität beruhe in der Wahrheit seiner Botschaft und nicht in
seinem Amt als solchem.

Damit ist negativ gesagt, dass seine Autorität nicht in einet'

Amtskompetenz besteht, kraft derer er befugt wäre, festzulegen,
was Offenbarung, Wahrheit sei und was folglich geglaubt werden
muss. Der Apostel ist weder selber Offenbarer noch auch nur
Offenbarungsmittler. Das ist allein Jesus Christus selber. Der Apostel ist
«bloss» sein Zeuge. Es geht denn in seiner Botschaft auch nicht um
Übermittlung einer Theorie, sondern um das Zeugnis von der Person

Jesu Christi.
Dass die Autorität des Apostels auf der Wahrheit seiner

Botschaft beruht, darf aber nicht dahin missverstanden werden, als



— 199

wäre seine Botschaft von seiner Person ablösbar. Das kann man
von einer Philosophie oder von einem Programm sagen, die beide
Anspruch auf Einsichtigkeit aus sich selbst erheben. Nach 1. Kor. I,
17 ff. ist das Evangelium aber gerade keine derartige sophia. Es ist
Zeugnis. Und als Primärzeugnis ist es an die Begegnung mit dem
Auferstandenen und die persönliche Sendung und Beauftragung
und insofern an die Person des Apostels gebunden. Eben in dieser
Weise ist die Existenz des Apostels Bestätigung für die Realität
der Versöhnung und unserer Erhöhung zum Leben mit Oott, zur
Mitbeteiligung an seinem eigenen Werk. Die Person des »\postels
gehört zum Inhalt des Evangeliums. Die Kirche kann ohne ihn nicht
Kirche sein; sie ist auf ihn angewiesen. Der Apostel ist Repräsentant

Jesu Christi. Wir können Christus nur im Apostel begegnen. So
ist durch den »Apostel das Fundament der Kirche gelegt (I.Kor. 3,

10). Er hat durch das Evangelium die Gemeinde gezeugt (I.Kor.4,
15). Das macht seine einmalige und grundlegende Autorität aus.

B. Inwiefern durch das Ausscheiden des Apostels
eine Lücke entsteht

Cm die »Antwort auf diese Frage zu linden, gehen wir
folgendennassen vor: wir unterlassen es zunächst, die neutestamentlichen
Texte zu befragen. Statt dessen ziehen wir aus den aufgeführten
Bestimmungen des paulinisohen Apostel begriff» die nötigen Folge

Hingen, um uns so darüber klar zu werden, welche Situation in der
Kirche entstehen muss, wenn der Apostel nicht mehr da ist.

Wir sahen, dass Paulus auch ohne Begegnung mit dem
Auferstandenen hätte Christ werden können. Der Heilige Geist hätte ihm
nur das, was er schon wusste, zur Wahrheitsoffenbarung machen
müssen. Ein Apostel im Sinne des Primärzeugen wäre er aber auf
diese Weise nicht geworden. I'm das zu werden, müsste er den

Auferstandenen selber sehen und hören und mit dem Aposteldienst
persönlich beauftragt werden. Ferner sahen wir, dass es ohne »solche

Primärzeugen kein Evangelium und keine Kirche geben könnte,
nicht weil Gott auf Menschen angewiesen wäre - er könnte sich

jedem unter Umgehung anderer Menschen direkt offenbaren, wie

er es bei Paulus tat -, wohl aber deshalb, weil Gott die Versöhnung

in Christus dadurch bestätigen will, dass er uns Menschen

für sein eigenes Werk in Dienst nimmt. Deshalb will er uns das

Evangelium nur durch Menschen zukommen lassen, prototypisch



— 200 —

durch den Primärzeugen, den Apostel. Auf ihn und sein Zeugnis
bleibt die Kirche angewiesen. Wenn nun aber der Apostel seinen

Lauf einmal angetreten und sein Zeugnis abgegeben hat und
der Heilige Geist es auch andern Menschen zur Offenbarung
gemacht und damit die Gemeinde Christi ins Dasein gerufen hat, so

ist das eben geschehen und kein Mensch vermag es wieder
ungeschehen zu machen. Nun mag der Apostel abgerufen werden, das

ändert nichts daran, dass seine Sendung und sein Zeugnis geschehen

sind und geschehen bleiben. Die Kirche bleibt an ihn und sein

Zeugnis gewiesen, aber sein Weggang ändert daran nichts. Somit
lässt der Weggang des »Apo.stels in der Kirche keine Lücke zurück.
Es bedarf nur dessen, dass sein Zeugnis weitergegeben wird und
dass es der Heilige Geist weiterhin den Hörern zur Offenbarung
macht. Aber eines neuen Gesandten, der den Apostel und dessen

Dienst ersetzte, sein «Ersatzmann» wäre, bedarf es nicht. Achten
wir besonders noch darauf, dass die Autorität des Apostels in der
Wahrheit seiner Botschaft und nicht in einer Befugnis, die Wahrheit

festzusetzen, besteht, so ist klar, dass diese Autorität in der

Weitergabo seines Zeugnisses gegenwärtig bleibt, so dass sein Weggang

auch keinen neuen Inhaber seiner Autorität erforderlich
macht. So ist der Dienst des Apostels nicht nur primär, sondern
auch singular, einmalig.

Was wir nun erst logisch aus dem paulinisohen Apostel begriff
gefolgert haben, findet in dim paulinisohen Briefen seine volle
Rechtfertigung. Man könnte freilich bezweifeln, dass eine solche

Feststellung überhaupt möglich ist. Die kritische Forschung ist
zwar überzeugt, dass nicht nur die Evangelien, die uns in unserer
Frage nicht viel helfen, »sondern auch zahlreiche andere Schriften
erst nach dem Tod des Apostels geschrieben seien. Aber keine dieser

Schriften stellt sich ausdrücklich auf den Standpunkt, erst in
nachapostolischer Zeit zu sprechen. Wir sind dennoch nicht bloss

auf die Ergebnisse der kritischen Forschung angewiesen. Schon die

unbestritten echten Paulusbriefe führen uns in die Situation, die

uns hier interessiert. Diese Situation entsteht nämlich nicht erst,

wenn der Apostel tot ist, sondern schon jedesmal dann, wenn Paulus

eine durch ihn gegründete Gemeinde wieder verhisst. Das wird
gerade durch seine Briefe bestätigt. Es ist nämlich zu beachten,
dass es kein Normalereignis darstellt, wenn Paulus einer Gemeinde
einen Brief schreibt. Auch wenn er neben den uns bekannten und
den darin erwähnten verlorenen Briefen noch zahlreiche weitere ge-



— 201 —

schrieben hat, so hat er doch sicher nicht allen von ihm begründeten

Gemeinden geschreiben. Er schreibt nur, wenn ihn ein Anlass
dazu nötigt, meist wenn in einer Gemeinde etwas nicht in Ordnung
ist. Das Normale war also in »seinen Augen, dass eine von ihm
gegründete Gemeinde nach seiner Abreise ohne weitern Kontakt mit
ihm als Gemeinde weiterlebe. Dass er bei günstiger Gelegenheit
«seine» Gemeinden wieder besucht, ändert an dieser Feststellung
nichts, besagt jedenfalls nicht, dass er über seine Gemeinden eine

eigentliche Aufsicht geführt, sie aus der Ferne geleitet und geglaubt
hätte, sie seien ständig an seine Person gebunden. I.Kor.5, 1-5

zeigt ausdrücklich, dass er von der Gemeinde ein Vorgehen in eigener

Verantwortung erwartet hätte und dass er es als höchst anormal,

sogar als Schuld der Cemoinde betrachtet, wenn er eingreifen
muss. So führen uns also seine Briefe präzis in die Situation, die in
der Kirche nach dem Weggang des Apostels bestellt.

Am instruktivsten sind für uns zweifellos die Briefe, die Paulus

schreiben muss, weil in einer Cemeinde etwas in Unordnung ist.
Wäre Paulus der Meinung gewesen, dass seine Abreise nach einer
Person rufe, die ihn selbst und seinen Dienst ersetzen müsste, so

hätte er bestimmt keine Gemeinde verlassen, bevor diese Person

gefunden und eingesetzt gewesen wäre ; dann aber müsste sich das

daran zeigen, dass er sich in seinen Briefen speziell an diese Person

wendete. Auffälligerweise ist nun rein nichts Derartiges festzustellen.

Es ist umso auffälliger als er gern einzelne Gemeindeglieder
mit namentlichen C Nissen bedenkt. Aber die Briefe selbst sind

immer an die ganze Gemeinde gerichtet. So müssen wir zum
Schluss kommen: nach der Sicht des Apostels entstand durch
seinen Weggang keine Lücke, jedenfalls nicht in der Weise, dass er

und sein Dienst durch eine analoge Gestalt und Funktion hätte
ersetzt werden müssen.

C. Die Weitergabe der Botschaft in der Gemeinde,

die Paulus verlassen hat

Das eben gewonnene Ergebnis darf nun aber nicht nach
Behoben ausgedeutet werden. Vor allem ist zu betonen, dass die

Gemeinde nicht als ein mehr oder weniger anonymes und amorphes
Kollektiv gesehen werden darf. Das zeigt vor allem I.Kor. 12.

Wir haben schon darauf hingewiesen, dass bei Paulus Bekehrung
«nd Beauftragung mit dem Apostelamt so in eines zusammen-



— 202 —

fallen, dass er die Betreuung mit dem Apostcldienst als die ihm
zugewendete Gnade bezeichnen kann. Das ist nicht allein für Paulus,

sondern für alle Christen so : Man wird nicht zu Christus
angenommen, ohne zugleich in einen Dienst genommen zu werden; sonst
wäre man gar nicht wahrhaft angenommen. In I.Kor. 12 kommt
dies darin zur Geltung, dass alle in der Gemeinde ihre charismata und

dynameis empfangen, einige wohl mehrere zugleich, andere
vielleicht nur eines. Schon damit ist eine bestimmte Strukturierung
der Cemeinde gegeben, so dass sie als ein Leib mit verschiedenen
Gliedern gesehen werden kann, von denen jedes seine Aufgabe hat;
denn die charismata sind nicht beliebig vertauschbar. Sie werden ja
nicht von der Gemeinde nach Belieben zugeteilt oder delegiert,
sondern vom Heiligen Geist gegeben. Sie »sind darum auch von den

Personen, denen sie gegeben werden, nicht ablösbar. Als Gaben
und Aufgaben des Herrn sind die charismata in der Gemeinde auch

entsprechend zu respektieren; es ist ihnen der gebührende Raum
für ihr Tun zu gewähren, class sie als das, was sie sind, zur Geltung
kommen können4. Das bedeutet aber, dass die Gemeindeglieder als

die Träger der charismata jedes seinen Ort hat in einer sachgemäs-
sen Über-, Unter- und Zuordnung. Und das wiederum heisst, dass

die Gemeinde in einer bestimmten persönlichen Struktur lebt.
Paulus kennt aber noch eine viel spezifischere Differenzierung in

der Gemeinde. Während er von den charismata und dynameis nur
unpersönlich spricht - er nennt nur die Gaben, nicht ihre Träger - nennt
er am Schluss des Kapitels (in 12,28) plötzlich bei drei Aufgaben
nicht die entsprechenden Gaben, sondern ihre Träger. An sich

könnte er auch hier die Gaben nennen ; von der Prophétie tut er es

jedenfalls auch, wie V. 10 zeigt. Wonn er es in 12,28 plötzlich nicht
mehr tut, obwohl er gleich nachher wieder in die unpersönliche
Aufzählung übergeht, so muss er dabei eine besondere Absicht
haben. Zweifellos will er hier die drei Träger von Aufgaben besonders

herausheben und in irgendeinem Sinn den charismata und

dynameis gegenüberstellen. Dies wird noch dadurch unterstrichen,
dass er die drei an die Spitze stellt und durch Ordinalzahlen
auszeichnet - proton apostolous, deutoron prophetas, triton didas-
kalous - während er die andern nur mit einem epeita anschliesst.
Gerade die Ordinalzahlen zeigen, dass er diese drei einmal allen an-

1 So auch Ed. Schweizer, Cemoinde und Uomeindoordnung im NT
S. 89 ff. ; vgl. aber als toilweise Korrektur das oben in Anm. 2 Gesagte.



— 203 —

dem vorordnet und so auch gegenüberstellt, und dass er unter diesen

dreien und damit auch den andern gegenüber eine gewisse Stufen-

oder Rangfolge feststellen will5.
Dass er die dynameis und charismata nur unpersönlich

aufzählt, ist ihm freilich schon dadurch aufgenötigt, dass die einzelnen
dynameis und charismata nicht nur je einem Träger zukommen. Ein
einziges Gemeindeglied kann mehrere davon haben. Auch der Apostel

hat, abgesehen davon, dass er Apo.stel ist, noch mehrere charismata

und dynameis. Aber umgekehrt begründet gerade auch dieser
Umstand wieder die Sonderstellung der Apostel, Propheten und
Lehrer. Denn dort ist, wie wieder die Ordinalzahlen lehren, eine solche

Kumulation nicht möglich. Propheten und Lehrer können
jedenfalls nicht auch noch Apo»stel sein. Die Zahlenordnung bedeutet

also einen bestimmten Sondercharakter dieser Aufträge gegenüber

den allgemeinen charismata.
Von diesen Beobachtungen her bekommt nun aber auch das

etheto ho theos, das die ganze Aussage regiert, eine besondere

Bedeutung. Es bezieht sich zwar nicht nur auf Apostel, Propheten
und Lehrer, sondern auch auf die charismata und dynameis. Da
aber Apostel, Propheten und Lehrer einen besondern, vorgeordneten

Ort einnehmen und vor allem da es sich bei ihnen auf die Personen,

die Träger der Aufgaben bezieht, hat das etheto bei ihnen eine

spezielle Zuspitzung. Was den Apostel betrifft, ist diese Bedeutung
schon klar gemacht. Bei den beiden andern muss sie analog sein.
Die Analogie wird kaum in etwas anderem bestehen können als

darin, dass Gott gleich wie er Apostel mit ihrem besondern Auftrag
berief, so auch Propheten und Lehrer mit ihrem je besondern Auftrag

beruft. Und wie der Apostel seine besondere Stellung im
Geschehen von Kirche hat, so auch Propheten und Lehrer. Ist dies
aber eine göttliche Setzung, so ist damit eine besondere, spezifische

Ordnung in der Gemeinde gegeben, eine Vor- und Nachordnung,
Über- und Unterordnung. Der Schluss auf eine Rechtsordnung
scheint uns unumgänglich zu sein. Nur müssen wir beachten, dass

diese Rechtsordnung, wie schon beim Apostel, nicht in einer Abstufung

von Kompetenzen zur Wahrheitsfestsetzung besteht, sondern
ln der Zuordnung der Aufträge.

6 So auch von Campenhauson, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht2
y- 65ff. und Heinrich Greeven, Propheten, Lehrer, Vorsteher bei Paulus, ZNW
l962/53 (Bd. 34), S.4ff., dessen Ansicht, dass es ursprünglich diese Unterordnung

nicht gegeben habe (S. 8), wir allerdings unbegründet finden.



— 204 —

Dass so zu verstehen ist, wird durch zwei Beobachtungen
bestätigt : Einmal durch die Einordnung unserer Ausgangsstelle in die
Rede vom Leib, die ja darauf zielt, dass nicht alle Glieder die selbe

Aufgabe haben können; dass sie wohl alle aufeinander angewiesen
sind, dass aber diese Zusammengehörigkeit in einer Differenzierung
von «vornehmem» und «untergeordneteren» Gliedern besteht. Ferner

ist bedeutsam, dass das etheto nicht nur an unserer Stelle
vorkommt. Es findet sich in völlig analogem Sinn l.Tim.l, 12; 2, 7;
2.Tim. 1,11. Freilich ist hier immer der Apostel der, der «gesetzt»
wird. Immer ist es Gott, der die Setzung vornimmt. Es scheint sich
also um eine Art terminus technicus zu handeln. Auch das analoge
keimai in Phil.I, 16; 1. Thess.3,3 weist in diese Richtung. An der
entsprechenden Stelle des Epheserbriefes (4,11) steht zwar ein edo-
ken und Christus ist das Subjekt. Das ist aber nicht sehr verschieden

von dem etheto. Darum glauben wir, von einer von Gott
gesetzten Rechtsordnung6 sprechen zu müssen, die in bestimmten
Personen mit bestimmt zugeordneten Aufträgen zur Geltung kommen

soll.
Nun stehen dieser Erklärung allerdings gewisse Schwierigkeiten

im Weg. Man sollte erwarten, dass Paulus, wenn er schon solche
besondere persönliche Beauftragungen und eine dadurch gestaltete
Ordnung der Gemeinde als göttliche Setzung bezeichnet, sie auch

entsprechend in Erscheinung treten liesse. An Anlass dazu hätte es

nicht gefehlt. Es scheint naheliegend, dass er alle seine Briefe be-

B Kino Rechtsordnung kann verschieden geartet sein. Der demokratische
Staat gibt sieh von seinen Vorstellungen und Wünschen aus, wie das Leben der
Gemeinschaft geordnet sein soll, eine Verfassung, in der er bestimmte Funktionen

mit ihren Kompetenzen statuiert. Dann werden geeignete Personen für
diese zum voraus umschriebenen Funktionen gesucht : Funktionäre. Wenn wir
hiervon Rechtsordnung sprechen, denken wir nicht nach diesem Schema,
sondern umgekehrt : Gott gibt bestimmte Aufträge, und dann sind es diese
Aufträge, die eine bestimmte Ordnung konstituieren. Aber auch das ist eine
Rechtsordnung. Wo der Auftrag eines Beauftragten in einer Gemeinde nicht
respektiert werden sollte, wird der Beauftragte aus der Nötigung seines Auftrages

die fehlende Respektierung verlangen müssen. Das Verhältnis zwischen
Paulus und den Korinthern oder Galatern macht das ganz klar. Paulus hat, wie
etwa 1.Kor.5, Iff. ; Gal. 1, 6-9 zeigen, auch nie gemeint, dass alles auf Grund
der Liebe von selbst geschehe. Er kann und will zwar keine Polizeigewalt
einsetzen. Aber die Übergabe an den Satan und das anathema sind noch stärkere
und fühlbarere Massnahmen als eine Gefängnisstrafe. Und Paulus verlangt von
der Gemeinde solche Massnahmen. Das ist Rechtsordnung. Sie basiert nicht
auf vorumschriebenen Kompetenzen; sie ereignet sich in je neu zu vollziehender

Entscheidung. Aber gerade so hat sie ihre Gewalt. (Gegen Sohm,
Kirchenrecht, Bd. 1, S. 26ff.) - Vgl. im übrigen wieder Anm. 2 oben.



— 205 —

sonders an diese vorgeordneten Beauftragten richtete. Besonders
sollte man dies bei den Briefen erwarten, die an Gemeinden gerichtet

sind, bei denen etwas nicht in Ordnung ist. also speziell im
Galaterbrief und den beiden Korintherbriefen. Da sollte er, so
scheint es, besonders diese Hauptverantwortlichen auf ihre Sonder-
Verantwortung hin ansprechen. Bekanntlich geschieht das nicht;
nicht eine Spur davon ist zu bemerken. Er spricht ohne Unterscheidungen

die ganze Cemeinde an. Somit scheint es, als wusste er
überhaupt nichts von Sonderverantwortlichen.

Der Schluss könnte jedoch voreilig sein. Einmal ist zu bedenken,

dass es ja nicht zuletzt die Führer dieser Gemeinden sind bei

Korinth ist das ganz klar -, die an den Verwirrungen beteiligt sind.
Im Philipperbrief, der nicht durch Zerstörungen in der Gemeinde
Veranlasst ist, werden im Präskript episkopoi und diakonoi
genannt. »Noch wichtiger ist ein anderer Punkt: selbst wenn es in
einer Gemeinde Sonderverantwortliche gibt, ist an jeder Verwirrung

und an jeder Entscheidung die ganze Gemeinde beteiligt. Sie
als Ganzes soll ja als Gemeinde Christi leben. So kann sie sich auch
von keiner Entscheidung dispensieren, sonst lebte sie nicht mehr
wahrhaft als Gemeinde. Wie I.Kor.5, Iff. zeigt, gilt das sogar
dann, wenn Paulus selbst mit seiner Entscheidung vorausgeht. Er
geht nur voraus; handeln muss die Gemeinde selbst. Wenn man
aus dieser Stelle gewiss nicht schliessen kann, Paulus habe also
keine Sonderstellung in der Kirche, so wenig kann man aus der
Nichterwähnung von Sonderverantwortlichen in unseren Briefen
schliessen, es habe sie gar nicht gegeben7.

Eine weitere Schwierigkeit für unsere Deutung besteht darin,
dass Paulus nirgends die lei.seste Andeutung darüber macht, wie,
auf welche» Weise diesi» Sonderverantwortlichen an ihren besondern
Ort in der Gemeinde gelangen sollen. Kein Wort über eine Wahl
"nd kein Wort über etwas, das nach Einsetzung oder Ordination
aussähe. Irgend etwas in dieser Richtung hätte es - so scheint es

im' exousia7 Wenn Paulus I. Kor.9, 12 sagt: «Wenn schon andere an euri »

Anteil nehmen, wie dann nicht viel mehr wir ?», und wenn sich das nach dem
Zusammenhang auf den Unterhalt durch die Gemeinde bezieht, so könnte
das darauf hinweisen, dass die Gemeindeführer in Korinth sich von der <!c-

ttieinde erhalten Hessen. Mit den alloi wird kaum jemand anders gemeint
s"in können. In dem Fall waren aber dio Gemeindeführer oben dadurch, dass
cl'c Gemeinde ihren Unterhalt bestritt, als Träger eines besondern Dienstes
a"crkannt. Und Paulus kritisiert gerade nicht, sondern anerkennt, dass es

¦weht .so gehalten werde.
zu



200

geben sollen, wenn unsere Deutung zu recht bestünde. - Aber auch
dieses Postulat könnte irrig sein, von falschen Voraussetzungen
ausgehen. Es ist zu bedenken, dass es sich bei den Sonderverantwortlichen

im paulinisohen Zusammenhang keinesfalls darum handeln

kann, dass die Gemeinde etwas von ihrer Verantwortlichkeit
und er»st recht nicht, dass sie so etwas wie Kompetenzen an sie

delegieren könnte. Darum kann schon von hier aus auf den Momenten

von Wahl und Einsetzung kein entscheidendes Gewicht liegen.
Noch wichtiger ist aber dies: die Sonderverantwortlichen werden ja
nicht von der Gemeinde kreiert, sondern Gott «setzt» sie. Es kann
sich also von Seiten der Gemeinde nur darum handeln, dass sie sie

als solche erkennt und anerkennt und ihnen die entsprechende
Geltung einräumt.

Und eine letzte Schwierigkeit liegt darin, dass Paulus von diesen

Propheten und Lehrern nur gerade ihre Namen nennt, aber

nicht einmal ihre Aufgaben näher differenziert. Nur notdürftig
kann man etwas aus dem Zusammenhang und aus der Wortbedeutung

der Titel folgern. Immerhin bekommen diese Folgerungen aus

der Terminologie der stoischen Wanderprediger, die sich auch Apostel,

Prophet, Lehrer, auch Bischof nennen8, eine gewisse
Unterstützung, Präzisierung und Füllung. Von daher scheint es mir
wahrscheinlich, dass im Dienst der Lehrer mehr die überlieferte

Botschaft, die Tradition zur Sprache kommt, während der Prophet
mehr der Verkündiget' ist, der zur Geltung bringt, wie das Zeugnis
der Tradition durch den Heiligen Geist zur apokalypsis für uns

wird und was diese apokalypsis für die Gemeinde in ihrer konkreten

Situation besagt, worin auch konkrete Weisung für das Handeln

eingeschlossen ist9. Und damit wären in diesen beiden Diensten

eben gerade die beiden Momente repräsentiert, von denen wir
erkannten, dass sie nach dem Weggang des Apostels in der Gemeinde

weitergehen müssen : die Weitergabe der Botschaft und das WerK

des Geistes, der allein das Wort der Tradition zur apokalypsis macht.

So kommen wir zu folgenden Schlüssen:

a) Nach Paulus ist die christliche Gemeinde eine geordnete,
strukturierte Gemeinschaft, in der es von Gott gesetzte Sondei-

beauftragungen und Sonderverantwortungen gibt.

8 Vgl. dazu im Theol. Wb. z. NT die Artikel unter Apostel, Prophet und

Lehrer und W. Schmithals, Das kirchliche Apostelamt, S. lOOff.
9 Dafür sprechen auch die Aussagen über das propheteuein

I.Kor. 14.



— 207 —

b) Dass von diesen Sonderbeauftragten nicht ausführlicher
gesprochen, besonders nichts über ihre Wahl, Ordination und Einsetzung

gesagt ist, ist darin begründet, dass sie nicht Delegierte der
Gemeinde sind, von der Gemeinde keine «Befugnisse und Kompetenzen»

zugewiesen bekommen, auch nicht von der Gemeinde
organisiert, sondern nur von Gott gegeben werden können. Die
Gemeinde kann sie nur suchen, finden, erkennen und anerkennen und
sie entsprechend zur Geltung kommen lassen10. Die Gemeinde wird
also darum zu beten haben, dass ihr solche Diener gegeben werden.
Und von ihrer eigenen Berufung her wird sie die Erfüllung dieser
Bitte erwarten dürfen. Sie wird auch das ihr Gebotene zum Vollzug
dieser Verheissung zu üben haben. (Von daher wäre vielleicht die
Frage der apostolischen Sukzession neu zu bedenken. Es würde
sich dann bei der apostolischen Sukzession weniger um einen
historischen Tatbestand als um eine Verheissung und um einen
entsprechenden Auftrag handeln).

c) In diesen Sonderbeauftragungen geht es besonders um die
Weitergabe der Botschaft und um die Bezeugung, dass allein der
Heilige Geist die weitergegebene Botschaft zur apokalypsis zu
machen vermag.

d) Die Existenz von durch Gott gesetzten Sonderbeauftragten
repräsentiert die Wahrheit, dass die Gemeinde sich nicht selbst zu
erhalten vermag, dass sie das Evangelium und die apokalypsis nur von
Christus her empfangen kann. Die Existenz der Sonderbeauftragten

repräsentiert als «Setzung» Gottes das Gegenüber von Christus
"nd Gemeinde innerhalb der Gemeinde selbst.

e) Es handelt sich in dieser Frage also nicht nur um eine äussere

Unvermeidlichkeit der Ordnung, weil es einfach nicht anders
Seht, sondern um etwas, das zum Wesen der Gemeinde gehört.

f) Die Existenz dieser Sonderbeauftragten hebt in keiner
Weise die Verantwortung der ganzen Gemeinde auf, sie mindert sie

'ficht einmal. Insbesondere ist die Gemeinde mitverantwortlich für
die Weitergabe der Botschaft, für das Geschehen von Tradition,
"lau könnte geradezu sagen: die Gemeinde lebt in der Erfüllung

10 Man könnte von da aus völlig sachgerecht sagen, dass in oiner Go-
1*°indo der Prophet odor Lehrer «vakant» sei. Nur würde das nicht heisson,
Uass sich niemand als « Funktionär» für den offenen « Posten» gemeldet habe,
Ondorn dass Gott keinen Propheten oder Lehrer gegeben habe (vgl. Arnos 8,
1). Das hoisst aber auch, dass nicht jeder Ordinierte co ipso ein solcher von
^°tt Beauftragter ist.



— 208 —

dieser Verpflichtung. Insofern ist Tradition ein Geschehen, zu dem
die Gemeinde verpflichtet ist - und nicht ein vorliegender Tatbestand.

Was von hier aus zur Frage von «Schrift und Tradition» zu

sagen wäre, müssen wir hier unerörtert lassen. Es sei nur betont,
dass wir mit «Tradition» die Tat der Weitergabe des Zeugnisses von
Jesus Christus meinen, die nicht ohne den Pfeiligen Geist geschehen
kann. Dieses Tun aber ist ein für die Kirche konstitutives Tun und
damit auch die Dienste, die ihm zugeordnet sind.

Betrachten wir von hier aus die entsprechenden Sachverhalte
in den Pastoralbriefen, so erweisen sie sich nicht als metabasis eis

allo genos, sondern als sachgemässe Weiterführung dessen, was wir
im paulinischen Zeugnis inauguriert fanden. Es soll freilich nicht
geleugnet sein, dass zwischen den Paulinen und den Pastoralbriefen

tiefgreifende Unterschiede bestehen. Gerade wenn man die
Pastoralbriefe, wie es gewiss geboten ist, von Paulus her interpretiert, ist
nicht zu übersehen, dass sich in ihnen fatale Verschiebungen
ankündigen. Sie liegen zwar weniger im unmittelbaren Bereich unseres

Problems, wohl aber in einem Gebiet, das für das kirchliche
Amt die stärksten Auswirkungen haben muss. Wir denken daran,
dass in den Pastoralbriefen die Spannung zwischen Weitergabe des

christlichen Zeugnisses und Werk des Heiligen Geistes nicht mehr

voll gesehen und fast nur noch von der Bewahrung einer vorliegenden

Lehre gesprochen wird. Diese Verschiebung drängt dahin, dass

nicht mehr im Christusereignis die Offenbarung gesehen wird,
sondern Christus, ähnlich wie in der Gnosis, als Überbringer einer geoi-
fenbarten Heilslehre erscheint. Wo die»se Sicht dominierend wird,

wird der Ruf nach einer Kompetenz zu autoritativer Auslegung
beinahe unausweichlich. In den Pastoralbriefen wird diese mögliche

Konsequenz noch nicht sichtbar. Insofern dürfen wir sagen, dass

sie noch ganz in der paulinisohen Linie stehen.

Immerhin machen sich doch auch hinsichtlich des Amtes
Unterschiede bemerkbar. Am auffälligsten ist, dass sie nicht mehr an
Gemeinden, sondern allein an bestimmte Sonderbeauftragte gerichte
sind. Das ist gewiss in der angenommenen Voraussetzung einer
Korrespondenz zwischen Paulus und zweien seiner Schüler begründe •

Aber schon der Umstand, dass überhaupt diese Situation als Voraus

setzung gewählt ist, ist nicht ohne Bedeutung. Nur ist diese Bede

tung nicht leicht zu erheben; denn die Apostelschüler sind ja nie

einfach ordentliche Amtsträger. Sie werden mehr als Sonderbeau

fragte des Apostels eingeführt, durch die er seinen eigenen Auitr »



— 209 —

ausführen lässt. Nach I.Tim. 4, 14; 2.Tim. 1, 6 ist Timotheus jedoch
durch Handauflegung ordiniert, und das weist nicht bloss auf eine
Spezialaufgabe, sondern auf einen Dauerauftrag mit Amtscharakter
hin. Es wäre demnach auch mit Beauftragungen zu rechnen, die nicht
einer Einzelgemeinde, sondern der Kirche überhaupt, vielleicht auch
nur einer bestimmten Zahl von Gemeinden zugeordnet wären. Diese
Überlegung drängt sich auch von 1. Kor. 12, 28 her auf; denn dort ist
von einer Mehrzahl von Aposteln die Rede, so dass man kaum nur an
Paulus und den Zwölfer-Kreis, sondern auch an den weitern Apostel-
begriffdcnken muss. Es erhebt sich dann allerdings die Frage, wie und
von wem diese übergreifenden Beauftragungen erkannt und zur
Geltung gebracht werden. Dürfte man aus Apg. 13, 1-3 schliessen, dass
das in einer Einzelgemcinde für die ganze Kirche geschieht In
LKor. 12, 28 wird jedenfalls kein Akzent daraufgelegt, dass Paulus
dort ausschliesslich an Einzelgemeinden dächte. Wir können dieser
I rage hier aber nicht näher nachgehen, weil dazu zuerst eine Untersuchung

über das Verhältnis der Einzelgemeinde zur umfassenden Einheit

der Kirche angestellt werden müsste.
Was nun die Sonderaufträge in den Einzelgemeinden betrifft,

8prechendie Pastoralbriefe von episkopoi, diakonoi und presbyteroi.
Aber keiner dieser Titel scheint genau den prophetai und didaskaloi
v°n I.Kor. 12, 28 zu entsprechen. Im Titusbrief werden presbyteroi
u"d episkopoi anscheinend als zwei Namen für ein und denselben Auftrag

verstanden, wie in 2. Tim. 1,11 der Apostel selbst als keryx,
apostolos und didaskalos alles in einem vorgestellt wird. Die Tendenz
scheint dahin zu gehen, die Haupt- und Sonderverantwortung auf
eine einzige Person zu konzentrieren.

Dennoch ist das noch wahrgenommen, was nach dem paulini-
8°hen Verständnis nach dem Weggang des Apostels in einer
Gemeinde geschehen muss. Wir brauchen dafür nur auf 2. Tim. 2, 2 hin-
Zuweisen. Da heisst es: «Was du von mir vor vielen Zeugen gehört
nast, das übergib treuen Menschen, die fähig sein werden, auch andere
zn lehren.» Wie das zu verstehen ist, wird aber erst recht deutlich,
wenn wir beachten, wie Timotheus im Vers zuvor zur Durchführung
dieses Auftrags ermuntert wird mit den Worten : « ermanne dich in der
^nade, die in Jesus Christus ist. » Damit ist gesagt : es geht nicht bloss

^131 eine technische Organisationsfrage, um die Einstellung eines

unktionärs, sondern um Beurteilungen, die nur in der Gnade, im
öligen Geist entschieden werden können, im Heiligen Geist gewagt
^erden müssen, also nicht nur um bürgerliche Zuverlässigkeit, son-



— 210 —

dern Bewährung im Glauben, nicht nur um mitgebrachte oder durch
Ausbildung erworbene Fertigkeit im Reden, sondern um Vollmacht
der Rede aus dem Geist. Von Tit. 1, 5-9 her wäre dasselbe zu sagen.
Die Aufforderung an Timotheus und Titus, solche Männer auszusuchen,

die geeignet sind, die Botschaft weiterzusagen, und sie mit dem

entsprechenden Auftrag auszusondern, meint also in der Sache
dasselbe, was I.Kor. 12, 28 mit den Propheten und Lehrern visiert ist.
Deshalb ist auch das Aussuchen solcher Männer und ihre Beauftragung

ein geistliches Tun, das nicht an ein mehr oder weniger anonymes

Komitee delegiert werden kann. Es handelt sich nicht bloss

darum, in einen Posten mit vorher umschriebenen Kompetenzen
einen geeigneten Kandidaten einzusetzen.

Beachten wir nun, dass es sicher die Meinung der Pastoralbriefc
ist, dass die so ausgesuchten und beauftragten Männer ihrerseits wieder

dasselbe tun sollen, so tritt das in Sicht, was man «apostolische
Sukzession » nennen kann. Nur ist auch da wieder zu sagen, dass diese

Sukzession nicht einen historischen Zusammenhang meint, der als

solcher zu glauben wäre, sondern eine Forderung, die erfüllt werden

muss, wenn Kirche bleiben soll. Und der Inhalt dieser Sukzession ist
die Weitergabe der Botschaft von Jesus Christus, aber nicht im Sinne
einer vorliegenden Doktrin, sondern des Zeugnisses, das nur im
Heiligen Geist empfangen und vollmächtig neu bezeugt werden kann.
Mit andern Worten : der Inhalt der Sukzession ist das Geschehen von
Tradition, ein Geschehen, das wir kraft der Verheissung erwarten
dürfen, das aber nur im Heiligen Geist erfolgen kann.

Wenn nun auch in 2.Tim.2, 2 mit den «vielen Zeugen» daran
erinnert ist, dass das Aussuchen und Beauftragen nicht zwischen

Timotheus und den Beauftragten allein geschieht, sondern noch
andere verantwortlich mitbeteiligt sind, so hebt das das Auffällig0
nicht auf, dass in den Pastoralbriefen das Mithandeln der
Gemeinde zwar nicht bestritten ist, aber doch auch nicht mehr in
Erscheinung tritt. Geschichtlich wird das damit zusammenhängen,
dass die Gemeinde bald einmal keine ganz scharfen Grenzen

mehr hatte. Bedeutsamer ist aber das Folgende: Es gibt nicht

nur faktisch Unterschiede der Beauftragung und der Verantwortung

in der Kirche, sondern es muss sie geben, und zwar nach

ihrem Wesen. Die Gemeinde lebt nur von Jesus Christus. So

kann sich die Gemeinde auch das Evangelium nicht einfach sclbei

sagen. Sic muss es gesagt bekommen. Darum muss es durch d]e

Verschiedenheit der Aufträge in der Gemeinde selbst zu einen1



— 211 —

Gegenüber kommen, das das Gegenüber von Christus und Kirche
repräsentiert.

So ist die Frage, wie die Gemeinde nach dem Ausseheiden des
Apostels als Gemeinde Christi lebt, also die Frage von Amt und
Tradition nicht nur eine Sache geschichtlicher Entwicklungen und
Gegebenheiten oder eine Frage organisatorischen Gutdünkens,
sondern etwas, das sich aus dem Wesen von Kirche ergibt und zum
Wesen von Kirche gehört. Das Neue Testament ist denn auch nicht
stumm in dieser Sache.

(Dieso Arbeit erschien in französischer Sprache in «Ministères et laicato,
Les Presses de Taizé, 1904, S. 67-83.)

Bern, Kurt Stalder


	Die Nachfolger der Apostel

