Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 3

Artikel: Die Nachfolger der Apostel

Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 192 —

Die Nachfolger der Apostel

Begegnet man bei Firmenbezeichnungen dem Begriff « Nachfol-
gern, so kann das Verhdltnis dieser Nachfolger zum Griinder der Firma
sehr verschieden geartet sein. Es kann sich um seine direkten Nach-
kommen, aber ebenso gut um fernstehende Personen handeln; sie
konnen den Betrieb gleich oder ziemlich anders weiterfithren. Der Be-
oriff hat also eine gewisse Spannweite. Kr besagt nur, dass ein Gesche-
hen trotz des Ausscheidens der ersten (ieneration nicht aufhort, son-
dern durch andere in bestimmter Weise weitergefithrt wird.

Auch in unserem Zusammenhang soll der Begriff nur bedeuten,
dass mit dem Ausscheiden der Apostel das Geschehen von Kirche
nicht zu Ende ist, sondern durch den Dienst anderer weitergeht. Dar-
iiber aber, in welchem Verhiiltnis diese andern und ihr Dienst zu den
Aposteln und ihrem Auftrag stehen, soll aber durch den Begriff des
«Nachfolgers» noch nichts prijjudiziért sein. Verstehen wir den Begriff
80, so ist uns der Weg des Vorgehens vorgezeichnet : wir konnen nicht
von vorneherein nach bestimmten Personen und Funktionen fragen;
wir miissen uns vielmehr zuerst dariiber Rechenschaft geben, was
Auftrag und Dienst des Apostels ausmachte; dann gilt es zu prifen,
ob und inwiefern das Ausscheiden des Apostels eine Liicke hinterldsst
und inwiefern diese Liicke allenfalls ausgefiillt wird. Je nachdem léasst
sich dann von hier aus sagen, ob und in welcher Weise von «Nachfol-
gern» der Apostel die Rede sein kimne.

A. Der paulinische Apostolat

Wir beschrinken uns auf den paulinischen Apostolat und lassen
die Probleme der Ableitung des Apostelbegriffs und des Verhiltnisses
zwischen Paulus und dem Zwdolferkreis unerortert!. Denn bei Paulus
treten die fiir unsern Zusammenhang wichtigen Fragen am scharfsten
zu Tage, wihrend die Evangelien und — besonders auffillig! — die
Apostelgeschichte es kaum als Problem zu empfinden scheinen, was$
nach dem Ausscheiden der Zwolf hinsichtlich ihres Dienstes gesche-
hen solle. Anderseits ist das paulinische Verstindnis seines A postolats

L Vgl. zuletzt: Schmithals Walter, Das kirchliche Apostelamt (1961) und
Klein Giinter, Die zwolf Apostel (1961). — Die Kritik an der Ableitung des pat”
linischen Apostelbegriffs vom jiidischen Schaliach-Institut durch Rengstor
scheint uns begriindet. Hingegen diinkt uns der Zusammenhang mit der
Selbstbezeichnung [ipiktets nither zu liegen als der mit der Ginosis.



— 193 —

so klar bezeugt und so geschlossen, dass eine Untersuchung der Her-
kunft seines Apostelbegriffs und seines Verhiltnisses zu den zwolfen
wohl dieses oder jenes Moment noch scharfer zu akzentuieren, aber
keine wesentlichen Ergiinzungen oder gar Korrekturen an seiner Dar-
stellung beizubringen vermag. Fiir unsere Frage ist es auch nicht
notig, alle Ziige im Apostolatsverstindnis des Paulus zu nennen; es
geniigt, die konstitutiven herauszuheben.

[. In des Apostels eigener Sicht ist seine Berufung zu seinem
Dienst wie seine Bekehrung nicht das Resultat einer psychischen
oder religiosen Entwicklung, sondern ausschliesslich in gottlicher
Erwiihlung und Berufung begrimdet. Wenn Paulus sich zuerst mit
Emphase fiir dic Ziele des Pharisiats einsetzt, seine Altersgenossen
im (lesetzeseifer ibertrifft, sogar untadelig in der Gesetzesgerech-
tigkeit ist und zum radikalsten Gegner und Verfolger der Christen-
gemeinde wird (Gal.1, 13.14; Phil. 3, 4ff.; 1.Kor.15, 9) und dann
doch plotzlich als Bote Jesu Christi dasteht, so liegt das nicht
daran, dass ihn das Gesetz zur Verzweiflung getrieben und so
Schliesslich auf die entgegengesetzte Seite gedringt hitte. Paulus
hat kein Luther-Erlebnis gehabt. Er kommt zu Christus und zu sei-
hem Dienst allein, weil er von Mutterleib an von Gott dazu ausge-
Sondert war (Gal. 1, 15). Er bezeichnet sich denn als kletos aposto-
los (Rém. 1, 1; 1.Kor. 1, 1) und unterstreicht dies noch durch die
hegative Aussage, dass er nicht von oder durch Menschen zu seinem
Apostolat und seiner Botschaft gekommen sei (Gal. 1, 1.11f,, 164t.).

Diese Feststellung ist hauptsichlich nach einer Seite hin noch
genauer zu pointieren: Mit Recht werden die von Paulus erwéihn-
ten Dienste in der Gemeinde als pneumatisch-charismatisch be-
Zeichnet. Wollte man in dieser Charakterisierung aber auch das
G‘l‘undlegende fiir den Apostolat des Paulus sehen, so wiire das
Nicht mehr zutreffend. Gewiss ist Paulus Pneumatiker und Charis-
matiker. Er ist Pneumatiker; denn es gibt nach 1.Kor.2, 6{f. iiber-
h&upt keine Erkenntnis Jesu Christi und somit auch keinen Glau-
ben und keine Verkiindigung ausser durch den Heiligen Geist. Pau-
lus kénnte also nicht Apostel sein, wenn er nicht Pneumatiker
Wére. Aber sein Pneumatikersein begriindet nicht seinen Apostolat;
denn alle (Jlaubenden sind Pneumatiker, und doch sind sie nicht
alle auch Apostel. Und Paulus ist auch Charismatiker. Nach
l.Kor, 12 gibt es keine Giliedschaft an der Gemeinde Christi, ohne
dass den Berufenen nicht zugleich mit ihrer Berufung auch be-
Stimmte (harismata und Aufgaben zuerteilt wiirden. Paulus



— 194 —

konnte also auch nicht Apostel sein, ohne Charismatiker zu sein.
Pneumatikertum und Charismatikertum sind unerlissliche Bedin-
gungen fiir den Vollzug seines Apostolats, aber nicht seine Begriin-
dung. Iis verhilt sich umgekehrt: weil Paulus zum Apostolat beru-
fen ist, wird er, um seine Berufung erfiillen zu konnen, auch Pneu-
matiker und Charismatiker2. Der Grund seines Apostolats ist also
seine personliche Berufung. Paulus ist auch Ekstatiker, er iibt die
(ilossolalie, versteht sie zu deuten, er erlebt Visionen und Entriik-
kungen. Wo aber sein Apostolat bezweifelt wird, betont er selber

2 Der Charisma-Begriff ist freilich nicht so leicht zu fassen. Rom. 5,15. 16
meint er das ganze Heilswerk Gottes in Christo im umfassendsten Sinn, 6, 23
charakterisiert er das ewige Leben als Ginadengeschenk, 11, 29 die Bundesver-
heissungen in ihrer ganzen Tragweite, in 1, 11 aber jede geistliche Gabe, die
irgendwie zur Stérkung der Gemeinde beizutragen vermag, und in 2. Kor. 1, 11
meint er die Paulus widerfahrene Rettung. 1. Kor.7, 7 ist an die (abe und Be-
stimmung zur Ehelosigkeit, vielleicht auch an die zur Ehe gedacht. Da nun fir
Paulus die Berufung zu einem Dienst an Gott und den Menschen den konkreten
Krweis der Verséhnung darstellt, muss fur ithn selber in der Betrauung mit dem
Apostolat dieser Gnadenerweis liegen. Darum bezeichnet er auch den Aposto-
lat als die ihm zuteil gewordene Gnade (Rom. 1,5;12,3.6;15,5; 1. Kor. 3, 10;
Gal. 2, 9). Insofern sollte er auch sagen konnen, dass der Apostolat sein Cha-
risma sei. Auffilligerweise tut er das nirgends ausdricklich. In 1. Kor. 12, 28
werden die Charismata erst mit dem zweiten epeita an Apostel, Propheten und
Lehrer angereiht. Der Apostolat gehort also nicht zu der hier visierten Katego-
rie von Charismata. Wir glauben, Apostolat und Charismata seien folgender-
massen zu unterscheiden : Der Apostolat ist in personlicher Erwiithlung und Be-
rufung begriindet und bedarf zu seiner Erfiilllung verschiedener Charismata.
Paulus iibt denn auch das Lehren (1. Kor. 4, 17; 14, 6), die Prophetie (1. Kor. 14,
6), die (ilossolalie und ihre Deutung; zweifellos eignet ihm auch der logos
sophias und der logos gnoseos. Dennoch ist er dabei nie etwas anderes als der
Apostel. Demgegeniiber werden zwar auch die Charismata persénlich zugeeig-
net ; aboer withrend bei den andern Gemeindegliedern ihre Beauftragung dureh
den Inhalt eines oder mehrerer Charismataschon voll gegeben und bestimmt ists
so dass Charisma und Beauftragung inhaltlich identisch werden, sind bei Pat-
lus die Charismata seinem Apostolat zu- und untergeordnet. Sein Apostolat
itbergreift seine Charismata und gibt ihnen eine bestimmte, nur dienende Ziel-
richtung. Ahnliches diirfte von den Propheten und Lehrern in 1. Kor. 12, 28zl
sagen sein. Rom. 12, 6ff. und 1. Kor. 12, 10, wo die Prophetie unter den Charis-
mata genannt wird, widerspricht dem nicht ; denn die Dinge kénnen unter ver-
schiedenen Gesichtspunkten betrachtet werden : einmal als Begabungen, die €8
als solche in der Gemeinde gibt, dann aber auch, wenigstens bei gewissen Dien-
sten, unter dem Gesichtspunkt besonderer Beauftragung, zu deren Erfilllung
die Charismata dienen sollen. Die Charismata im engern Sinn von Rém. 12, 61t
und I. Kor. 12 sind also vom Heiligen Geist geweckte Begabungen zu bestimmm”
ten Arten von Dienstleistungen, die bei den meisten Gemeindegliedern auch
gleich die konkrete Gestalt ihrer Beauftragung anzeigen, bei andern aber eine™
noch weitergehenden Auftrag untergeordnet sein kénnen. Dies ist vor allem be!
Kiisemann, Amt und Gemeinde im Neuen Testament, Kxegetische Versuche
und Besinnungen, 8. 1091f. zu wenig oder gar nicht beachtet.



— 195 —

mit grosstem Nachdruck, dasses«toricht», unsachgemiiss sei, auf diese
Dinge einen Legitimititserweis griinden zu wollen (2. Kor. 11 und 12).
Was das Ekstatikertum betrifft, wird man sogar sagen miissen. dass
Paulus auch Apostel sein konnte, ohne Ekstatiker zu sein.

2. Paulus ist Apostel als Zeuge der f\ufm'qt(-hlmg Jesu Christi.
— Die Darstellung von Apg.8, Hff.; 22, 3ff.; 26, 9ff. scheint zwar
von Paulus selbst nicht unbeclmgt gedeckt zu wor‘den. Wihrend
niamlich die Apg. von einem édussern Kreignis spricht, das in gewis-
sem Umfang auch von den Begleitern des Paulus wahrgenommen
wurde, sagt Paulus in Gal. 1, 16 selber, es habe Gott gefallen, sei-
nen Sohn in ihm zu offenbaren (apokalypsai en omoi)' er spricht
also von einem «innern» Ereignis. Nach 1. Kor. 15, 8; 9, 1 kann aber
kein Zweifel daran bestehen, dass sich Paulus als Augenzougen des
Auferstandenen betrachtete. Der Unterschied zwischen der Apg.
und (Gal. 1,16 weist aber darauf hin, dass das in Frage stehende Er-
elgnis zwei Seiten und Aspekte hat, die durchaus nicht miteinander
identisch sind. An sich wiire es moglich, dass der Auferstandene
dem Paulus erschiene, ohne dass diese Begegnung fiir ihn zur apo-
kalypsis en auto wiirde. Die Begegnung bliebe fiir ihn dann ein
mysteridses Erlebnis ohne weitere Bedeutung. Soll ihm das Sehen
des Auferstandenen zur apokalypsis werden, muss auch etwas in
thm geschehen. Der Herr selber muss ihm das Geschehene zur apo-
kﬂlypsis machen. Wir werden kaum missdeuten, wenn wir sagen :
erst im Heiligen Geist wird ihm das Gesehene zur Offenbarung.

Anderseits: wenn Paulus Gal. 1, 11.12 betont, dass er sein
Evangclium nicht von Menschen empfangen habe, sondern di’apo-
k&lypse(m lesou, so ist es sicher nicht seine Meinung, dass er alles,
was wir uns durch Religionsunterricht, Predigt, Bibellektiire, Stu-
dium an Kenntnissen erwerben, auf einen Schlag, in einem iiberna-
tiirlichen Kurzverfahren empfangen habe. Das hatte er nicht notig.
Was es da an Kenntnissen zu wissen gab, das war ihm, dem Verfol-
ger der (femeinde, zur Geniige bekannt. Aber es war ihm nicht
Walu‘heit, nicht Offenbarung. Dazu, dass es ihm Offenbarung
wurde, war aber keine Esrcheinung des Auferstandenen notig. Alle
&ndem Christen gelangen zur Erkenntnis der Offenbarung, indem
ihnen der Heilige Geist das, was ihnen verkiindigt wird, zur Offen-
bar ‘ung macht, ohne dass sie es sehen. Paulus hiitte also ebenfalls
Umst werden und ein fruchtbarer Bote Jesu Christi sein kénnen
ohne eine K rscheinung des Auferstandenen. Die Frage ist jedoch,
b er dann in der Weise Apostel gewesen wiire, wie er es sein sollte.



— 196 —

Wir haben damit nach der Bedeutung der Augenzeugenschaft
fiir das Wesen des Apostolats gefragt. Man unterschiebt heute einer
Betonung der Augenzeugenschaft gern die Meinung, der Augen-
zeuge solle ein Garant fir das Evangelium sein und lehnt dann
diese Vorstellung als sachlich unmoglich ab3. Das ist ein Irrtum.
Fir Paulus haben wir eben gezeigt, dass nur der Herr selbst ein
Sehen des Auferstandenen zur Offenbarung machen kann. Die
[vangelien sagen dasselbe, indem sie den Auferstandenen nur sei-
nen Auserwihlten erscheinen lassen und betonen, dass er ihnen erst
noch die Augen auftun musste. Ebenso verhilt es sich fiir die, wel-
che die Botschaft von der Auferstehung horen. So kann denn auch
nur der Glaube den Zeugen als Zeugen erkennen. Die Vorstellung
von Zeugen der Auferstehung, die durch ein Schauen als solches
Zeugen und so Garanten wiiren und andern als das dienen konnten,
gibt es nicht. Die I'rage ist aber, ob es ein Zeugnis von der Aufer-
weckung Jesu Christi geben kiénnte ohne Augenzeugen seiner Er-
scheinung. Theoretisch wiire das moglich. Gott konnte es den
Boten Jesu Christi in ihren Herzen zu horen gegeben haben, dass er
den Gekreuzigten auferweckte. Wir wiiren dann statt aut das Pri-
mirzeugnis von Augenzeugen auf das Primérzeugnis von Ohren-
zeugen angewiesen. Aber was macht das fiir einen theologischen
Unterschied ? Eigentlich keinen. Profan gesehen ist das eine so rit-
selhaft und fragwiirdig wie das andere. Es ist aber sachentspre-
chend, dass es Ohren- und Augenzeugenschaft zugleich gibt; denn
es geht nicht bloss um einen neuen Gedanken, sondern um das Zu-
Tage-Treten eines den ganzen Menschen umfassenden Sieges, der
kaine ktisis. So oder so gibt es Evangelium nur durch die Schaf-
fung und Ausriistung primérer Zeugen, also durch erstes Héoren
oder Sehen, in vollem Umfang nur durch beides zugleich. So stellen
wir fest: Kvangelium gibt es nur durch Augen- und Ohrenzeugen
des Auferstandenen. Somit héitte Paulus ohne die Krscheinung
des Auferstandenen wohl Christ und ein fruchtbarer Bote Christi
werden konnen, aber nicht einer der Primirzeugen, ohne die es
iitberhaupt kein Kvangelium giibe. Und umgekehrt: durch die
Begegnung mit der Erscheinung des Auferstandenen wird Paulus
einer der Primérzeugen, ohne die es kein Kvangelium und keine
Kirche gibt, deren Existenz also fiir die Kirche unerlisslich, grund-
legend, konstitutiv ist.

3 So z. B. Bultmann, Theologie des N'T'L, 8. 290 und Klein, Die zwalf Apo-
stel, 8. 206 (.



3. Trotzdem geniigt diese Primérzeugenschaft allein noch nicht
zur Begriindung des paulinischen Apostolats. Nach 1.Kor. 15, 6 er-
scheint der Auferstandene fiinfhundert Briidern. Sie sind also auch
Priméarzeugen und doch nicht Apostel, wie Paulus es ist. Von ihnen
unterscheidet sich Paulus durch eine besondere Beauftragung zur
Verkiindigung des Evangeliums, in der seine Berufung «von Mutter-
leib an» zur Erfiilllung gelangt (Gal. 1, 16: damit ich ihn unter den
Heidenvolkern verkiindige»; Gal.2, 7; Rom.1, 1; 1.Kor.1, 17).
Der Apostolat des Paulus ist also auch durch eine besondere per-
sonliche Beauftragung gekennzeichnet.

4. Mit dem bisher Ausgefiihrten ist aber auch schon ein Weite-
res gegeben: das Werden von Kirche ist an den Dienst bestimmter
Menschen gebunden. Und: indem dies am Apostel charakteristisch
zur Darstellung kommt, ist der Apostel auch Typus christlicher
Existenz iiberhaupt. — Um das erste im richtigen Licht zeigen zu
konnen, beginnen wir beim zweiten. Es ist bedeutsam, dass bei
Paulus personliche Bekehrung, Begegnung mit dem Auferstande-
nen und Beauftragung mit dem Aposteldienst in einem einzigen Er-
eignis geschehen. Das muss zusammengehoren ; denn die Beauftra-
gung mit einem bestimmten Dienst ist die Bestatigung der Verssh-
nung; die Versohnung muss ihre Realitit erweisen in der Riickfiih-
rung zur (GGemeinschaft mit Gott. Gtemeinschaft mit Gott ist aber
kein unbestimmter Zustand, sondern Leben mit Gott und das
heisst Beteiligung am Tun Gottes, eben Beauftragung mit einem
bestimmten Dienst. Darum sind fiir Paulus Offenbarung des Aufer-
standenen und Beauftragung mit dem Aposteldienst identisch mit
der ihm zugewendeten (inade Gottes (Gal. 1, 15f.; 2, 9; Rom. 1, 5;
12, 3: 15, 15f.; 1.Kor. 3, 10; Eph.3, 7f.). Das kommt auch darin zur
Geltung, dass Jesus keinen Auftrag zum Schreiben erteilt, sondern
zum Botendienst, also zu personlichem Reden aussendet. Kine
Schrift als solche wiire noch kein Evangelium, sondern nur eine
Theorie. Als Evangelium tritt die Botschaft erst in Erscheinung,
indem sie durch bestimmte Menschen ausgerichtet wird, die zu-
gleich der Tatheweis dafiir sind, dass Gott Stinder in seinen Dienst
genommen, sie also versohnt hat. Darum wird Kirche nur durch
den Dienst von Menschen. Durch die Aufzeichnung von Schrift
wird daran nichts geiindert.

Insofern sagten wir, dass das Werden von Kirche an den Dienst
von Menschen gebunden sei. Das bedeutet also nicht, dass Glott an den
Dienst von Menschen gebunden wire. Wie bei den Primérzeugen



— 198 —

konnte er auch spater unter Umgehung menschlicher Dienste Glau-
ben wecken. Aber so wire das Kvangelium nicht ganz frohe Bot-
schaft, weil wir dann von der Beteiligung am Tun Gottes in einem
wesentlichen Stiick ausgeschaltet wiren. Es kidme auch nicht Ge-
meinschaft zustande; denn Gemeinschaft wird, indem ein Mensch
einem andern Hochstes zu sagen hat oder Hochstes vom andern zu
horen bekommt. So also geschieht Kirche im Dienst von Menschen,
in dem Christus seine Erlosung bestitigt und uns selbst entgegen-
tritt, (Rom. 10, 141f.).

5. Von daher Ligst sich auch das Entscheidende iiber die Auto-
ritiit des Apostels sagen: Nach 2. Kor. 3, 1ff. ist die Existenz christ-
licher Gemeinde die Legitimation des Apostels; denn, dass Men-
schen zum Glauben an Christus kommen und seine Gemeinde wer-
den, das zeigt, dass scine Botschaft das Kvangelium und er selber
wirklicher Apostel ist, dessen Wort durch den Heiligen Geist Macht
bekundet. Einen andern Legitimititserweis weiss er nicht geltend
zu machen. Dasselbe finden wir auch I.Kor.2, 1-5; 1.Thess. 1, 5.
Die Autoritit des Apostels griindet also ganz in seiner Botschaft.
Deshalb fordert er auch die Gemeinde auf, selber zu beurteilen, was
er sagt (1. Kor. 10, 15; 11, I3 und der Sache nach dahnlich 1.Kor. 2,
15). Und Gal. 1, 6--9 bedroht er nicht nur andere, sondern auch sich
selbst mit Fluch fiir den Fall, dass er etwas anderes verkiindigen
wollte als das, was schon verkiindigt ist. Nirgends findet sich eine
Spur, dass er etwa zuerst GGlauben an seine Sendung und Autoritit
verlangt und daraufhin Glauben an seine Botschaft erwartet hitte.
Das wiite auch aussichtslos gewesen; denn seine Autoritit und
Legitimitit kann nur erkannt werden, indem sein Zeugnis als Zeug-
nis von Gott erkannt wird. So muss man in der Tat sagen, seine
Autoritat beruhe in der Wahrheit seiner Botschaft und nicht in sei-
nemw Amt als solchem.

Damit ist negativ gesagt, dass seine Autoritit nicht in einer
Amtskompetenz besteht, kraft derer er befugt wire, festzulegen,
was Offenbarung, Wahrheit sei und was folglich geglaubt werden
muss. Der Apostel ist weder selber Offenbarer noch auch nur Offen-
barungsmittler. Das ist allein Jesus Christus selber. Der Apostel ist
«bloss» sein Zeuge. Ks geht denn in seiner Botschaft auch nicht um
Ubermittlung einer Theorie, sondern um das Zeugnis von der Per-
son Jesu Christi.

Dass die Autoritéiit des Apostels auf der Wahrheit seiner Bot-
schaft beruht, darf aber nicht dahin missverstanden werden, als



wire seine Botschaft von seiner Person ablosbar. Das kann man
von ciner Philosophie oder von cinem Programm sagen, die beide
Anspruch auf Einsichtigkeit aus sich selbst erheben. Nach 1. Kor. I,
7. ist das Kvangelium aber gerade keine derartige sophia. Is ist
Zeugnis. Und als Primirzeugnis ist es an die Begegnung mit dem
Auferstandenen und die persinliche Sendung und Beauftragung
und insofern an die Person des Apostels gebunden. Kben in dieser
Weise ist die Existenz des Apostels Bestitigung fiir die Realitiit
der Versohnung und unserer lrhohung zum Leben mit Gott, zur
Mitbeteiligung an seinem eigenen Werk. Die Person des Apostels ge-
hort zum Inhalt des Evangeliums. Die Kirche kann ohne ihn nicht
Kirche sein; sie ist auf ihn angewiesen. Der Apostel ist Repriisen-
tant Jesu Christi. Wir kinnen Christus nur im Apostel begegnen. So
ist. durch den Apostel das Fundament der Kirche gelegt (1. Kor. 3,
10). Er hat durch das Evangelium die GGemeinde gezeugt (1. Kor. 4,
15). Das macht scine einmalige und grundlegende Autoritit aus.

B. Inwiefern durch das Ausscheiden des Apostels

eine Liicke entsteht

Um dic Antwort auf diese Frage zu finden, gehen wir folgen-
dermassen vor: wir unterlassen es zunichst, die neutestamentlichen
Texte zu befragen. Statt dessen ziehen wir aus den aufgefithrten
Bestimmungen des paulinischen Apostelbegriffs die notigen Folge-
rungen, um uns so dariiber klar zu werden, welche Situation in der
Kirche entstehen muss, wenn der Apostel nicht mehr da ist.

Wir sahen, dass Paulus auch ohne Begegnung mit dem Aufer-
standenen hiitte Christ werden konnen. Der Heilige Geist hitte ihm
nur das, was er schon wusste, zur Wahrheitsoffenbarung machen
miissen. Kin Apostel im Sinne des Primérzeugen wire er aber auf
diese Weise nicht geworden. Um das zu werden, musste er den Auf-
erstandenen selber sehen und horen und mit dem Aposteldienst
personlich beauftragt werden. Ferner sahen wir, dass es ohne solche
Primirzeugen kein Evangelium und keine Kirche geben konnte,
nicht weil Giott auf Menschen angewiesen wire — er konnte sich
jedem unter Umgehung anderer Menschen direkt offenbaren, wie
er es bei Paulus tat —, wohl aber deshalb, weil Gott die Versoh-
nung in Christus dadurch bestitigen will, dass er uns Menschen
fiir gein eigenes Werk in Dienst nimmt. Deshalb will er uns das
Evangelium nur durch Menschen zukommen lassen, prototypisch



— 200 —

durch den Primirzeugen, den Apostel. Auf ihn und sein Zeugnis
bleibt dic Kirche angewiesen. Wenn nun aber der Apostel seinen
Lauf cinmal angetreten und sein Zeugnis abgegeben hat und
der Heilige Geist es auch andern Menschen zur Offenbarung ge-
macht und damit die Gemeinde Christi ins Dasein gerufen hat, so
tst das eben geschehen und kein Mensch vermag es wieder unge-
schehen zu machen. Nun mag der Apostel abgerufen werden, das
andert nichts daran, dass seine Sendung und sein Zeugnis gesche-
hen sind und geschehen bleiben. Die Kirche bleiht an ihn und sein
Zeugnis gewiesen, aber sein Weggang dndert daran nichts. Somit
lasst der Weggang des Apostels in der Kirche keine Liicke zuriick.
Es bedarf nur dessen, dass sein Zeugnis weitergegeben wird und
dass es der Heilige Geist weiterhin den Hérern zur Offenbarung
macht. Aber eines neuen Gesandten, der den Apostel und dessen
Dienst ersetzte, sein « Krsatzmann» wiire, bedarf es nicht. Achten
wir besonders noch darauf, dass die Autoritit des Apostels in der
Wahrheit seiner Botschaft und nicht in einer Befugnis, die Wahr-
heit festzusetzen, besteht, so ist klar, dass diese Autoritit in der
Weitergabe seines Zeugnisses gegenwiirtig bleibt, so dass sein Weg-
cang auch keinen neuen Inhaber seiner Autoritit erforderlich
macht. So ist der Dienst des Apostels nicht nur primér, sondern
auch singuldr, einmalig.

Was wir nun erst logisch aus dem paulinischen Apostelbegrift
oefolgert haben, findet in den paulinischen Briefen seine volle
Rechtferticung. Man konnte freilich bezweifeln, dass eine solche
Feststellung iiberhaupt moglich ist. Die kritische Forschung ist
zwar {liberzeugt, dass nicht nur die Kvangelien, die uns in unserer
I'rage nicht viel helfen, sondern auch zahlreiche andere Schriften
erst nach dem Tod des Apostels geschrieben seien. Aber keine die-
scer Schriften stellt sich ausdriicklich auf den Standpunkt, erst in
nachapostolischer Zeit zu sprechen. Wir sind dennoch nicht bloss
auf die KErgebnisse der kritischen Forschung angewiesen. Schon die
unbestritten echten Paulusbriefe fithren uns in die Situation, die
uns hier interessiert. Diese Situation entsteht namlich nicht erst,
wenn der Apostel tot ist, sondern schon jedesmal dann, wenn ’au-
lus eine durch ihn gegriindete Gemeinde wieder verlisst. Das wird
gerade durch seine Briefe bestitigt. s ist niimlich zu beachten,
dass es kein Normalereignis darstellt, wenn Paulus einer Gemeinde
cinen Brief schreibt. Auch wenn er neben den uns bekannten und
den darin erwiithnten verlorenen Briefen noch zahlreiche weitere ge-



— G

schrieben hat, so hat er doch sicher nicht allen von ihm begriinde-
ten GGemeinden geschreiben. KEr schreibt nur, wenn ihn ein Anlass
dazu notigt, meist wenn in einer Gemeinde etwas nicht in Ordnung
ist. Das Normale war also in seinen Augen, dass eine von ihm ge-
griindete (Gemeinde nach seiner Abreise ohne weitern Kontakt mit
ihm als Gemeinde weiterlebe. Dass er bei giinstiger Gelegenheit
¢seine» (femeinden wieder besucht, indert an dieser Feststellung
nichts, besagt jedenfalls nicht, dass er iiber seine Gemeinden eine
eigentliche Aufsicht gefiihrt, sie aus der Ferne geleitet und geglaubt
hiitte, sie seien stindig an seine Person gebunden. 1.Kor.5, 1-5
zeigt ausdriicklich, dass er von der Gemeinde ein Vorgehen in eige-
ner Verantwortung erwartet hitte und dass er es als hichst anor-
mal, sogar als Schuld der Gemeinde betrachtet, wenn er eingreifen
muss. So fithren uns also seine Briefe prizis in die Situation, die in
der Kirche nach dem Weggang des Apostels besteht.

Am instruktivsten sind fiir uns zweifellos die Briefe, die Pau-
lus schreiben muss, weil in einer Gemeinde etwas in Unordnung ist.
Wire Paulus der Meinung gewesen, dass seine Abreise nach einer
Person rufe, die ihn selbst und seinen Dienst ersetzen miisste, so
hitte er bestimmt keine Gemeinde verlassen, bevor diese Person
gefunden und eingesetzt gewesen wiire; dann aber miisste sich das
daran zeigen, dass er sich in seinen Briefen speziell an diese Person
wendete. Auffilligerweise ist nun rein nichts Derartiges festzustel-
len. Es ist umso auffalliger als er gern einzelne Gemeindeglieder
mit namentlichen Griissen bedenkt. Aber die Briefe selbst sind
immer an die ganze Gemeinde gerichtet. So miissen wir zum
Schluss kommen: nach der Sicht des Apostels entstand durch sei-
nen Weggang keine Liicke, jedenfalls nicht in der Weise, dass er
und sein Dienst durch eine analoge (iestalt und Funktion hitte er-

Setzt werden miissen.

C. Die Weitergabe der Botschaft in der Gemeinde,
die Paulus verlassen hat

Das eben gewonnene Krgebnis darf nun aber nicht nach Be-
lieben ausgedeutet werden. Vor allem ist zu betonen, dass die
Gemeinde nicht als ein mehr oder weniger anonymes und amorphes
Kollektiv gesehen werden darf. Das zeigt vor allem 1.Kor. 12.
Wir haben schon darauf hingewiesen, dass bei Paulus Bekehrung
und Beauftragung mit dem Apostelamt so In eines zusammen-



fallen, dass er die Betreuung mit dem Aposteldienst als die ihm
zugewendete Gnade bezeichnen kann. Das ist nicht allein fiir Pau-
lus, sondern fiir alle Christen so: Man wird nicht zu Christus ange-
nommen, ohne zugleich in einen Dienst genommen zu werden ; sonst
wiire man gar nicht wahrhaft angenommen. In 1. Kor.12 kommt
dies darin zur Geltung, dass alle in der Gemeinde ihre charismata und
dynameis empfangen, einige wohl mehrere zugleich, andere viel-
leicht nur eines. Schon damit ist eine bestimmte Strukturierung
der Gemeinde gegeben, so dass sie als ein Leib mit verschiedenen
Gliedern gesehen werden kann, von denen jedes seine Aufgabe hat;
denn die charismata sind nicht beliebig vertauschbar. Sie werden ja
nicht von der Gemeinde nach Belieben zugeteilt oder delegiert, son-
dern vom Heiligen Geist gegeben. Sie sind darum auch von den
Personen, denen sie gegeben werden, nicht ablosbar. Als (Gaben
und Aufgaben des Herrn sind die charismata in der Gemeinde auch
entsprechend zu respektieren; es ist ihnen der gebiithrende Raum
fiir ihr Tun zu gewiihren, dass sie als das, was sie sind, zur Geltung
kommen kiénnen*. Das bedeutet aber, dass die Gemeindeglieder als
die Triger der charismata jedes seinen Ort hat in einer sachgemiis-
sen Uber-, Unter- und Zuordnung. Und das wiederum heisst, dass
die Gemeinde in einer bestimmten personlichen Struktur lebt.
Paulus kennt aber noch eine viel spezifischere Differenzierung in
der Gemeinde. Wihrend er von den charismata und dynameis nur un-
personlich spricht — er nennt nur die Gaben, nicht ihre Trager — nennt
er am Schluss des Kapitels (in 72,28) plotzlich bei drei Aufgaben
nicht die entsprechenden Gaben, sondern ihre Triger. An sich
konnte er auch hier die Gaben nennen; von der Prophetie tut er es
jedenfalls auch, wie V.10 zeigt. Wenn er es in 12,28 plotzlich nicht
mehr tut, obwohl er gleich nachher wieder in die unpersonliche
Aufzihlung iibergeht, so muss er dabei eine besondere Absicht
haben. Zweifellos will er hier die drei Trager von Aufgaben beson-
ders herausheben und in irgendeinem Sinn den charismata und
dynameis gegenitiberstellen. Dies wird noch dadurch unterstrichen,
dass er die drei an die Spitze stellt und durch Ordinalzahlen aus-
zeichnet — proton apostolous, deuteron prophetas, triton didas-
kalous — withrend er die andern nur mit einem epeita anschliesst.
Gerade die Ordinalzahlen zeigen, dass er diese drei einmal allen an-

1 So auch Ed.Schweizer, Gemeinde und CGemeindeordnung im NT?
S. 89ff. ; vel. aber als teilweise Korrektur das oben in Anm. 2 Gesagte.



— 203 —

dern vorordnet und so auch gegeniiberstellt, und dass er unter dic-
sen dreien und damit auch den andern gegeniiber eine gewisse Stu-
fen- oder Rangfolge feststellen will>.

Dass er die dynameis und charismata nur unpersionlich auf-
zihlt, ist ihm freilich schon dadurch aufgenotigt, dass die einzelnen
dynameis und charismata nicht nur je eznem Triger zukommen. Ein
einziges (emeindeglied kann mehrere davon haben. Auch der Apo-
stel hat, abgesehen davon, dass er Apostel ist, noch mehrere charis-
mata und dynameis. Aber umgekehrt begriindet gerade auch dieser
Umstand wieder die Sonderstellung der Apostel, Propheten und
Lehrer. Denn dort ist, wie wieder die Ordinalzahlen lehren, eine sol-
che Kumulation nicht mdaglich. Propheten und Lehrer konnen
jedenfalls nicht auch noch Apostel sein. Die Zahlenordnung bedeu-
tet also einen bestimmten Sondercharakter dieser Auftrige gegen-
iber den allgemeinen charismata.

Von diesen Beobachtungen her bekommt nun aber auch das
etheto ho theos, das die ganze Aussage regiert, eine besondere Be-
deutung. Es bezieht sich zwar nicht nur auf Apostel, Propheten
und Lehrer, sondern auch auf die charismata und dynameis. Da
aber Apostel, Propheten und Lehrer einen besondern, vorgeordne-
ten Ort einnehmen und vor allem da es sich bei ihnen auf die Perso-
nen, die Triger der Aufgaben bezieht, hat das etheto bei ihnen eine
spezielle Zuspitzung. Was den Apostel betrifft, ist diese Bedeutung
schon klar gemacht. Bei den beiden andern muss sie analog sein.
Die Analogie wird kaum in etwas anderem bestehen kénnen als
darin, dass Gott gleich wie er Apostel mit ihrem besondern Auftrag
berief, so auch Propheten und Lehrer mit ihrem je besondern Auf-
trag beruft. Und wie der Apostel seine besondere Stellung im Ge-
schehen von Kirche hat, so auch Propheten und Lehrer. Ist dies
aber eine gottliche Setzung, so ist damit eine besondere, spezifische
Ordnung in der Giemeinde gegeben, eine Vor- und Nachordnung,
Uber- und Unterordnung. Der Schluss auf eine Rechtsordnung
Scheint uns unumgiinglich zu sein. Nur miissen wir beachten, dass
diese Rechtsordnung, wie schon beim Apostel, nicht in einer Abstu-
fung von Kompetenzen zur Wahrheitsfestsetzung besteht, sondern

n der Zuordnung der Auftriige.
\'__

% So auch von Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht?
S.65ff. und Heinrich Greeven, Propheten, Lehrer, Vorsteher bei Paulus, ZNW
1952/53 (Bd. 34), S.4ff., dessen Ansicht, dass es urspriinglich diese Unterord-
Nung nicht, gegeben habe (8. 8), wir allerdings unbegriindet finden.



— 204 —

Dass so zu verstehen ist, wird durch zwei Beobachtungen be-
stitigt: Kinmal durch die Einordnung unserer Ausgangsstelle in die
Rede vom Leib, die ja darauf zielt, dass nicht alle Glieder die selbe
Aufgabe haben konnen; dass sie wohl alle aufeinander angewiesen
sind, dass aber diese Zusammengehorigkeit in einer Differenzierung
von «vornehmern» und «untergeordneteren» Gliedern besteht. Fer-
ner ist bedeutsam, dass das etheto nicht nur an unserer Stelle vor-
kommt. Ks findet sich in véllig analogem Sinn 1.Tim.1, 12; 2, 7;
2.Tim. 1, 11. Freilich ist hier immer der Apostel der, der «gesetzt»
wird. Immer ist es Gott, der die Setzung vornimmt. Es scheint sich
also um eine Art terminus technicus zu handeln. Auch das analoge
keimai in Phil. 1, 16; 1. Thess. 3,3 weist in diese Richtung. An der
entsprechenden Stelle des Epheserbriefes (4,11) steht zwar ein edo-
ken und Christus ist das Subjekt. Das ist aber nicht sehr verschie-
den von dem etheto. Darum glauben wir, von einer von Gott ge-
setzten Rechtsordnung® sprechen zu miissen, die in bestimmten
Personen mit bestimmt zugeordneten Auftrigen zur Geltung kom-
men soll.

Nun stehen dieser Erklarung allerdings gewisse Schwierigkeiten
im Weg. Man sollte erwarten, dass Paulus, wenn er schon solche be-
sondere personliche Beauftragungen und eine dadurch gestaltete
Ordnung der Gemeinde als gottliche Setzung bezeichnet, sie auch
entsprechend in Erscheinung treten liesse. An Anlass dazu héitte es
nicht gefehlt. Es scheint naheliegend, dass er alle seine Briefe be-

¢ Kine Rechtsordnung kann verschieden geartet sein. Der demokratische
Staat gibt sich von seinen Vorstellungen und Wiinschen aus, wie das Leben der
Gemeinschaft geordnet sein soll, eine Verfassung, in der er bestimmte Funktio-
nen mit ihren Kompetenzen statuiert. Dann werden geeignete Personen fiir
diese zum voraus umschriebenen Funktionen gesucht : Funktioniire. Wenn wir
hier von Rechtsordnung sprechen, denken wir nicht nach diesem Schema, son-
dern umgekehrt: Gott gibt bestimmte Auftrige, und dann sind es diese Auf-
trige, die eine bestimmte Ordnung konstituieren. Aber auch das ist eine
Rechtsordnung. Wo der Auftrag eines Beauftragten in einer Gemeinde nicht
respektiert werden sollte, wird der Beauftragte aus der Notigung seines Auftra-
ges die fehlende Respektierung verlangen miissen. Das Verhiiltnis zwischen
Paulus und den Korinthern oder Galatern macht das ganz klar. Paulus hat, wie
etwa 1. Kor. 5, 11f.; Gal. 1, 6-9 zeigen, auch nie gemeint, dass alles auf CGrund
der Liebe von selbst geschehe. Er kann und will zwar keine Polizeigewalt ein-
setzen. Aber die Ubergabe an den Satan und das anathema sind noch stirkere
und fithlbarere Massnahmen als eine Gefédngnisstrafe. Und Paulus verlangt von
der Gemeinde solche Massnahmen. Das ist Rechtsordnung. Sie basiert nicht
auf vorumschriebenen Kompetenzen; sie ereignet sich in je neu zu vollzie-
hender Entscheidung. Aber gerade so hat sie ihre Gewalt. (Gegen Sohm,
Kirchenrecht, Bd. 1, S.26{f.) — Vgl. im tibrigen wieder Anm. 2 oben.



— 205 —

sonders an diese vorgeordneten Beauftragten richtete. Besonders
sollte man dies bei den Briefen erwarten, die an Gemeinden gerich-
tet sind, bei denen etwas nicht in Ordnung ist. also speziell im
walaterbrief und den beiden Korintherbriefen. Da sollte er, so
scheint es, besonders diese Hauptverantwortlichen auf ihre Sonder-
verantwortung hin ansprechen. Bekanntlich geschieht das nicht:
nicht eine Spur davon ist zu bemerken. Er spricht ohne Unterschei-
dungen die ganze Gemeinde an. Somit scheint es, als wiisste er
itherhaupt nichts von Sonderverantwortlichen.

Der Schluss konnte jedoch voreilig sein. EKinmal ist zu beden-
ken, dass es ja nicht zuletzt die Fiithrer dieser Gemeinden sind -~ bei
Korinth ist das ganz klar -, die an den Verwirrungen beteiligt sind.
Im Philipperbrief, der nicht durch Zerstorungen in der Gemeinde
veranlasst ist, werden im Priskript episkopoi und diakonoi ge-
nannt. Noch wichtiger ist ein anderer Punkt: selbst wenn es in
einer (femeinde Sonderverantwortliche gibt, ist an jeder Verwir-
rung und an jeder Entscheidung die ganze Gemeinde beteiligt. Sie
als Ganzes soll ja als Gemeinde Christi leben. So kann sie sich auch
von keiner Entscheidung dispensieren, sonst lebte sie nicht mehr
wahrhaft als Gemeinde. Wie ©1.Kor.5, 1l zeigt, gilt das sogar
dann, wenn Paulus selbst mit seiner Entscheidung vorausgeht. Kr
geht nur voraus; handeln muss die Gemeinde selbst. Wenn man
aus dieser Stelle gewiss nicht schliessen kann, Paulus habe also
keine Sonderstellung in der Kirche, so wenig kann man aus der
Nivhtvt'\\'iih]mng,r von Sonderverantwortlichen in unseren Briefen
schliessen, es habe sie gar nicht gegeben®.

Kine weitere Schwierigkeit fiir unsere Deutung besteht darin,
dass Paulus nirgends die leiseste Andeutung dariiber macht, wie,
auf welche Weise diese Sonderverantwortlichen an ihren besondern
Ort in der Gemeinde gelangen sollen. Kein Wort iiber eine Wahl
und kein Wort iiber etwas, das nach Einsetzung oder Ordination
aussithe. Irgend etwas in dieser Richtung hiitte es — so scheint es
B

? Wenn Paulus 1. Kor. 9, 12 sagt: «Wenn schon andere an curer exousia
Anteil nohmen, wie dann nicht viel mehr wir 2», und wenn sich das nach dem
leﬂmmn(‘nhmng auf den Unterhalt durch die Gemeinde bezieht, so kinnte
das darauf hinweisen, dass die Gemeindefithrer in Korinth sich von der CGe-
Moinde erhalten liessen. Mit den alloi wird kaum jemand anders gemeint
Sein kannen. In dem Fall waren aber die Gemeindefiihrer eben dadurch, dass
e Cemeinde: Mven Unterhalt bestritt, als Triger eines besondern Dienstes
anerkannt. Und Paulus kritisiert gerade nicht, sondern anerkennt, dass es zu

Yecht go goehalten werde.



— 206 —

geben gollen, wenn unsere Deutung zu recht bestiinde. — Aber auch
dieses Postulat konnte irrig sein, von falschen Voraussetzungen
ausgehen. Ks ist zu bedenken, dass es sich bei den Sonderverant-
wortlichen im paulinischen Zusammenhang keinesfalls darum han-
deln kann, dass die Gemeinde etwas von ihrer Verantwortlichkeit
und erst recht nicht, dass sie so etwas wie Kompetenzen an sie de-
legieren konnte. Darum kann schon von hier aus auf den Momen-
ten von Wahl und Einsetzung kein entscheidendes Gewicht liegen.
Noch wichtiger ist aber dies: die Sonderverantwortlichen werden ja
nicht von der Gemeinde kreiert, sondern Gott «setzt» sie. Es kann
sich also von seiten der Gemeinde nur darum handeln, dass sie sie
als solche erkennt und anerkennt und ihnen die entsprechende Gel-
tung einrdumt.

Und eine letzte Schwierigkeit liegt darin, dass Paulus von die-
sen Propheten und Lehrern nur gerade ihre Namen nennt, aber
nicht einmal ihre Aufgaben niiher differenziert. Nur notdiirftig
kann man etwas aus dem Zusammenhang und aus der Wortbedeu-
tung der Titel folgern. Immerhin bekommen diese Folgerungen aus
der Terminologie der stoischen Wanderprediger, die sich auch Apo-
stel, Prophet, Lehrer, auch Bischof nennen®, eine gewisse Unter-
stiitzung, Prizisierung und Fiillung. Von daher scheint es mir
wahrscheinlich, dass im Dienst der Lehrer mehr die iiberlieferte
Botschaft, die Tradition zur Sprache kommt, withrend der Prophet
mehr der Verkiindiger ist, der zur Geltung bringt, wie das Zeugnis
der Tradition durch den Heiligen Geist zur apokalypsis fiir uns
wird und was diese apokalypsis fiir die Gemeinde in ihrer konkre-
ten Situation besagt, worin auch konkrete Weisung fiir das Han-
deln eingeschlossen ist?. Und damit wiiren in diesen beiden Diensten
eben gerade die beiden Momente reprisentiert, von denen wir er-
kannten, dass sie nach dem Weggang des Apostels in der Gemeinde
weitergehen miissen: die Weitergabe der Botschaft und das Werk
des Geistes, der allein das Wort der Tradition zur apokalypsis mach?.

So kommen wir zu folgenden Schliissen:

a) Nach Paulus ist die christliche Gemeinde eine geordnete’
strukturierte Gemeinschaft, in der es von Gott gesetzte Sonder-
beauftragungen und Sonderverantwortungen gibt.

8 Vgl. dazu im Theol. Wb.z. NT die Artikel unter Apostel, Prophet und
Lehrer und W. Schmithals, Das kirchliche Apostelamt, S.100ff. _
® Dafiir sprechen auch die Aussagen {iber das propheteu®l

1. Kor. 14.

n in



— 207 —

b) Dass von diesen Sonderbeauftragten nicht ausfiihrlicher ge-
sprochen, besonders nichts tiber ithre Wahl, Ordination und Einset-
zung gesagt ist, ist darin begriindet, dass sie nicht Delegierte der
Gemeinde sind, von der Gemeinde keine «Befugnisse und Kompe-
tenzen» zugewiesen bekommen, auch nicht von der Gemeinde orga-
nisiert, sondern nur von Gott gegeben werden konnen. Die Ge-
meinde kann sie nur suchen, finden, erkennen und anerkennen und
sie entsprechend zur Geltung kommen lassen!, Die Gemeinde wird
also darum zu beten haben, dass ihr solche Diener gegeben werden.
Und von ihrer eigenen Berufung her wird sie die Erfillung dieser
Bitte erwarten diirfen. Sie wird auch das ihr Gebotene zum Vollzug
dieser Verheissung zu iiben haben. (Von daher wiire vielleicht die
Frage der apostolischen Sukzession neu zu bedenken. Es wiirde
sich dann bei der apostolischen Sukzession weniger um einen histo-
rischen Tatbestand als um eine Verheissung und um einen entspre-
chenden Auftrag handeln).

¢) In diesen Sonderbeauftragungen geht es besonders um die
Weitergabe der Botschaft und um die Bezeugung, dass allein der
Heilig(! Geist die weitergegebene Botschaft zur apokalypsis zu
Machen vermag.

d) Die Existenz von durch Gott gesetzten Sonderbeauftragten
reprisentiert die Wahrheit, dass die Gemeinde sich nicht selbst zu
erhalten vermag, dass sie das Evangelium und die apokalypsisnur von
Christus her empfangen kann. Die Existenz der Sonderbeauftrag-
ten reprisentiert als « Setzung» Gottes das Gegeniiber von Christus
und (temeinde innerhalb der GGemeinde selbst.

e) Es handelt sich in dieser Frage also nicht nur um eine ius-
Sere Unvermeidlichkeit der Ordnung, weil es einfach nicht anders
geht, sondern um etwas, das zum Wesen der Gemeinde gehirt,

f) Die Existenz dieser Sonderbeauftragten hebt in keiner
Weise die Verantwortung der ganzen Giemeinde auf, sie mindert sie
Nicht einmal. Insbesondere ist die Gemeinde mitverantwortlich fiir
die Weitergabe der Botschaft, fiir das Geschehen von Tradition.
Man kinnte geradezu sagen: die Gemeinde lebt in der Erfillung

\\—“_

~ " Man kénnte von da aus vollig sachgerecht sagen, dass in einer Ce-
Meinde dep Prophet oder Lehrer «vakant» sei. Nur wiirde das nicht heissen,
488 gich niemand als « Funktioniir» fiir den offenen « Posten» gemeldet habe,
Sondern dass (fott keinen Propheten oder Lehrer gegeben habe (vgl. Amos 8,
” )- Das heisst aber auch, dass nicht jeder Ordinierte eo ipso ein solcher von
O Beoauftragter ist.



— 208 —

dieser Verpflichtung. Insofern ist Tradition ein (Geschehen, zu dem
die Gemeinde verpflichtet ist — und nicht ein vorliegender Tatbe-
stand. Was von hier aus zur Frage von «Schrift und Tradition» zu
sagen wire, miissen wir hier unerdrtert lassen. Ks sel nur betont,
dass wir mit «Tradition» die Tat der Weitergabe des Zeugnisses von
Jesus Christus meinen, die nicht ohne den Heiligen Geist geschehen
kann. Dieses Tun aber ist ein fiir die Kirche konstitutives Tun und
damit auch die Dienste, die ihm zugeordnet sind.

Betrachten wir von hier aus die entsprechenden Sachverhalte
in den Pastoralbriefen, so erweisen sie sich nicht als metabasis eis
allo genos, sondern als sachgemisse Weiterfithrung dessen, was wir
im paulinischen Zeugnis inauguriert fanden. Es soll freilich nicht
geleugnet sein, dass zwischen den Paulinen und den Pastoralbriefen
tiefgreifende Unterschiede bestehen. Gerade wenn man die Pasto-
ralbriefe, wie es gewiss geboten ist, von Paulus her interpretiert, ist
nicht zu iibersehen, dass sich in ihnen fatale Verschiebungen an-
kiindigen. Sie liegen zwar weniger im unmittelbaren Bereich unse-
res Problems, wohl aber in einem Cebiet, das fiir das kirchliche
Amt die stirksten Auswirkungen haben muss. Wir denken daran,
dass in den Pastoralbriefen die Spannung zwischen Weitergabe des
christlichen Zeugnisses und Werk des Heiligen Geistes nicht meht
voll gesehen und fast nur noch von der Bewahrung einer vorliegen-
den Lehre gesprochen wird. Diese Verschicbung driingt dahin, dass
nicht mehr im Christusereignis die Offenbarung gesehen wird, son-
dern Christus, ahnlich wie in der Gnosis, als Uberbringer einer geof-
fenbarten Heilslehre erscheint. Wo diese Sicht dominierend wird,
wird der Ruf nach einer Kompetenz zu autoritativer Auslegung
beinahe unausweichlich. In den Pastoralbriefen wird diese mogliche
Konsequenz noch nicht sichtbar. Insofern diirfen wir sagen, dass
sie noch ganz in der paulinischen Linie stehen.

Immerhin machen sich doch auch hinsichtlich des Amtes Unter”
schiede bemerkbar. Am auffélligsten ist, dass sie nicht mehr an Ge-
meinden, sondern allein an bestimmte Sonderbeauftragte ger jchtet
sind. Das ist gewiss in der angenommenen Voraussetzung einer Ko~
respondenz zwischen Paulus und zweien seiner Schiiler begri iindet-
Aber schon der Umstand, dass iiberhaupt diese Situation als Vorat®”
setzung gewihlt ist, ist nicht ohne Bedeutung. Nur ist diese Bedet”
tung nicht leicht zu erheben; denn die Apostelschiiler sind ja nic
einfach ordentliche Amtstriger. Sie werden mehr als Sonderbeat™
tragte des Apostels eingefiihrt, durch die er seinen eigenen Auftrag



ausfithren lisst. Nach 1.Tim. 4, 14; 2.Tim. 1, 6 ist Timotheus jedoch
durch Handauflegung ordiniert, und das weist nicht bloss auf eine
Spezialaufgabe, sondern auf einen Dauerauftrag mit Amtscharakter
hin. Es wire demnach auch mit Beauftragungen zurechnen, die nicht
einer Einzelgemeinde, sondern der Kirche iiberhaupt, vielleicht auch
nur einer bestimmten Zahl von Gemeinden zugeordnet wiiren. Diese
Uberlegung driangt sich auch von 1. Kor. 12, 28 her auf’; denn dort ist
von einer Mehrzahl von Aposteln die Rede, so dass man kaum nur an
Paulus und den Zwolfer-Kreis, sondern auch an den weitern Apostel-
begriff denken muss. Eserhebt sich dann allerdings die Frage, wie und
vVon wem diese iibergreifenden Beauftragungen erkannt und zur Gel-
tung gebracht werden. Diirfte man aus Apg. 13, 1-3 schliessen, dass
das in einer Einzelgemeinde fiir die ganze Kirche geschieht ? In
1. Kor. 12, 28 wird jedenfalls kein Akzent darauf gelegt, dass Paulus
dort ausschliesslich an Kinzelgemeinden diichte. Wir kénnen dieser
Frage hier aber nicht niher nachgehen, weil dazu zuerst eine Untersu-
chung iber das Verhiltnis der Einzelgemeinde zur umfassenden Ein-
heit der Kirche angestellt werden miisste.

Was nun die Sonderauftrige in den Einzelgemeinden betrifft,
Sprechen die Pastoralbriefe von episkopoi, diakonoi und presbyteroi.
Aber keiner dieser Titel scheint genau den prophetai und didaskaloi
von 1. Kor. 12, 28 zu entsprechen. Im Titusbrief werden presbyteroi
und episkopoi anscheinend als zwei Namen fiir ein und denselben Auf-
trag verstanden, wie in 2. Tim. I, 11 der Apostel selbst als keryx, apo-
Stolos und didaskalos alles in einem vorgestellt wird. Die Tendenz
Scheint dahin zu gehen, die Haupt- und Sonderverantwortung auf
€ine einzige Person zu konzentrieren.

Dennoch ist das noch wahrgenommen, was nach dem paulini-
Schen Verstindnis nach dem Weggang des Apostels in einer Ge-
Meinde geschehen muss. Wir brauchen dafiir nur auf 2. Tim. 2, 2 hin-
Zuweisen. Da heisst es: «(Was du von mir vor vielen Zeugen gehort

ast, das iibergib treuen Menschen, die fihig sein werden, auch andere
20 lehren.» Wie das zu verstehen ist, wird aber erst recht deutlich,
Wenn wir beachten, wie Timotheus im Vers zuvor zur Durchfiihrung
iesos Auftrags ermuntert wird mit den Worten : «ermanne dich in der
G‘nﬂde, die in Jesus Christus ist.» Damit ist gesagt : es geht nicht bloss
UM eine technische Organisationsfrage, um die Einstellung eines
"Unktiongirs, sondern um Beurteilungen, die nur in der Gnade, im

eiligen (feist entschieden werden kénnen, im Heiligen Geist gewagt
Werden miissen, also nicht nur um biirgerliche Zuverlissigkeit, son-



— 210 —

dern Bewithrung im Glauben, nicht nur um mitgebrachte oder durch
Ausbildung erworbene Fertigkeit im Reden, sondern um Vollmacht
der Rede aus dem Geist. Von Tit. 1, 5-9 her wiire dasselbe zu sagen.
Die Aufforderung an Timotheus und Titus, solche Minner auszusu-
chen, die geeignet sind, die Botschaft weiterzusagen, und sie mit dem
entsprechenden Auftrag auszusondern, meint also in der Sache das-
selbe, was 1. Kor. 12, 28 mit den Propheten und Lehrern visiert ist.
Deshalb ist auch das Aussuchen solcher Ménner und ihre Beauftra-
gung ein geistliches Tun, das nicht an ein mehr oder weniger anony-
mes Komitee delegiert werden kann. Es handelt sich nicht bloss
darum, in einen Posten mit vorher umschriebenen Kompetenzen
einen geeigneten Kandidaten einzusetzen.

Beachten wir nun, dass es sicher die Meinung der Pastoralbriefe
ist, dass die so ausgesuchten und beauftragten Minner ihrerseits wie-
der dasselbe tun sollen, so tritt das in Sicht, was man «apostolische
Sukzession» nennen kann. Nur ist auch da wieder zu sagen, dass diese
Sukzession nicht einen historischen Zusammenhang meint, der als
solcher zu glauben wiire, sondern cine Forderung, die erfiillt werden
muss, wenn Kirche bleiben soll. Und der Inhalt dieser Sukzession ist
die Weitergabe der Botschaft von Jesus Christus, aber nicht im Sinne
einer vorliegenden Doktrin, sondern des Zeugnisses, das nur im Hei-
ligen Geist empfangen und vollmiichtig neu bezeugt werden kann.
Mit andern Worten: der Inhalt der Sukzession ist das (eschehen von
Tradition, ein Geschehen, das wir kraft der Verheissung erwarten
diirfen, das aber nur im Heiligen Geist erfolgen kann.

Wenn nun auch in 2.Tim. 2, 2 mit den «vielen Zeugen» daran
erinnert ist, dass das Aussuchen und Beauftragen nicht zwischen
Timotheus und den Beauftragten allein geschicht, sondern noch an-
dere verantwortlich mitbeteiligt sind, so hebt das das Auffillige
nicht auf, dass in den Pastoralbriefen das Mithandeln der Ge-
meinde zwar nicht bestritten ist, aber doch auch nicht mehr in Er-
scheinung tritt. (Geschichtlich wird das damit zusammenhingen
dass die (emeinde bald cinmal keine ganz scharfen Grenzen
mehr hatte. Bedeutsamer ist aber das Folgende: Es gibt nich?
nur faktisch Unterschiede der Beauftragung und der Verantwol”
tung in der Kirche, sondern es muss sie geben, und zwar nach
ihrem Wesen. Die (lemeinde lebt nur von Jesus Christus. S°
kann sich die Gemeinde auch das Evangelium nicht cinfach selber
sagen. Sie muss es gesagt bekommen. Darum muss es durch di
Verschicedenheit der Auftriige in der Gemeinde selbst zu eine™



segeniitber kommen, das das Gegeniiber von Christus und Kirche
reprisentiert.

So ist die Irage, wie die Gemeinde nach dem Ausscheiden des
Apostels als GGemeinde Christi lebt, also die Frage von Amt und
Tradition nicht nur eine Sache geschichtlicher Entwicklungen und
Gegebenheiten oder eine Frage organisatorischen Gutdiinkens, son-
dern etwas, das sich aus dem Wesen von Kirche ergibt und zum
Wesen von Kirche gehort. Das Neue Testament ist denn auch nicht
stumm in dieser Sache.

(Diese Arbeit erschien in franzosischer Sprache in « Ministéres et laicaty,
Les Presses de Taizé, 1964, S.67-83.)

Bern, Kurt Stalder



	Die Nachfolger der Apostel

