
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 59 (1969)

Heft: 1

Artikel: Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes [Schluss]

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1

Aiir Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes
(Schluss)

111

Bisher gab es innerhalb der römisch-katholischen Kirche keine
Vorschläge und Entwürfe zu einer Neugestaltung des eucharistischen
"•Ochgebetes. Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil wurde die
bisherige Gestalt im Missale Romanum nicht nur verteidigt, sondern als
einzig vorbildlich und fehlerlos hingestellt, so dass sich Reformen
eigentlich erübrigten und die römische Liturgiegestalt nahezu an der
^Veränderlichkeit biblischer Texte Anteil hatte. Nach der Veröf-
entlichung der «Konstitution über die heilige Liturgie»1"1» ist das auf

einmal anders geworden. So »spricht Klaus Gamber in « Liturgie
übermorgen» von der «Verkümmerung» des eucharistischen Hochgebetes
n der römisch-abendländischen Form37. Wenn hier auch eine gewisse
Kritik gefordert ist, so kann doch solchen Urteilen nicht in allem und
hne weiteres zugestimmt werden. Bei unvoreingenommener
Beachtung handelt es sieh bei der bisherigen abendländisch-römischen
restait im Zuge der Entfaltung des Kirchenjahres um eine grössere
Üierenzierung. Das ganze Heilswerk soll nicht wie in den orientatoti

Hochgebeten jedesmal ausführlich ausgebreitet, .sondern in
esonderei' »Akzentuierung des jeweiligen Tages ein bestimmter
fczerit herausgehoben werden. Das ist keine Verkümmerung, son-
erri eine gerade auch dem Menschen der Gegenwart sehr gemässe
°d entsprechende Formgebung. Selbstverständlich muss das eucha-
stischo Hochgebet wieder die Mitte der Feier werden, die auch als
itte leicht erkennbar ist. Wie das im einzelnen zu erreichen ist, ohne
u der Tradition allzuviel preisgeben zu müssen, soll noch im einzel-
n gezeigt werden. Denn es ist durchaus möglich, aus dem Bisheri-
n das herauszuheben, was wesentlich und wichtig ist, ohne unnütze
* Wohl auch manchmal recht bedenkliche Veränderungen vornch-

m°n zu müssen.
Die Grundelemente des Eucharisticgebetes stehen in unmittel-

leni Zusammenhang mit den Borakha-Gebeten bei den feierlichen
c ulzeiten der .Juden. In diesen Lobpreisungen wurde für die Heils-
etl Gottes gedankt, insbesondere für die Rettung aus der Sklaverei

Konstitution über die heilige Liturgie vom 4. Dozember 1963.
Klaus Gamber, Liturgie übermorgen, 1966, S. 214f.

37



— 2 —

in Ägypten, für die Erwählung als Gottesvolk und die Beheimatung
im gelobten Land. In den ältesten Eucharistiegebeten, die uns noch

bekannt sind, werden diese Gedanken aus dem jüdischen Brauchtum
folgerichtig weitergeführt, neutestamentlich gefüllt und erweitert. Es

wird gedankt für die Errettung aus der Knechtschaft der Sünde und

des Todes, für die Erwählung zum Königreich Gottes und das göttliche

Leben, dass uns durch Christus zuteil wurde. Mit diesem Dank

war ein feierlicher Lobpreis verbunden für alle Werke Gottes und ein

Hymnus auf den Erlöser und sein Heilswirken, das nach dem Gebot

des Herrn bei der Einsetzung der Eucharistie das eigentliche
Gedächtnis bildete (Anamnese). In der weiteren Entwicklung traten zu

diesem Opfer des Lobes (Hebr. 13, 15) die Bitte um Annahme des

Opfers und schliesslich die Darbringung der konsekrierten Gaben

durch Christus, mit Christus und in Christus. Das Opfer des Lobes mit
der Darbringung der Gaben ist das Opfer der Kirche.

In den eucharistischen Texten, die uns überliefert sind, gibt es

nicht einen einzigen, der aussagen würde, dass sich bei der Feier dei

Eucharistie Christus erneut seinem himmlischen Vater darbringt'
Das Opfer Christi ist einmalig, vollgültig und ausreichend, wie es

Hebr. 10, 14 klar und deutlich zum Ausdruck bringt. Und dieser

einmalige Opferakt des Herrn ist in jeder Eucharistiefeier gegenwärtig»
denn hier wird die Gehorsamstat des Kreuzesopfers im Mystennna
sakramental gegenwärtig.

Bei der textlichen Neugestaltung des eucharistischen Hochgebetes

ergeben sich ganz erhebliche Schwierigkeiten. Die eingehende
wissenschaftliche Untersuchung dieses Grundelementes der Eucharistie-
feier ist keineswegs als abgeschlossen zu bezeichnen, überhaupt ist cu

Geschichte des Dankgebetes noch nicht völlig erforsoht.
Karl Am on hat sioh schon einmal für die Übernahme ö

Eucharistia Hippolyts ausgesprochen, was sicherlich für kürzet

Feiern unter besonderen Verhältnissen, wie Krankeneucharist' >

häusliche Eucharistia empfehlenswert ist. Auch hat er wiedern0

Anregungen zu einer Neugestaltung vorgelegt38. In seinem zule

vorgelegten Vorschlag39, der einer gründlicheren Untersuchung

38 Karl Amon, Reformwünsche zum innersten Beroich der euchar
sehen Feier in Bibel und Liturgie, 35, 1961/62, S. 107-109, und ders., Wun3?65,

an die künftige Messliturgie, ebenfalls in Bibel und Liturgie, 38, 19" '

S. 208-217. ßß)
39 Karl Amon, Gratias agere, Liturgisches Jahrbucn

S. 79-98.



— 3 —

darf, sieht er hinsichtlich Präfation und Kanon im Missale Romanum
«als Mängel lediglich das Fehlen eines Gesamtplans und das ausdeh-
uungsmässige Übergewicht der Annahmebitten und Fürbitten. » Das

tteforrnprogramm ist dann von selbst gegeben und sieht die Herstellung

einer klaren Struktur, sparsame Verwendung der Annahmebitten
und Beschränkung der Fürbitten auf besondere Anlässe, Verlegung

der gewöhnlichen Fürbitten in die Oratio communis und der
Wandlungsbitte in das Offertorium und darüber hinaus die
Vermeidung von Wiederholungen vor. Damit würde vor allem der

isherige Parallelismus des nach lateinischen Stilgesetzen aufgehauen
Kanons aufgegeben, woraus ja letztlich die Wiederholungen

esultieren, was natürlich bei Übertragungen in andere Sprachen und
^ulturkreise immer befremdlich gewirkt hat und nicht verstanden

urde. Selbstverständlich soll nichts Wertvolles dabei verlorenge-
en, aber das Verlangen nach Ordnung und Verständlichkeit der
eineinen Elemente ist doch wohl berechtigt.

Aus dem Vorschlag Amons ergibt sich die Unveränderlichkeit
°n zwei grossen Hauptteilen : einerseits Präfation und Sanctus und
uerseits Einsetzung.sbericht mit Kurzanamnese. Hier liegt aber
reits die Quelle neuer Problematik, die der Geschlossenheit und
nneitlichkeit des Eucharistiegebetes wenig entgegenkommt, indem
sselbe in «zwei Blöcke» aufgespalten wird. Freilich ist es gegenüber
r überlieferten Gestalt trotz der Zusammensetzung aus mehreren
uzelelementen in Struktur und Verständlichkeit ein grosser Fort-

s°hritt.

T>ft
mon nennt die neue Form «prex eucharistica» und wählt das

ugstfest als Vorbild. Die « Gratiarum actio» wird nach der üblichen
leitung ergänzt durch die Erwähnung der Schöpfung und Erlö-
§ aus ambrosianischen und gregorianischen Texten, die dann zum

e allgemein gekannten Präfationsproprium des Pfingstfestes
rgehen, allerdings ebenfalls noch einmal aus den gleichen Quellen
'tert. Nach der Überleitung zum Sanctus und dem Gesang des-

en muss natürlich eine Brücke zum Einsetzungsbericht gesucht
en, die hier in einem «Vere sanctus» aus dem Missale Gothicum

ent. Nach den Einsetzungsworten folgt die bisherige Anamnesis
der Oblatio, worauf recht glückiioh die Communio Sanctorum

e die man sioh allerdings auch in der Oratio communis denken
te und die leider das übliche Nennen so vieler Namen nicht ver-
et, sondern sogar noch neue Namen hinzufügt. Hier schliesst als
eatio pro aeeeptione sacrificii» an Sonntagen das bisherige« Quam



oblationem» ohne «ut nobis», dafür aber mit «perferri iubeas per
manus sanoti Angeli tui...», an Wochentagen das «Te igitur» ohne

«imprimis», dafür aber mit «Supra quae», an. Das «Supplices» bildet
mit seinem zweiten Teil die «precatio pro omnibus communicanti-
bus», aufgefüllt durch die Überleitung von der Epiklese zur
Schlussdoxologie bei Hippolyt, die aber hier noch nicht folgt, sondern durch
die Benedictio rerum noch einmal unterbrochen wird, die doch sicherlich

wegfallen müsste. Erst danach folgt sie in der bisherigen Weise.
Aus diesem Vorschlag geht hervor, dass die Stellung des Sanctus

an der bisher üblichen Stelle wohl das grösste Hindernis für die
Geschlossenheit und Einheitlichkeit des eucharistischen Hochgebotes
darstellt und die Brücken und Überleitungen zumeist an Gedanken-

sprüngen kranken. Der Wechsel der Anrede oder eine irgendwie
gekünstelte Gestalt lassen sie nicht ideal und erstrebenswert erscheinen.

Das Sanctus ganz zu opfern wie im Formular Hippolyts wird sich -
ausser in Haus- und Krankeneucharistiefeiern - ebensowenig emp"

fehlen, als seine derzeitige Stellung unbedingt zu behaupten.
Die Benedictio rerum sollte auf alle Fälle aus dem Kanon

herausgenommen und gegebenenfalls in das Offertorium verwiesen werden-

IV

Inzwischen ist eine autorisierte deutsche Übersetzung des
römischen Kanons zum Gebrauch im deutschen Sprachgebiet erschienen,

die an anstelle des lateinischen Kanons erlaubt, jedoch nicht
vorgeschrieben ist40.

Die Übersetzung wurde von einer Kommission erarbeitet, deren

Vorsitz der verdienstvolle LiturgieWissenschaftler Joseph Pasche
(München) innehatte. «Das Ergebnis wurde von der Liturgisch
Kommission der Deutschen Bischofskonferenz mehrfach durohgea

beitet wie auch von den entsprechenden Kommissionen der österre

chischen und schweizerischen Bischöfe. Nunmehr wurde sie an üb

zweihundert Fachleute, Priester und Laien, Latinisten, Literate

und Liturgiker zur Stellungnahme übersandt. Danach lag sie de

Bischofskonferenzen selber vor. Sie wurde nicht ohne lebhafte Deb

ten und nicht ohne viele Verbesserungen angenommen. - Diese V be

setzung wanderte nun nach Rom, wurde dort vom Liturgierat, v°

40 Dor Römische Mess-Kanon, Lateinisch-deutsch, deutscher *
approbiert von den Bischofskonferenzen Deutschlands, Österreichs und
Schweiz und vom Bischofvon Luxemburg, 1967.



der Glaubenskongregation und von der Ritenkongregation überprüft
und genehmigt. Eine grössere Sorgfalt war wohl kaum möglich.41 »

Die Übertragung ist von allen bisherigen des Missale Romanum
Wohl die am besten gelungene. Selbstverständlich verleugnet sie nicht
die Problematik aller Übersetzungen und ersetzt keineswegs das Original.

Manchmal gewinnt man den Eindruck einer allzu raschen und
unausgewogenen Arbeit. Teilweise ist die Übertragung ungewöhnlich
trei, teilweise hält sie sich unnötig sklavisch an die Vorlage. An
Einzelheiten ist folgendes herauszuheben.

1. Zu Beginn wäre es dem deutschen Sprachempfinden entspre-
ehender, mit der Anrede statt mit dem Personalpronomen einzuleiten.

Hier ist auch die Methode der Übertragung nicht konsequent
durchgeführt, indem Synonyme wie «rogamus ac petimus» besser nur
"Ut einem Wort, nämlich «bitten», wiedergegeben werden, während
((°-ona, munera, sacrificia» sämtlich und immerhin verständniser-
ehwerend übersetzt sind : « Gaben und Geschenke dieses makellose
Pier». Dadurch werden unnötige dogmatische Bedenken vertieft,
le 8°hon aus ökumenischen Rücksichten vermieden werden sollten.

2. Ausserordentlich gelungen ist der zweite Absatz, der nioht nur
em Original, sondern auch dem Stilempfinden der deutschen Sprache

am besten gerecht wird.
3- Der nächste Absatz enhält manche Härte, die jedoch darauf

ruckzuführcn ist, dass hier eine adäquate Wiedergabe nicht ohne
Weiteres möglich ist.

4- Der Bezug auf die Gemeinschaft mit der ganzen Kirche ist
prachlich wohl gelungen, da hier offensichtlich die Verbindung mit

m Vorherigen hergestellt werden soll, doch sind nach den klarer als
uer Vorlage gezogenen Linien leider die wenig verständlichen Hei-

gennamen restlos erhalten geblieben. Das Wort «glorreich» wäre
Sser anders übersetzt, da es ein Fremdwort darstellt. Besonders

nd erscheint der Schluss mit der Übersetzung des Begriffes
erita» im Zusammenhang mit den Heiligen. Er lautet: «Blicke auf
lediges Leben und Sterben und gewähre uns auf ihre Fürsprache

111 allem Hilfe und Schutz.»
JJie Conolusio mit dem Amen müsste hier wie an den anderen vier
en unbedingt wegfallen, da gerade dadurch das Gebet in seiner
eithohkeit leidet und unnötigerweise unterbrochen wird. Kein

' a'edruck der vortridentinischen Zeit enthält diese Konklusionen,

1 Th. Schnitzler,a.a.O. (Anm. 30), S.41.



— 6 —

sie sind also nicht ehrwürdig durch ältere Tradition und entwerten
das feierliche Amen nach der Doxologie am Schluss des Kanons.

Gerade solche Schönheitsfehler, auf höchsten Wunsch beibehalten,

könnten dazu beitragen, diese Kanongestalt bei den zu erwartenden

Alternativen in den Schatten zu stellen und allmählich ganz zu

verdrängen, was doch sicherlich zu bedauern wäre.
5. Manche Freiheit wäre in diesem Absatz nicht unbedingt

erforderlich. Am wenigsten glücklich erscheint mir die Formulierung
«ordne unsere Tage in deinem Frieden». Die Conolusio in so kurzem
Abstand wirkt besonders befremdlioh.

6. Das ambrosianisohe « Quam oblationem », vielfach als Epiklese
verstanden, birgt durch seine Formeln aus römischem Rechtsdenken
seit jeher, wie bereits vorher ausgeführt, die grössten
Übertragungsschwierigkeiten in sich. Viele haben sich daran mit mehr oder weniger

Erfolg versucht, auch die hier unternommene Verdeutschung lässt

noch viele Wünsche offen. Am wenigsten entspricht die Wendung
«Maohe sie uns zum wahren Opfer im Geiste ». Für den lauten Vortrag

vor der Gemeinde klingt das nicht nur nicht sakral genug, sondern

hölzern und ungeschickt.
7. Besonders gelungen, ja fast durohwegs ergreifend ist die

Übertragung des Einsetzungsberichtes. Hervorzuheben ist die Wendung

«sprach unter Dank und Lobpreis den Segen» und «reichte es seinen

Jüngern».
Entbehrlich aus dem Sprachgefühl wäre das «davon», «daraus»

und «denn». Es sind reine Latinismen. Auch der Kelch benötigte das

Epitheton nicht. Der Ausruf « Geheimnis des Glaubens» ist glückn0

an den Schluss verwiesen. Der Latinismus beim Mandatum mit dem

zweimaligen «Tut » statt «Tuet » hätte vermieden werden können.
8. In der Anamnese werden wir selbstverständlich mit « wir feier

das Gedächtnis» einverstanden sein, weil es der eigenen Übertragung
wörtlich entspricht, wie auch noch einige andere Stellen. Ob unse

Vorlage benützt wurde, ist uns nicht bekannt, zumindest haben «

an einigen Stellen vor zehn Jahren das gleiche Ergebnis erzielt. ke

treffend ist auch «Dein heiliges Volk». Über die Vorlage hinzugebe
ist nach paulinischem Vorbild die Verkündung des «heilbringend

Leidens», was nicht unbedingt erforderlioh wäre, da es die altes

Dokumente nicht enthalten und es hier dooh wohl primär aut

Gedächtnis im realsymbolisohen Sinne ankommt. Auch hier ist W

der - zum zweitenmal - das Fremdwort «glorreioh» verwendet.

Freiheit am Sohluss ist nicht ganz einsichtig. Warum nur «Brot



— 7 —

Lebens», wo doch «Brot des ewigen Lebens» ein biblischer Begriff
ist?

9. Der Text ist für den mündlichen lauten Vortrag recht zähflüs-
8ig und wirkt trotz allem nicht recht verständlich. Am zweckmässigen

wäre es, den doch recht späten Zusatz «sanctum sacrificium,
Unmaculatam hostiam» unübersetzt zu lassen.

10. Bei diesem Absatz handelt es sich um die eigentliche Epiklese
m aszendentaler Gestalt. Immer noch wird «perferri» mit «tragen
auf» (bisher: «emportragen» in den Volksmessbüchern) wiedergegeben,

obwohl es doch deutlich das ngoacpegetv der griechischen Vorige

erkennen lässt und mit «darbringen» übersetzt werden müsste.
ko würde die Verbindung mit der ewigen Liturgie des Himmels, der
ewigen Darbringung des Hohenpriesters Christus noch deutlicher
Zum Ausdruck gebracht werden können.

11. Das Memento mortuorum ist treffend übertragen, nur sollte
nier bei «in Christus entschlafen sind» besser formuliert werden. Die
aUzu grosse Freiheit am Schluss wäre nicht unbedingt notwendig.
Warum nicht « Seligkeit des Lichtes und des Friedens»

12. Die Aufzählung der fünfzehn Heiligen wirkt auch hier ermüdend.

Gut getroffen ist «Auch uns, deinen sündigen Dienern».
13. Die Realbenediktionsformel ist zwar gut übertragen, wirkt

Jedoch völlig deplaziert und verständniserschwerend, weil sie funk-
t'onslos geworden ist.

14. Die Doxologie vermeidet die seit langem kritisierte konjunk-
Vische Form, die nicht korrekt war. doch kann in unserer Sprache
Ui Hilfszeitwort nicht alles zum Ausdruck bringen, was hier gemeint
t- Daher müsste etwa «dargebracht» ergänzt werden oder die Sub-
antive in Zeitwörter übertragen werden, etwa «Durch Ihn und mit

nrn. und in Ihm wirst Du, Gott, allmächtiger Vater, in der Einheit des
euigen Geistes verherrlicht und gepriesen in alle Ewigkeit».

Im ganzen gesehen, handelt es sich hier um eine anerkennens-
fte Leistung, bei deren Bewertung immer vor Augen gehalten wer-
n nauss, dass die lateinische Fassung Feinheiten besitzt, die in unse-

Sprache einfach nicht mitübernommen werden können. Der
non ist Kunstwerk, künstlerische Prosa, wie sie in der Rhetorik der

«naligen Zeit üblich war. Er ist von diesen Formprinzipien geprägt,

^ letztlich nach inneren Gesetzmässigkeiten verwirklicht werden.
tz auer 2^unst unci Feierlichkeit, seinem herrlich schwingenden
ythrnus wird er doch nicht zu blosser Poesie und zu einer Behinde-
8 der Sachlichkeit. In kunstvollen Formen werden zweigliedrige,



drei-, fünf- und siebengliedrige Sinnreime verwendet, die dem hebräischen

Parallelismus der Satzteile entsprechen. Das alles kann natur-
gemäss in der Übersetzung nicht bleiben, man spürt es nur überall
noch klingen und widerklingen.

Das gleiche gilt vom Parallelismus der einzelnen Elemente, die

einander gegenüberstehen und sich miteinander einem Höhepunkt
zuordnen, der hier durch den Einsetzungsbericht gebildet wird42.

Nach der «Missa normativa» würde auf die Doxologie noch eine

«Acclamatio populi» folgen. Was im einzelnen damit gemeint ist,
scheint noch nicht ganz festzustehen. Allem Anschein nach wird ein

Gesang des Volkes das Gedächtnis des Leidens und der Auferstehung
zum Ausdruck bringen. Wenn nach der Doxologie wie in der zweiten

Ordnung des deutschen Altarbuchs von 1959 die Brotbrechung mit
dem Gesang des «Lamm Gottes» folgt, erübrigt sich eine weitere
«Acclamatio populi», die kaum wünschenswert erscheint und eigentlich

als Fremdkörper wirken muss43.

V

In der Utrechter Kirche blieb es bis in unsere Tage bei einer fast

wörtlichen Übertragung des römischen Kanons, der statt der römi'
sehen Heiligen Namen aus der Heiligenliste der Niederlande enthält-

Dass der Name des Papstes nicht mehr genannt wurde und der Spei'

sesegen entfiel, war eigentlich alles, was hier geändert wurde. Erst im

Herbst des Jahres 1967 gab die Synode einem Entwurf einer zweiten

Ordnung für zwei Jahre die Möglichkeit der Erprobung in Euchan

stiefeiern ohne besondere Präfation44.

42 Vgl. Th. Schnitzler, a.a. O., S. 37ff., und L. VVintorswyl, Laienliturg* '

1948.
13 Heiliger Dienst, 1908, S. 7-14 (Übersetzung aus Notitiao 35, Novem*"3

1967, S.370ff.). •.
44 Dio nicht autorisierte Übersetzung lautet (nach der üblichen Lin

tung) : « Ja, von Herzen sagen wir Dir Dank, Horr, heiliger Vator, allmächtig
ewiger Gott, der Du würdig bist, Herrlichkeit, Rhro und Macht zu empiane
Denn Himmel und Erde und alles Sichtbare und Unsichtbaro hast Du °*

Dein Wort orschaffen. Und als Krone der Schöpfung hast Du den Monsß

nach Deinom Bilde gemacht und ihm wunderbar Antoil gegobon an De

Grösse. Wir danken Dir, dass Deine Gnade übor uns ist bei Tag und Nach*
g

dass Du bei uns sein willst auf allen unseren Wegen. Gelobt seist Du für alle8'

Du uns in Deinem grosson Erbarmen getan hast. Von Geschlecht zu Gescn

währt Deine Gnade. Du hast uns in unserem Vater Abraham dio Vorhoi

unseres Heilos geschonkt und hast Dich erbarmt übor Israel, Deinen Kn
In Deinen Propheten hast Du zu uns gesprochen. Du hast Dein Volk hei



sucht und ihm dio Erlösung bereitet. Und Deine Verheissung erfüllend, hast
Du uns Deinon gebliebten Sohn gesandt, Jesus Christus, unseren Erlöser und
Heiland. Durch Ihn verhorrliehon und loben wir Dich mit all Deinen himmlischen

Scharen und mit all Deinen Auserwählten, dio Deinen Thron umstehen,
und alle in Demut rufen: Heilig...

Gesegnet seist Du, Herr aller Herrlichkeit und König dor ewigen Ehre,
durch Jesus Christus, Doinon einzigen Sohn. In Ihm ist Dein Wort Floisch
geworden und die Fülle Doiner Gnade überreich erschienen. Alles hat Er nach
Deinem Willen vollbracht und Doinon Namen verherrlicht. Er hat uns Dein
Königreich verkündigt und die Macht der Finstornis für uns überwunden,
unsero Schuld hat er auf sich genommen und uns mit Dir versöhnt. Als der
"•eg, die Wahrheit und das Leben hat Er uns seine Liebe geoffonbart. Er war
gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz, um durch seinen Tod den Tod
zu vernichten und durch seino Verherrlichung uns das Leben zu schenken.

An dem Abend, da er sich freiwillig opferte, nahm or das Brot in seine
Wände, und seine Augen zu Dir, seinem himmlischen Vator erhoben, sprach Er,
die Danksagung, segnete es, brach es und reichte es seinen Jüngern mit den
•»orten : Nohmet und ossot, das ist mein Loib für oueh.

So nahm er nach dem Mahle auch den Becher und sprach die Danksagung,
ignoto ihn und reichte ihn seinen Jüngorn mit den Worten : Trinkt allo daraus.

••Jas ist mein Blut des Neuen Bundes, das für euch und für die vielen vergossen
Wlrd zur Vergebung der Sünden, lmmor, wenn ihr dies tut, sollt ihr es tun zu
deinem Gedächtnis.

Darum gedenken wir, Herr, seinos heilbringenden Leidens, seiner glorrei-
aen Verherrlichung und seines Sitzens zu Deiner rechton Hand, und erwarten

Tu"1 kommen mit Majestät und setzen hior dieses Zeichen unseres Glaubons an
an, der Dir dies vollgültige Opfer dargebracht und eino ewige Erlösung orwor-

ben hat.
Wir bitten Dich, sende Deinen Heiligen Geist, den Spender allen Lebens

d aller Heiligung, über uns und dioso Deine Gaben : Brot und Woin des ewi-
°u Lobons und nimm sie aus unsern Händen an als oin Dir wohlgefälliges

Pier, wodurch wir uns Dir solbst anbieten, damit das Brot, das wir brechen,
Gemeinschaft sei mit dem Leib Deines Sohnes und dieser Kelch, den wir

snen, die Gemeinschaft sei mit dem Blut Deines Sohnes. Gib, dass alle, die
Uehmon an Deinem himmlischen Altar, allzeit voroint bleiben mit Dir, zu-

"irnon mit all Deinen I leiligon und Auserwählten, mit Doiner gesognoten und
'swürdigon Jungfrau Maria, dor Mutter un.soros Herrn, mit Doinon Prophe-

j. und Aposteln, mit Deinon Märtyrern und Bekonnern, und mit allon, die in
uiom Königreich lobpreisend und bittend Deinen Thron umstehen.

j Schenke, Herr, auch Anteil an Doiner Herrlichkeit don Entschlafenen,
11 jedor von uns vor Dir gedenken will,

üh an(lle an ihnen und allen nach Doiner Gnado und lass das ewige Licht
fü r,. non leuchten. Gedenke auch Deiner Dionor und Dionerinnon auf Erden,

Clio wir Deine Barmherzigkeit anrufen.
Sogno Deine Kirche aufdor ganzen Welt und vorloih ihr Einhoit und Frie-

gju krnouero dio Erde nach Deinor Verheissung, gedenke aller Völker und
\r- ' uass allo Menschen 1 )ir dankon und Dich verherrlichen und Deinen heiligen
"aiI>on lobpreisen.

ir, j, l^'iroh Deinen geliebten Sohn, Jesus Christus, unsern Herrn, mit Ihm und
<ja), ri}' 'Ülmächtiger Vater, in der Gomoinschaft des Heiligon Geistos wird Dir
Zeit "racllt a"° Rnro uncl Horrliphkeit, Macht und Lobpreisung, jetzt und aliud

von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen. Amen. Amon.»



— 10 -
Dieser neue Text besitzt grosse Ähnlichkeit mit den verschiedenartigen

Hochgebeten, die im römisch-katholischen Raum der Niederlande

in grosser Zahl entstanden sind und sehr verschiedene Qualitäten

aufweisen.
Von grossem Vorzug ist, dass sich der übliche Anfang von der

schwerfälligen und kaum verständlichen Vorlage juristischer Vokabeln

frei macht. Manches könnte vielleicht in der endgültigen
Fassung noch etwas kürzer ausgedrückt werden. Der Gedanke von der

Gnade nach der Ersohaffung des Menschen würde ebenso die Erwähnung

der Sünde und der Gottentfremdung fordern. Logisch richtiger
wäre es, hier den Gedanken der Gnade nicht so ausführlich zu behandeln.

Ausgehend von der Undankbarkeit des Menschen, könnte dann

hingewiesen werden auf die Verheissungen und Führungen Gottes

durch die Geschichte. Die Unterbrechung durch das «Heilig*
wäre vielleicht im späteren Verlauf der Aufzählung aus der Heils-

gesohichte besser angebracht. In der gegenwärtigen Anordnung
wirkt der Einschub etwas gewaltsam. Es fragt sich überhaupt, oh

das «Heilig» in Gottesdiensten ohne besondere Präfation, ja ohne

Gesang und ohne besondere Feierlichkeit immer einen Platz haben

muss.
Der Einsetzungsbericht ist von den späteren Zusätzen befrei

und wirkt jetzt etwas nüchtern. Sehr passend ist der Hinweis : «Dasis

mein Leib für euch. »

Das Mandatum am Schluss scheint mir so, wie es hier steht, nicn

ganz den Sinn wiederzugeben : «Immer, wenn ihr dies tut, sollt ihr e

tun zu meinem Gedächtnis » Darin wäre gar keine Aufforderung en

halten, dies Gedächtnis überhaupt zu feiern, und wenn es gefeier

wird, braucht es wohl keiner besonderen Aufforderung mehr, es zu

Gedächtnis des Herrn zu tun.
Die Anamnese vermeidet überängstlich jeden Ausdruck <*

Opfers bzw. der Darbringung. Es wird nur «ein Zeichen des Glauben

an Ihn gesetzt». Die gnadenvolle Gemeinschaft mit ihm, dem ewige

Hohenpriester, der sich für uns geopfert hat und in dessen Opfer w

hineingenommen sind, bleibt leider unerwähnt.
Die Epiklese wird auf die Gaben und die Gemeinde bezogen. H1

^

kommt dann der Opfergedanke sehr klar und eindrüoklich zur V

Stellung, was den vorherigen Mangel in etwa vergessen lässt. ^e
der dann folgende Gedanke an die Gemeinschaft mit den Heilig6"
Himmel sehr gut hier anschliesst, so muss doch auch gesagt werde >

dass die jetzt noch anschliessenden Mementos und Fürbitten e



— 11 —

unnötige Wiederholung darstellen, wenn bereits zu Beginn des Offer -

toriums Fürbittgebete verrichtet wurden.
Wieweit sich diese neue «zweite Messordnung» bewähren und die

Herzen der Gemeinden gewinnen wird, kann im Augenblick noch
fiicht gesagt werden, jedenfalls ist aber damit die Unveränderlichkeit
der Liturgie aufgegeben, die sich mit den Menschen, die sie feiern, und
°ut der menschlichen Gemeinschaft, die sie trägt, ändern und
fortzureiten muss.

VI

Versuche im evangelischen Räume Deutschlands, Österreichs,
aer Schweiz und Frankreichs wie die Evangelische Messe der
niohaelsbrudersohaft45 oder des Bundes für evangelisoh-katholische
Wiedervereinigung46 oder der Evangelisch-ökumenischen Vereini-
gung47 lehnen sich zumeist an östliche oder westliche Liturgien an,
soweit sie überhaupt alle Elemente derselben übernehmen wollen,

leser Eklektizismus ist nicht immer zum Vorteil des Ganzen.
Der Text für «Die eucharistische Feier» der Michaelsbruderhaft

hat bereits eine lange Entwicklung hinter sich und wurde oft
Ö wesentlich abgeändert, worin sich die theologische Läuterung

eser evangelischen Erneuerungsbewegung widerspiegelt48. Vor
ena soll in der neuesten Ausgabe vermieden werden, die Eucharistie

s eine meritorische Opferleistung zu missdeuten und sie als selbstän-
ges Opfer der Kirche aufzufassen. Durch die neue Formulierung
fd jetzt jegliches Missverständnis ausgeschlossen, zugleich aber
°n eine genuin katholische Deutung möglich. Die Eucharistia und

e vergegenwärtigung des einmaligen Opfers Christi kommen hier
r zum Ausdruck. Vom Stil her wäre im Hinbliok auf das Post-

jj evangelische Messe. Die Ordnung des Sonntagsgottesdienstes für die
u der Gemeinde. Mit einem Anhang zur Klärung gottesdienstlicher Fragen

tfii. t ra8 der Evangelischen Michaelsbruderschaft herausgegeben von Wal-
TOrLotz, 1964*

Jje ^16 evangelische Messe (Ordnung der feststehenden Teile der heiligen
4rL .'" theologische Erläuterungen zur evangelischen Messe In: Bausteine,
1962 fo

t*61 des Bundes für evangelisch-katholische Wiedervereinigung,
(2. Jahrgang), Heft 7/8.

HUn deutsche Messe oder Feier des Herrenmahles nach altkirchlicher Ord-
risch ',l? ^u^traK der Evangelisch-ökumenischen Vereinigung des Augsburge-

<»'
x

keuntnisses herausgegeben von Friedrich Heiler, 1948".

Ifoch y% Wilhelm Averbeck, Die Wiedergewinnung des eucharistischen
^•28ff *m evangeli8Cnen Bereich. In: Liturgisches Jahrbuch, 1968,



— 12 —

Sanctus-Gebet, das eine weitere Präfation darstellt, zu fragen, ob das

Dreimalheilig nioht an eine andere Stelle rücken könnte. So wäre die

Möglichkeit gegeben, die Worte der Einsetzung in die «Präfation»
einzubeziehen. Der Gesang des Heilig könnte sehr gut an das
Gedächtnis der Erlösung angeschlossen werden. Textlich wäre nooh

manche Härte zu bessern, wie der im Deutschen unschöne Genetiv
«Jesu Christi», ferner «Ein Brot ist es, so sind wir viele ein Leib»,
letzteres ist schwer zu verstehen, besonders im gemeinsamen Vollzug mit
einer Gemeinde. Auch der folgende Satz aus der Didache müsste besser

und klarer übertragen werden49. Der Aufbau ist jetzt folgender :

Präfation (Hochgebet genannt), Heilig, Post-Sanctus-Gebet, Worte
der Einsetzung, Gedächtnis der Erlösung, Bitte um den Heiligen
Geist, Brotbrechung.

Im Dank- und Hochgebet des Bundes für evangelisch-katholische

Wiedervereinigung folgt auf die Präfation das Heilig, ein Post-

Sanctus-Gebet (fast wörtlich gleich mit dem der Michaelsbruderschaft),

die Epiklese, der Einsetzungsberioht, die Anamnese mit der

ausdrüoklioh altkirchlichen Formulierung der Darbringung: «und

bringen also in Ihm Deiner göttlichen Majestät von Deinen Gesohen-

ken und Gaben dieses reine, heilige, makellose Opfer dar, das heihge

Brot des ewigen Lebens und den Kelch des immerwährenden Heiles •
»

Daran schliesst die Kommunionbitte an mit einem sehr glücklich aus

der Didache formulierten Gebet und die Doxologie50. In den theolog1'

sehen Erläuterungen heisst es: «Dieses feierliche ,Gedächtnis' de

Opfers Christi vollzieht sich also nicht nur dadurch, dass die Kirch

(in den Einsetzungsworten und in ihren ausdrücklichen Worten zu

Passion des Herrn) die Heilstat von Golgatha ausspricht und all

Welt daran erinnert. Das ,Gedächtnis' Christi ist zugleich mit diese

Worten das sakramentale Tun der Kirche. Sie bringt das von Cm

49 Unter der Überschrift «Das Brotbrechen » heisst es : «... Ein Brot ist e /

so sind wir viele ein Leib / dieweil wir alle eines Brotes teilhaftig sind. Und
dios gebrochene Brot zerstreut war auf don Bergen / und zusammengebra0

^

eins wurde / so bringo zusammen Deine Kircho von den Enden der Erde zu "
nem Reich. Maranatha / unser Herr kommt. Ja, komm, Herr Jesu !»

50 « Lass uns alle / die wir von diosem Altaro den hochheiligen Leib und
kostbare Blut Deines Sohnes ompfangen / mit allom Gnadensegen des H'111^?,

erfüllt werden Und wie wir alle durch die Gemeinschaft Soines Leibes und v
tos ein Leib sind in Christus / so bringo zusammen Dein Volk von den End
der Erde / aufdass wir mit allen Hoiligen das Hochzoitsmahl dos Lammos fei0

mögen in Seinom Roich. Durch Ihn und mit Ihm und in Ihm wird Dir / «° '

allmächtiger Vater / in der Einheit des Hoiligen Geistes / allo Ehre und Verhe

lichung von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen. » (a. a. O., S. 11, vgl. Anm. 46).



— 13 —

stus selbst vergegenwärtigte Lebensopfer Gott dar und empfängt es
Zugleich von Gott zurück als Speise des Lebens... Kein neues, zusätzliches

Opfer bringt die Kirche Gott dar51. » Es wird dann weiter Bezug
genommen auf Paul Kramer, der zur Anamnese anmerkt: «Dieses
upfer halten wir, ohne durch Raum und Zeit getrennt zu sein, Gott
or Augen, wir erinnern Ihn daran, bringen es Ihm dar, ,offerieren,

(offerre),,opfern es'52.»

Weiter heisst es in den Erläuterungen : «Das Volk Gottes wird
'So in der Handlung solchen kultischen .Gedächtnisses' gewürdigt

Zu einem Handeln auf Gott hin, das die Welt heilt. Daraus ist nicht
er Schluss zu ziehen, die Kirche (oder gar der Priester) habe eigen-
achtig das Opfer Christi in der Hand und könne damit in einer
rt Konkurrenz zu Christus manipulieren... Er selbst gibt es der
lrche in die Hand... Die Kirche ist Objekt in diesem Versöhnungsakt«.

»

•Diesen Sätzen haben wir nichts mehr hinzuzufügen, wir können
Sle nur freudigen Herzens bestätigen.

Im Formular der Evangelisch-ökumenischen Vereinigung54 fin-
wir folgenden Aufbau: Die grosse Danksagung (Präfation) mit

"î Heilig, ein Post-Sanctus-Gebet aus der syrischen Jakobuslitur-
> die Einsetzungsworte, das Gedächtnis des Heilswerks Christi, die

rtte um den Heiligen Geist.
In der Anamnese heisst es in Anlehnung an älteste kirchliche

rniulierung auch hier: «Und also bringen wir nach Seinem Willen
°-ar das Deine von dem Deinigen : das Brot des ewigen Lebens und
•veloh des unvergänglichen Heils55.» Wenn auch im Raum der

''gelischen Kirche die beiden vorher erwähnten Formulare (viel-
auch das der Michaelsbruderschaft) als allzusehr katholisierend

gelehnt werden, so sind sie doch den Zeugnissen der Tradition und
ibel völlig entsprechend und können für sich auch die Reforma-

0rei1 selbst als Zeugen anrufen.
Fi •ulne vielbeachtete Neugestaltung der Eucharistiefeier legt der

Prior der reformierten Gemeinschaft von Taizc, Max Thurian,
' le hier noch kurz besprochen werden soll, soweit sie sich auf das

^•a-O-S.20.
fQi j **'a- D., S. 26. Vgl. Paul Kramer, Das Heilige Amt, Eine Handreichung

M
*?ottesdienst der Kircho.

M
A.a.O., S.27.
Anm. 47.

65
A-a-0.,S.29.



— 14 —

eucharistische Hochgebet bezieht56. Nach der wechselnden Präfation
mit den üblichen Akklamationen und dem Sanctus folgt sofort eine

Epiklese, zunächst des himmlisohen Vaters mit der Bitte um Segen
und einer sich daran anschliessenden Pneuma-Epiklese, die sich wohl
frühere Vorlagen zum Vorbild nimmt, aber klarere und neue Aussagen

liebt, damit also doch Neuschöpfung ist: «Unser Vater, Gott der

Himmelsmächte, erfülle mit Deiner Herrlichkeit unser Lobopfer.
Segne diese Opfergabe, vollende sie, nimm sie an als die Gestalt des

Einen Opfers unseres Herrn. Sende Deinen Heiligen Geist über uns

und unsere Eucharistie : weihe dieses Brot zum Leibe Christi und diesen

Kelch zum Blute Christi, damit der Heilige Geist, der Schöpfer,
das Wort Deines vielgeliebten Sohnes erfülle. »

Die Einsetzungsworte stehen in der paulinisohen Fassung mit
einer neuen Formulierung in der ersten Person Plural für den Schluss :

« Sooft wir dieses Brot essen und diesen Kelch trinken, verkünden wir
den Tod des Herrn, bis Er wiederkommt. »

Die Anamnese ist mit wertvollen Elementen aufgefüllt, wobei

der erneute Gedanke an die Wiederkunft des Herrn in so kurzem
Abstand allerdings wegfallen könnte, desgleichen das Gedächtnis der

«ewigen Fürbitte für uns». Letzteres müsste vor allem in der
deutschen Sprache anders formuliert werden, was ja wohl im Original'
schon im Hinblick auf das französische «memorial», nicht so notwendig

sein dürfte :

«Herr, darum vollziehen wir vor Dir das Gedächtnis der Mensen-

werdung und des Leidens Deines Sohnes, seiner Auferstehung aU

dem Reioh der Toten, seines Aufstiegs in die Herrlichkeit der Him-

mei, seiner ewigen Fürbitte für uns und erwarten und erflehen sein

Wiederkunft. Alles kommt von dir, und unsere einzige Opfergabe is

es, eingedenk zu sein deiner Heilstaten und deiner Gaben.» Diese

letzte Satz ist im Hinblick auf unsere Gliedschaft am mystische
Leibe des Herrn theologisch nicht korrekt und wäre besser anders to

muliert, wenn auoh im nächsten Satz eine gewisse Korrektur entn

ten sein mag, wo es heisst: «Darum bringen wir Dir dar, Herr
Herrliohkeit, als unsere Danksagung und unsere Fürbitte die ^e
chen des ewigen Opfers Christi, des einzigen und vollkommenen,
lebendigen und heiligen : das Brot des Lebens, das vom Himmel ne

abkommt, und den Keloh des Mahles in deinem Reich.» Ob es ni°

66 Max Thurian, L'Eucharistie. Mémorial du Seigneur, Sacrifice d ac

de grâce et d'intercession 1959. Vgl. auch Max Thurian, Einheit am Tisc

Herrn, 1963.



— 15 —

aUch später besser wäre zu sagen : « nimm an unsern Lobpreis .unsere
^aben und Gebete in Christus» Warum eigentlich hier noch diese
ocheu vor dem Gebet des Tuns, das doch in keiner Weise das einzige
Upfer Christi zu verdunkeln oder abzuschwächen imstande ist Doch
geht es hier weniger um den Abbau einer rationalen als einer Affekt-
tront, was natürlich mit erheblich grösseren Schwierigkeiten verbunden

ist. Der Hinweis auf die Opfer des Alten Bundes ist der alten Vor-
age treu und sagt tiefe Zusammenhänge aus über die Untadeligkeit
es Darbringenden, den Gehorsam und das in Brot und Wein beste-
ende, das ganze menschliche Leben bedeutende Opfer des Priester-
°nigs: «...wie Du mit Wohlgefallen angenommen hast die Gaben
eines Dieners Abel, des Gerechten, das Opfer unseres Vaters Abra-
am und deines Hohepriesters Melchisedech. » Glücklich weggelassen

hier der spätere Zusatz «sanctum sacrificium, immaculatam
°stiarn». In der Kommunionbitte ist das «emportragen» keine
adunate Wiedergabe des «perferri» der Vorlage, auch ist hier weniger

_

s Gebet als das Opfer gemeint : «Allmächtiger Gott, wir bitten Dich
Uemut, lass dieses Gebet durch die Hände Deines erhabenen
gels auf Deinen Altar emporgetragen werden, vor Dein Angesicht.
88 uns erfüllt werden vom Heiligen Geist in der Teilnahme an die-

"Q Tisch beim Empfang des Leibes und Blutes Deines Sohnes und
8 uns beschenkt werden mit allen Gnaden und Segnungen des Him-
s, durch Christus, unseren Erlöser. » Abgesehen von der unnötigen
elusio, müsste vor allem die funktionslose Realbenediktionsfor-
Wegfallen. In der Doxologie überrascht die glückliche Wieder-

e im Indikativ : «Duroh Ihn und mit Ihm und in Ihm wird Dir dar-
racht, allmächtiger Vater, in der Einheit des Heiligen Geistes alle
e und alle Verherrlichung von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen. »

Abschliessend kann gesagt werden, dass die Formulierung der
en eucharistischen Hochgebete im Raum der evangelischen Chri-
heit sich mehr und mehr den katholischen Überlieferungen
^rt, ja sie oft wertvoll ergänzt und zu Neuschöpfungen im Geiste

rsprüngliohen anregt. Es handelt sich dabei, wie bereits erwähnt

lit e' Um Übernahme von ostkirchliohen, römischen und anderen

„ u
° n Elementen, was nicht immer gelungen sein mag, doch

Q
Um sehr ansprechende Neusohöpfungen in gutem sprachlichen

be •
"^u^ ^ie theologisch umstrittenen Stellen im Einsetzungs-

j ' der Anamnese und Epiklese wurde bereits hingewiesen. Ob

bj, ln8etznngsbericht genau nach einer biblischen Fassung ge-
* Werden soll, ist nach dem Stand der neuesten Forschung wohl



— IG —

nicht mehr ganz aktuell. Das eucharistische Tun liegt ja bereits in der
Zeit vor der Abfassung des Neuen Testamentes, und die darin enthaltenen

Fassungen gehen auf schon vorhandene Traditionen, die
voneinander wörtlich, aber nicht sachlich abweichen, zurück. Hier sollte

man daher einfach bestehende Traditionen gelten lassen und nicht
uniformieren wollen. Die Selbsthingabe und Mitdarbringung des im
Sakrament gegenwärtigen Opfers Christi durch die Kirche entspricht
ältester Tradition und ist auf katholischer Seite allzeit und bis in
unsere Tage festgehalten worden. Sie sollte darum nicht aufgegeben
werden, vielleicht nur etwas besser akzentuiert und so ausgedrückt
werden, dass jedes Missverständnis ausgeschlossen bleibt. Darum
sollten innerhalb der katholischen Christenheit alle Bezeichnungen
vermieden werden, in denen die nicht konsekrierten Gaben als

«Opfer» benannt werden. Die Ausweitung des Gedächtnisses auf das

Geschehen im Himmel und der Ausblick auf die Wiederkunft des

Herrn können nur freudig und dankbar begrüsst werden. Die Ep1'

kiese soll den Heiligen Geist nicht nur auf die Gaben, sondern auch

auf die Empfangenden, die Gäste am Tische des Herrn, herabrufen.
Walter Lotz schreibt ganz in unserem Sinn: «Der leidenschaftliche

Kampf Luthers galt dem Missbrauch der Messe als eines
verdienstlichen Werkes um äusseren und inneren Gewinnes willen.
Unbestritten aber ist unser Recht, ja unsere Pflicht, Gott Opfer des

Lobes und Dankes darzubringen. In diesem Sinne nennt auch Luther
seine deutsche Messe ein Opfer. «Das ist wohl wahr, Gebet, Lob, Dan*
und unser Selbstopfer sollen wir nicht durch uns seihst vor Gotte

Augen tragen, sondern auf Christum legen und Ihn lassen dasselb6

vortragen (Hebr. 13, 15; Röm. 8, 34). Aus welchen Worten wir lernen,

dass nicht wir Christum, sondern Christus uns opfert. In dem Sinnl9
es leidlich, ja nützlich, dass wir die Messe ein Opfer heissen, nicht UP*

ihrer selbst willen, sondern dass wir uns mit Christus opfern.•¦
™

man also die Messe ein Opfer heisst und als solohes versteht, wäre e

wohl recht. » «Wir sollen geistlich opfern. Was sollen wir denn opfern ¦

Uns selbst und alles was wir haben, mit fleissigem Gebet, wenn W

sagen : Dein Wille geschehe aufder Erde wie im Lümmel. Hiermit so

len wir uns dargeben dem göttlichen Willen, dass Er aus uns mach '

was Er will nach Seinem göttlichen Wohlgefallen. Dazu Ihm Lob un

Dank opfern aus ganzem Herzen für Seine unaussprechliche süs

Gnade und Barmherzigkeit.» (Sermon von dem neuen Testarne11 '

das ist von der Heiligen Messe, 1520, W. A. VI, 368f. ; Clemens 1,313*''

Zu solchem nicht verdienstlichen Opfercharakter der Messe bekenn



- 17 —

sich auch die Lutherischen Bekenntnisschriften, z.B. Apol. Conf.
aXIV, 74 : «Also wird die Messe ein Dankopfer oder Opfer des Lobes. »

»Venn wir daher in der Evangelischen Messe das Geldopfer der
Gemeinde zum Altar bringen als ein Dankopfer, das dem Dienst der
triebe an den Brüdern dienen soll, und die (Sahen des Brotes und Wei-
nes, dass sie uns dienen zum Heiligen Mahle, und das Opfer unserer
t^Ppen mit dem Bekenntnis unseres Glaubens und den Liedern unse-
rer Kirche, und das Opfer unseres Herzens im Gebet, so hat das alles
Zur Voraussetzung das eine reine, heilige und allgenugsame Opfer
Christi, mit dem Er, unser Hoherpriester, uns immerdar vor Gott ver-
ritt. Mit diesem Seinem Opfer hat Er uns ein- für allemal das Heil

ei'wirkt. Mit der Fülle dieses Heils ist Er gegenwärtig in Seinem Heiden

Mahl und wartet auf unsere Antwort. Sein allgenugsames Opfer
acnt uns frei von allem verdienstlichen Streben, frei zur Eucharistie

• u. zum Dienst des Lobes mit Herzen, Mund und Händen57. »

Auf orthodoxer Seite hat Alexis van der Mensbrugghe einen
estlichen Ritus entworfen, dessen Aufbau hier kurz dargestellt wer-
en soll58. Auf die Präfation mit der üblichen Einleitung folgt das

nctus. Das Vere Sanctus leitet über zu einem «Reple et hoc sacriti -

Urtl» (ägyptischen Ursprungs), das im zweiten Teil die ambrosiani-
ne I orm der Wandlungsbitte aufnimmt. Der Einsetzungsbericht ist
asianische Tradition59. Die Anamnese enthält das «offerimus» und

Weitert es durch die Bitte : «ut hanc oblationem suscipias in sublimi
ari tuo per manus Angelorum tuorum.» Van der Mensbrugghe

benennet dieses Gebet als aszendentale Epiklese60, der sich sogleich
e solche in deszendentaler Form anschliesst: «De caelo effunde

Per nos et super haec dona nostra rorem Spiritus tui Sancti ; ut fiat
0riiicium hoc verum Corpus et Sanguis Jesu Christi Filii tui Domini

h'k
e* conferat omnibus edentibus vitam aeternam, et omnibus

entibus regnum aeternum61.» Obwohl hier mit Amen geschlossen
r». ' folgt dann noch die Conclusio mit dem Speisesegen und der
oologie.

j Dieser Vorschlag - wieweit er verwirklicht werden konnte, ist lei-
^Dloht bekannt - weist eine grosse Einfachheit und Geschlossen-

,] A.a.o., S.27L Vgl. Anm. 45.
l9<jo Alexis van der Mensbrugghe, La Liturgie orthodoxe de rit occidental,

tariu cramentarium gelasianum (K. Mohlberg, Das fränkische Sacramen-
60

^elasianum in alamannischer Überlieferung, 1921.)
„A.a.O., S.SOff.

A.a.O., S.46.



— 18 —

heit bei sehr massvoller Länge auf und könnte ebenfalls einer
Neugestaltung des Kanons nachahmenswertes Vorbild sein, wie man aus

ältesten Elementen Brauchbares für die Gegenwart gestalten kann.

VII

Die wesentlichen thematischen Elemente jedes christlichen
Eucharistiegebetes sind Danksagung, Einsetzungsbericht,
Anamnese, Epiklese mit Ausweitung auf die immerwährende Darbringung

Christi im Himmel, Darbringung und Doxologie. Die Danksagung

besteht in der abendländischen Tradition aus einer wechselnden,

dem Kirchenjahr entsprechenden Präfation im Gegensatz zur
weitausholenden Eucharistia des Morgenlandes, die ihr Vorbild im

A.T.hat.
Die abendländisch-römische Gestalt ist der Versuch einer Straffung,

die den Gläubigen den Mitvollzug erleichtern soll, allerdings
dann nicht immer klar die einzelnen Gedanken hervortreten lässt, ]a

duroh spätere Zusätze und Verformungen zu Unklarheiten und Miss-

Verständnissen Anlass gibt. In der kommenden Neugestaltung wir°-

es darauf ankommen müssen, das eucharistische Hochgebet so zu

gestalten, dass sie vom heutigen Menschen in allen ihren Elementen klar
verstanden werden kann. Dabei können sich folgende Varianten ergeben:

1. der bisherige römische Kanon Zweite Ordnung im Altarbuch

der deutschen Altkatholiken und niederländische Ordnung) "
allerdings in der gegenwärtigen Fassung ohne Kyrie und ohne eigene

Fürbitten, da diese bereits innerhalb des eucharistischen Hochgebe

tes enthalten sind, hier aber etwa noch im Gedäohtnis der Lebende

und Verstorbenen sowie auch in der allgemeinen Fürbitte (Hano ig

tur) erweitert und aktualisiert werden könnten :

2. der neugestaltete römische Kanon, aus dem diese Fürbitte
herausgelöst wären, weil sie bereits zum Kyrie oder vor der Opie

bereitung ihren Platz gefunden haben :

3. nach dem Rahmenformular Hippolyts völlig neu geS

tete Hochgebete: die zweite Messordnung der niederländisch
Kirohe und die entsprechend umgestaltete Ordnung des Schweiz

Bistums.

Bei all diesen Neugestaltungen und Reformen muss immer
Offertorium als der spätere kleine Kanon des Volkes vor Augen ge



— 19 —

ten werden82. Wird nämlich das Offertorium wieder zur reinen Handlung

ohne die Gefahr weiterer Verdoppelungen in den Gebeten und
°hne unnötige Prolepsis des Hochgebetes und werden die Fürbitten
ganz aus dem Kanon herausgezogen, so wird ohne Zweifel eine
einheitliche und klare Gestalt des Hochgebetes möglich sein. Diese Her-
au-slösung der Fürbitten ist unschwer zu vollziehen, sie bereitet weniger

Schwierigkeiten, als man vielleicht anzunehmen geneigt ist. Viel
ehwieriger ist - wie des öftern erwähnt - die Herauslösung des Sanc-
us> das im Formular Hippolyts noch nioht enthalten ist und das
uther in seiner ersten «Formula missae»63 hinter den Einsetzungs-
ericht setzt, was zwar kein Zeugnis in der Tradition hat, der Natur
er Sache jedoch sehr nahekommt. Allerdings unterbricht es auch
lßr den eigentlichen Zusammenhang und die Grundanlage. Viel-
icht bietet sich eher ein Platz nach der «aszendentalen Epiklese » an.
denfalls scheint die «gratiarum actio» besser mit dem Einsetzungs-
richt verbunden zu bleiben. Den Gesang des Sanctus mit der aszen-

talen Epiklese zu verbinden entspräche sehr ihrem Inhalt, wo
°h die umstehenden Engel miteinbezogen werden und die Verbin-
ng von irdischer und himmlischer Liturgie geschieht. Gerade bei
-Nennung der Engel (naoh der ambrosianischen Fassung) oder des

gels (nach der gegenwärtigen Fassung) - ob man sie nun trinita-
tTK

W'e sonon Cyrill von Alexandrien64 deutet oder nioht - ist die
erleitung und der Gesang der Engel gerade hier sehr sinnvoll. Er

gibt sich auch aus der Erwähnung des «himmlischen Altars», der ja
k innbikl Christi, gerade auch aus dem Befund der Apokalypse ver-
"den wird. Christus ist Priester, Opfergabe und Altar zugleioh. In

arbringung durch die Engel ist die himmlische Liturgie geschil-
' nnt der die auf Erden vollzogene in engster Verbindung und
einschaft steht. Wird Christus als dieser Engel verstanden oder

ni ge ^eist oder in der Mehrzahl beide, was oft vermutet, aber
erwiesen werden kann, dann ist der Sinn ein noch viel tieferer.

„ •• i
er sner bei behaltene Ort des Sanctus ist durchaus nicht so gut

s
Un(f passend als der bisher gebräuchliche, mag er auch noch

sUn •
r Höhepunkt enthusiastischer Danksagung und Lobprei-

ortführung der gratiarum actio hingestellt werden. Auch alle

62 p
'n: Inte

lra ^10 Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung,
63 Rionale Kirchliche Zeitschrift, 1956, S. 1-27 und 105-130.

klatt i n£.?ns B' Meyer, Aktuelle Gedanken zu Luthers Messreform, in : Klerus-
',{865, S. 127.

anielou, Liturgie und Bibel, 1963, S. 131 ff.



— 20 —

Brücken und dem ganzen Schwung und Fluss des Eucharistiegebetes
wenig entsprechende Überleitungen können nicht darüber
hinwegtäuschen, liefern eher einen Gegenbeweis. So wechselt im «Vere Sanctus»

aus dem Missale Gothicum65 die Anrede an Gott, den Heiligen
Vater, und wechselt stilwidrig über zur Anrede an den Sohn. Damit
wird aber die ursprüngliche Stellung Christi im Gebet unzulässig
verändert und das Dank- und Lobgebet nicht mehr wie ursprünglich
duroh Christus an den Vater gerichtet66. Nicht nur aus stilistischen
Gründen wäre dies gerade hier nicht wünschenswert. Auch ist die

Weiterführung bis zur eschatologisohen Vollendung und himmlischen
Herrlichkeit nicht schon vor dem Einsetzungsbericht bei der Aufzählung

der Heilstaten logisch und zeitlich folgerichtig. Immer wieder

mussten Gedankenreihen aufgenommen, unterbrochen, neu aufge-

nommen und wieder fallengelassen werden, was zwar dem Bau der

lateinischen Periode entsprechen könnte, aber der Geschlossenheit

des Gebetes, die ja gerade jetzt erreicht werden soll, wieder erheblich

Eintrag tut. Gerade die beiden grossen Einschnitte und Unterbrechungen

- der Gesang des Sanctus und die Elevation mit der

Anbetung während und unmittelbar naoh den Einsetzungsworten "
sollten in der kommenden Reform unbedingt überwunden werden-

Elevation und Adoration beim Einsetzungsberioht einfach wegzulassen

wird vielleicht gerade beim muttersprachlichen Vollzug und zum

Volk gewendet nicht nur empfohlen, sondern sogar geboten sein-

Selbstverständlich muss dafür die Gemeinde vorbereitet werden.

Nach dem Gesang des Sanctus kann dann natürlich nicht me

wie bisher eine Reihe von Bittgebeten folgen. Sie gehören in eine

ganz anderen Rahmen. Die Präfation, jetzt doch irgendwie tatsac

lieh zu einer Einleitung abgewertet, der nur noch das Sanctus lo e

ohne weiteren erkennbaren Zusammenhang mit allem folgende

muss wieder ganz Eucharistia lobpreisende Danksagung werde

Das ist das wahrhaft Ursprüngliche und Beherrschende, von da

stammt der Name der ganzen Feier, ja auch der Name der konsekr

ten Gaben und des Sakramentes als solches.

Eine einfache Rückkehr zur Eucharistia der «Traditio Ap°s
lica» Llippolyts ist natürlich nioht anzustreben. Es wäre einfaen

Anachronismus und würde auch den bisherigen Forschungserge "

65 C.Mohlberg, Missale Gothicum, 1929. l926
66 Josef A. Jungmann, Die Stellung Christi im liturgischen Gebet,

und 1962.
Ders., Die liturgische Feier, 1939.



— 21 —

sen widersprechen, die hier nur einen Rahmen erkennen lassen, aber
die Annahme dieser Struktur, also dieses Rahmens als theologische
¦Norm kann und wird uns erheblich weiter führen.

Nachdem die beiden grossen Einschnitte beseitigt sind, werden
aUch alle später hinzugetretenen deprekativen Elemente und
Annahmebitten herauszulösen und an ihren ursprünglichen Ort zu
verweisen sein.

Die Fürbitten zu Beginn des Wortgottesdienstes oder der
^abenbereitung nehmen die Bitten für die Kirche, die Lebenden und

erstorbenen und die Anwesenden in einer allgemeinen Gestalt mit
oghchen Differenzierungen in sich auf. So könnte einem allgemei-

en Formular mit den Mementos immer auch eine wechselnde Bitte
inzugefügt werden, die sich auf ein konkretes Anliegen bezieht. Die

Jetzt vielfach gewählte Gestalt der Fürbitten ist variabel und befindet
lcn m einer lebhaften Entwicklung im Hinblick auf die Aktualisie-

ng der Liturgie und ihre Verbindung mit dem konkreten Leben.
euich erhebt sich hier dann die Frage bei einer völligen und konse-
enten Neuordnung, ob der Kyrie-Ruf zu Beginn des Wortgottes-

enstes als Rest einer früheren Litanei67 auch dann nooh zur Beibe-
ung empfohlen werden soll, wenn zu Beginn der Gabenbereitung

e allgemeine und ausführliche Fürbitte gehalten wird. Im Sinne
Vermeidung von Wiederholungen müsste wohl darauf verzichtet

Verden.

Der Einsetzung»sbericht müsste sinngemäss mit der Nennung des
'ers und Erlösers in der gratiarum actio verbunden sein. In der
erigen Fassung des Missale Romanum, aber auch in den andern
ahnten Liturgien und Entwürfen steht er trotz allem völlig isoliert
ein erratisoher Block unter mit ihm kaum zusammenhängenden

en. Selbst wenn man die Parallelgruppierung um einen Mittel-

im Punkt zu erkennen vermag, was auch nicht ohne weiteres
er möglich sein wird, so bleibt doch immer die Isolierung von der
Wichen Danksagung bestehen. Der Zusammenhang lässt sich

si h
künstlich herstellen und ist auch Theologen kaum noch ein-

G A"^ Wirklichkeit sollen aber die Einsetzungsworte ein Teil des

loh sses des Heilswerkes sein, das sich dankend und betend,
end und preisend an Gott wendet.

Seh T>m° ^esondere Wandlungsbitte sollte im Hinblick auf theologi-
-^__^^denken und aus ökumenisohen Rücksiohten mögliohst über-

sten i Oûleprooatl0 Gelasii, Vgl. Adalbert Hammann, Gebete der ersten Chri-
' Iö63, S. 3751Ï.



— 22 —

haupt nicht gebraucht werden, da sie unmittelbar vor dem
Einsetzungsbericht den Eindruok erwecken könnte, dieser wäre eine für sioh

bestehende eucharistische und selbständige konsekratorische
Formel, was aber der ältesten Eucharistieauffassung entgegensteht, die

der Eucharistia als Ganzheit die Heiligung der Elemente zusprach.
Vielleicht ist unter dieser Rücksicht der vielzitierte Satz Luthers erst

richtig zu verstehen: «Sacramentum est in usti.» Das bezeichnet

sicherlich nicht nur den Empfang, sondern den ganzen Gebrauch des

Sakramentes, die Handlung. Sehr viel später kam es - mehr aus

moraltheologischen Rücksiohten - zu der Meinung, die Konsekration
geschähe durch die blosse Rezitation der Einsetzungsworte Jesu bzW-

im Osten der Epiklese.
Wenn die Opferweihe (Darbringung) mit der Danksagung und

der Einsetzungsbericht mit der Nennung des Mittlers in der Präfation
deutlich verbunden sind, wobei es dann keine «Vorrede» oder «Einle1'

tung» im bisherigen Sinne mehr geben wird, auch keine nur irgendwie
voneinander getrennten Gebetsteile, dann wird die Eucharistia auou

wieder als geschlossene Einheit erscheinen.
Diese könnte in der bisherigen Fassung der überkommenen Pra'

fationen - selbstverständlich unter Weglassung typisch lateinische

Termini wie «dignum, iustum, aequum, salutare» - mit einem dem

Kirchenjahr oder aus besonderem Anlass wechselnden EigonteX
desto eher bestehenbleiben, als die auch schon bei Hippolyt vo

handene Anamnese das ganze Heilswerk einbezieht und so da

Tun der ganzen Kirche mit ihrem Haupte und Mittler zum Au

druck bringt. LLier ist dann auch der Ort der formellen Darbri

gung des eucharistischen Opfers, die Hauptaussage des Opier»

dankens, der hier deutlich ausgesprochen und nicht einfach ab„

schwächt werden darf, wenn man die alten Überlieferungen nie

preisgeben will. Gerade die Wiederaufnahme des Gedächtnism

mentes, und zwar als dankendes, lobendes, nicht nur erinnern
Geden ken in einer erneuten Rück- und auch Vorausschau

bietet, einen Gegensatz zwischen Opfer und Gedächtnis zu

struieren.
Im Gedächtnis geschieht die Vorgegenwärtigung des Kr

opfers, ja des ganzen Heilswerkes, vor allem des entsprechenden
aspektes im Hinbliok auf das Kirchenjahr, die Verbindung m1

himmlischen Liturgie «vor dem Angesichte Gottes», werden wn

eingenommen als Glieder des mystischen Leibes des Herrn in das

des ewigen Hohepriesters und Mittlers.



— 23 —

Der Bezug auf die Gemeinschaft der Heiligen, eine Ausweitung
auf die Kirche des Himmels und der Vollendung, ist ein späterer
Zusatz als die Fürbitten, doch kann er in sehr geeigneter Weise zum
Ausdruck bringen, dass das Tun der mit Christus verbundenen, ganzen
Kirche hier am Altar geschieht. Freilich sind dann der Hinweis auf ihr
Vorbild und ihre Fürbitte wie auch die angefügte Bitte in diesem
Zusammenhang unpassend und entbehrlich. So würde sich auch dieser

e,f der Lobpreisung einordnen und das eigentliche Gesohehcn
verdeutlichen. Freilich wird es sich empfehlen, ausser der Mutter des
*terrn keine Heiligennamen zu nennen, ausser vielleicht an ihren

edenktagen, lediglich ihre besonderen Gruppierungen zu erwähnen.
Nach der Anamnese ist organisch der Platz für die Epiklese gege-

en, wie in den meisten Liturgien, die meiner älteren Fassung als die
neumaepiklese des Morgenlandes hier als Darbringungsbitte eingeigt

werden kann. Das Gebet «Supplices» enthält durchaus den In-
t einer Epiklese, doch könnte ein kleiner Zusatz am Anfang

verbuchend wirken. An dieser Stelle wäre dann die bereits erwähnte
F-i*.

Weiterung mit der Überleitung zum Sanctus und dem Sanctus
°st mit dem Benedictus möglich und gegeben. Das Gebet « Quam
ationem»68 könnte dafür wahlweise, wenn überhaupt, wegen der

ypisch römischen Rechtstermini und ihrer Verständnisschwiorig-
»ZUr Verwendung kommen. Doch scheint die ungemein mit Lati-

men überladene Form wirklich kaum geeignet, dem Menschen der
Geg

este Übertragung nicht.
Das « Hanc igitur» gehört seinem Inhalt nach nicht in das eucha-

ische Hochgebet, sondern in die Fürbitte. Die Erwähnung beson-
er Anlässe, jetzt zurückgedrängt, könnte dabei wieder aufleben.
erdirigg wird dabei Takt und Diskretion in besonderer Weise gebo-
sein, wie überhaupt bei der Erwähnung konkreter Anliegen in den

^bitten.
-^ach dem nun an dieser Stelle eingefügten Gesang des Dreimal-
g steht dann sinngemäss die Bitte um Annahme des Opfers und

m einen fruchtbaren Empfang des heiligen Mahles.
10 Realbenediktionen sind sowohl in der deutschen als auch in

lederländischen Kirche aus dem eucharistischen Hochgebet her-

«O ^6110010100 und in der zweiten Ordnung in Deutschland vor das
et über die Gaben» gestellt worden für besondere Anlässe, wie

--^___^dank u.a., wenn man sie überhaupt verwenden will.
Josef A. Jungmann, Missarum sollemnia, 1962,1, S. 69ff.

genwart fruchtbringend nahegebracht zu werden, auch durch die
be-J



— 24 —

Der Hinweis auf die Opfer des A.B. als Vorbilder der Eucharistie
sollte wegen seiner tiefen Bedeutung erhalten bleiben. Darin sollen

allerdings nicht so sehr die Gaben in den Vordergrund treten als
vielmehr die Hingabegesinnung, für die doch die Gaben Symbole darstellen,

dann werden auch alle Schiefheiten eines verfälschten
Opferverständnisses ausgeschlossen sein.

Aus den vorherigen Überlegungen ergibt sich, dass nichts
Wesentliches preisgegeben und vor allem nichts Wertvolles geopfert
wird. Es ist etwa wie bei der Restauration einer alten Kathedrale, wo
die ursprüngliche Gestalt, von späteren Zutaten befreit, neu und

überzeugend ans Licht tritt.
Mit der feierlichen Doxologie (Röm. 11, 36 nachgebildet) endet

die Eucharistia, während die konsekrierten Gestalten in einem Dar-

bringungsgestus emporgehoben und damit auch (aber nicht allein zu

diesem Zwecke) gezeigt werden. Die mittelalterliche Schaufrömmig"
keit hat in der auf das Ursprüngliche zurückgehenden Eucharistieauffassung

keinen Platz mehr und muss radikal überwunden werden,

sonst wird immer wieder die Gefahr heraufbeschworen, dass das

Periphere überwiegen wird.
So entsteht wieder ein einheitliches Hoohgebet, das in all seinen

Teilen organisch miteinander verbunden ist. Die Präfation wird wieder

eigentliches Hochgebet ohne erstarrte und unverstandene
Formeln wie zur Zeit Hippolyts. Die Übertragung wird selbstverständlich

keine geistlose Übersetzung, sondern unserem Sprachgefühl und

dem Rhythmus des Rezitativs entsprechende Übertragung sein. Der

Gesang wird in der gewohnten, musikalisch hochstellenden und
wertvollen Melodie möglich sein. Karl Amon fordert - und darin ist ihm

voll und ganz zuzustimmen : «Für Ritus und Gesten soll Sparsainkei

zu Gunsten des Textes und der Orantenstellung gelten... Die Gesten

sollen sich nach Möglichkeit nicht wiederholen und genau dem Inhal
der entsprechenden Texte angepasst sein. Vor allem aber möge cu

schöne Orantenstellung nicht durch das ängstliche Geschlossenhalten

von Daumen und Zeigefingern nach der Wandlung, das sich durch cti

verschiedenen abstersiones der beiden Finger nach dem Berühren de

Hostie ohnehin erübrigt, beeinträchtigt sein»69. Inzwischen ist dies

Bestimmung für den römischen Ritus gefallen. Gesten antiker Rhetorik

wie überhaupt zuviel Gesten und Gebärden, die theatralisch un

gerade durch die Häufung unecht wirken, sind gegenwärtig für d*

Verständnis des Ganzen eher hinderlich als hilfreich. Kreuzzeiohe

89 Karl Amon, Gratias agere, in : Liturgisches Jahrbuch, 1965, S. 94f.



— 25 —

über die Gaben sollten nur noch während des Einsetzungsberichtes
gemacht werden, der auch weiterhin von den üblichen Gebärden und
Handlungen ausser der verneigten Haltung über den Gaben begleitet
sein sollte. Der Einsetzungsbericht wird besser in aufrechter Haltung
gesprochen. Die bisher gebräuchlichen Kreuzzeichen an den andern
stellen bleiben in Hinkunft am besten ganz weg. Gerade durch die
Sparsamkeit der Gebärden wird der Eindruck der Geschlossenheit
und die Wirkung des Textes unterstrichen.

Vor allem aber muss aus Gründen der Klarheit und Durchschau-
°arkeit des Ritus und seiner Verständlichkeit gefordert werden - wie
es schon Knoodt 1878 gefordert hat -, dass die Eucharistiefeier zum
v°lk gewendet vollzogen wird. Das sorgfältige und umfassende Werk
des Bonner Liturgikers Otto Nussbaum über den Standort des

iturgen70 zeigt wohl ein buntes Nebeneinander der möglichen
tandorte desselben in Ost und West, so dass daraus rein historisch
gentlich nichts Allgemeingültiges abgeleitet werden könnte. Gerade
ler aber wäre Historisieren nicht angebracht, zumal die antike Ge-
etsostung dem modernen Menschen kaum noch erklärbar und von

111 zu verstehen ist. Das war natürlich in damaliger Zeit etwas ganz
deres. Darum muss hier die Diskussion das Gewicht ihrer Arguente

von der Liturgie selbst und von der Pastoral beziehen. Jede
Umständlichkeit >m Ritus und jede Erschwerung eines klaren Ver-
ndnisses sind zu vermeiden. Diese Umständlichkeit und Unver-
ndlichkeit liegt allein schon darin, worüber man sich zumeist
um Rechenschaft gibt und was man aus Gewöhnung kaum mehr
Ost noch wahrnimmt : das dauernde Hin- und Herwenden des Prie-

8 am Altar, das seltsam erscheinende Sprechen in der entgegenge-
ten Richtung zum Hörer, wodurch der Verständlichkeit sicher-
der schlechteste Dienst erwiesen wird, das Umfragen des Altar-
ues von dor einen zur anderen Seite und wieder zurück.
Gerade auch in dieser Frage werden wir auf die vom Evangelium
esene Struktur verwiesen. Es soll doch wieder zu einer wirklich
einsam vollzogenen Feier hingefunden werden. Sosehr die Tradi-
en unsere Wertschätzung verdienen, sosehr muss auch gefragt

„ en, ob es gute Traditionen sind, die nicht verändert werden dür-
' sosehr muss darauf hingewiesen werden, dass die äussere Form

f hi
US variarjel und zeitbedingt und sklavische Kopien wenig emp-

^^"swert sind. Die liturgische Bewegung hat heute allenthalben

dem t ° Nussbaum, der Standort des Liturgen am christlichen Altar vorn Jahre 1000,1965.



— 26 —

das Antikisieren und Historisieren ihrer Anfänge überwunden. Sicher
soll Gutes und Brauchbares nicht unnötig aufgegeben werden, gerade
durch das Zurückführen auf den Ursprung wird mancher Sinn neu

offenbar, aber Erstarrtes und Überstilisiertes muss sich auflösen und

entkrampfen. Dazu hilft uns eine gewissenhafte Befragung und
Erforschung der Geschichte.

Wenn man auch nicht zu einem Hausgottesdienst der Frühzeit
zurückkehren darf, was nicht ausschliesst, dass dies in gewissen Fallen

erwünscht und notwendig werden kann (Diaspora, Alte, Kranke),
wo eben heute eine ganze Gemeinde und nicht nur die Mitglieder einer

Familie Eucharistie feiern, so muss doch für kleinere Gemeinschaften,

Familien u. ä. auch eine besondere Gestaltung gefunden werden,

um geistig und seelisch noch aufgenommen zu werden und anzukommen.

Dabei darf es weder zur Verfeierlichung noch zur Verarmung
und Entleerung kommen. Eine Gemeinschaft braucht Durchformung,

klare Gestaltung, Erhebung über das Alltägliche bei aller
Einbeziehung des ganzen Lebensbereichs, sie braucht auch Stilisierung,
doch darf dabei keinesfalls das Ursprüngliche, der Kern des Ganzen,

verundeutlicht werden. Ein zu grosses Mass von Vergeistigung zu

Lasten der Leiblichkeit und Stofflichkeit verschiebt auch hier
unzulässig die Gewichte.

Das eucharistische Hochgebet kommt seit Anbeginn dem Litur-

gen zu, die Gemeinde vollzieht es betend mit und bekräftigt es nu

ihrem zustimmenden «Amen ». Selbst die Berakha kennt schon diesen

Brauoh, aus der es ja hervorgeht. Verschiedentlich wird dieses Gebe
11

auch eine Regula fidei genannt. Es ist also ein Bekenntnis, denn es so

die grossen Glaubemswahrheiten vor Augen führen, besonders o.

Erwählung und Erlösung durch Christus. Das bedeutet, dass bei Neu

formulierungen peinlich genau die unverfälschte Tradition der unge

teilten Kirche zu beachten ist.
Die hier vorzulegende Fassung knüpft darum an das Überliefe1

an, will keinesfalls Bestehendes verdrängen, soweit es gut und

währt ist, soll aber auch weiterführen auf dem Weg zu einer Litui'g
der Zukunft, zu einer wahrhaft ökumenischen Liturgie, zu dem lanf
erstrebten gemeinsamen Formular aller katholischen Regional«1
chen.

Zu einer endgültigen Lösung bedürfen wir allerdings noch se

geduldiger und gewissenhafter Forschungsarbeit, verbunden mit

notwendigen Erfahrungen in der Seelsorge. Es muss dabei aU

immer gefragt werden nach denen, die nicht unmittelbar im kir°



lichen Räume stehen, die vielleicht mit dem Vorraum vorliebnehmen,
wie bei ihnen die Liturgie ankommt, obwohl das nicht die einzige und
erste Rücksicht sein darf.

Gerade innerhalb des eucharistischen Hochgebetes wird es
notwendig sein, die liturgischen Stil- und Formgesetze genauestens zu
beachten. Klaus Garn ber bezeichnet es in keiner Weise als glücklich
oder gar besonders erstrebenswert liturgisch, wenn die Gläubigen
zusammen mit dem Priesterunmittelbar amAltar stehen71. Die Struktur
der Feier und die Aufteilung auf den Grundaufbau : Priester - Schola
(Lhor) - Gemeinde sollte möglichst immer eingehalten werden, auch
m der einfachsten Form. Zelebrant im eigentlichen Sinne ist immer
mar einer. So war der Parallelismus eines Interpreten oder besonderen
Gestalters in der Vergangenheit der römischen Liturgie in keiner
Weise vertretbar und nicht nur eine Halbheit. Besonders im Hauptgebet

der Eucharistiefeier muss das Gesetz des Stils und der Form
eachtet werden. Es ist doch ein Unding, wenn der Priester leise in

ateinischer Sprache die wichtigsten Teile der Feier für sich verrichtet
nd ein Lektor oder Vorbeter laut die Hauptgedanken heraushebt
der gar die Gemeinde völlig passiv verharrt und nur wenige die Ge-
ete in der Muttersprache verfolgen oder der Chor wie auch in den
rthodoxen Kirchen alles mit seinen Gesängen überdeckt. Die noch
Dimer sehr unbefriedigende Gestaltung des römischen Kanons ver-
nrt zu neuem Missbrauch, indem die weniger gelungenen Stellen

einfach still rezitiert werden.
Die hierarchische Struktur soll gerade hier zum Ausdruck gelan-

o n- Die Priester sollen also konzelebrieren und nicht nur assistieren
kommunizieren. Ein Priester soll nicht mehr das Amt des Dia-

ns 0(fer Subdiakons oder Lektors ausüben. Das ist unwahrhaftig
Utld erinnert an theatralische Darbietung.

Auch soll der Grad der Feierlichkeit der Anzahl der Teilnehmer
sprechen. Bei einer Straffung und Vereinfachung darf jedoch nie-
s das eigentliche Ziel aus dem Auge verloren werden : die bessere

rchschaubarkeit des Ganzen und die intensivere Teilnahme der
Gemeinde.

1 he Liturgie bedarf der Feierlichkeit, ohne verfeierlicht werden
niiissen. Sie bedarf der Klarheit und Schlichtheit, ohne jedoch

rch nüchtern und hölzern zu werden. Immer muss etwas vom
nz der Ewigkeit über der liturgischen Feier liegen, auch dann,
n sie in kleinstem Kreis und in schlichtester Form gefeiert wird.

71
A.a.O., S.288 (vgl. Anm.37).



— 28 —

Sie soll wohl Verkündigung sein nach 1. Kor. 11,26, aber immer auch

Mysterium. Eine einfache Rückkehr zur ältesten Liturgie ist heute
schon deshalb nicht mehr möglich, weil wir in einer ganz anderen Zeit
und Kulturepoche leben, als es im Frühohristentum der Fall war, wo
die Liturgie gerade aus den damaligen Anschauungen und
Kulturgewohnheiten geformt wurde. Es wäre deshalb mehr als unklug, den

Ritus des Gottesdienstes der ersten Jahrhunderte einfaoh zu
übernehmen; hier kann es lediglich immer nur um die Übernahme der

Grundelemente als unverrückbares Fundament gehen. Auch manche
Texte der damaligen Zeit sind selbstverständlich in hohem Masse

Vorbild für die Neugestaltung liturgischen Betens infolge ihrer Nähe

zum geoffenbarten Wort Gottes in der Heiligen Schrift, manche aber

sind wegen der allzu grossen Nähe zu damaligen Anschauungen rechtem

Verständnis und Vollzug eher hinderlioh.
Für die Übertragung in die jeweilige Muttersprache muss gelten

zu entlatinisieren, zu enthebraisieren, zu entgräzisieren und in der

deutschen Sprache auch, wo es nottut, zu entlutherisieren. Nicht die

klassische Form römisch-lateinischer Rhetorik kann hier das Ideal

sein, sondern vielmehr eine dem Worte Gottes entquellende und dem

modernen Menschen eingehende Ausdrucksweise.
Eine wirksame Erneuerung der Liturgie kann jedoch nicht nur

davon ausgehen, die Lebensverhältnisse und das veränderte Weltbild
des heutigen Menschen in Betracht zu ziehen, sondern sie muss vor
allem auch eine genaue Kenntnis der liturgischen Form- und Stilge-

setze anstreben. Denn hier können die Prinzipien erkannt werden, die

in einer Zeit der Bewegung und Unruhe neue Sicherheit und Gewiss-

heit zu schenken imstande sein werden. Hinter allen Stilisierungen
und Überformungen ist am Ende als immer gegenwärtiges und lebendiges

Fundament eine Urform der Liturgie zu entdecken, die ganz m

der Nähe jenes Mahles angesiedelt ist, das der Herr selbst mit den
Seinen gefeiert hat. Diese Urform kann am besten zur Grundlage genommen

werden, auf der dann neue und unserer Zeit entsprechende For

men aufgebaut werden können. Das Mahl des Herrn ist immer de

Ausgangspunkt, von hier geht alle Entfaltung und Entwicklung aus,

die im Lauf der Jahrhunderte ein reiches Brauchtum und eine

Kranz von Gebeten darum gelegt hat. Zum Mahl des Herrn in seine

Schlichtheit zurückgehen heisst das Gemeinsame und Verbinden
bei aller Vielfalt wiederfinden.

Dabei werden wir bei aller Vereinfachung und Verdeutlichung
im Brauchtum doch auch erkennen, wie gerade dieses Brauchtu



— 29 —

Mimer darum bemüht war, die Gegenwart Christi in der Liturgie
transparent zu machen - mit einem Brauchtum, das einmal aus sich
heraus verständlich war. Darüber hinaus wird uns ein ernsthaftes
Studium zeigen, wie selbst das erstarrte Brauchtum nach dem
Tridentinum noch eine besondere Aufgabe zu erfüllen hatte, indem es
einen sohützenden Wall um die Liturgie legte, so dass sie im Gegensatz

zu den Reformationskirchen, in denen das Brauchtum aufgegeben

wurde, in ihrem Wesen erhalten blieb.
Mit diesem neu gewonnenen Verhältnis gerade auch zum Ritus

Verden wir viel besser imstande sein, den Ausdruck der Gesten und
gebärden der gegenwärtigen Situation anzupassen und vor allzu sub-
Jektivistisoher Willkür oder bedauerlicher Verarmung bewahrt bleiben.

Man kann sich einerseits vor dieser Gegenwart mit ihren
Erkenntnissen und Erfahrungen und anderseits vor der Vergangenheit
nicht in eine Art Niemandsland zurückziehen. Auch genügt es durchaus

nicht, sich nur nach soziologischen oder psychologischen
Einzeluntersuchungen zu orientieren. Immer bleibt die Verpflichtung beste-

en, die Erfahrungen der andern zu nützen, an ihnen den Weg zurück
°der nach vorne zu finden. Unkluger Eifer ist nichts anderes als Mangel

an Vertrauen in die Zukunft der kirchlichen Erneuerung, die doch
henthalben aufgebrochen ist. Auch darf nicht übersehen werden,
ass die Probleme der Liturgie nicht nur in der religiösen Krise unse-
er Zeit ihre Wurzeln haben. H.B.Meyer, der Nachfolger auf dem
ehrstuhl von J.A. Jungmann, schreibt dazu : «Wir müssen weit zu-
Uckgehen, um die Wurzeln der religiösen und gottesdienstlichen Pro-
•ernatik unserer Tage zu finden. Aber von daher werden wir einen
areren Blick für das bekommen, was heute zu geschehen hat, und
ir Werden sehen, in welcher Richtung neue Formen, die ein echter
U-sdruck unserer Zeit sind, gesucht werden müssen72. »

Es gab eine Zeit, da man die Liturgie als etwas Unveränderliches
utgefasst hat, das an der Unveränderlichkeit der Offenbarung Anteil
atte. Darum war man zunächst jeder Veränderung abhold, und auch
ute ist diese Haltung immer noch latent vorhanden. Man fürchtet

ue Beunruhigung der Gemeinden, man bangt vor Misserfolgen und
echte liebgewordene Gewöhnungen nicht opfern. Doch sind gerade
°n hier mutige Schritte nach vorne gefordert. Wir sind nach den
°rten des Apostels Petrus «Fremdlinge und Pilger»73, und davon ist

^hunser Vollzug der Liturgie geprägt. Neue Gestaltungen sind

H.B.Meyer, Lebendige Liturgie, 1966, S. 15.
" 1. Petr. 2, 11.



— 30 —

jedoch nur möglich, wenn sie vorher erprobt wurden. Das ist im heutigen

Leben schon längst selbstverständlich. Es gilt in der Wissenschaft
und Technik, aber auch im Geschäftsleben. Eine solche Erprobung ist
selbstverständlich kein primitives Probieren, hier ist vielmehr intensives

Nachdenken, Befragen der Geschichte und der Erfahrung anderer

vorausgesetzt.
Die Erfolge der Wirtschaft und der Technik haben dem «Experiment»

einen sicheren Platz eingeräumt, der ihm nicht mehr genommen

werden kann. So wird auch die liturgische Erneuerung nicht auf
diesen Weg verzichten können, wenn sie wirklioh alle erfassen will-
Schon Guardini hatte in seinem Büchlein «Vom Geist der Liturgie»
auf das «Spielerische» in ihr hingewiesen74. Und in der Religionswissenschaft

wird diesem Tatbestand seit langem höchste Beachtung
geschenkt. So schreibt J.Huizinga: «Die geweihte Handlung bleibt
mit einer wichtigen Seite in der Kategorie Spiel inbegriffen, die
Anerkennung ihrer Heiligkeit jedoch geht in dieser Unterordnung nicht
verloren75.» Das Spielerische fordert das Wagnis, das ja eine christliche

Grundhaltung darstellt. Wir sind vor Gott immer auf das Wagnis

gestellt, unser Sein und unser Handeln fliesst aus unserer Kontin-

genz. So wird das Experiment zu einer urmenschlichen Lebensform
und in der Liturgie zur Hingabe, zur Anbetung Gottes.

In diesem Sinne ist auch das Folgende zu verstehen. Die neue

Fassung des altüberlieferten römisohen Kanons der Euoharistiefeier,
dem ja auch unsere Liturgien entspringen, will dazu helfen, die

Überlegungen zur Schaffung einer neuen und ansprechenden Gestalt des

heiligen Mahles, das der Herr uns zu begehen aufgetragen hat,
weiterzubringen.

Dieses eucharistische Hochgebet beginnt zweckmässig und sin11'

voll mit der Erwähnung der Schöpfung, leitet über zur Erlösung un

hebt dann den Tages- bzw. Festgedanken in besonderer Weise hervor,

um dann zur Einsetzung und Stiftung der Eucharistie überzugehen-

Die späteren Heilsereignisse können der Anamnese überlassen ole

ben. So werden Wiederholungen vermieden. Danach folgt die Ep
At*0!

kiese mit dem Gesang des «Heilig», eine Bitte um Annahme
Opfers und die Erwähnung der Vorbilder des Alten Bundes. Den A

schluss bildet die Doxologie. Da für eine endgültige Gestaltung au

die Oratio communis nach Ort und Form von grösster Bedeutung J

74 Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, 1957, S. 89105. ^
76 Johan Huizinga, Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im &P

1956, S.33.



— 31 —

Wusste sie an den Anfang gestellt werden, das ist hier der Beginn des
Offertoriums.

VIII

Der Priester spricht mit gefalteten Händen: Lasset uns beten!
-wann hält er inne zu stillem Gebet, und nachher setzt er selbst oder
der Diakon oder ein Lektor fort :

Gütiger Vater, wir bitten Dich in Demut für Deine heilige Kir-
°he : schenke ihr den Frieden auf dem ganzen Erdkreis.

Alle : Wir bitten Dich, erhöre uns.
(So werden auch die nachfolgenden Bitten von der Gemeinde zu

eigen gemacht.)
Gedenke Deiner Diener und Dienerinnen N.N., und aller, die

1er zugegen sind, um deren demütige Hingabe Du weisst. Sie bringen
lr das Lobopfer dar für sich und alle, die ihnen verbunden sind,
auut sie der Erlösung teilhaft werden und die Hoffnung auf ihr LIeil

8i°h erfülle.
Gedenke auch Deiner Diener und Dienerinnen, die uns vorangegangen

sind mit dem Siegel des Glaubens und ruhen im Frieden. N. N.Ut. O
lr bitten Dich, schenke ihnen und allen in Christus Heimgegange-

eti die Seligkeit des Lichtes und des Friedens.
bedenke besonders... (hier kann ein bestimmtes Anliegen ge-

nnt werden, eine2 besondere Notlage u. ä.) Lenke in Deinem Frieden
sere Tage, bewahre uns gütig vor ewiger Verdammnis und nimm

Uns auf in die Zahl Deiner Erwählten.-
Richte nicht nach unserem Tun, sondern nach Deiner Gnade und

te und schenke uns Anteil und Gemeinschaft mit allen Deinen
Heiden.

Darum bitten wir Dich durch unsern Herrn Jesus Christus, Dei-
^ohn, unsern ewigen Hohenpriester, der allzeit Fürsprache für
bei Dir einlegt und der mit Dir und dem Heiligen Geist lebt und

ert-scht in Ewigkeit. Amen.
Hier folgt die Gabenbereitung, die mit dem Gebet über die
en abgeschlossen wird. Nach dem «Amen» der Gemeinde spricht

er Priester:

t> jrnpor die Herzen Alle : Wir erheben sie zum Herrn.
asst uns Dank sagen dem Herrn, unserem Gott.

p- L°b und Preis sei Ihm
Vlr sagen Dir Dank, Herr, Heiliger Vater, allmächtiger, ewiger



— 32 —

Gott, denn Deine Güte hat die Menschen erschaffen und naoh

ihrer Auflehnung gegen Dich aus Schuld und Tod befreit durch
Deinen Sohn Jesus Christus76: Er hat sich auf dem Altar des

Kreuzes geopfert und ein bleibendes Gedächtnis der Erlösung
gestiftet.
Am Tage vor Seinem Leiden nahm Er das Brot in Seine heiligen
und ehrwürdigen Hände, hob den Blick empor zu Dir, o Gott,
allmächtiger Vater, sagte Dir Dank, segnete + es, brach es und gab

es Seinen Jüngern mit den Worten : Nehmet hin und esset, das ist

mein Leib für euch.

In gleicher Weise nahm Er nach dem Mahle auch den Kelch m

Seine heiligen und ehrwürdigen Hände, sagte Dir abermals

Dank, segnete + ihn und gab ihn seinen Jüngern mit den Worten

: Nehmet hin und trinket alle, das ist der Kelch meines Blutes,
des neuen und ewigen Bundes, das für euch und die vielen vergösset1

wird zur Vergebung der Sünden. Tuet dies zu meinem Gedächtnis¦

So feiern wir denn, Herr, das Gedächtnis des gesegneten Leidens,

der Auferstehung von den'Toten und der machtvollen Himmelfahrt

Deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus. Wir erwarten

in froher Hoffnung Seine Wiederkunft und bringen Dir ein

reines, heiliges und makelloses Opfer dar, das heilige Brot des eWi

gen Lebens und den Kelch des unendlichen Segens.
Mit uns feiert die ganze heilige Kirche, die selige Jungfrau Man >

die begnadete Mutter unseres p[errn, die Apostel, Blutzeuge

und Bekenner des Glaubens und alle, die uns vorangingen m

dem Siegel des Glaubens in die himmlische Herrlichkeit.
Allmächtiger, ewiger Gott, wir bitten Dich in Demut, sende De

nen Heiligen Geist auf das Opfer Deiner Kirche und lass es d

gebracht werden durch die Blande Deiner heiligen Engel aui D

nem himmlischen Altar vor Deinem göttlichen Angesicht, 1

ihnen und der ganzen himmlischen Heerschar loben und prei
wir Dich ohne Ende : Heilig...
Gütiger Vater, blicke in Gnaden auf dieses Opfer, wie Du

Gaben Deines Dieners Abel, des Gerechten, angenommen n

das Opfer unseres Vaters Abraham und das Brot und den Vy

Deines Hohenpriesters Melchisedech, damit wir alle, die W1

der Gemeinschaft dieses Altares den Leib und das Blut De

76 Hier können die besonderen Fest- und Tagesgedanken emg

werden.



— 33 —

Sohnes empfangen, erfüllt werden mit dem Reichtum der
himmlischen Segnung und Gnade.
Darum bitten wir Dich durch Christus, unsern Herrn, durch Ihn
und mit Ihm und in Ihm wirst Du, Gott, allmächtiger Vater,
verehrt und verherrlicht in der Einheit des Heiligen Geistes in alle
Ewigkeit. Amen

Durch diese Verdeutlichungen könnte das jahrhundertealte
Erbe erhalten werden. Denn der in der römisch-katholischen
Kirche eingeschlagene Weg wird mit Sicherheit dazu führen,
dass die neu geschaffenen Kanonformulare das Bisherige völlig
zurückdrängen, ja beseitigen werden, was doch wohl aus
mancherlei Gründen nicht wünschenswert zu sein scheint. Das kann
nur verhindert werden, wenn bei einer vorsichtigen Restauration
- wie bei einem alten Bauwerk oder Gemälde -- die Schwächen,
Dunkelheiten und Lücken beseitigt werden. Die kritische
Haltung gegenüber dem gegenwärtigen römischen Kanon, gerade
auch in seiner autorisierten Übertragung, ist durchaus berechtigt,

führt nur leider zumeist zu einer wenig sachgemässen
Selbsthilfe, indem man bald dieses, bald jenes Element
unterdrückt, weil man der oft rein persönlichen Meinung ist, es sei für
den Menschen der Gegenwart nicht mehr vollziehbar. So wird
gerade hier der Weg zu Laune und Willkür freigegeben, was sehr
bedauerlich ist und zur Preisgabe eines sehr wertvollen Stückes
der christlichen Tradition führen wird. Man kann ja ein sehr altes
und kostbares Bildwerk oder eine ehrwürige Kathedrale nicht
einfach zerstören, weil sie vielleicht einige Fehler aufweisen oder
dem Geschmack der heutigen Zeit weniger entsprechen. Darum
sollte lieber der Weg einer vorsichtigen und sachgerechten
Wiederherstellung gewählt werden, um dieses kostbare Erbe nicht zu

verlieren, »sondern zu erhalten und den Menschen der Gegenwart
m seinem Reichtum zu erschliessen.

Bonn, den 10. April 1968. Kurt Pursch


	Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes [Schluss]

