
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 2

Artikel: Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die
altkatholische Rotterdamer Kommission [Schluss]

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 81 —

Die letzte Antwort
der orthodoxen Petersburger Kommission an die

altkatholische Rotterdamer Kommission

(Schluss)1

Grundsätzlich-theologische Erwägungen zur Filioque-Frage

Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an
die altkatholische Rotterdamer Kommission von 1913 wie auch die
beiden vorangegangenen Gutachten von 1907 und 1908 zeigen deutlich,

dass es vor allem eine Frage war, die nicht völlig abgeklärt werden

konnte, nämlich die von den altkatholischen Theologen zur Stützung

des westlichen Filioque festgehaltene und von den Orthodoxen
angefochtene Formulierung, dass der Sohn die «Mit-Ursache» (oder
«Secundär-Ursache») des Ausganges des Heiligen Geistes aus dem
Vater sei. Im gesamttrinitarischen Zusammenhang scheint das auf
den ersten Blick eine untergeordnete Spezialfrage zu sein. In
Wirklichkeit wird aber an diesem Dissens der eigentliche Zwiespalt offenbar,

der nach dem patristischen Zeitalter zwischen der östlichen und
Westlichen Trinitätslehre als ganzer entstanden ist. Soll darum über
die Frage nach dem Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater eine

Verständigung möglich werden, so müssen die trinitarischen
Grundauffassungen der beiden getrennten Kirchen miteinander verglichen
Werden. Dazu sind wir heute besser in der Lage, als das zur Zeit der
Abfassung der genannten Gutachten möglich war. Ist doch die
theologische Arbeit, die im orthodoxen Gutachten von 1907 als «Aufgabe
der Zukunft» bezeichnet worden war, inzwischen so weit fortgeschritten,

dass sie uns eine umfassendere und auch tiefere Einsicht in das
Geheimnis der göttlichen Trinität erlaubt. Und zwar sind es orthodoxe

Theologen, die in dieser Sache wertvolle Pionierarbeit geleistet
haben, unter ihnen vor allem W. Bolotoff und S. Bulgakoff.

W. Bolotoff, nach dem Urteil St.Zankows der «grösste russische
Kirchenhistoriker2», hat in der «Revue Internationale de Theologie»
(RITH) anonym «Thesen über das Filioque» von grösster, heute noch
aktueller Tragweite erscheinen lassen3. Sie wurden später mit einigen

1 Vgl. IKZ 1968, S.29.
2 Stephan Zankow, Das orthodoxe Christentum des Ostens, Berlin 1928,

S.38.
8 RITH 1898, S. 681-712.



— 82 —

Ergänzungen russisch in der Zeitschrift «Christliche Lektüre» publiziert

(1913, S. 525ff.). S.Bulgakoß, einer der tiefgründigsten
Systematiker der neueren östlichen Orthodoxie, hat in dieser Zeitschrift
unter dem Titel «Capita de Trinitate»* und vor allem in seinem Buch
«Le Paraclete»5 in einer Weise über die Trinität und das Filioque-
Problem geschrieben, die allerhöchste Beachtung verdient. Wir wissen

zwar, dass Bulgakoff seiner Sophiologie wegen vielen Orthodoxen
verdächtig ist. Aber in seinen Darlegungen über die immanente
Trinität spielt die Sophiologie, die hauptsächlich das opus ad extra
betrifft, keine Rolle. Wir tragen darum keine Bedenken, diese beiden

grossen morgenländisch-orthodoxen Theologen, soweit das für unser
Problem wichtig ist, hier zu Worte kommen zu lassen. Wir tun das
nicht zuletzt in der Hoffnung, unseren heutigen orthodoxen
Gesprächspartnern damit zu zeigen, wie sehr wir unsererseits bestrebt
sind, ohne grundlegende Erkenntnisse der westlichen Theologie
aufzugeben, im Geist der Liebe und der gegenseitigen correctio fraterna
den Dialog mit ihnen neu aufzunehmen.

W. Bolotoff breitet zur Stützung seiner Thesen ein grosses patri-
stisches Material vor uns aus. Es würde zu weit führen, wollten wir
seine dogmenhistorische Darstellung im einzelnen nachzeichnen.
Auch können wir nicht alle seine Thesen, 27 an der Zahl, hier
nachdrucken. Wir beschränken uns auf das grundsätzlich Wichtige.

Bemerkenswert ist seine Unterscheidung, die er im «Vorwort»
zwischen Dogma, Theologumenon und privater theologischer
Lehrmeinung macht. (Die altkatholischen Theologen unterscheiden in der
Regel nur zwischen Dogma und theologischer Lehrmeinung.) Inhalt
des Dogmas ist das Wahre, die von der ganzen Kirche angenommene
und als verbindlich erklärte Wahrheit. Inhalt des Theologumenon ist
das Wahrscheinliche. Unter einem solchen ist eine Lehrmeinung zu
verstehen, die von den Vätern der Kirche (einem oder mehreren)
angenommen worden ist und ökumenische Geltung erlangt hat, über
deren Annahme oder Verwerfung aber Freiheit besteht. Davon zu
unterscheiden ist die private theologische Lehrmeinung, die eine

Meinung solcher ist, die nur Theologen sind oder die zwar als Kirchenvä-
4 IKZ 1936, S. 144 und S.210; 1945, S.24.
5 Serge Bulgakoff: Le Paraclete, Aubier, Paris 1944.



— 83 —

ter gelten, aber in einer bestimmten Sache nur als Theologen sprechen
wollen. Ein ökumenisches Theologumenon im dargelegten Sinn ist
das «durch den Sohn» der orientalischen Väter, eine theologische
Lehrmeinung das Filioque Augustins. In der «Einleitung» wird
sodann betont, dass der Begriff der «Ursache» (ama) wie der der
«Verursachten» (alxtaroi) in Anwendung auf die immanente Trinität

unzulänglich, aber unvermeidlich ist. Daran anschliessend wird
ausgeführt, dass das Hauptanliegen der Kirchenväter des 4. Jahrhunderts

nicht der Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater als
solcher war, sondern die Betonung der Wesenseinheit der drei göttlichen
Hypostasen in ihrer «Unverschmolzenheit» und der wesenhaften
Gottheit des Heiligen Geistes im besonderen. Von dieser Grundintention

her werden ihre Aussagen über den Ausgang des Heiligen Geistes
erst verständlich. Sie besagen im wesentlichen, dass es zum Ausgang
des Heiligen Geistes aus dem Vater der «Vermittlung» des Sohnes

bedarf, schon darum, «weil es für das Denken keine Möglichkeit gibt,
ein Drittes anzunehmen, wo ein Zweites fehlt». Die Hypostase des

Geistes «schliesst sich der Hypostase des Sohnes an». Noch
deutlicher: Sobald der «Ausgiesser» des Heiligen Geistes (jiQoßoÄevc)
«Vater» genannt wird, wird der Vater als einen Sohn habend
vorausgesetzt. Die Zeugung des Sohnes ist die « Bedingung des unbedingten
Ausgehens des Heiligen Geistes aus dem Vater» (nach einer Formulierung

von S.B.Kochomsky). Sie ist das Motiv und die Begründung,
das logische Prius des Ausgehens des Heiligen Geistes aus dem Vater.
Der Sohn ist aber weder die Ursache noch die Mit-Ursache des

Ausganges des Heiligen Geistes; er ist nicht spirans. Das oben Gesagte
bedeutet also keine Beeinträchtigung des Satzes, dass der Heilige
Geist von Ewigkeit her aus dem Vater als der einzigen «Ursache»
ausgeht und dass er vom ersten absoluten Moment seiner Prozession an
als eine vollkommene Hypostase existiert. Man kann so formulieren :

Der Heilige Geist geht aus dem Vater aus, indem der Sohn existiert
(vnÛQxovroç xov vtov). Als diese von Anfang an vollkommene
Hypostase wird der aus dem Vater ausgehende Geist vom Sohn empfangen

und glänzt durch den Sohn hindurch. Darum kann gesagt werden

: Der Heilige Geist «erscheint» durch den Sohn, «offenbart» durch
ihn sein Wesen, das er vom Vater hat ; er «erglänzt» durch den Sohn.
Es findet sich bei den Vätern sogar die Formel : «Der Heilige Geist ist
mit dem Vater durch den Sohn vereint» (avvànxexei), wobei aber der
Vater allein als Ursache gilt (uovoç amoç). Das ist der Sinn der Formel

: aus dem Vater durch den Sohn.



— 84 —

Auf diese mit vielen Väterstellen belegten Ausführungen folgt
eine eindrucksvolle Synopse der einschlägigen Formulierungen aus
den Schriften des Johannes Damascenus, Basilius des Grossen und
des Gregor von Nyssa. Auf der damit gewonnenen Grundlage werden
dann von Bolotoff die eigentlichen Thesen aufgestellt, von denen die

wichtigsten besagen :

1. Orthodoxes Dogma ist nur die Wahrheit, dass der Heilige
Geist aus dem Vater ausgeht und eines Wesens mit dem Vater und
dem Sohne ist. Weitergehende Einzelheiten sind als Theologumena
zu betrachten.

2. Die Anschauung, dass der Heilige Geist aus dem Vater durch
den Sohn ausgeht, ist - nicht zuletzt durch ihre Aufnahme in die Syn-
odika des hl.Tarasius von Konstantinopel und deren Bestätigung
durch das VII. Ökumenische Konzil (wenn auch nur als Erklärung
zum 8. Glaubensartikel und nicht als konziliare Entscheidung) - ein
ökumenisches Theologumenon.

4. Die bei den Kirchenvätern vorkommenden Wendungen, dass

der Heilige Geist, der aus dem Vater durch den Sohn ausgeht, durch
den Sohn erscheint, aufleuchtet (êxM/unet), zeigen eine geheimnisvolle

innere Beziehung des Heiligen Geistos zum Vater und zum
Sohne an, die auch als ewiges «Bleiben» oder «Ruhen» des Heiligen
Geistes auf dem Sohn im innertrinitarischen Leben umschrieben
wird.

5. Diese Formulierungen meinen die Identität (ovucpvêç) des

Wesens des Heiligen Geistes mit dem Vater und mit dem Sohn, aber
auch, dass, wie der Sohn die zweite, der Heilige Geist die dritte Person
der Trinität ist.

6. Diese auf den Sohn bezüglichen Formulierungen sind nicht
identisch mit dem, was mit dem «Ausgehen» aus dem Vater gemeint
ist.

7. Dass der Heilige Geist aus dem Vater «allein» ausgeht, ist nur
ein Theologumenon, aber kein Dogma.

Andrerseits aber muss betont werden :

9. Das abendländische Filioque ist nicht identisch mit dem
östlichen «durch den Sohn».

10. Es ist anzunehmen, dass in der voraugustinischen Zeit das ex
Patre et Filio anfänglich nur eine ungenaue Wiedergabe des «aus dem
Vater durch den Sohn» war.

12. Das ex Patre principaliter Augustins sagt weniger als das

fiovoç aiïxioç der morgenländischen Väter.



— 85 —

13. Der Unterschied zwischen der morgenländischen und der
abendländischen Lehre liegt weniger im Filioque als in der Vorstellung,

dass Vater und Sohn in der Hauchung des Heiligen Geistes ein
Prinzip bilden. Diese Lehre ist den griechischen Vätern unbekannt.
Keiner hat den Sohn Spirans oderavunnoßolevc genannt.

14-16. Das Filioque kann selbst im Sinne einer privaten
Lehrmeinung nicht als gleichberechtigt mit der Formel «durch den Sohn»
betrachtet werden. Denn dem Filioque fehlt (in der alten Kirche) eine
gleichbedeutende Anerkennung, wie sie das «durch den Sohn» hat
(vgl. These 2). Im Abendland wird das Filioque nur durch die vereinzelte

Autorität Augustins gestützt.
Aber - so gibt Bolotoff zu bedenken :

19. Gegen die private Meinung Augustins wurde von der
morgenländischen Kirche der damaligen Zeit kein Protest eingelegt.

20. Viele Abendländer, die das Filioque lehrten, lebten und starben

in der Interkommunion mit der morgenländischen Kirche.
21. Die morgenländische Kirche ehrt die Väter der alten

abendländischen Kirche wie ihre eigenen. Es ist also selbstverständlich,
dass dem Abendland auch die Privatmeinung dieser Väter heilig
scheinen.

23. Während die Abendländer das Filioque dem VIT. und VIIL
Konzil nicht vorlegten, wurden ihnen von den Morgenländern andrerseits

auch keine Fragen darüber gestellt.
25. Photius und seine Nachfolger standen in Interkommunion

mit der abendländischen Kirche, ohne von ihr eine konziliare Ableugnung

des Filioque zu bekommen und auch ohne sie von ihr zu fordern.
Bolotoffs Schlussfolgerungen sind:
26. Es ist nicht die Frage des Filioque, welche die Trennung der

Kirche verursacht hat.
27. Das Filioque als theologische Privatmeinung kann also nicht als

ilmpedimentum dirimens» für die Herstellung der Interkommunion
zwischen der orthodox-orientalischen und der altkatholischen Kirche
betrachtet werden.

II

S.Bulgakoff hat in seiner Pneumatologie «Le Paraclete» dem
Filioque-Problem eine ausführliche Darstellung (S. 87-144) gewidmet,

deren Grundzüge wir hier kurz zusammenfassen, wie wir auch
seine Trinitätslehre als ganze (enthalten in demselben Band S. 61-86



— 86 —

und in den oben angeführten IKZ-Aufsätzen) nur soweit skizzieren,
als das zum Verständnis der Filioque-Frage notwendig ist.

Die alte Kirche (bis Photius)

Bulgakoffgeht vom Satz aus : Ist die ganze Fragestellung, wie sie

sich im Verlauf der Jahrhunderte herausgebildet hat und im Mittelpunkt

der abendländisch-morgenländischen Kontroverse steht,
überhaupt richtig, die Fragestellung nämlich: Geht der Heilige Geist aus
dem Vater allein oder vom Vater und vom Sohn aus

Die alte Kirche hat die Frage in dieser Zuspitzung nicht gekannt.
Das Problem einer Näherbestimmung des Ausganges des Heiligen
Geistes aus dem Vater existierte für die Väter der alten Kirche
überhaupt nicht. Wie die Zeugung des Sohnes, betrachteten sie den

Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater als ein undurchdringliches
Geheimnis. Auch die gegen die Pneumatomachen gerichtete Formel
des Nizäo-Konstantinopolitanums «der ausgeht aus dem Vater» will
nur die Gottheit des Heiligen Geistes bekennen. Von dieser ihrer
Grundintention her bestand für die alte Kirche keine Notwendigkeit,
diesen Ausgang näher zu erklären. Den griechischen Vätern ging es

zentral darum, die Monarchia des Vaters festzuhalten. Dieser Forderung

war durch die Aussage des Symbols Genüge getan. Darum hatte
für sie die Formel «aus dem Vater» keinen exklusiven Charakter. Im
Gegenteil : da sie die innergöttlichen Korrelationen als dreifache und
nicht als zweifache betrachteten, gebrauchten sie ohne Bedenken
Formeln wie die : mit dem Sohn, durch den Sohn, durch Vermittlung
des Sohnes. Im 4. Jahrhundert setzte sich im Orient die Formel öta

durch, die aber mit dem westlichen Filioque nichts zu tun hat. Das
wird aufgezeigt an Epiphanius, Cyrill von Alexandrien, Didymus.
Johannes Damascenus schliesst diese Entwicklung ab. Für seine
Lehre ist ebenfalls zweierlei charakteristisch : er betont die Monarchia
des Vaters und zugleich die Dreifachheit der innergöttlichen
Beziehungen, die er in bezug auf den Ausgang des Heiligen Geistes aus dem
Vater wie folgt umschreibt: durch den Sohn, ruhend auf dem Sohn,
erglänzend durch den Sohn. Sein Grundgedanke ist, dass «der Vater
der Grund des göttlichen Seins ist, des Sohnes wie des Heiligen
Geistes, wobei der Sohn am Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater
in einem nicht näher umschriebenen Sinn beteiligt ist». Eine systematisch

durchgebildete Lehre liegt aber bei ihm noch nicht vor. Von da



— 87 —

aus gesehen, stellt die spätere Interpretation der Formel des Symbols
«aus dem Vater» mit dem Zusatz «aus dem Vater allein» eine Neuerung

dar. Diese Neuerung aber wurde veranlasst durch die abendländische

Lehrentwicklung.
Die abendländische Lehrentwicklung ist eingeleitet worden

durch Augustin, der das Filioque erstmals theologisch begründet hat.
Das Hauptmerkmal der augustinisch-westlichen Trinitätslehre ist es,
dass sie nicht, wie die östliche, von der Dreiheit der Hypostasen,
sondern im Sinne eines strengen Homoousianismus von der Einheit des
Wesens Gottes ausgeht. Es geht in der westlichen Lehre primär nicht
um drei Hypostasen bzw. Personen, die eines Wesens sind, sondern
um das eine Wesen Gottes, in dem die Personen durch ihre gegenseitigen

Ursprungsbeziehungen, durch ihre relationes originis ad invicem,
entstehen. Die drei Personen unterscheiden sich «non secundum
substantial^ sed secudum relativum». Der Grundgedanke ist der: Die
erste Person ist der Vater durch seine Beziehung zum Sohn, den er in
Ewigkeit zeugt, durch die paternitas. Die zweite Person ist der Sohn
durch sein Gezeugtsein durch den Vater, durch die filiatio. Die dritte
Person ist der Heilige Geist durch seinen Ausgang aus dem Vater und
dem Sohn durch die spiratio, sofern Vater und Sohn den Geist als

ein Prinzip, als unum principium, hauchen. Zu diesem Gedanken
wird Augustin nicht nur durch seinen essentialen Homoousianismus
gedrängt, sondern auch durch seine Pneumatologie, nach welcher der
Heilige Geist als Liebe den Vater mit dem Sohne eint : wenn nämlich
der Heilige Geist den Vater und den Sohn miteinander eint, so geht er
auch von beiden zusammen aus. Damit ist der westliche «Filioquis-
mus» angebahnt, aber noch nicht systematisch entwickelt. Vielmehr
macht Augustin selbst seinen eigenen Ausstellungen gegenüber seine
Vorbehalte. Auch liegt ihm jede Polemik gegen den Osten fern.

Tatsächlich bestand zwischen dem morgenländischen und dem
abendländischen Teil der Kirche in dieser Frage eine weitgehende
gegenseitige Toleranz (siehe die Thesen Bolotoffs). Das war sachlich
begründet darin, dass der S.Artikel des Symbols über die Beziehung
des Heiligen Geistes zum Sohne bei seinem Au.sgang aus dem Vater
nichts sagt. Diese Beziehung blieb - dogmatisch - eine Unbekannte.
Erst als der Papst das Filioque dogmatisiertc, kam es zur
Auseinandersetzung, die die Ostkirche dazu führte, einen «Anti-Filioquismus»
zu vertreten.



Die griechisch-lateinische Kontroverse

Den Kampf gegen das Filioque eröffnete Photius mit seiner an
die orientalischen Bischöfe gerichteten Enzyklika vom Jahr 866 und
durch seine um 885 erschienene Schrift «de mystagogia». Als der
Polemiker, der er ist, lässt er sich - ohne sich darüber Rechenschaft zu
geben - die ganze Problemstellung durch den Westen vorschreiben. Er
ist der Begründer « der latinisierenden Polemik gegen den lateinischen
Westen». Das zeigt sich vor allem darin, class er - wie der Westen -
den Ausgang des Heiligen Geistes ausschliesslich als Ursprungsbeziehung

(relatio originis) versteht. Er unterscheidet sich vom Westen nur
in der näheren Auslegung dieser Ursprungsbeziehung. In diesem Sinn

engt er das ganze Problem des Ausgangs des Heiligen Geistes aus dem
Vater auf die Frage ein : entweder aus dem Vater allein oder aus dem
Vater und dem Sohn. Was die griechischen Väter des 4. Jahrhunderts,
auf die er sich beruft, gesagt haben, bekommt dadurch einen anderen
Sinn. Die antiwestliche Formel «aus dem Vater allein» des Photius ist
nach dem Urteil Bulgakoffs das lateinische «Filioque mit umgekehrten

Vorzeichen». Von den Vätern der alten Kirche ist weder die eine

noch die andere Formel in diesem ausschliesslichen Sinne gebraucht
worden, sondern sie nahmen eine dritte, den beiden Positionen
überlegene Stellung ein, wenn diese von ihnen auch nicht zur letzten Klarheit

gebracht wurde. Eine für die Folgezeit verhängnisvolle Verengerung

und Verschärfung erfuhr die Kontroverse dadurch, dass Photius

- wie der Westen - von der Voraussetzung ausging, class der

«Ausgang» des Heiligen Geistes aus dem Vater kausal zu verstehen sei. Er
argumentierte von dem kausal verstandenen Begriff der ama her

ganz abstrakt, ob es in Gott überhaupt zwei Ursachen geben könne,
und sieht von da her in der Annahme von zwei Ursachen eine Bedrohung

der Monarchia des Vaters. Die westlichen Theologen ihrerseits
antworten mit einer weiteren Verschärfung ihrer These und reden von
der - kausal verstandenen - una spiratio duorum. Das wird nicht besser

dadurch, dass sie zwischen dem Vater als der Erst-«Ursache» und
dem Sohn als der Zweit-«Ursache» unterscheiden. Diese Fragestellung

war es aber, die die ganze morgenlänclisch-abendländische
Kontroverse bis ins 13. und 14. Jahrhundert hinein beherrschte und noch

bis ins 19. Jahrhundert (Hergenröther) andauerte. Die westliche

Theologie verhärtete sich im Verlauf der Jahrhunderte noch wesentlich

durch die Aufnahme der aristotelisch-scholastischen Begrifflichkeit

in das trinitarische Denken und führte sie zu Konsequenzen, an



— 89 —

die Augustin nicht gedacht hatte, während die Theologen der Ostkirche

Photius zu Unrecht als den authentischen Interpreten der griechischen

Väter betrachteten.
Zwar kommt es zu einer vorübergehenden Einigung auf dem

Unionskonzil von Lyon im Jahre 1274, ohne dass am Konzil selbst
die Frage noch einmal diskutiert wurde. Die Griechen unterwarfen
sich dem Papst durch die Annahme des Glaubensbekenntnisses
des Kaisers Michael Paleologus, das den Satz enthält: credimus
Spiritum Sanctum, plenum et perfectum verumque Deum ex
Patre filioque procedentem (Denz.463). Allein, diese Union hielt
nicht lange stand. Nach dem Tode des Kaisers brach diese
hauptsächlich aus politischen Gründen herbeigeführte Einigung wieder
auseinander.

Ebenso war die Union, die auf dem Konzil von Ferrara/Florenz
von 1438/1439 zustande kam, politisch bedingt. Im Unterschied zu
Lyon kam es aber an diesem Konzil zu langwierigen Auseinandersetzungen.

Als Hauptgegner standen sich Marcus von Ephesus und
Kardinal Bessarion gegenüber. Der letztere hat noch nach dem Konzil
eine umfangreiche Schrift über das Filioque veröffentlicht. Die
Fragestellung war indessen im wesentlichen die gleiche geblieben. Es ging
auch hier um die Frage nach der kausal verstandenen ama beim
Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater allein durch den Sohn oder
aus dem Vater und dem Sohn. Die Gegner beriefen sich, ohne sich je
auf die Heilige Schrift zu beziehen und das Trinitätsdogma als Ganzes

zu würdigen, auf die einschlägigen dicta der Kirchenväter, die für sie

«faktisch unfehlbar» waren - obwohl diese das Problem gar nicht
gekannt hatten. Wie sehr man sich in vermehrtem Masse der inzwischen
durch die Scholastik geprägten Kategorien bediente, das zeigt sich an
der Einigungsformel, die folgenden Wortlaut hat: «quod Spiritus
Sanctus ex Patre et Filio aeternaliter est, et essentiam suam suumque
esse subsistons habet ex Patre simul et Filio, et ex utroque aeternaliter

tamquam ab uno principio et unica spiratione procedit»
(Denz.691). Auch diese Formel wurde von den Griechen auf dem
Konzil zwar angenommen, aber nachträglich verworfen.

Die Lehre des westlichen Mittelalters lässt sich nach dem Wortlaut

der Constitutio de processione Spiritus saneti von 1274, nach
dem Dekret pro Graecis von 1439 und dem Dekret pro Jacobitis von
1441 (Denz.460, 691, 703) wie folgt zusammenfassen :

1. Der Heilige Geist geht vom Vater und vom Sohne als einem

Prinzip aus : una spiratione.



— 90 —

2. Der Ausgang bedeutet die productio des Heiligen Geistes. Das
heisst : Der Heilige Geist empfängt Sein und Wesen vom Vater und

vom Sohn als einem einzigen Prinzip.
3. Der Vater gibt dem Sohn alles ausser dem Vater-Sein (praeter

esse patrem). Infolgedessen empfängt der Sohn auch das Hauchen des

Heiligen Geistes. Der Unterschied zwischen dem Vater und dem Sohn
in bezug auf die Hauchung ist der zwischen principium sine principio
et principium de principio.

4. Obwohl die Ewigkeit der drei Personen in dem einen Gott und
Herrn behauptet wird, ist das höchste Prinzip, das dem Verständnis
der Trinität dient, ein unpersönliches, gleichsam ein vorhypostati-
sches Sein, das bezeichnet wird als unus Deus, una substantia, una
divinitas. Dieses unpersönliche Prinzip begründet in sich und durch
sich nicht nur die Einheit des dreihypostatischen Gottes, sondern
auch das Sein der Hypostasen (solus Pater ex substantia sua genuit
Filium). In dieser unpersönlichen Substanz «omnia sunt unum». Erst
der Gegensatz der relationes originis begründet den Unterschied der
Personen: sola relatio multiplicat personas.

Die abendländisch-scholastische Lehre

Die konziliaren Bestimmungen des Westens liegen in der Konsequenz

dessen, was die Scholastiker, Anselm von Canterbury und vor
allem Thomas von Aquin, auf Grund der augustinischen Lehre von
den vestigia trinitatis gelehrt haben.

Thomas greift zurück auf den Ternar von esse, nosse und velie,
den Augustin im Zusammenhang mit seiner Lehre von den vestigia
trinitatis aufgestellt hat, um damit die beiden Ausgänge (processio-
nes) aus Gott zu erklären. Thomas leitet die Ausgänge aus dem esse

Gottes in der Weise ab, dass er die Zeugung des Sohnes und die
Hauchung des Geistes mit den beiden göttlichen Geistfunktionen des Er-
kennens und des Wollens begründet. Die alte Kirche bezeichnet im
allgemeinen nur das «Dass» dieser Ausgänge, ohne sie näher zu erklären

; sie sah in ihnen ein undurchdringliches Geheimnis. Nach Thomas
aber geschieht die Zeugung des Sohnes secundum rationem intellec-
tus; sie entspringt der Erkenntnis, mit der Gott sich selbst erkennt.
Die Hauchung des Heiligen Geistes geschieht secundum rationem
voluntatis; sie entspringt dem Willen, mit dem Gott sich selbst will
(oder: liebt). Da aber Erkenntnis und Wille nicht zwei voneinander



— 91 —

unabhängige, beziehungslose Akte in dem einen Gott sind - durch
ihre Beziehungslosigkeit würde die Einheit Gottes gefährdet - verankert

Thomas die gegenseitige Abhängigkeit der göttlichen Geistfunktionen

durch die Formel : filioque. Erkenntnis und Wille Gottes sind
miteinander darin verbunden, dass der Geist als Produkt des Willens
ausgeht auch vom Sohne, der das Produkt der Erkenntnis Gottes ist.

Dieser systematischen Begründung des Filioque haften aber
nicht zu verkennende Fatalitäten an. 1. Es wird übersehen, dass die
beiden göttlichen Geistfunktionen des Erkennens und des Wollens
nicht auf derselben Ebene liegen wie das esse, das dem Vater als deren
Subjekt zugeschrieben wird. 2. Im Grunde ist immer nur von Zwei-
heiten in Gott die Rede, die Dreieinigkeit wird als Summe zweier
Paare (Vater: Sohn und Vater-Sohn: Geist) verstanden. 3. Diese
Lehre vermag wohl die Verschiedenheit der beiden Ausgänge, nicht
aber die Personhaftigkeit der «Produkte» dieser Ausgänge aufzuweisen.

4. Um den letzteren Erfordernissen gerecht werden zu können,
greift Thomas zu dem Gedanken, der schon bei Augustin angebahnt
ist, dass die Personhaftigkeit der drei göttlichen Hypostasen zu erklären

sei aus den Beziehungen, die aus den beiden Ausgängen entstehen,
und die er darum ausschliesslich als Ursprungsbeziehungen (relatio-
nes originis ad invicem) versteht. Infolge der Zeugung gibt es in Gott
die Beziehung Vaterschaft und Sohnschaft, zufolge des Ausganges
des Heiligen Geistes die Beziehung Hauchung im aktiven und im
passiven Sinn. Da aber in Gott nichts akzidentiell, sondern alles substantiell

ist, sind auch die relationes originis substantiell und konstituieren
die göttlichen Personen. Noch mehr: Werden die Relationen in ihrer
Subsistenz genommen, so ist die Folgerung unvermeidlich, dass die
Relationen selber die Personen sind: Paternitas subsistens est persona
Patris; Filiatio subsistens est persona Filii; Spiratio (passiva) subsistens

est persona Spiritus Sancti.
Für diese Theorie, nach der die Personen nichts anderes sind als

subsistente Beziehungen, tut sich aber in bezug auf den Heiligen
Geist eine Schwierigkeit auf, die Thomas in einer Weise zu meistern
sucht, durch die das Filioque eine neue Festigung erfährt. Wenn es

nämlich in Gott zwei Ausgänge gibt und diesen Ausgängen je zwei
Beziehungen entsprechen, so muss es in Gott vier Relationen geben :

die generatio activa, kraft welcher der Vater den Sohn zeugt (die
Vaterschaft), die generatio passiva, durch die der Sohn gezeugt wird
(die Sohnschaft), dann die spiratio activa, kraft welcher Vater und
Sohn den Heiligen Geist gemeinsam hauchen, und die spiratio pas-



— 92 —

siva, kraft welcher der Heilige Geist gehaucht wird. Wenn es aber vier
Relationen gibt, dann müsste es nach dieser Theorie auch vier Personen

in Gott geben. Diese Möglichkeit erwägt Thomas ausdrücklich.
Um aber diese unmögliche Konsequenz nicht ziehen zu müssen,
beruft sich Thomas auf den von Anselm von Canterbury aufgestellten
Grundsatz : in Deo omnia sunt unum, ubi non obviât oppositio rela-
tionis. In Anwendung dieses Grundsatzes erklärt er : Wenn Vater und
Sohn in der spiratio activa den Heiligen Geist als unum principium
hauchen, das heisst: in dem, was ihnen gemeinsam ist, und nicht in
dem, worin sie als Vater und Sohn im Gegensatz zueinander stehen,
kann die spiratio activa keine besondere Person konstituieren,
sondern nur die spiratio passiva. Also gibt es in Gott nur drei Personen.
So hat durch diesen Anselm sehen Grundsatz, der in der westlichen
Theologie die Bedeutung eines unantastbaren Axioms gewonnen hat,
das Filioque in diesem Sinn, nämlich, dass Vater und Sohn nicht als
einzelne Personen, sondern als unum principium den Heiligen Geist
hauchen, eine letzte, scheinbar unerschütterliche Festigung erfahren.

Das Filioque-Problem, wie es sich heute im morgenländisch-
abendländischen Dialog stellt, muss darum immer auch auf dem
Hintergrund dieser thomistisch-scholastischen Relationentheorie gesehen

werden. Sie ist es, die das Misstrauen der Ostkirche gegen die
abendländische Lehre hauptsächlich erweckt. Damit eine Überbrük-
kung dieses, allerdings erst verhältnismässig spät kirchentrennend
gewordenen Zwiespaltes möglich wird, sind eine kritische Prüfung
dieser Relationentheorie und darüber hinaus eine Neubesinnung auf
das ganze trinitarische Problem unerlässlich.

Kritik an der abendländisch-scholastischen Lehre

Zunächst ist noch einmal mit Nachdruck darauf hinzuweisen,
dass der abendländischen Lehre (und darunter wird im folgenden
immer ihre mittelalterlich-scholastische Entfaltung verstanden) ein

durchgehender Impersonalismus eignet. Gott ist grundlegend Sein,

Substanz, in welcher durch die gegenseitigen Ursprungsbeziehungen
die Personen - im ontologischen und logischen Sinne - entstehen. Dieser

Impersonalismus zeigt sich schon am Anselmschen Grundsatz : in
Deo omnia sunt unum..., der völlig unbegründet und willkürlich, ein

theologicum absurdum ist. Dieser Impersonalismus wird in besonderer

Weise manifest im Filioque selbst, sofern vorausgesetzt wird, dass



— 93 —

Vater und Sohn den Heiligen Geist als ein Prinzip hauchen. Dass

überhaupt versucht wird, Vater und Sohn als ein Prinzip zu denken,
gleichsam den Begriff eines Vater-Sohnes zu vollziehen, zeugt von
diesem grundlegenden Impersonalismus der westlichen Trinitätslehre.

Des weiteren muss gesagt werden, dass die westliche Lehre durch
einen falschen innergöttlichen Subordinationismus gekennzeichnet
ist. Der Vater ist «mehr» als der Sohn, und der Sohn ist «mehr» als der
Heilige Geist, nämlich : der Vater ist die Fülle des göttlichen Seins,
Deitas, der Sohn ist diese Deitas ohne die zeugende Kraft des Vaters,
und der Heilige Geist ist die Deitas ohne die zeugende Kraft des
Vaters und ohne die hauchende Kraft des Vaters und des Sohnes. Dieser

«quantitative» Subordinationismus tangiert die Gleich-Göttlich-
keit der drei Hypostasen. Er zeigt sich schliesslich auch daran, dass
der Vater in der gemeinsamen Hauchung des Heiligen Geistes mit
dem Sohne als principium inprincipiatum und der Sohn als principium

principiatum bezeichnet wird.
Endlich ist zu sagen, dass der westliche Filioquismus die Trinität

endgültig aufspaltet in zwei nebeneinander herlaufende Dyaden (und
die drei verschiedenen Hypostasen gerade nicht, was eigentlich seine
Absicht ist, trinitarisch eint) : nämlich, wie bereits gesagt wurde, in die
Dyaden Vater: Sohn und Vater-Sohn:Geist. Das muss in anderer
Weise aber auch gesagt werden von Photius, der mit seiner Formel
«aus dem Vater allein» - was die abendländischen Theologen ihm
denn auch vorgeworfen haben - die Trinität aufspaltet in die zwei
Dyaden Vater: Sohn und Vater : Heiliger Geist. Es kommt bei Photius,

um das Gesagte graphisch darzustellen, zu einem bloss zwei-
schenkligen Dreieck, nicht aber zu einem dreischenkligen, also zu

Vater

Sohn Hl. Geist

und nicht, wie es sein sollte, zu

Vater

Sohn Hl. Geist

Die Linie, die vom Sohne zum Heiligen Geist führt, ist bei Photius

unterdrückt.



— 94 —

In der späteren westlichen, wie in der späteren östlichen Lehre
bleibt es also im Grunde bei zwei Dyaden, ohne dass gesagt wird, wie
diese sich zur Trinität zusammenfinden. Das kann auch - von den

Voraussetzungen her, die beiden Lehren gemeinsam sind - gar nicht
gesagt werden.

Die westliche Lehre, so wird abschliessend bemerkt, kann mit
ihrem Filioquismus gar nicht beweisen, was sie beweisen will. Der
Heilige Geist, so sagt diese Lehre, muss vom Sohne ausgehen, um sich

von ihm zu unterscheiden, weil er nur so als selbständige Person
existieren kann. Was aber geschieht in Wirklichkeit Wenn der Heilige
Geist vom Vater und vom Sohne als einem Prinzip ausgeht, dann ist
die geforderte oppositio originis nicht die zwischen dem Vater und
dem Heiligen Geist, noch die zwischen dem Sohn und dem Heiligen
Geist als besonderen Personen, sondern sie ist eine solche zwischen
der zweifachen Einheit Vater-Sohn und dem Heiligen Geist. Das aber
heisst, dass der Geist als Person in Wirklichkeit weder für den Vater
noch für den Sohn wirklich existiert. (Das ist ein Grund dafür, dass im
Westen die Pneumatologie nie zur vollen Entfaltung kam). Die
eigentliche Fehlerquelle der westlichen Relationentheorie und des

Filioquismus im besonderen ist darin zu suchen, dass auf dem Grund
jenes essentialen Impersonalismus das Denken immer wieder von der
unpersönlich gedachten göttlichen «Natur» zur Hypostase übergeht
und umgekehrt. Es wird nicht gesehen oder nicht genügend zum
Ausdruck gebracht, dass die Hypostasen in ihrer Selbständigkeit immer
schon ein und dieselbe Natur haben und dass umgekehrt die göttliche
Natur immer schon - gleichsam a priori - hypostatisch, nämlich drei-
hypostatisch, ist.

Wie aber ist dann, um alle diese Fatalitäten der westlichen Lehre
zu überwinden, von der Trinität und vom Ausgang des Heiligen Geistes

aus dem Vater im besonderen zu reden Das in Kürze zusammenzufassen,

ist nicht leicht. Nach Bulgakoff müsste eine an den Vätern
der ungeteilten Kirche orientierte und sie zugleich weiterführende
Trinitätslehre den Gedanken der dreihypostatischen Aseität Gottes
in den Vordergrund stellen.

Die dreihypostatische Aseität Gottes

Bulgakoff geht von der Feststellung aus, dass die griechischen
Väter der alten Kirche noch nicht in der Lage waren, mit ihren Denk-



— 95 —

kategorien den Begriff der Hypostase oder «Person», des Ich-Seins,
adäquat zu erfassen. Von ihrem Aristotelismus her war für sie der
Gegensatz von Allgemeinem und Besonderem die einzige Kategorie,
in der sie den Begriff der Hypostase zu vollziehen vermochten. Hypostase

(Person) war für sie das Besondere im Gegensatz zum Allgemeinen.

Das ist vor allem so bei Basilius dem Grossen, aber auch auch bei
Johannes Damascenus. Dieser bringt noch eine weitere aristotelische
Unterscheidung zur Anwendung, um den Begriff der Hypostase zu
umschreiben, diejenige von Substanz und Akzidentien. Nach ihm ist
die Hypostase die Substanz in der Einheit mit ihren Akzidentien,
welch letztere das eigentlich individualisierende Moment ausmachen.
Die Väter dringen damit eigentlich nur bis zum Gedanken der
Individualität bzw. der Individualisierung des Allgemeinen vor, nicht aber
zu dem des Ich-Seins, des sich selbst setzenden Subjekts.

Soll der Begriffder Hypostase im Sinne echter, transzendentaler
Subjekthaftigkeit verstanden werden, so ist die erste Frage, sie sich

stellt, die nach dem Verhältnis von ovaia, und vnoaxotaig. Zwar ist
immer schon eingesehen worden, dass die Hypostase nie ohne das

Sein und das Sein nie ohne die Hypostase zu denken ist. Wie aber ist
ihr Verhältnis positiv zu bestimmen Gegen den impersonalen Essen-
tialismus des Westens, der die Tendenz hat, die drei Hypostasen aus
dem Sein abzuleiten, und gegen den zum Tritheismus neigenden
Osten, der, von der Dreiheit der Hypostasen ausgehend, die drei
Hypostasen durch das ihnen gemeinsame Sein zu einer blossen
Gemeinschaft verbunden sein lässt, wird grundsätzlich geltend
gemacht, dass es falsch ist, die Dreiheit auf die Hypostasen allein und
die Einheit auf das Wesen allein zu beziehen. Das Geheimnis der
Dreieinigkeit, das als solches übervernünftig ist, muss von der biblischen
Offenbarung her, von dem «Ich bin, der ich bin» her, als dreihyposta-
tische Aseität Gottes verstanden werden. Das heisst : Gott, der im
Alten Testament als mehrhypostatisch, im Neuen Testament als drei-
hypostatisch bezeugt wird, muss als - gleichsam apriorisch bestehendes

- in sich selbst dreihypostatisches Sein verstanden werden. Jene

Sicht, wonach die Einheit auf das Sein und die Dreiheit auf die Hypostasen

zu beziehen sei, muss überboten werden durch die Erkenntnis,
dass die Einheit und Dreiheit eine durch die Offenbarung sich er-
schliessende Urgegebenheit des Einen, in sich dreihypostatischen
Gottes ist : «Vater, Sohn und Heiliger Geist sind drei vollkommene,
gleich wesentliche Iche, wahre hypostatische Antlitze des Einen absoluten

Subjekts, von dem jedes von sich spricht : Ich, und von den an-



— 96 —

deren : Du und Wir. Drei Sonnen sind es, die sich in der einen Sonne

vereinen, von denen jede die eine und selbe Sonne ist. »

In philosophischer Terminologie gesprochen, kann dieser Tatbestand

so umschrieben werden (vgl. dazu S. Bulgakoff : Die Tragödie der

Philosophie,Darmstadt 1927) : Das absolute Subjekt derDreieinigkeit
ist in seinem Wesen in sich selbst dreihypostatisch. Das göttliche Subjekt

«setzt sich selbst» als dreieiniges. In diesem Akt der Selbstsetzung
setzt das Ich ausser sich selbst auch ein Duund einEr und einWir. Aber
diese Setzungen sind für das absolute Subjekt keine Gegebenheiten
oder facta, sondern sie bleiben Akt, actus purus. Der Eine Gott, der
sich selbst setzt, ist persönlicher Geist, hypostatisches Subjekt, das in
drei Personen lebt und sich in ihnen erschliesst. In diesem einen, sich
selbst setzenden absoluten Subjekt begrenzen sich infolgedessen die
drei Hypostasen nicht als Nicht-Iche, sondern gehen ineinander ein:
die drei Hypostasen sind Ein Subjekt in gegenseitiger Liebe. Jedes
Ich im dreieinigen Ich der Dreieinigkeit hat Wesen und Leben als Ich,
jedoch nicht als Mit-Ich, denn das Mit-Ich schliesst in sich die

undurchdringliche Grenze des Nicht-Ichs ein; im dreihypostatischen
Ich ist vielmehr jedes Ich für das andere durch die Kraft der Liebe
völlig durchdringbar. Daher bilden die Hypostasen nicht eine
Gemeinschaft von drei Ichen - was Tritheismus wäre -, sondern sie sind
wesenhaft ein einziges, in sich selbst dreieinig seiendes Ich. So ist die

Dreieinigkeit Gottes zu verstehen als dreieiniger, sich selbst
transparenter Akt der Selbstsetzung (der die majestas Gottes ausmacht)
und als dreieiniger Akt des gegenseitigen Ineinander-Eingehens durch
Selbstentsagung (der die Liebe Gottes ausmacht). Selbstsetzung und
Selbstentsagung im dreieinigen Akt sind nicht voneinander zu trennen.

Die Dreieinigkeit verwirklicht sich als Sich-selbst-Setzen im
anderen und durch den anderen. Die Dreieinigkeit ist Selbstsetzung
durch Selbstentsagung.

Wird die Trinität in dieser Weise vom Gedanken der
dreihypostatischen Aseität Gottes her verstanden, so erscheinen die Lehren a)

vom Vater als der ama der Gottheit, b) von den sogenannten
Ausgängen aus dem Vater und c) von den innergöttlichen Relationen in
einem völlig neuen Licht.

a) Durch die dargelegte Lehre von der dreihypostatischen Aseität

Gottes könnte der Gedanke nahegelegt werden, dass sich die drei
Personen in dem Einen Gott nicht mehr deutlich voneinander
unterscheiden lassen, unter sich auswechselbar seien («drei Sonnen in der
Einen Sonne»). Dieser nicht zu verkennenden Gefahr begegnet die



— 97 —

östliche Theologie mit der Betonung des Satzes, dass der Vater die

alleinige ama in Gott ist. «Ein Ursprung und nicht zwei Ursprünge
sind in Gott ; daraus folgt die ,Alleinursprünglichkeit' des Vaters im
wahren Sinne des Wortes. » Athanasius formuliert : «Ein Gott ist die
heilige Dreieinigkeit ; denn Sohn und Geist beziehen sich auf ein und
denselben Ursprung.» Gregor von Nyssa: «Ein Wesen ist in dreien -
Gott. Die Einheit aber ist der Vater. » Diese Lehre, wonach der Vater
die ama, Sohn und Heiliger Geist die cnixiaxol sind, neigt scheinbar
zum innergöttlichen Subordinationismus. Es muss jedoch betont
werden, dass durch sie die Gleichwürdigkeit und Gleichwescntlich-
keit der drei Hypostasen nicht tangiert wird. Es geht bei dieser
Unterscheidung nicht um eine solche des Seins und des Wesens, sondern des

Seins-Modus. Wenn auch der Begriff der ama unzulänglich und
missverständlich ist, sobald er im Sinne der relativen Kausalität
verstanden wird, so ist er doch unumgänglich, um den Gedanken festzuhalten

: Die Dreieinigkeit hat ihr Zentrum im Vater. Die Dreieinigkeit
ist der sich im Sohne und im Heiligen Geist erschliessende Vater. Der
Vater gibt in dieser Selbsterschliessung dem Sohne und dem Heiligen
Geist die Fülle seines Gott-Seins, seine ganze Natur, sein ganzes
Leben zu eigen - in der Liebe. Noch mehr: Gott ist Liebe, und kraft
ihrer ist Er heilige Dreieinigkeit : Gott liebt sich selbst in dreihyposta-
tischer Liebe : als Liebe des Vaters zum Sohn und zum Heiligen Geist,
als Liebe des Sohnes zum Vater und zum Heiligen Geist, als Liebe des

Heiligen Geistes zum Vater und zum Sohn. Indem die drei Hypostasen

sich gegenseitig lieben, vollziehen sie einen Akt der Liebe und er-
schliessen sich in ihm gegenseitig. Gegen die westliche Lehre, die den
Vater dem esse, den Sohn dem nosse und den Heiligen Geist dem velie
zuordnet, ist zu sagen, dass diese Kategorien in dieser Weise nicht auf
Gott angewendet werden können. Im dreieinigen Akt der Liebe
«erkennt» Gott nicht in dem Sinne, dass er sich selbst Objekt würde,
sondern er weiss, er hat ein unbedingtes Wissen um sich selbst, in
welchem er sich selbst transparent ist. Und im dreieinigen Akt der Liebe
«will» Gott nicht, sondern er lebt das eine unbedingte Leben, in dem
es keine Willenssetzung und keine Schranken gibt. Indem in dieser
Weise der Vater als die ama der Gottheit in seinem Sohne und im
Heiligen Geist völlig um sich selbst weiss und sich selbst liebt, ist er
dreieinig. Die Dreieinigkeit ist die wissende und die liebende
Selbsterschliessung des Vaters im Sohne und im Heiligen Geist.

b) Wie ist von dieser Voraussetzung her von den «Ausgängen» in
Gott zu reden Es ist irreführend, die Zeugung des Sohnes und die



— 98 —

Hauchung des Heiligen Geistes unter den allgemeinen Begriff der

processio zu subsumieren und von duae processiones zu reden.
Diese Abstraktion hat in der Heiligen Schrift keinen Anhalt. Werden

die beiden «Ausgänge» zudem als productiones verstanden,
die ihren Grund in der kausal verstandenen ama haben sollen, dann
wird die erste Hypostase nicht mehr als das konkrete Bild des Vaters,
sondern in einem unzulänglichen Sinn als Prinzip, Quelle, Ursache
verstanden. Das aber bedeutet eine /j.erdßaaig elg allo yévog. In der

Heiligen Schrift wird immer konkret gesprochen. Wenn die Väter
der Kirche jene abstrakten Begriffe gebrauchen, dann wollen sie

damit immer nur die Monarchia des Vaters umschreiben, ohne dass sie

aber darüber zu einer letzten begrifflichen Klarheit gelangen.
Wie aber sind dann die Zeugung des Sohnes und die Hauchung

des Heiligen Geistes konkret zu verstehen Sie sind nicht zwei
productiones, sondern «zwei Bilder Gottes in zwei Bildern der gegenseitigen

Liebe». Die Zeugung ist das geistige Bild der Liebe des Vaters, der

zeugt, und des Sohnes, der gezeugt wird, um den Vater liebend zu
offenbaren. Die Hauchung des Heiligen Geistes ist das Bild der Liebe
des Vaters, der den Geist haucht, und des Heiligen Geistes, der sich in
den Dienst der Liebe des Vaters stellt. In dieser Schau allein bleibt
der Vater konkret das « Prinzip », das heisst : die grundlegende Hypostase

der ganzen Trinität.
c) Wie aber sind von dieser konkret verstandenen Zeugung und

Hauchung her die zwischen den drei Personen bestehenden innergöttlichen

Beziehungen zu verstehen
Die Relationen müssen, sobald die Dreieinigkeit als in sich

dreifacher Akt der Selbstsetzung und Selbstentsagung verstanden wird,
als dreifache Korrelation gedeutet werden. Wenn auch die menschliche

Vernunft infolge der Diskursivität ihres Denkens dazu neigt, die

dreifachen Korrelationen in zweifache zu zerlegen, so muss sie sich

dieser ihrer Begrenztheit bewusst bleiben und versuchen, das fast

Unsagbare zu sagen, nämlich die Relationen, von denen tatsächlich
zu sprechen ist, als gegenseitig dreifache zu verstehen. Das heisst konkret

: Der Vater ist Vater nicht nur für den Sohn, der von ihm gezeugt
wird, sondern auch für den Heiligen Geist, der nicht der Sohn ist,
jedoch aus dem Vater ausgeht (Joh. 15, 26). Die Vaterschaft Gottes
besteht nicht nur in der Zeugung des Sohnes, der sie zu Unrecht
gleichgesetzt wird, sondern dauert auch in der Hauchung des Heilige11

Geistes fort. Der Vater ist nicht ausser und über seine Vaterschaft
hinaus noch «Ausgiesser» (jiooßolevg) des Heiligen Geistes in den1



— 99 —

Sinne, dass er zwei Urheberschaften in sich vereinigt, die paternitas
und die spiratio activa, wobei «Vater» nur eine infolge der Unzulänglichkeit

der menschlichen Sprache notwendige Benennung wäre. Die
Vaterschaft ist vielmehr der zweiten und dritten Hypostase gegenüber

eine. Sie ist Vaterschaft in sich selbst, wie das mit dem Ausdruck
der âyevveala. des Vaters umschrieben wird. Das aber heisst: Die
Dreieinigkeit ist von Ewigkeit her wesentlich in sich selbst seiende
und in sich selbst erscheinende Vaterschaft - als dreifacher Akt
gegenseitiger Liebe.

Das Analoge gilt auch für die zweite Hypostase : auch der Sohn
ist Sohn nicht nur für den Vater, sondern auch für den Heiligen Geist,
obgleich er nicht von diesem gezeugt wird. Die Sohnschaft um-
schliesst nicht nur das Gezeugt-Sein vom Vater, sondern auch das

Sein des väterlichen Sohnes für den Heiligen Geist. Die zweite Hypostase

ist Sohn in bezug nicht nur auf die erste, sondern auch auf die
dritte Hypostase, und sie ist es auch in bezug auf sich selbst. Das
heisst: Die Dreieinigkeit ist in sich Gezeugt-Sein, sich erschliessende

Kraft, Sohnschaft - als dreifacher Akt gegenseitiger Liebe.
Ebenso ist der Heilige Geist in dreifacher Korrelation Geist : er

ist der Geist, der aus dem Vater ausgeht und der dem Sohn eigen
(tôtov) ist. Sein Ausgang aus dem Vater vereint sich mit seiner Relation

zum Sohn - was aber nicht heisst, dass er auch vom Sohne
ausgeht. In seiner hypostatischen Gestalt ist er sowohl der Vaterschaft
des Vaters wie der Sohnschaft des Sohnes korrelativ, indem er beide
in sich vereinigt. Er ist das Band beider. Eben darin ist er in sich
selbst seiender, sich in sich selbst erschliessender Geist. Das heisst :

Die Dreieinigkeit ist von Ewigkeit her in sich selbst seiende
Selbstinspiration - als dreifacher Akt gegenseitiger Liebe.

In dieser Weise ist die Dreieinigkeit absolute dreifache Korrelation

als die konkrete Einheit der Vaterschaft, der Sohnschaft und des

Geist-Seins (von da aus gesehen, müsste gesagt werden, dass in Gott
nicht vier, sondern neun Relationen bestehen). Vollziehbar ist dieser
Gedanke nur, wenn die Dreieinigkeit in ihrer Aseität als in Ewigkeit
sich vollziehender Akt des Sich-selbst- Setzens und der entsagenden
Liebe verstanden wird.

Die Ableitung der drei Hypostasen aus den Ursprungsbeziehungen
ist also a limine zurückzuweisen. Die Hypostasen «entstehen»

(ontologisch und logisch) nicht aus den Ursprungsbeziehungen. Noch

Weniger kann gesagt werden, dass diese Ursprungsbeziehungen die

Hypostasen «seien». Die Hypostasen existieren nicht erst auf Grund



— 100 —

der relationes originis und der durch sie entstehenden Besonderheiten,

durch die sie sich voneinander unterscheiden, sondern sie gehen
diesen (ontologisch und logisch) als drei selbständige Iche in dem
einen Ich Gottes voran. Konkret gesprochen : Vater, Sohn und
Heiliger Geist sind schon da vor und ausser der Vaterschaft, der
Sohnschaft und dem Geist-Sein. In der Sprache der Väter ausgedrückt : die

vnâgiiç der drei Hypostasen geht ihrem xgonoç vnägCecog voraus und
nicht umgekehrt.

Wie aber ist von der solcherart als dreihypostatische Aseität
Gottes verstandenen Trinität her zu den beiden Lehrmeinungen vom
Filioque und vom ex uóvovnargóg Stellung zu nehmen

Das westliche «Filioque» und das östliche «aus dem Vater allein»

Die beiden Lehrmeinungen, die insofern von derselben Voraussetzung

ausgehen, als sie die ama kausal verstehen, zerstören - wenn
auch auf je verschiedene Weise - die in der Monarchia des Vaters
begründete dreihypostatische Aseität Gottes. In dieser Beziehung sind
die beiden Lehrmeinungen einander «vollkommen gleichwertig». Das
Filioque deutet die Beziehung des Heiligen Geistes zum Vater und
zum Sohn ausschliesslich als kausale Ursprungsbeziehung ad invi-
cem, ebenso das dem Filioque entgegengesetzte, exklusiv gemeinte
«aus dem Vater allein», während in Wahrheit die Beziehungen als

dreifache zu verstehen sind. Diese Dreifachheit der Beziehungen wird
zwar im Filioque des Westens wie im ola. xov vtov des Ostens anvisiert,

aber nicht zur letzten Klarheit gebracht. Da in der alten Kirche
eine dogmatische Näherbestimmung über den Ausgang des Heiligen
Geistes fehlte, hatten in ihr beide Formeln, so unpräzis sie waren,
Heimatrecht, wie unter ausdrücklicher Bezugnahme auf die Thesen
Bolotoffs gesagt wird. Der durch Photius eingeleitete Kampf wurde
vom Westen her verschärft durch die wachsenden Primatsansprüche
des Papstes, der das Filioque dogmatisiert hatte, so dass dieses als

Papstdogma galt. Andrerseits wurde vom Osten die Lehre des Photius

fälschlicherweise mit dem Gewicht eines Dogmas vertreten.
Demgegenüber muss daran festgehalten werden, dass es kein Dogma
über den Ausgang des Heiligen Geistes gibt, weder in bezug auf den
Sinn noch auf den Modus dieses Ausganges. Wenn aber beide Lehrmeinungen

in der alten Kirche Heimatrecht hatten, so haben sie es auch heute

noch: nicht als Dogmen, wohl aber als freie Theologumena. Weder das



— 101 —

«Filioque» noch das «aus dem Vater allein» können darum als Häresien

gebrandmarkt werden. Die Häresie beginnt erst mit dem
Überhandnehmen des schismatischen Geistes in der Kirche, für den es
charakteristisch ist, dass er die Thcologuinena in abstrakte Prinzipien
umwandelt.

Eine Versöhnung der beiden Theologumena ist möglich, wenn -
was Bolotoff noch nicht gesehen hat - der Ausgang des Heiligen Geistes

nicht mehr abstrakt als productio gedeutet wird und wenn aus
dem so verstandenen Ausgang nicht mehr Ursprungsbeziehungen
abgeleitet werden. Von der dreihypostatischen Aseität Gottes her, in
der der Vater die ama ist, müssen die Ausgänge und die Relationen
grundlegend so gesehen werden, dass der Vater die Hypostase ist, die
sich erschliesst, und der Sohn und der Heilige Geist die Hypostasen,
die ihn erschliessen. Auf dem Hintergrund dieser Lehre drückt das

(nicht exklusiv zu verstehende) «aus dem Vater allein» einfach den
Gedanken der Monarchia des Vaters aus. Andererseits kann man das

Filioque (als Theologumenon) gelten lassen, wenn damit der Gedanke

ausgedrückt sein soll, dass die dritte Hypostase nicht nur in Beziehung

zur ersten, sondern immer auch zur zweiten, zum Sohne, steht -
nur dass diese Beziehung keine solche des Ursprungs ist.

Diesen Sachverhalt dogmatisch zum Ausdruck zu bringen, dazu
ist die Zeit noch nicht gekommen. Die beiden Lehrmeinungen können
als dogmatische « Hypothesen » weiter nebeneinander bestehen.
Allfälligen Bedenken gegenüber ist daraufhinzuweisen, dass diese
Lehrdifferenz in der alten Kirche praktisch nie eine Rolle gespielt hat, das
heisst : sie hat nie zu einer Differenz in der Anbetung des Heiligen Geistes

geführt, dessen Gottheit für alle feststand und die allein durch die
Lehre von seinem Ausgang aus dem Vater festgehalten werden sollte.
«Die Kontroverse über den Ausgang des Heiligen Geistes, der Hypostase

der Liebe, spielte sich in einer Atmosphäre aktiver Schismatik
ab, aus der die Liebe ausgeschlossen war. Sie war darum zur
Unfruchtbarkeit verurteilt. Die dogmatische Auseinandersetzung über
den Geist liess es völlig an Geist fehlen. Das Ergebnis war : Dürre und
Leere.»

Ein positiver Gehalt dieser Kontroverse kann nur darin erblickt
werden, dass sie den Aspekt eröffnet auf die (einzig zulässige) Dyade,
die zwischen dem Sohn und dem Heiligen Geist in bezug auf die
Monarchia des Vaters besteht. Der Filioquismus versteht diese Dyade
falsch, während das östliche ôtâ wenigstens die Möglichkeit einer
adäquaten Erfassung dieser Dyade offenlässt. Es muss nämlich der Ge-



— 102 —

danke festgehalten werden, dass die erste Hypostase die ist, die sich

(als Subjekt) erschliesst, und dass, in bezug auf sie, die zwei anderen

Hypostasen ihre zweihypostatische Erschliessung als Objekt und
Kopula sind. Dieses Verhältnis liegt beschlossen in der innergöttlichen

Hierarchie der Liebe, die mit Subordinationismus nichts zu tun
hat. Dieser «Dyadismus» von Sohn und Heiligem Geist auf Grund der
Monarchia des Vaters bedeutet, dass der Sohn - in seiner Beziehung
zum Vater - nicht zu trennen ist vom Heiligen Geist und der Heilige
Geist nicht vom Sohn. Jede der den Vater erschliessenden Hypostasen

hängt nicht nur vom Vater ab, sondern auch von der ihr korrelativen,

den Vater erschliessenden Hypostase. Das Sein des Sohnes hängt
ab a patre spiritugw, der Heilige Geist geht nicht abstrakterweise aus
dem Vater allein aus, sondern durch den Sohn oder Patre filioque. Das
«und», das die westliche Theologie nur an einer Stelle zulässt, hat in
der ganzen Trinität Geltung, wenn es nur nicht im Sinne einer kausalen

productio bzw. relatio originis verstanden wird.

III. Schlussfolgerungen

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, zu der eindrucksvollen
Darstellung der Trinitätslehre durch Bulgakoff als ganzer Stellung zu
nehmen und die Grenzen, die ihr zu eigen sein mögen, im einzelnen
aufzuzeigen6. Wir wollen uns vielmehr darauf beschränken, die
positiven Aspekte, die uns durch diese Darstellung eröffnet werden, ins
Auge zu fassen und von ihr her die Lehrdifferenz zwischen der
morgenländischen und der abendländischen Theologie unter Heranziehung

einiger wichtiger Äusserungen altkatholischer Theologen zu
erhellen versuchen.

Unseres Erachtens ist Bulgakoff darin recht zu geben, dass er

vom Gedanken der dreihypostatischen Aseität Gottes her der
Trinitätslehre und den in ihr gebräuchlichen Begriffen einen konkreten
Gehalt gibt. Das trifft zu sowohl für die Begriffe der ama für die erste

Hypostase und der amarai für die zweite und dritte Hypostase, wie
besonders auch für die Begriffe der processio und relatio.

Die Begriffe der ama für die erste Hypostase und der amara/
für die zweite und dritte Hypostase sind, wie schon Bolotoff gesehen

6 Vgl. dazu den Aufsatz des Verfassers, Die Bedeutung des Filioque-
Streites für don Gottesbegriff der abendländischen und der morgenländischen
Kirche, IKZ 1943, S.l.



— 103 —

hat, zwar unumgänglich, aber unzulänglich. Unumgänglich sind sie
darin, dass durch sie der Gedanke der Monarchia des Vaters festgehalten

wird in dem eben dargelegten Sinne, dass die Trinität, als Akt der
gegenseitigen innergöttlichen Liebe, die Selbsterschlicssung des
Vaters im Sohne und im Heiligen Geiste ist. Unzulänglich sind diese

Begriffe aber darin, dass sie dazu verleiten, den Vater als abstraktes
Prinzip zu verstehen. Diese Fatalität wird im deutschen Sprachgebrauch

noch verschärft, wenn âgxrj mit «Anfang» und ama mit
«Ursache » übersetzt wird. Besser wäre es - wenn diese griechischen
Termini schon unvermeidlich sind - sie mit «Ursprung» und mit « Grund»
(beide transzendental verstanden) zu übersetzen. Wir haben uns aber
auch dann ihrer Grenzen bewusst zu bleiben. Sind diese Begriffe für
die Umschreibung der Monarchia des Vaters schon an und für sich
fragwürdig, so werden sie es erst recht, wenn beim Ausgang des
Heiligen Geistes der Vater als Erst-Ursache und der Sohn als Zweit-Ursa-
che bezeichnet wird. Die diesbezügliche Streitfrage, die die Petersburger

und die Rotterdamer Kommission zuletzt noch beschäftigt
hat, kann unter diesem Gesichtspunkt als hinfällig betrachtet werden.

Es ist in dieser abstrakten Weise überhaupt nicht von «Ursache»
zu reden, weder vom Vater als principium non de principio noch vom
Sohn als principium de principio und auch nicht davon, dass der Heilige

Geist aus dem Vater principaliter «ausgehe. » Mit dieser Terminologie

ist dem Problem, ob und wie der Sohn am Ausgang des Heiligen
Geistes aus dem Vater « beteiligt » ist - und davon ist zu reden -
überhaupt nicht beizukommen. Die von der Rotterdamer Kommission
festgehaltene Formel vom Sohn als der «Mit-Ursache» oder «Sekun-
där-Ursache» beim Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater ist
preiszugeben.

Weiter scheint es uns richtig zu sein, die Zeugung des Sohnes und
die Hauchung des Geistes nicht unter den allgemeinen Begriff der pro-
cessio zu subsumieren und nicht undifferenziert von « zwei Ausgängen»
zu reden. Durch diese Subsumierung wird die konkrete Besonderheit
des Kommens oder Gekommen-Seins des Sohnes vom Vater und des

Ausgangs des Heiligen Geistes aus dem Vater verwischt. Im Neuen
Testament wird der «Ausgang» des Heiligen Geistes aus dem Vater
mit einer anderen Vokabel bezeichnet (exnogevexou Joh. 15, 26) als
der «Ausgang » des Sohnes vom Vater (êi-fjkêov Joh. 8,42). In der
Vulgata hingegen wird beide Male das Wort procedere gebraucht, von wo
es dann in die lateinische Theologie übergegangen und in ihr
herrschend geworden ist. Die dadurch entstandene terminologische Un-



— 104 —

klarheit wird noch grösser, wenn im Deutschen vom Ausgang des

Heiligen Geistes vom Vater statt vom Ausgang aus dem Vater gesprochen
wird. Das klingt zwar im Deutschen hart und unschön, aber es

entspricht dem griechischen Wortlaut und gibt den gemeinten Sachverhalt

deutlicher wieder. Auf diesen im Griechischen, Lateinischen und
Deutschen verschiedenen Sprachgebrauch hat schon Döllinger auf
der IL Bonner Unionskonferenz wiederholt aufmerksam gemacht7.
Es sagt u.a.: «Die beiden Ausdrücke êxjtogevecrêai und procedere
decken sich nicht völlig ; jenes sagt einerseits mehr, andererseits weniger

als dieses und enthält etwas, was nur von dem Verhältnis des

Heiligen Geistes zum Vater gilt.» Und weiter: «Wir geben zu, dass das

Verhältnis des Sohnes zum Geiste nicht ganz dasselbe ist wie das des

Vaters zum Geiste, weil dem Sohne die Paternität im weiteren Sinne
oder die Eigenschaft, Quelle der göttlichen Personen zu sein, nicht
zukommt, sondern nur dem Vater. Insofern ist daher die anatolische
Kirche berechtigt, das procedere ab utroque oder a Patre Filioque
zurückzuweisen, da sie mit dem èxTzogevec&ai einen von dem procedere

der Lateiner verschiedenen Sinn verbindet, nämlich den der einzig

nur dem Vater zukommenden Ursächlichkeit (udvoç yàg aXxiog o

7ia.xrjo), wogegen die Lateiner den Unterschied zwischen der Aktion
des Vaters und der des Sohnes bezüglich des Geistes unbeachtet
Hessen... » Man wird wohl sagen dürfen, dass mit diesen Sätzen Döllingcrs
auf einen wichtigen Tatbestand hingewiesen wird, aber eine letzte
Abklärung nicht erfolgt ist. Eine solche wird nur möglich sein, wenn
eingesehen wird: die beiden «Ausgänge» aus dem Vater sind zwoi

grundverschiedene Akte mit je einem besonderen Inhalt, die mit den
konkreten Ausdrücken der Zeugung und Hauchung auszudrücken
sind und deren Unterschied nicht verwischt werden darf. Das aber

geschieht, wenn die beiden Begriffe durch ihre Subsumierung unter
den der processio so miteinander verbunden werden, dass dann auch

von einem Ausgang des Heiligen Geistes «vom» Vater und «vom»
Sohne gesprochen wird.

Von da aus gesehen, dürfte es dann auch unzutreffend sein, die
beiden abstrakt verstandenen processiones in der Weise als produc-
tiones zu deuten, dass durch sie aus dem Vater als der ama der Sohn
und der Heilige Geist als die aXxtaxoi im ontologischen Sinne erst
«entstehen». Darum ist der Gedanke, dass der Heilige Geist eine
gemeinsame productio des Vaters und des Sohnes sei, zurückzuweisen.

7 Bericht über die IL Bonner Unions-Conferenz, herausgegeben von
Fr.H.Reusch, Bonn 1875, S. 13, 25, 38.



— 105 —

Das Verhältnis, in dem der Heilige Geist zum Vater steht, ist ein
anderes als das, in dem er zum Sohne steht. Das erstere allein ist eine

«Ursprungsbeziehung» und könnte - nach der ungenauen und
abstrakten Terminologie der westlichen Theologie-im Sinne einer
«productio» gedeutet werden. Das Verhältnis des Heiligen Geistes zum
Sohne hingegen ist ganz anderer Art.

Mit Bulgakoff dürfte nämlich zu sagen sein, dass es einseitig und
falsch ist - auf Grund eben jener These, dass die processiones als pro-
duetiones zu verstehen seien -, die dadurch entstehenden Relationen
ausschliesslich als Ursprungsbeziehungen zu deuten. Die «relationes
originis» sind zwar in gewissem Sinne die primären, aber nicht die
einzigen innergöttlichen Beziehungen. Wohl sind die Beziehungen des
Sohnes und des Heiligen Geistes zum Vater - im Rahmen des Gedankens

der dreihypostatischen Selbsterschliessung des Vaters in der
Liebe - als Ursprungsbeziehungen anzusprechen, nicht aber diejenige,

in der der Sohn zum Heiligen Geist und der Heilige Geist zum
Sohne steht. Diese kann mit den Vätern der alten Kirche als eine
solche des «Zu-eigen-Seins» umschrieben werden: der Heilige Geist
1st dem Sohne zu eigen (ïôtov). Das ist zu sagen auf dem Hintergrund
des aus der dreihypostatischen Aseität Gottes sich ergebenden
Axioms, dass die innergöttlichen Relationen durchgehend als dreifache

zu verstehen sind.
Welche konkreten Folgerungen ergeben sich aus dieser Sicht für

das Filioque-Problem
Wir meinen, es sei der von Bolotoff und Bulgakoff einmütig

vertretenen These zuzustimmen, dass sowohl das östliche « aus dem Vater
allein» wie das westliche «Filioque» - unter dem Vorbehalt der These
Von der Dreifachheit der innergöttlichen Beziehungen - als freie
theologische Lehrmeinungen zulässig sind. In beiden Formeln ist, wenn
auch in unzureichender Weise, ein berechtigtes Anliegen gewahrt.

Durch die Formel «aus dem Vater allein» wird, wenn sie nicht
ausschliesslich verstanden wird, der Gedanke der Monarchia des
Vaters gewahrt (wozu allerdings an Bulgakoff die Frage zu stellen
wäre, ob der Zusatz «allein» anders als ausschliesslich überhaupt
verstanden werden kann Um das ausschliessliche Verständnis dieser
Formel, die in die Confessio orthodoxa Eingang gefunden hat,
abzuwehren, hat Döllinger 1875 in Bonn mit Recht erklärt: «Wir können
diesen Satz gelten lassen, weil beigefügt ist: sofern der Vater
Ursprung und Quelle der Gottheit ist8». Dazu hat Döllinger weiter er-

8 Ibidem, S.23.



— 106 —

klärt : «Wird die Frage so gestellt : Geht der Geist allein aus dem Vater
aus so muss diese Frage je nach dem Sinn, der dem Worte ausgehen'

unterlegt wird, teils bejaht, teils verneint werden. Bejaht, wenn
damit jene nur dem Vater zukommende Kraft oder Tätigkeit gemeint
ist, wonach er Quelle der Gottheit und die Hauchung des Geistes ganz
sein Werk ist, sowohl das von ihm als Person vollbrachte als auch das

durch den Logos gewirkte, der nur durch oder vom Vater die den
Geist ausstrahlende oder aushauchende Kraft besitzt... Verneint
muss die Frage werden, wenn der Sohn durch diese Formel von jeder
Mitwirkung bei der Hervorbringung des Geistes ausgeschlossen werden

soll9. » Wir meinen unsererseits, dass die Formulierung Dölhngers,

dass der Sohn nicht von jeder Mitwirkung bei der «Hervorbringung»

des Geistes ausgeschlossen werden darf, unzutreffend ist. Es

geht nicht darum, dass der Sohn bei der «Hervorbringung» (productio)

des Geistes beteiligt sei, wohl aber darum, dass der Ausgang des

Heiligen Geistes vndgxovxog rov vtov geschieht, dass das Sein des

Sohnes die «Bedingung» (Bolotoff) oder Voraussetzung der
Hauchung des Geistes durch den Vater ist. Dieser Sachverhalt wird
sinngemäss und genügend durch die Formel òtà rov vtov ausgedrückt.
Dieses «ökumenische Theologumenon» ist ohne Vorbehalt anzunehmen,

wie das 1875 altkatholischerseits in Bonn auf Grund einer
Zusammenstellung einschlägiger Dicta aus den Schriften des Johannes
Damascenus geschehen ist10. Hingegen ist das spätere «aus dem Vater
allein» nur unter dem oben genannten ausdrücklichen Vorbehalt
akzeptabel : sofern der Vater Ursprung und Quelle der Gottheit ist.

Andrerseits ist auch das westliche Filioque als freie theologische
Lehrmeinung zulässig, sofern es ein nicht zu übersehender Hinweis ist
auf die Dreifachheit der innergöttlichen Beziehungen (im Gegensatz
zum östlichen «aus dem Vater allein»). Das aber heisst: auch das

Filioque darf nicht ausschliesslich verstanden werden. Neben ihm
müsste nach Bulgakoff auch das ex Patre Spirituque seinen Platz
haben, wenn die durch das que ausgedrückte Beziehung nicht als

Ursprungsbeziehung gedacht wird. Der Heilige Geist geht nicht vom
Sohn als einem zweiten Ursprungsprinzip aus (darum ist die oben

angeführte Formulierung Dölhngers, dass der Sohn durch oder vom
Vater die den Geist «ausstrahlende oder aushauchende Kraft»
besitzt, zum mindesten ungenau). Es kann auch nicht gesagt werden,
dass der Heilige Geist aus dem Vater und dem Sohn als « unum princi-

» Ibidem, S.13.
»»Ibidem, S.92f.



— 107 —

pium» ausgehe. Dieses augustinische «Philosophumenon» (Bolotoff)
ist in der Tat abzulehnen. Aber das Filioque ist darin zu bejahen, dass
es anders als das griechische did, mit dem es nicht identisch ist, im
Sinne der früher gegebenen Präzisierungen, für das Sein des Geistes
das Sein des Sohnes als dessen «Bedingung» voraussetzt und so die
Dreifachheit der innergöttlichen Beziehungen festhält.

Auf der I. Bonner Unionskonferenz wurde die Erklärung
angenommen : «Wir geben zu, dass die Art und Weise, in welcher das Filioque

in das Nizäische Glaubensbekenntnis aufgenommen wurde,
ungesetzlich war und dass es im Interesse des Friedens und der Einigkeit
sehr wünschenswert ist, dass die ganze Kirche es ernstlich in Erwägung

ziehe, ob vielleicht die ursprüngliche Form des Glaubensbekenntnisses

wiederhergestellt werden könne ohne Aufopferung
irgendeiner wahren, in der gegenwärtigen westlichen Form
ausgedrückten Lehre11.» Wir fügen bei, dass die altkatholischen Kirchen im
Verlaufe der Jahre das ungesetzliche «filioque » aus dem Symbolum

entfernt haben. Auch sei bemerkt ,dassderZusatz«ohne Aufopferung...»
nicht von den Altkatholiken, sondern von den Anglikanern
gewünscht wurde. «Die in der gegenwärtigen westlichen Form
ausgedrückte Lehre», die in diesem Zusatz anvisiert ist, kann aber im
Hinblick auf die bisherigen Ausführungen für uns nur die sein, dass das
Sein der zweiten Hypostase die Voraussetzung oder «Bedingung» des
Seins der dritten ist: der Heilige Geist geht aus dem Vater
VTzâgxovxog rov vtov aus.

Wenn an der I.Bonner Unionskonferenz ein orthodoxer Theologe

(Janyschew) erklärt hat : «Wir können die dogmatische Frage
(die das Filioque aufwirft) nicht als eine offene anerkennen12», so kann
das für uns heute nur bedeuten, dass die Frage nach dem Modus des

Ausganges des Heiligen Geistes aus dem Vater bzw. nach der
Beteiligung des Sohnes bei diesem Ausgang noch keine allgemein
verbindliche dogmatische Formulierung gefunden hat und insofern
offenbleiben muss, dass es aber einer solchen Formulierung bedarf,
über die jedoch erst ein ökumenisches Konzil der Zukunft
verbindlich entscheiden kann. Was wir - bis in dieser Sache einmal
ein umfassender consensus hergestellt ist - jetzt schon tun können,

ist dies, dass wir die von der dogmengcschichtlichen
Entwicklung in einem unverkennbar schismatischen Geist geprägten Be-

11 Bericht übor die I.Bonner Unions-Conferenz, herausgegeben von
Pr.H.Reusch, Bonn 1874, S.32.

12 Ibidem, S.30.



— 108 —

griffe êeongejicoç', in einer Gott würdigen Weise gebrauchen (so der
orthodoxe Theologe Ossinin an der IL Bonner Unionskonferenz13).
Das aber ist nur möglich, wenn die östlichen und westlichen Theologen

im Geist der Liebe Gottes miteinander reden, um die es im Trini-
tätsdogma letzterdings geht, und wenn sie sich stets bewusst bleiben,
dass uns wichtiger als unser theologisches Reden über den Heiligen
Geist die Tatsache sein muss, dass die orthodoxe Kirche des Ostens
und die katholische Kirche des Westens eins sind und immer eins

gewesen sind in der Anbetung und Verherrlichung des Heiligen Geistes,
dessen Gottheit und Wesenseinheit mit dem Vater die umstrittene Formel

dass « der Heilige Geist aus dem Vater ausgeht », bezeugen will.

Bern. Urs Küry

13 Bericht über die IL Bonner Unions-Conferenz, S.51.


	Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische Rotterdamer Kommission [Schluss]

