
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 4

Artikel: Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 251 —

Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes

Albert Emil Ruethy hat sich in dieser Zeitschrift1 der dankenswerten

Mühe unterzogen, die eucharistischen Hochgebete der
altkatholischen Liturgien nach dem Erscheinen der Neuausgabe des
«Altarbuchs zur Feier der heiligen Eucharistie im katholischen
Bistum der Altkatholiken in Deutschland»2 unter Zugrundelegung einer
früheren Arbeit von Ludwig Winterswyl in der gleichen Zeitschrift3
miteinander zu vergleichen und auch zum Kanon des Missale Roma-
Uum in Beziehung zu setzen, aus dem sie letztlich hervorgegangen
sind. Dazu bedurfte es seit langem einer Erwiderung und Ergänzung,
vor allem im Hinblick auf die allenthalben in ungeahnter Weise in
•Fluss gekommene liturgische Erneuerung und die Möglichkeit, den
römischen Kanon jetzt auch in der jeweiligen Muttersprache benüt-
zen zu können. Auch bedürfen meine Ausführungen zur Liturgiekon-
stitution des Zweiten Vatikanischen Konzils4 weiterführender
Bemerkungen.

Wenn zur Zeit der Neuausgabe des erwähnten Altarbuchs, was
besonders Emil Lengeling bedauert5, noch keine völlige Neugestaltung

des eucharistischen Hochgebetes unserseits versucht wurde, so
geschah dies hauptsächlich aus Treue gegenüber der bisherigen
auendländischen Tradition und aus den Prinzipien, die sich die im
a^ten katholischen Glauben verharrenden Katholiken zu eigen
gedacht hatten6. Die Einheit in der Kontinuität sollte nicht durch vorige

Neufassungen zerstört werden, wovor auch jetzt noch nicht
Nachdrücklich genug gewarnt werden kann, wie es auch von verant-

°rtungsbewussten Liturgiewissenschaftlern geschieht, so von Theo-
°r Klauser : «Muss noch davor gewarnt werden, den bisherigen latei-
l8chen Kanon allzu rasch preiszugeben Wir brauchen wie die alte

^-u-che vielleicht auch ein volles Jahrhundert des Nachdenkens und
es Probierens, ehe uns eine neue Kanonform als wirklich ausgereifte
rueht geschenkt wird7. »

1 Internationale Kirchliche Zeitschrift, 1960, S. 93-106 und 225-238.
2 Bonn 1959.

Internationale) Kirchliche Zeitschrift, 1934, S. 1-16.
4 Internationale Kirchliche Zeitschrift, 1964, S. 152-187 und 193-214.
6

Liturgisches Jahrbuch, 1960, S.250.
Uri.,

*
Nteii<>gru[>hiKclu)r Bericht uher die Vorhandlungendes Katholikon-Con-

8ses, abgehalten vom 22. bis 24. Septomber 1871 in München, S. 13.

34l«' s'- von Schulto, Der Altkatholizismus, Neuausgabe 1965, S.22ff. und
01iy und U.Küry, Die Altkatholische Kirche, 1966, S.424.

S.2» rrn0OQ°r Klausor, Kleino abendländische- Liturgiogeschichte, 1965,



— 252 —

Daher blieb es in der Neuausgabe des erwähnten Altarbuchs bei

der Beibehaltung des bisherigen römischen Kanons unter behutsamer

Neuübertragung (nicht nur Übersetzung) des Textes unter Akzentuierung

ursprünglich tragender Grundgedanken, nach vorsichtiger
Tilgung einiger störender Zusätze aus späterer Zeit und Vermeidung
hinderlicher und verständnisersohwerender Latinismen. So entstand
ein der Tradition entsprechendes, in seinem Aufbau klares und
geschlossenes Eucharistiegebet, das Karl Amon hinsichtlich der
Übertragung und auch der Abweichungen kürzlich untersucht hat8. Er
schreibt abschliessend: «Dieser Kanontext sucht den römischen
Kanon wiederum ernst zu nehmen als locus theologicus, der in der

überlieferten Gestalt als Traditionszeugnis zu nehmen ist. Manche

gutgelungene Stelle ist ein wertvoller Beitrag zur deutschen
Textgestaltung überhaupt9.»

Auch die oben angeführte Rezension von Ruethy hebt wohlwollend

und sachlich die Gedanken noch einmal hervor, die den Bearbeitern

dieser Fassung vor Augen schwebten.
Die anklingende Kritik bei der Wiedergabe der direkten Aussage

in der Konsekrationsbitte und ihre sachliche und wortgetreue
Übertragung «damit es uns werde der Leib und das Blut unseres Herrn
Jesus Christus» kann doch wohl nicht ohne weiteres im Sinne einei

falsch verstandenen Transsubstantiationslehre missverstanden
werden, da dieser Text geschichtlich weit vor dieser Definition anzusetzen

ist. Ein Gegensatz zu I.Kor. 10, 16 kann ebenfalls nicht hergestellt

werden und muss darum konstruiert wirken. Man könnte viel"

leicht sagen, dass der paulinische Text mehr den Gemeinschaftscharakter

des eucharistischen Mahles zum Ausdruck bringt und bringen

will, was aber gerade dort fast ohne Wirkung blieb für die Häufigkei
der Teilnahme an diesem Mahl, wo er bisher gebraucht wurde. Der

Text ist in dieser Gestalt nicht nur hinsichtlich seiner Datierung,
sondern auch in seiner tatsächlichen Aussage bei unvoreingenommene
Betrachtung über jeden Verdacht allzu dinglicher Auffassung der

Realpräsenz des Leibes und Blutes des Herrn in der eucharistischen
Feier erhaben.

Die das «Messopfer angeblich eindeutig als Opfer Christi
kennzeichnende Fassung» (Winterswyl) der Anamnese mit den Worten

«Ihn stellen wir Dir dar» vermeidet die vorgebrachten Schwierigke1

8 Liturgisches Jahrbuch, 1968, S. 1-1 i
9 A.a.O., S.17.



— 253 —

en nicht und kann auch völlig anders verstanden werden10. Man
ragt sich daher wohl mit Recht, warum hier von den ältesten Formu-
aren abgegangen werden soll, die eindeutig das «offerimus» enthalten,

wie es schon im Formular Hippolyts zu finden ist. Hier ist ein
Weifel an ältester Tradition und urkirchlicher Auffassung

ausgeflossen, hier kann auch einer Paralysierung kein Vorschub geleistet
erden, wodurch das Missverständnis einer reinen Gedächtnisfeier
ne Realgehalt entstehen könnte. Auch kann hier nicht der christo-

gische Akzent allein ausgesagt werden - das wäre zudem rein ab-
a*t und theoretisch möglich -, sondern hier ist eine ekklesiologi-
e Auffüllung geboten. Denn nach der Inkarnation und nach der
Wierrlichung des Herrn, die ja gerade in der Anamnese ausgcspro-
en werden soll, also der Vollendung des Heilswerkes, kann gar nicht
nr ohne diesen ekklesiologischen Bezug gesprochen und theolo-

glsch korrekt gedacht werden.
Gerade in der Liturgie gilt durch die Verpflichtung auf eine

e* osse Vergangenheit die Pflege wertvoller und ältester Tradition,
tteformprinzip der ersten deutschen altkatholischen Synoden,
Friedrich Reusch formuliert, hat auch heute noch seine Gültig-
-zumai es nichts anderes im liturgischen Bereich aussagt als die
zitierte Glaubensregel des Vinzenz von Lerin. Dieses Reformprin-

P> das heute noch Aktualität besitzt, lautet: «Eine kirchliche
°rrn hat das, was der Reform fähig ist, nicht zu beseitigen, sondern
den Auswüchsen und Missbräuchen zu reinigen, auf die christ-

e un(i katholische Grundlage zurückzuführen und dieser und den
giosen Bedürfnissen der Gegenwart entsprechend auszubilden11. »

Da wir uns mitten in einer säkularen Erneuerung der Kirche
aupt und einer Bewegung befinden, die offensichtlich nioht zum

Zu »
gelangt ist, sondern erst ihrem eigentlichen Gipfelpunkt

ebt, nachdem viele bisherige Schranken und Hindernisse gefalle
'Ind, so dürfen nicht unbedacht neue Gräben ausgehoben oder

seh
° vertieft werden. Die Erkenntnisse der theologischen Forde

^ Inüssen neu überprüft und ihre Resultate ausgewertet werde
* Bewahrung des alten gemeinsamen Glaubensgutes und

Auffeme*nsamon liturgischen Formen und Aussagen liegt ein neuer
^^_^g und für die Verkündigung eine starke missionarische Kraft.

U irrationale Kirchliche Zeitschrift, 1934, S.35f.
l874, S 53

usse der ersten Synode dor Altkatholiken des deutschen Reiches,

Jahrbnnv. ^",rsch, dio Liturgie - unser kostbarstes Erbe. In: Altkatholisches
üllcn, 1963, S. 25-30.



— 254 —

Wenn die Neugestaltung des liturgischen Lebens durch eine Preisgabe

wertvoller Traditionen erfolgte, so würde das ihr sicheres Ende
bedeuten. Darüber hinaus wäre der Schaden für das gesamte kirchliche

Leben nicht abzusehen. Selbstverständlich ist hier nicht ein
Historisieren im Sinne einer Museumspflege gemeint, denn nicht alles

Alte ist schon deshalb gut, weil es alt ist. Nicht das Alter eines
Elementes kann allein seinen Wert bestimmen, sondern sein Ursprung,
sein Sinngehalt und damit seine über alle Zeiten gültige Aussagekraft.
Nicht alle späteren Formen sind etwa deshalb schon auszuscheiden,

weil sie einer späteren Entwicklung angehören, soweit diese sich in

Übereinstimmung mit dem Ursprünglichen im Sinne einer Entfaltung

befindet und nicht eine Verfälschung und negative Abweichung
darstellt. Jede Zeit hat etwas Wertvolles eingebracht, das nicht
einfach zerstört und aufgegeben werden kann ohne Verlust an Substanz-

Neuerungen können immer nur allmählich erfolgen und so, dass

sie aus dem Bestehenden organisch herauswachsen. So kann mari

einer Gemeinde, die seit Jahrzehnten eine bestimmte Art des
Gottesdienstes pflegt, nicht ohne gewissenhafte Vorbereitung eine neue

Form zumuten, die schon aus Beharrung wegen des Momentes des

Ungewohnten der Ablehnung verfallen muss. Es ist nahezu unglaublich,

was hier vielfach gerade bei der Neugestaltung der Liturgie an

Fehlern geschehen ist und noch geschieht. Hier ist auch in Betrach

zu ziehen, dass Riten zumeist viel länger leben als Worte. Darum

muss in allem sehr behutsam und am besten auch stufenweise und i

nicht allzu kurzen Abständen verfahren werden. Man kann und dar

einer Gemeinde nichts nehmen, bevor man ihr nicht etwas Bessere

dafür schenken kann. Es wäre darum ganz gewiss keine Bereicherung

für die Kirche, wenn beispielsweise die bisherige abendländische "e
stalt der Liturgie ganz untergehen würde. Das wäre ein unersetzhen
und nicht wiedergutzumachender Verlust. Davor haben Liturgie^1
senschaftler vom Range eines Anton Baumstark im Hinblick aid «

sich anbahnende Liturgiereform, die damals nur in etwa zu ahn

war, schweren Herzens gebangt. Ähnliche Befürchtungen erfiu

Karl Amon hinsichtlich des römischen Kanons, wenn er schrei
«Was wird aus dem römischen Kanon werden, wenn er die Konk
renz anderer Formulare zu bestehen hat12 »

Selbstverständlich dürfen dabei ästhetische und rein konser^1

rende Rücksichten nicht massgebend sein. Im Vordergrund a

Liturgisches Jahrbuch, 1968, S. 18.



— 255 —

Bemühungen stehen seelsorgliche Gesichtspunkte. Die Liturgie soll
den Menschen wieder unmittelbar ansprechen, sie soll ihn zutiefst
ergreifen, nachdem sie ihn in altem Gewand und nicht immer verständlicher

Sprache über viele Brücken und nur von ferne erreicht hat.
Dabei kann aber auch nicht das andere Extrem zu einer Hilfe werden,
mdem man nur noch auf den Aussenstehenden und Ungläubigen
Rücksicht nimmt. Die alte Kirche hatte bekanntlich für diese Situation

ihren eigenen belehrenden Gottesdienst, während die Euchari-
stiefeier als mysterium fidei den Gläubigen vorbehalten blieb. Dieser
Gesichtspunkt sollte bei allen Reformbestrebungen der Zukunft nicht
aUs dem Auge verloren werden.

In der altkatholischen Liturgiereform nach dem ersten Vatikanischen

Konzil ging es zunächst um das treue Bewahren und Festhalten
an dem alten katholischen Kultus13. Immer wieder müsste auch Un-
Usgewogenes und wenig Gereiftes, ja ausgesprochen Unüberlegtes
"gewehrt werden. Zu dieser Zeit bedurfte es noch zahlreicher philolo-

g'Scher und historischer Vorarbeiten, zumindest mussten viele dersel-
en erst verwertet und ausgeschöpft werden. Neoliberalistische und
e°protestantische Strömungen, die immer wieder eindrangen und
lenthalben ihren Einfluss geltend machten, suchten manche

Al °
Kzente zu verlagern und zur Preisgabe wertvoller Überlieferungen
uzustiften. Auch schien die zu bewältigende Aufgabe für die doch

Hierhin zahlenmässig klein gebliebene Gemeinschaft eine Überfor-
rUng zu sein trotz einer so erlesenen Zahl bedeutender und aner-
Unter Theologen. Es gab auch nicht viel wirklich sachliche Ausein-
dersetzungen, die ihren schriftlichen Niederschlag gefunden haben.
nche Kreise drängten etwas zu rasch auf Ergebnisse. Das alles
ss bedacht werden, wenn man dieser Reform in allem gerecht werden

will.
Als Vorwärtsstürmender ist hier in erster Linie Adolf T h ü r 1 i n g s

Zi]
Uennen, der spätere Ordinarius für systematische Theologie in
U, der immer wieder als Schöpfer der altkatholischen Liturgie in

schland bezeichnet wird, was er jedoch nicht ohne weiteres ist,
i ern einzig und unbestritten des nicht autorisierten Gesang-

-^^4- Für das Rituale zeichnet allein Friedrich Reusch als Über-

^ A.a.O., Anm.6.
*.v3'«i Liturgisches Gebetbuch. Nebst einem Liederbucho als Anhang, Mann-



— 256 —

setzer und Gestalter verantwortlich. Die Präfationen sind von dem

damaligen Mannheimer Stadtpfarrer Friedrich Bauer textlich und
musikalisch gefasst worden. Thürlings schöpft aus diesen vorhandenen

Vorlagen, die er gelegentlich etwas verbessert, und betätigt sich

als Redaktor an vorliegenden und bereits praktizierten Vorlagen, die

allerdings in nicht allzu grosser Zahl vorhanden sind. Sein Hauptverdienst

liegt in der musikalischen Gestaltung des Antiphonars und des

Ordinariums nach deutschen Texten innerhalb der Eucharistiefeier
wie in der Schaffung von Stundengebeten, «Morgen- und Abenddienst»

genannt, die allerdings nicht fortgesetzt wurden. Leider war
damals die aktive Teilnahme allgemein noch recht gering, die
Singfreudigkeit beklagenswert schlecht und die Teilnahme am heiligen
Mahl kaum ausser Ostern üblich, so class Thürlings gerade mit seiner

Hauptbemühung in seinem «Liturgischen Gebetbuch» und dem «

Gesangbuch vom Reiche Gottes» soheitorn müsste. Bald entstehen
zusätzliche Beigaben zu seinem Liederbuch als «Anhang», sogar mehrfach,

die angeblich die beliebten Kirchenlieder des Volkes enthalten
sollen, aber nichts anderes als ein bedauerlicher Rückfall sind-

Schliesslich wird das Ganze durch Kompromisse so entstellt, dass es

kaum mehr wiederzuerkennen ist, und bald durch ein anderes Gebet-

und Gesangbuch ersetzt. Dieser Rückschritt ist ein böses Verhängm3,
So bleibt das echte Wagnis in der hoffnungsvoll eingeschlagenen

Richtung aus. Mit der Muttersprache ist bei der sonstigen Inaktivita
der Gemeinden, die kaum zum Mitsprechen der Antworten, ge'

schweige denn zum Singen gebracht werden können, kaum etwa

Wesentliches erreicht. Die Belebung der Gemeinden und ihre liturg1'
sehe Erneuerung bleiben aus. So können sie auch nur wenig Anzi6

hungskraft entwickeln.
Nach dem Beschluss der IV. Synode 1877)15 wurde der Entwurf

einer deutschen Liturgie versucht, der mehreren Geistlichen des i>e

zirks Karlsruhe zu verdanken ist und sicherlich nicht ohne Einflu
auf Thürlings blieb. Es handelt sich hier um die Gestaltung de

Kanons, den der Priester nach dem Beschluss der Synode leise bete i

zunächst während des Sanctus-Liedes. Zu den Worten des Einse

zungsberichtes und nachher schweigt die Orgel. Nach dem «SupP

lices» spricht der Priester laut und in deutscher Sprache folge»

Paraphrasen, die vielfach die Gedanken des Kanons wiederholen un

ausschmücken und vielleicht dazu bestimmt sein sollten, die bishe

gen zu ersetzen :

16 Beschlüsse der vierten Synode. Amtlicho Ausgabe, Bonn 1877, S. 8"



— 257 —

«Gütigster Vater! Den von dir erbarmungsvoll geschenkten
Welterlöser in unserer Mitte bringen wir dir dar die Opfer des Dankes,
der Anbetung und Lobpreisung nicht nur von uns selbst, von deiner
v°r dem Altar versammelten Gemeinde, sondern wir sind im Geiste
mit der ganzen Kirche, mit allen deinen Gläubigen auf der weiten
&rde vereinigt, mit allen, die deinen heiligen Namen anrufen unter

n Völkern, mit allen deinen Kindern auf dem Erdkreis, die dir im
Wasser und im Heiligen Geiste geboren sind, zahllos, wie der Thau
us der Morgenröthe. Lass ihr und unser Beten und Preisen und Danen

wie Einen Chor der Huldigung zu dir aufklingen und dir wohlge-
den. Und sie alle, die Heiligen und Gerechten, die schon aus diesem
ande des Sehnens an das himmlische Ziel, aus der Wanderschaft in die

TT '
eimath, vom Meere der Zeit an das Ufer der Ewigkeit zu dir, barm-

erzig grosser Gott, gelangt sind, um ihres Wesens herrliche
Volldung bei dir in seligem Schauen und Geniessen zu erhalten - sie sind

nicht fern ; hier auf dem Altare fliesst Himmel und Erde zusam-
en, tällt die Scheidewand, die das Land der selig Besitzenden von
n noch Kämpfenden trennt, und die diesseitigen, und die im Jen-

s sind um den Thron des Lammes Eine anbetende frohlockende
ememde. Lass denn mit ihren reineren, heiligeren Lobgesängen
zumuten dich auch unsere Lieder feiern. Lass uns mit Henochs Gebet
cn anrufen, mit Melchisedechs priesterlicher Gabe dir nahen, mit
raftams Feier auf Moria uns vor dir beugen, dir mit Moses für un-
e Rettung danken, mit Davids Harfenklängen dir jubeln und kla-

¦ Lass mit uns zu dir reden der Propheten mächtiges Verlangen
Und juchzende Zuversicht.

Was uns noch fehlt, um als dein Volk, o grosser und herrlicher
' würdig zu erscheinen im Heiligthume, das möge die von deinem
schgewordenen Sohne nicht zu trennende, ehrwürdige Schaar sei-

i unger vollenden, der Freund und Vorläufer Johannes, die hoch-
gnadigte Mutter Maria, die felsenstarken und todesmuthigen Apo-

' herrlichen Märtyrer und Kirchenväter und Bekenner, die

0 uZen Schaar heiliger Mütter und reiner Jungfrauen und alle
nigten von der ersten Kirche an bis zum heutigen Tage. Eins vor

v
Smd wir ja alle in Jesu Christo, Eine Gemeinde, Ein Haus, und wir

~ ugen darnach, mit allen Gerechten und Heiligen in Demuth und
e zu werden Ein Herz und Eine Seele. Sende denn, o Herr, deine

de v* re*cnacn herab, läutere, heilige, breite aus die Kirche unter

Zen "^ führe du, die noch in Finsterniss und Todesschatten sit-
' zum Lichte der Erkenntniss der Wahrheit, befestige die Erleuch-



— 258 —

teten, stärke die Schwachen, bekehre mit deines Geistes Kraft die

Irrenden, erschüttere die Frevler, tröste die Verzagenden. Segne unser

geliebtes Vaterland immer mehr mit den Gütern der Einheit, der

Freiheit und des Friedens, verleihe den Behörden Einsicht und
Ausdauer, den Priestern erleuchteten Eifer, Freimuth und Weisheit, den

Eltern und Lehrern Ernst und Milde und Gottesfurcht, Allen Reinheit

und Gottvertrauen und Thatkraft in Wollen und Vollbringen.
Nun bleibt uns noch, o guter und barmherziger Gott, eine grosse

und innige Bitte auszusprechen. Gedenke unserer verstorbenen Brüder

und Schwestern, die uns vorangegangen sind mit dem Zeichen des

Glaubens und ruhen im Schlafe des Friedens. Insbesondere erbarme
dich der Seelen unserer Freunde... (hier werden die Namen der seit

dem letzten Gottesdienst Beerdigten eingefügt), die wir in der

vergangenen Woche zur letzten Ruhestätte begleitet haben, sowie unserer

verstorbenen Eltern und Grosseltern, unserer heimgegangenen
Geschwister und Kinder, unserer Verwandten und Wohltäter und

Freunde, thue Ihnen auf die Pforte des Paradieses, lass sie von dem

Morgenroth des ewigen Festes gegrüsst, von dem unaussprechlichen
Glänze deines Antlitzes, von der Wonne deines Herzens beseligt werden.

Lass sie nach der Erde heissen Mühen und Leiden ausruhen in der

Fülle deines Hauses.
Alles aber, was wir bitten und flehen, heiliger Erbarmer, reicher

Gott und Herr, Alles das Ausgesprochene und Unausgesprochene sei

noch einmal zusammengefasst, sei ganz geborgen in das Gebet, das

uns dein Eingeborener gelehrt hat, in sein wunderbares und heilig

gewaltiges Gebet, das wir in heiliger Ehrfurcht und von ihm geheiS'

sen, mit ihm zu sprechen wagen : Vater unser. Volk : Amen. - Anmerkung:

Es wird ebenso würdig als passend sein, dass der Priester die

vorstehenden Gebete inmitten der Gemeinde auf einem an zweck-

mässigstem Orte angebrachten Betstuhle (etwa in der vorderen

Hälfte des Mittelganges) verrichtet18.»
Dieser Entwurf wurde von der Synodalrepräsentanz abgelehnt»

da er im Widerspruch stand zum Synodalbeschluss. Nach Bisch0*

Reinkens beschränkt sich der Entwurfnicht aufeine «Übertragung»
sondern liefert vielfach eine noch sehr der Kritik und Läuterung ztì

unterwerfende Bearbeitung, zweitens weist er Auslassungen und
Znsätze auf, und drittens hat er sich nicht auf geeignete Teile
beschränkt...» Prof.Knoodt bemerkt dazu: «Diese am Canon vorge'

16 Archiv der Liturgischen Kommission, Bonn.



— 259 —

Uommenen Veränderungen halte ich namentlich deshalb für bedenklich,

weil das Volk darin eine zu grosse Abweichung von der seit langer
^eit in der occidentalischen Kirche üblichen Feier des Messopfers
erblicken könnte...» «Im Allgemeinen habe ich noch an diesem
Entwürfe auszusetzen : 1 Durch denselben werden die Umdrehungen des
"nesters vom Altare zum Volke vermehrt, und er muss sich sogar
v°m Altar zu einem entfernten Betstuhle hin- und wieder
zurückbegeben. 2) Die Dauer des Gottesdienstes wird bedeutend verlängert:

a) durch den Einleitungsgesang, nach dessen Beendigung erst
uas Staffelgebet beginnt, b) (und namentlich) durch die langen Ge-

ete, welche der Priester (anstatt der kurzen Gebete pro mortuis et
Pro vivis) vom Betstuhle aus deutsch sprechen soll, wozu noch der
eitverlust kommt durch das Hingehen zum Betstühle und von dem-
eiben wieder zurück, c) auch dadurch, dass zur Collecte noch ein
ebet für etwaige,besondere Tagesanliegen' hinzugefügt werden soll,
eine Hauptausstellung an diesem Entwürfe ist die theilweise Ver-
eutschung der Messliturgie. Ich bin der An»sicht, dass man, wenn ein-
al an der Messliturgie reformiert werden soll, was ich aber einstwei-
n noch für kein dringendes Bedürfnis halte, ganze Arbeit machen,
' die ganze Messliturgie verdeutschen soll. Dann aber muss der

ar frei, nahe bei der Gemeinde, und der Priester hinter demselben,
8 Angesicht gegen das Volk gekehrt, stehen, wie es der Fall war, ehe

e missae solitariae aufkamen. Dadurch erst wird es möglich, dass
ester und Volk in einfacher und gedeihlicher Weise bei der Feier

des 1VT

-wiessopfers zusammenwirken. (Nur nebenbei sei bemerkt, dass
n aber auch das Volk den Priester nicht mehr allein communicie-

etl hissen darf.)"»
* ür den 12. Januar 1878 sind das beachtliche und revolutionie-
e Bemerkungen, die erst in unserer Zeit voll gewürdigt werden
auch ihre Verwirklichung finden.
Im gleichen Jahre liess der Mannheimer Stadtpfarrer Friedrich
er eine «Deutsche Liturgie (im Rahmen der zeitherigen Synodal-

j- msse) für die altkatholischen Gemeinden» erscheinen18. Die

Vn u
naus8ahe mit Orgelbegleitung, Vorwort und Einleitung ist noch

Lit n, en- Es handelt sich dabei um den Entwurf einer ganzen

Sa t
^16- ^as 1S* deutlich im Vorwort wie auch in der Einleitung ge-

4 nc* m dem Hinweis am Schluss enthalten, wo es heisst :

r'edrich^llt8cne Liturgie (im Rahmen der zeitherigen Synodalboschlüsso) von
isauer (Lithographie von Eugon Pfeiffer, Heidelberg).



— 260 —

«Die Ausgabe für die Geistlichen mit sämtlichen Orationen,
Secreten etc. folgt später.» Wahrscheinlich ist es jedoch bei diesem
Plan geblieben, bis auf das, was bereits gedruckt war.

Aus dem Vorwort sind für uns folgende Absätze von Bedeutung :

«Bei der Übersetzung der lateinischen Präfationen müsste natürlich
auf die Sangbarkeit des Textes das Hauptgewicht gelegt und darum

nur an wenigen Stellen von dem Rechte einer freien Übertragung
Gebrauch gemacht werden. Über die Zulässigkeit neuer, im Missale

nicht enthaltener Texte bleibt das Urtheil der Synodalrepräsentanz,
beziehungsweise der nächsten Synode vorbehalten. Was die musikalische

Behandlung der Präfationen anlangt, so werden dieselben in

Baden fast durchgehencls mit der Diesis (dem Halbton bei der

Schlusscadenz) gesungen. Diese traditionelle Gewohnheit müsste von
dem Verf. um so mehr berücksichtigt werden, als seine Arbeit
zunächst für die badischen Gemeinden bestimmt und denselben gewidmet

ist. Der ganze Ton (g statt gis) wurde bei den Präfationen für die

Fastenzeit und in dem Ferialton beibehalten und daselbst auch dessen

harmonische Bahandlung aufgezeigt. Die Präfation sollte ohne

Begleitung gesungen werden. Wo aber die Orgelbegleitung üblich ist»

oder gewünscht wird, da wollten vom Verf. die Organisten durch die

Aufzeigung aller möglichen Modulationen an der Bildung von allen

unmöglichen Akkordverbindungen gehindert werden. Der Kundige
wird finden, dass diese Orgelbegleitungen den Charakter der jeweiligen

Festzeit zum Ausdruck bringen wollen und sich ganz wesentlich

voneinander unterscheiden. Auch auf die verschiedenen Grade de

technischen Fertigkeit ist Rücksicht genommen und insbesondere dl

Präfation für das Himmelfahrtsfest mit einer Begleitung versehen,

die auch der bescheidenste Orgelspieler mühelos wird bewältigen un

den andern Präfationen unterlegen können. Die Harmonisierung lS

vielleicht eine erschöpfende; vom strengsten hypodorischen Sa

(2.Fastenpräfation) bis zur freiesten Modulation (Weihnachten un

Ostern). Zu bemerken ist nur noch, dass ja kein Organist an diese &

gleitungsarten, die nur Fingerzeige geben sollen, nur Studien sei

wollen, gebunden ist.
In manchen alten Liturgien erscheint die Präfation als der Prel

gesang des Schöpfers und wurde auch von Hirscher in seiner den

sehen Liturgie als solcher behandelt. Es reizte den Verf., diese Hir
schersche Präfation, die auf den gewöhnlichen Präfationston mc

gesungen werden kann, mit einer Melodie zu versehen, zu deren #J

dung die herrliche Sangweise der Charsamstagpräfation (Exultet ja



- 261 —

angelica) vortrefflich sich eignete. Diese Studie ist als Anhang beigegeben

und kann von einem guten Sänger als Hymnengesang bei
NachmittagvSgottesdiensten eingelegt werden19. »

Die Einleitung enthält folgende Anweisung, die zeigt, dass der
Canon als solcher nicht übertragen wird: «Nach Schluss des Liedes
(Anm. während des Offertoriums) betet der Priester mit vernehmlicher

Stimme die Secreta in deutscher Sprache. Das Volk beantwortet
den Schluss des Gebetes mit dem gesungenen Amen, worauf die

"räfation folgt. Wo der Priester die Secreta privatim lateinisch betet,
beginnt die Präfation mit: Gott sei gepriesen von Ewigkeit zu Ewigkeit

etc. Während die Gemeinde das ,Heilig' singt, setzt der Priester
die Messe fort. Nach der Wandlung kann das Lied gesungen werden :

"ei gepriesen. Nach demselben betet der Priester laut und feierlich
das Vaterunser, dem er die Erweiterung der letzten Bitte (Libera nos
quaesumus) anfügt20. »

Die Akklamationen zu den Präfationen hat später Thürlings voll
ud ganz übernommen. Präfationen sind hier insgesamt acht enthal-
en> die nur leicht überarbeitet in das «Altarbuch» übernommen wur-
en, wie man leicht sehen kann. Die Einleitungen und Konklusionen
Ud ebenfalls von Thürlings übernommen, so dass wir uns hier auf
u Mittelteil, das eigentliche proprium, beschränken können.

Es lautet in der Adventszeit (praefatio communis) : «da wir geei-
gt sind mit Christo, unserm Herrn und Heiland. In dessen Geiste
s Loblied deiner Herrlichkeit gesungen wird von Engelsscharen und

Seligen Geistern.»
Weihnachts- und Epiphaniezeit : «da im Geheimnis des fleischge-

rdenen Wortes (oder : in dem uns geborenen Kinde) dem Auge unse-
Geistes das neue Licht deiner Klarheit strahlend aufgegangen,
it wir sichtbar den Gottessohn erkennend, zur Liebe deines
unbaren Wesens emporgehoben würden. »

Fastenzeit I: «der du der Menschheit Heil ans Kreuzesholz ge-
Piet, auf dass, von wannen (oder : wo) der Tod entsprungen, von
uch neues Leben quelle, und der, der einst am Baume durch die
ange siegte, am Baum des Kreuzes überwunden würde durch

nstus, unsern Heiland.»
astenzeit II: «da wir dessen anbetend (oder: bewundernd) ge-

-—__emden überschwengliche Liebe geführt zum Tod des Kreuzes.
lTjy

u°h vo To6 VOn Hirscher verfasste Präfation ist im österreichischen Altar -

20 rv- etwas abgeändert als Festtagspräfation enthalten.
^e8sfeifi le8u Anordnung wird von Thürlings als «Ordnung einer kürzeren

ler»übernommen (Liturgisches Gebetbuch, S. 138-139).



— 262 —

Hell strahlt in dieser heiigen Zeit dies blutge Siegeszeichen, das den

Fürsten des Friedens und des Lebens getragen. Ihm weihen wir
trauernd und dankend die Herzen... »

Osterzeit : «dass dir am heutgen Tage der frohste Lobgesang
ertöne, am Fest des Lebensfürsten, des Todesüberwinders, der sterbend

unsern Tod vernichtet und auferstehend neues Leben uns begründet. »

Himmelfahrtsfest: «der heimgekehrt in seine Herrlichkeit, die

du von Anfang ihm bereitet, auch uns des Vaterhauses Thor erschlossen

hat, dass wir, zu gleicher Herrlichkeit berufen, sein Reich dort mit
ihmtheilen.»

Pfingsten: «der aufgefahren über alle Himmel und sitzend zur

Rechten des Vaters, den Geist, den er verheissen, ausgegossen über

die Seinen. Dess frohlockt mit überstömender Freude allumher der

Erdkreis...»
Für die Verstorbenen: «Durch ihn gibt deiner liebe Allmacht

unsern Todten Licht und Ruhe und seligen Frieden. Denn er ist die

Auferstehung und das Leben ; wer an ihn glaubt, wird leben in Ewigkeit.

Drum lass auch sie nach dieses Werktags Mühen einstimmen m

das Sabbathlied der Seligen, die ohne Ende rufen. »

Praefatio solemnis: «Der Himmel ist dein Thron, die Erde der

Schemel deiner Füsse, die ganze Welt das Werk deiner Hände. DU

sprichst, es werde, und es ist, du hauchst es an, und es lebt, du

nimmst den Odem weg, und es zerfällt. Deine Hand reicht, dein Aug

vom Ende bis zum Ende ; mit deinem Finger weisest du den Sternen

ihre Bahn ; wie Schafe ihrem Hirten folgen sie Dem Meere höhlest d

die Tiefe aus, sein Bett dem Strome, dem Sturme zeichnest Du de

Gang ; du willst, so sprosset jedes Kraut ; du willst, so dorrt die Wurzel

Du bist der Seiende und alles ist durch dich und Alles betet vor di

an : Cherubim und Seraphim, Throne und Mächte und alle Chöre der

seligen Geister und mit ihrem seligen Wonneruf vereinige sich auc

unser dankerfülltes Rufen.. .21 »

Die Praefatio solemnis wurde von Thürlings gar nicht und vo

österreichischen Altarbuch leicht verändert übernommen.
Die im Altarbuch von 1888 zusammengestellte neue Messor

nung, die auf das Liturgische Gebetbuch aus dem Jahre 1885 zurüc

geht und auch in die Neuausgabe nur mit geringen sprachlichen » e

besserungen übernommen wurde, geht in der überlieferten Fassung

hauptsächlich aufThürlings zurück.

21 Der Einfluss von Joh. Bapt. Hirscher (1788-1865) ist auch an andere
Stellen deutlich erkennbar.



— 263 —

In einem früheren Versuch im «Deutschen Merkur» hatte er noch
den lateinischen und leise gebeteten Kanon gutgeheissen. Das
entsprach sowohl den Wünschen der damaligen Synodalrepräsentanz
wie auch den Beschlüssen der Synoden. Thürlings bezeichnete die
Gebete des römischen Kanons als unübersetzbar, darum griff er wohl
später und wegen der allzu grossen Länge zu dieser Neuordnung, die
trotz allem eine enge Anlehnung an die lateinische Vorlage darstellt.
L'as leise Beten des Priesters lässt er noch mit einem Lied überdecken,
^rst der deutlich hervortretende Mittelpunkt mit der Wandlungs-
oitte und dem Einsetzungsberioht erscheint in deutscher Überset-
Zung. Gerade die Übertragung des « Quam oblationem » ist ja wohl am
schwierigsten. Darum ist dieser Versuch heute natürlich völlig unzu-
eichend, nicht nur unvollkommen, sondern auch sachlich unrichtig,

Wenn auch einiges richtig geahnt und hinsichtlich des «rationabilis»
den Ergebnissen Odo Casels überraschend nahekommt22.

Natürlich darf hier nicht übersehen werden, dass die Technik
guter Übertragung zu dieser Zeit noch nicht wie heute entwickelt war.
Das gilt nicht nur für liturgische Texte.

Seltsam berührt vor allem auch der Hinweis, die Einsetzungsorte

gedämpft zu sprechen. Alle andern Gebete, wie Anamnese und
Piklese, sind noch zuwenig in ihrer Bedeutung erkannt, als dass sie

"ertragen oder laut vorgetragen worden wären. Darum werden sie
'ederum durch ein Lied übermantelt. Daraus erkennen wir ganz
eutlich, dass die Bedeutung des Kanons als Hochgebet kaum ins Be-
usstsein getreten war und wie sehr noch die Mitte des christlichen
ottesdienstes verkannt wurde. Durch die in das stille Beten des
Testers verwiesene Anamnese kam gerade auch der Gedächtnischa-

1 *er des Kanons überhaupt nicht zur Geltung. Auoh eine Neuord-
ng des Grundschemas ist nirgends versuoht. Das Bisherige wird

Utlkritisch übernommen.
Die Entwicklung nahm dann einen rascheren Verlauf als die

Bénisse der Synoden. Nachdem bereits mit einer gewissen Unent-
ulossenheit und Unklarheit seitens der damaligen Synodalreprä-
tanz, um den Stürmern und Drängern Genüge zu tun, beschlossen
r> den deutschen Gottesdienst allmählioh einzuführen, wo es allge-
m gewünscht wird, so konnte jedoch daraus nicht erkannt werden,

*So Peutscher Merkur, Nr. 20,18.Februar 1878. Ausserordentliche Beilage,
ru,,n, *™ denn, o Gott, dies unser Opfer in allem segnen, gutheissen, anneh-
in J-'Von deinem Geiste sei's erleuchtet, in deinen Willen eingetaucht, aufdass
Soh

6Ser ^*abe zu Theil uns werde der Leib und das Blut deines geliebtesten
'«es, unsers Herrn Jesu Christi. »



— 264 —

welche Teile nunmehr deutsch sein dürften. Erst durch eine
Bekanntmachung der Synodalrcpräsentanz vom 10. August 1880 wurde die

deutsohe Sprache für folgende Teile der Messe als zulässig erklärt:
Gloria, Präfation, Sanctus und Vaterunser23.

Inzwischen ersohien in der Schweiz das neue deutsche
Messbuch24, auf das noch einzugehen sein wird, und gab den Bestrebungen
in Deutschland neuen Auftrieb. Thürlings verfasste inzwischen sein

«Liturgisches Gebetbuch»25, das dann durch die 9. Synode folgende

Bestätigung erhielt : «Der liturgische Teil dieses Buches wird, soweit

auf Grund des Synodalbeschlusses (Sammlung S.52) nach dem
Beschlüsse der Synodal-Repräsentanz (Amtl. Kirchenblatt, 3.

Jahrgang, Nr.3, S.23) der Gebrauch der deutschen Sprache in der Mess-

liturgie zugelassen ist, für den Gebrauch der Gemeinden gestattet
und empfohlen. Diese Empfehlung erstreckt sich insbesondere auch

auf die gottesdienstlichen Akte ausserhalb der Messe: Vespern

u.dgl.26»
In der Neuordnung des Kanons verbindet Thürlings vor allem

die im schweizerischen Messbuch begeistert aufgenommenen
Strukturelemente im Zentralteil mit Epiklese und Einsetzungsbericht und

die Neuformulierung der Anamnese mit den bisherigen Elementen
des Missale Romanum unter entsprechender Kürzung und gelegentlich

einigen Erweiterungen. Doch vermeidet er gerade die besonders

problematischen Ein- und Zuordnungen der Vorlage nicht, denn
aulfallend bleibt doch alles-nur etwas gekürzt und umformuliert-erhalten,

was Theodor Klauser einmal als den «Flickteppichcharakter» des

römischen Kanons bezeichnet hat27. Hier wird zwar die Gemeinschaft

der Kirche mit eschatologisohem Ausblick in den Mittelpun^
gestellt, doch die Einheitlichkeit des Hochgebetes weiterhin durch cu

stehengebliebenen Fürbitten gestört. Neben Latinismen in Satzbi

dung und Ausdruck bleibt auch der Parallelismus der einzelnen "e
betselemente, um den Einsetzungsbericht gruppiert, restlos erhalte

Selbst der Gebetsabschluss vor der nach dem Schweizer Vorbild ei

gefügten Epiklese bleibt stehen und verstärkt den Eindruck einei

nicht geschlossenen, ja auseinanderstrebenden Einheit. Auch «

gewählten Überschriften zu den willkürlich geschaffenen Absätzen-

23 von Schulte, a.a.O., S.609.
2,1 Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Gene

durch die Synode von Genf 1880, Bern o. J.
26 Vgl. Anm. 14.
20 von Schulte, a.a.O., S.610.
27 Klausor, a.a.O., S.46.

htnig*



— 265 —

«Bitte - Gemeinschaft - Anrufung - Konsekration - Gedächtnis -
Fürbitte (hier besonders deutlioh der sachlich unrichtige Bezug und
Zusammenhang) - Anbetung» bieten Anlass zu Missdeutungen und
offenbaren, wie wenig damals noch die Eucharistiefeier als Ganzes
erfasst und verstanden wurde. Vor allem ist in der Epiklese der
Ausdruck «geistige Opfergabe» offensichtlich zu blass und kann zu einer
mcht beabsichtigten Spiritualisierung führen. Allerdings war der
ktand der heutigen Forschung noch nicht erreicht, doch hätte die
Übertragung des « Quam oblationem» in der «zweiten Messordnung»
mer zweckmässig herangezogen werden müssen, die offensichtlich
achlich besser ist. Auch hier ist eine Neuordnung des Grundschemas
lrgends versucht, lediglich das «Quam oblationem» wegen seiner

^nübersetzbarkeit durch die Epiklese ersetzt. Manches versucht
nürlings nach den vorliegenden Gedanken mit eigenen Worten im
"d der zahlreichen Messandachten der damaligen Zeit anders
auszurücken. Selbst die funktionslos gewordenen Realbenediktionen lässt

er stehen.

Die Tendenz zur Reduzierung der Riten ist spürbar, aber noch
cht hinreichend ausgeprägt, so dass sogar noch stärkere Missdeu-
ngen möglich werden. Das dreifache Kreuzzeichen über Personen
er Gegenständen (trinitarisch) ist doch wohl als Segensgebärde zu

euten, während die Gestalt des fünffachen Kreuzzeichenseine sym-
0 'sch-mystische Deutegesto ist, nioht nur, wie zumeist angenom-

n, zu Kreuzzeichen gewordene Hinweisegebärde. Besonders be-
mdlich wirkt das dann in der Anamnese nach der Konsekration.

'er werden die fünf Kreuzzeichen auf drei reduziert. Was aber hat
Segnung der eucharistischen Gestalten nach der Konsekration für
en Sinn Ähnlich sinnwidrig erscheint das eine Kreuzzeichen mit
Hostie über dem Kelch bei der Doxologie und die nur soeben ange-
tete kleine Elevatio beider Gestalten28. Ganz abgesehen von eini-
wirldich nicht gut getroffenen Stellen in der Übersetzung besteht

ade hinsichtlich des Opfercharakters noch manche Unklarheit und
onsequenz. So lautet der Beginn des Kanons : «...so nimm denn an
segne diese Gaben und dies heilige Opfer.» Anderseits heisst es

n ln Anlehnung an das Schweizer Vorbild in der Anamnese : «Ihn
en wir Dir dar» - nicht nach ältestem Vorbild «offerimus».

p
LJarin hegt eine unzulässige Abschwächung, wie sie auch in der

^_jmng der Anamnese überhaupt schon gegeben ist. Wenn man nur

Feste ^lturgisches Gebetbuch (Anm. 14), S. 126, und Das hoilige Amt auf die
ouncl Zeiten des Jahres, Bonn 1888, S.28.



— 266 —

des Erlösungswerkes «eingedenk» sein will, statt ein Gedächtnis, und

zwar ein ganz reales, mit Danksagung und Darbringung zu begehen,
das mehr ist als nur Erinnerung, sondern Vergegenwärtigung' und

sakramentale Wirklichkeit, dann überrascht diese Konsequenz
eigentlich nicht. Darin eine Lösung der ökumenischen Schwierigkeiten

durch den Rückzug auf das biblisch einmalige Opfer Christi zu

sehen ist mir nicht möglich29. Der Kanon ist eindeutig immer ein

Opfergebet gewesen. Die griechische Bezeichnung lautet : Anaphora.
Weil die Theologie der Reformatoren hinsichtlich des Opfercharakters

der Eucharistie einem Missverständnis erlag, wurde der Kanon
aus dem evangelischen Gottesdienst verbannt. Doch bemühen sich

gerade die ökumenisch ausgerichteten Kreise der evangelischen
Christenheit, diesen Kanon zurückzugewinnen. Selbstverständlich soll im

Kanon nicht von neuem geopfert werden. Es ist nach dem Hebräerbrief

völlig klar, dass Christus sich ein für allemal am Kreuz geopfert
hat. Das hat sich auch die Utrechter Erklärung ausdrücklich zu eigen

gemacht. Doch wird die Darbringung des Kreuzes aufgefüllt von der

Hingabe der Kirche und des einzelnen Beters. Die hio et nunc
versammelte Ecclesia spricht damit ihr Ja zu der Hingabe, die Christus

für sie stellvertretend dargebracht hat30.

Es geht um die Vereinigung unserer menschlich völlig unzulänglichen

Hingabe mit dem einen, ewigen Opfer des Gekreuzigten un

Verherrlichten. In der Vereinigung mit ihm, unserem Haupt, dürle

wir vor das Antlitz des ewigen Vaters treten. Die Darbringung ge

schieht als Bundesopfer und Bundesschliessung, hier wird das Hocn

zeitsmahl gefeiert, das der himmlische Vater als Bundesmahl zw

sehen dem Bräutigam Christus und seiner Braut, der Kirche, bereite

hat. Hier wird bereits die ewige Liturgie des Himmels mitgefeier •

Christi einmalige Darbringung am Kreuz ist infolge seiner Gotte

sohnschaft eine bleibende. «Lass dieses Opfer durch die Hände Deine

heiligen Engels dargebracht werden auf Deinem himmlische
Altar31.» Nach dem 8.Kapitel der Geh.Offb. steht der goldene Altar

vor dem Angesichte Gottes. Ein Engel legt eine grosse Menge ^el
rauch auf den Altar als Symbol für die Gebete der Heiligen. Nun wn

Grösseres und Erhabeneres getan, vor dem alles Menschliche zurüc

20 Liturgisches Jahrbuch 1968, S. 9. _ ]tha-30 Vgl. Theodor Schnitzler, Der römische Messkanon, 1968, und pr; in
sar Fischer in « Gottesdienst », 1968, Nr. 6, S. 44 : «Wir lassen uns hineinzie"?^.0
das Opfer Christi. Das Opfer des Hauptes wird zum Opfer der Glieder - un°
könnte das anders geschehen, es sei denn in seinem Heiligen Geiste. »

31 Altarbuch (vgl. Anm. 2), S. 123.



— 267 —

treten muss : Die ewige Darbringung Christi mit seinem Opferleib und
Upferblut wird unter uns gegenwärtig, damit wir «mit himmlischer
Segnung und Gnade erfüllt werden» in «dieses Al tares Gemeinschaft».

Auch die damalige Kritik sei hier nicht verschwiegen. So äussert
sich in seinem Gutachten der damalige Generalvikar und Professor
^noodt : «Sehr fraglich aber ist, ob die vorgenommene Verände-
rung, namentlich die der unmittelbar vor der Wandlung üblichen
Gebete, auf allgemeine Zustimmung Anspruch machen kann. Ebenso
verhält es sich mit den bedeutenden Veränderungen, resp. Auslassungen

der Gebete zwischen der Wandlung und dem Pater noster... » Der
spätere Bischof Theodor Weber schliesst sich dieser Kritik an und
schreibt : «Auch ich halte es für durchaus notwendig, an den Gebeten

es Canon möglichst wenig zu ändern... » Noch schärfer fasst Profes-
°r Friedrich M i o h e 1 i s seine Meinung zusammen : « Ich bin der festen
nd für mich allerdings nicht unmassgeblichen Überzeugung, dass
nsere alt-katholische Reformbewegung im katholischen Volk nur
urzel fassen kann durch die äusserste Schonung des Überlieferten

ua würde jedem, der an der uns überlieferten Ordnung d.h. Messe
was ändern zu können meint, die strenge Pflicht auflegen, den Becs

zu liefern, in wie weit er die aus der geschichtlichen Entwick-
ng in der lateinischen Messe (nicht gerade erst später von Rom ein-

geiührten) Riten beim Canon auf ihren wahren, tiefen Sinn verstan-
en habe. » Weiter schreibt er : « Ich kann also nur mein Urteil wieder-
01en, dass ich bei aller Anerkennung und Würdigung der Arbeit
cht einsehen kann, wie die Synode dieselbe, wie jede ähnliche, zu
n ihren und also zu einer Art alt-katholischer Bekenntnissschrift
achen und darauf die Gemeinden verpflichten kann32.»

Irotz dieser Gutachten war die Entwicklung in dieser Richtung
cht mehr aufzuhalten. Die Bemühungen von Thürlings, der mehr

"romotor denn als Schöpfer der altkatholischen Liturgie in
schland anzusehen ist, sind über jeden Zweifel verdienstvoll, vor

em lür die damalige Zeit. Doch hätte es im Zuge einer weiteren Ent-
cklung nahegelegen, gerade die von ihm so gestaltete Messordnung,
allein durch ihre Stellung im Altarbuch dominierte und so allen
onders empfohlen war, auf den allerneuesten Stand zu bringen

• damit den neuen, grossen Wurf zu wagen, da sie ja mit einer
Jger langen Tradition befrachtet war. Leider war dies nicht mög-
• Während zu Lebzeiten von Thürlings die Mehrzahl der Geist-

Archiv der Liturgischen Kommission, Bonn.
»a



— 268 —

liehen und Laien und vor allem die Synodalrepräsentanz der gewohnten

abendländischen, also der «zweiten» Messordnung anhingen und
sie unbedingt erhalten wissen wollten, so war bei der Neuauf läge des

Altarbuchs die Situation umgekehrt, ja es bestand kaum Verständnis
für das, was anfänglich gewollt und von den Synoden beschlossen

worden war. So wurde die «erste Ordnung» fast unverändert und
ausserhalb der Verantwortung der Liturgischen Kommission, nur
geringfügig verbessert, wieder abgedruckt33.

II
Die Liturgiereform schritt im Schweizer Bistum der christ-(alt-)

katholischen Kirche, wie 'schon erwähnt, etwas rascher voran und

ist im wesentlichen der Initiative des jungen und wagemutigen
Bischofs Eduard Herzog zu danken, der in vielem dann Vorbild für
die deutsche Liturgiereform geworden ist. Ihm gelingt es, durch
Einführung biblischer Stellen und verdeutlichende Umstellungen die

Eucharistia nicht nur verständlicher zu machen, sondern textlich zu

bereichern. Hier ist der römische Kanon nicht mehr einfach übernommen

oder nur leicht verkürzt, sondern wirklich neu gestaltet. Es sollte

hier nioht nur Altes bewahrt, sondern am Vorbild altkirchlichen
Bestandes manches Anliegen gesunder Reform verwirklicht werden-

Auch wurden nichtrömische Liturgien, vor allem das «Book of Common

Prayer», bewusst an einigen Stellen befragt und übernommen-
Leider ist die Zahl der Präfationen auf sieben vermindert34. Auen

wird man über die «Bearbeitung» liturgischer Formulare nicht immei

der gleichen Ansicht sein können. Es boten und bieten sich sicherh0

auch andere Möglichkeiten an, als manchmal nur Umstellungen voi

zunehmen. Hinsichtlich des Opfercharakters besteht nioht nur man

che Unklarheit, sondern auch Inkonsequenz35. Am wenigsten glu°
lieh erscheint der Platz der Fürbitten zwischen Konsekration un

Kommunion - wohl nach orientalischem Vorbild. Diese Anordnung
ist der schon in den Entwürfen von Watterich und Michaud vornan

denen Systematik beim Gedäohtnis und beim Bittgebet entnoinme
Heute würde man sicherlich einen geringeren Abstand zwischen K°
sekration und Kommunion für wünschenswert halten. Auch hier i

die Realbenecliktion trotz ihrer Funktionslosigkeit stehcngebliebe

33 Altarbuch (vgl. Anm. 2), S. 256.
34 Vgl. Anm. 24.
36 Die Bezeichnung der Anamnese als «Opfergebet».



— 269 —

^ei einer Neuauflage und Überarbeitung könnten diese schön gestalteten

Fürbitten ohne Schwierigkeit an den Anfang der Gabenberei-
Ung verlegt werden, ohne sie wesentlich verändern zu müssen,

dadurch würde das eucharistische Hochgehet ausserordentlich an
nheitlichkeit und Geschlossenheit gewinnen. Bei dem Gebet nach

em « Heilig » wünschte man sich weniger den Ausgangspunkt von den
viaben mit dem Hinweis auf die Vorbilder des A. T., was ebenfalls eine
gewisse Inkonsequenz zu den vertretenen Opferanschauungen bedeu-
et, als von dem Gedanken an die Barmherzigkeit Gottes und der
ingabe des Hohenpriesters, wie es dann wohl allerdings erst im zwei-
n batz geschieht. Im «Opfergebet» nach dem Einsetzungsbericht,

as dreigliedrig ist und zuerst die Anamnese enthält, um dann erst
en Opfergedanken zum Ausdruck zu bringen, könnte man dieses

arstellen», das immerhin missverständlich sein kann und abschwä-
en soll, am besten ganz vermeiden, wenn es einfach hiesse : «Er ist
ser reines, heiliges und unbeflecktes Opfer. » Ist nicht auch darin
e Inkonsequenz gegeben, wenn die Bezeichnung «Opfergebet» als

Uberschrift gewählt wird
Auch ist zu fragen, ob nicht erst hier sinngemäss die Epiklese in

er deszendentalen oder aszendentalen Gestalt einzufügen wäre, die
mrem zweiten Teil dann in die bereits eingefügte Kommunionbitte

ausklingen könnte.
Mit diesen geringfügigen Veränderungen könnte diese Euchari-

a ein ganz modernes Vorbild für eine Neugestaltung sein, das ande-
Versuchen und Vorschlägen in nichts nachsteht, ja ihnen gegen-
r noch manche Vorzüge aufzuweisen hat. In solcher Gestalt
Ute es auch den andern Bistümern als Alternative empfohlen wer-

en- (Schluss folgt)
T>

0nn, den 10. April 1968 Kurt Pursch


	Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes

