Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 4

Artikel: Zur altkatholischen Ekklesiologie
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 242 —

Zur altkatholischen Ekklesiologie

Bemerkungen anlisslich eines Artikels von Prof. Dr. J. Karmiris
iiber die altkatholische Ekklesiologie, «Theologia» 1967, 2, 3.

In seiner Studie iiber die altkatholische Ekklesiologie verzichtet
Karmiris éhnlich wie in fritheren Arbeiten tiber den Altkatholizismus
(s. IKZ 1967, 2. Heft) bewusst auf eine systematische Durchdringung
der Problemlage. Er zihlt vielmehr, meist ohne zu werten, Uberein-
stimmungen (welche weit iiberwiegen) und Unterschiede auf und
stellt dabei oft den orthodoxen Standpunkt und altkatholische Stim-
men einander einfach gegeniiber. Ausdriicklich tiberlisst er es dem
Leser (d.i. bei unserem Artikel vorerst das 6kumenische Patriarchat,
die hl.Synode der Kirche Griechenlands und die interorthodoxe
Kommission fiir den Dialog mit den Altkatholiken), die Schliisse aus’
dem Dargelegten zu ziehen. Es geht also vor allem um eine Material-
sammlung.

Indem Karmiris diese Arbeit fiir notwendig hélt, lehnt er zu-
gleich die etwa auf altkatholischer Seite sich findende Meinung ab, sie
sei bereits 1931 in Bonn geleistet worden. Es kann nach Karmiris erst
recht nicht davon die Rede sein, auf der altkatholisch-orthodoxen
Konferenz von 1931 in Bonn seien die Differenzen bereinigt worden-
Der Prisident jener Konferenz, Metropolit Germanos von Thyateir#s
hat vielmehr mit aller Klarheit von den unbewéltigten Schwierigkel”
ten gesprochen.

Als erste Wertung der aufgezihlten Probleme nimmt der Verfas”
ser die vor, dass er — in Ubereinstimmung mit Germanos von Thy#”
teira — als Hauptprobleme unsere Interkommunionsabschliisse sieh?
und dann — in gewissem Zusammenhang damit — die « Branch Chureh
Theory», welche, wie er annimmt, z.T. auch von den Altkatholike.n
vertreten werde. Weiter — auch dies nicht ohne Zusammenhang ™
dem ersten Problem — die Frage nach dem Lehramt und dessen Auto0”
ritét. b

Wenn Karmiris in seiner Studie die orthodoxe Lehre von d¢°
Kirche zusammenfassend darlegt, so kann mit ihm gesagt Wefden’
dass wir Altkatholiken mit ihr prinzipiell iibereinstimmen. So ist ©°
nicht verwunderlich, dass die kritischen Bemerkungen meist Unkla”
heiten, selten aber Abweichungen von dieser Lehre betreffen.

Da ein allgemeines, offizielles Dokument iiber die aultlazathohscl g
Ekklesiologie fehlt, geht Karmiris den verschiedenen Kate ,chism®



— 243 —

und Autoren nach, um zu sehen, wie in dieser Frage das Prinzip der
Utrechter Erklirung angewendet wird und was demnach altkatho-
lische Ekklesiologie ist.

Im folgenden sollen zusammenfassend die kritischen Punkte
genannt werden. Dabei aber lassen wir diejenigen beiseite, bei wel-
chen es sich nicht um Differenzen zur orthodoxen Lehre, sondern um
Unvollstindigkeiten handelt. Es versteht sich ja, dass ein fiir den
Unterricht geschaffener Katechismus z. B. nicht die Ausfiihrlichkeit
€ines Lehrbuches der Dogmatik haben kann. Es kann auch nicht
Jeder Autor, wo er das Thema der Ekklesiologie behandelt, stets alles
Sagen. Natiirlich weiss dies auch Karmiris. Wenn er dennoch solche
Stellen erwihnt, so darum, weil er in Ubereinstimmun g mit fritheren
orthodoxen Theologen bei unserer Kirche die Gefahr des dogmati-
Schen Minimalismus zu sehen glaubt.

Wenn Karmiris fiir diese Ansicht auch einige Griinde angibt
(s.auch TKZ 1967, 2. Heft, S. 88f.u.a.), so ist einmal zu sagen, dassdiese
fiir dje Gegenwart kaum mehr grosses Gewicht haben, und dann, dass
Sie Weithin dem damaligen Zeitgeist und der Auseinandersetzung mit

Om entstammen. Die Altkatholiken der ersten Zeit wussten sich
“War dem altkirchlichen Erbe verbunden, doch triibte die Situation
des Protestes gegen eine bestimmte pépstliche Autorititslehre und

uffassung des Lehramtes manchmal die Sicht fiir die Autoritit der
irche, Dann aber scheint uns das Problem der Autoritit und des
ehramtes doch die Schliisselfr age zu sein, und zwar sowohl zu dem,

Was alg dogmatischer Minimalismus erscheinen konnte, wie zu den
fagen unserer Interkommunionsabschliisse. Die Autorititsfrage,
M welche es 1870 ging, ist fiir uns Altkatholiken noch keineswegs ge-
Ost, ung zwar nicht nur betreffs disziplinirer Fragen, welche von uns
*Ntgegen der alten Kirche gehandhabt werden, worauf Karmiris ver-
Weist mit der Bemerkung, dass unsere Bischofskonferenz (und natiir-

;ce};l auch andere Instanzen) nicht iiber den allgemeinen Konzilien
€. (Die Utrechter Erklirung nennt als fiir uns giiltig nur die dog-

Aatischen | Entscheidungen der alten 6kumenischen Konzilien. 1931

t"‘701‘ sie verbindlich die Zahl 7 eingefiigt worden. Damals ist eben-

Serklirt worden, dass die altkatholische Kirche die Kanones der 7

“Nzilien anerkenne, insofern sie nicht dem Buchstaben nach, son-
im (reiste der alten Kirche gedeutet werden.)

Zur Autoritiitsfr age gehort auch dies, was Rossis — bei Karmiris
I]gefuhlt —sagt, nach welchem die Altkatholiken mit der Ablehnung
= Pépstlichen Unfehlbarkeit zugleich die Unfehlbarkeit der eige-



— 244 —

nen, altkatholischen Kirche ablehnen und sie folglich auch in keiner
andern Kirche sehen wollen.

Damit ist eine Frage beriihrt, welche von uns Altkatholiken tat-
siichlich auch als ungelost empfunden wird. Sie hiingt zusammen mit
dem Problem, welches durch die « Branch Church Theory» falsch gelost
wird. Es sei daher auf den betreffenden Abschnitt weiter unten verwie-
sen. — Ein gewichtiges neueres Zeugnis fiir den Glauben an die Unfehl-
barkeit der Kirche findetsich jedenfalls bei U. Kiiry «Die altkatholische
Kirche», S.273f. Der sehr nuanciert geschriebene Abschnitt scheint
bei Karmiris allerdings falsch gedeutet, wohl von der missverstindli-
chen Uberschrift her («Die Kirche ist grundsitzlich und mittelbar,
nicht aber faktisch, unfehlbar»). Es heisst dann aber u.a. deutlich:
«Die Lehraussagen der Kirche sind ... unfehlbar in ihrer kritisch-nega-
tiven Funktion», was sich auf die Ablehnung von Irrlehren bezieht.

Die Frage des Lehramtes diirfte die entscheidende sein fiir den
Dialog mit den orthodoxen Kirchen. Sind wir Altkatholiken weiter
gekommen als bis zur Aufstellung und allgemeinen Anerkennung der
Utrechter Erklirung ? Kénnen auch wir Antwort geben iiber die
Hoffnung in uns ? Wie ist diese Erklirung anzuwenden auf die einzel-
nen Lehrinhalte ? Oder anders und an einem konkreten Beispiel ge-
fragt: Wie verhilt sich das Prinzip der Utrechter Erklirung zu der
Uberlegungen, welche Germanos von Thyateira angestellt hat *
S.IKZ 1967, Heft 2, S.97: «Eine einfache Analyse dieser Ansicht (das®
nach dem Interkommunionsabkommen mit der anglikanischen Kir”
che jede Kirche von der andern glaubt, sie halte alles Wesentliche de®
christlichen Glaubens fest) zeigt, dass, was von der Interkommunio?
verlangt wird, hauptsichlich der Glaube an die gottmenschliche Per”
son unseres Herrn und an das Dogma des dreifaltigen Gottes ist un!
dann die allgemeine Uberzeugtheit, die sich die eine Kirche von de*
andern machte, dass jede am Wesentlichen des christlichen (lauben®
festhalte.» Weiter bemerkt er in Frageform, ob so nicht alle Dogme”
ausser den zwei genannten zu einfachen theologischen Meinung®”
gemacht wiirden, iiber welche verschiedene Ansichten erlaubt sin®
Noch weiter konnte man gehen, wenn man sich an die 1920 von .del'
Lambeth-Konferenz festgesetzten 4 Punkte halten wiirde, als da $1™,
HI. Schrift, Sakramente, Glaubensbekenntnis und historischer BP"
skopat. Haben damit die Altkatholiken nicht auch anerkannt, das?
nicht mehr als diese 4 Punkte wesentlich seien ? ;

Indem wir die Frage in Anlehnung an Germanos von Thy&telr&
so pointiert stellen, wird zweierlei deutlich : Einmal dass der Wortla"



— 245 —

des Interkommunionsabkommens unklar ist und den Sinn der
Utrechter Erklirung riickwirkend unsicher macht, welche so rein for-
mal ohne Anwendbarkeit auf den Inhalt der Lehre zu sein scheint. Es
zeigt sich aber auch dies: Kein Altkatholik wiirde die erwithnte Kon-
Sequenz, was wesentlich sei, so ziehen. Es herrscht auch die Ansicht,
dass anglikanischerseits die ersten vier allgemeinen Konzilien in Gel-
tung stehen, auch wenn die Frage der Lehrautoritit in der anglikani-
Schen Kirche noch viel weniger gelost ist als bei uns. Was die weiteren
drei Konzilien betrifft, so sind sie von der altkatholischen Kirche zwar
angenommen, werden aber offenbar als von zu geringem Gewicht ge-
Sehen, um fiir eine Interkommunion eine Rolle zu spielen. Auch hier
tite eine Kldrung des altkatholischen Selbstbewusstseins not. Wenn
Man altkatholischerseits horen kann, diese drei Konzilien hiitten dog-
Matisch nichts Neues mehr gesagt, so muss doch gefragt werden,
Wla,mm sie dann anglikanischerseits abgelehnt werden. — Ekklesiolo-
8i8ch wichtig wiire auch die Frage, ob man auf die Anerkennung éku-
Menischer Konzilien iberhaupt verzichten kann — abgesehen von
threr Lehre —, ohne die Kirche zu verletzen.

Es stellt sich dann zum ganzen Problem die Frage, ob man sagen
ann (U, Kiiry, « Die altkatholische Kirche», 8. 110), wie es an der alt-
El*ﬁhOlisch-anglilmnis;chen Konferenz von Bonn 1931 geschah: «In

Vﬁﬁ?digp‘ng der Tatsache, dass die bestehenden Unterschiede eine
2 1ge Ubereinstimmung in allen Lehrpunkten nicht zulassen, dass
iss}l; @pdrersei_ts die wesentlichen Grundlagen beider Kirchen katho-

Sind, wird auf eine besondere Darlegung der gemeinsamen Glau-
:E'ngndlagen verzichtet, da eine solche der Formulierung eines

n Glaubensbekenntnisses gleichkime. »
Heis:tvgs be(_ieutfzt die Fu'rcht'vorncincm neuen (}lallbensbel‘{er}ntnis ?
ot i nlcbt 11'gen'dw1e,'w1r’_k(')nn.ten nicht sagen, was die Utrech-
Kireh arung inhaltlich heisst ? Das Bekenntnis zur Lehre der alten
\ reebm.uss aulel so abgelegt werden konnen, dass der Ir_lhalt dieser
Sgen eJaht wird, sei es in jeweiliger Abgrenzung von Fall zu Fall

Moderne Abweichungen oder sei es als Ergebnis von Verhand-
8en oder auch als deren Grundlagen.

k ! I:I lir &lf;katholisuhes wie 0rtl*10doxe§ Verstét'ndnis‘, ist es dajbei. ja
on;il s?fs eine solche Abgre.nm.mg nur die A.ut(‘)'rltéit eines [’rovmzml:
re‘vidieﬂiaben lfa,nn_,l &IS(:) prinzipiell durch ein ubergeordnctf;s Ko.nzﬂ
ongil o blel.bt. In dieser Unterstellung unter die Autoritit eines
dey Zeigte sich auch deutlich, dass man kein konfessionelles Son-

®Kenntnig aufstellen will.

g



— 246 —

In gewissem Sinn wird ja ein solches Bekenntnis aufgestellt, sei
es fiir die einzelnen altkatholischen Kirchen durch die Inkraftsetzung
eines Katechismus, nur dass unseres Wissens bis jetzt ungeklirt
bleibt, von welcher Autoritit ein Katechismus ist, oder sei es fiir die
Utrechter Union zu einzelnen Fragen durch die Internationale Altka-
tholische Bischofskonferenz (die Utrechter Erklirung selber dussert
sich ja nicht nur zum Prinzipiellen, was katholisch sei, sondern auch
zu ein paar Punkten inhaltlich zur Lehre, weiter beinhalten Inter-
kommunionsabschliisse immer auch eine Lehrentscheidung, weiter
enthéilt auch die Erklirung zur Dogmatisierung von Mariéi Himmel-
fahrt Lehraussagen).

Die erwithnte Abneigung gegen die Erstellung eines Bekenntnis-
ses konnte als dogmatischer Minimalismus missverstanden werden.
Sie rithrt aber im Gegenteil vom Willen zur ganzen Kirche wie von der
Ablehnung einer konfessionellen Sonderexistenz her. Dabei zeigen
sich nun zwei ungeléste Probleme, einmal das erwithnte iiber die
Lehrautoritit, dann das {iber die Grenzen der Kirche.

Damit kommen wir zum Vorwurf, den Karmiris gegen uns et-
hebt, wir Altkatholiken vertriten die « Branch Church Theory». D@
ist zu sagen, dass diese Theorie heute bei uns kaum mehr vertrete!
wird und dass sie auch nie geltende Lehre unserer Kirche gewesen ist
Eine klare Stellungnahme zu ihr diirfte uns allerdings auch heut®
noch schwerfallen. Es seien dazu folgende Uberlegungen angestellt:

Wir bekennen die Eine Kirche. Es wiire sicher eine Flucht vor de.l'
empirischen Wirklichkeit, wenn wegen der Gespaltenheit der Chr”
stenheit diese Einheit in einer unsichtbaren Kirche gesucht wiirde:
Mogen auch einzelne altkatholische Theologen dies getan haben, s0 is?
dem doch bestimmt entgegenzuhalten, dass wir eine sichtbare Kireh®
bekennen. — Was auch sonst zu beobachten ist, zeigt sich auch i
Artikel von Karmiris: Der Gebrauch des Wortes «Kirche» kann Mis%
verstindnisse bewirken. « Kirche» kann die (irésse meinen, von d'ef
das Credo spricht, die Kirche des Glaubens. Auch die sichtbare K
che ist die Kirche des Gilaubens. Dann kann mit «Kirche» die emP"
risch wahrnehmbare Kirche gemeint sein, deren Zerspaltenheit uns?”
rem Glauben widerspricht. Das Verhiiltnis dieser beiden Begriffe VOIT
«Kirche» wiire zu bedenken. Jedenfalls kann es nicht das einer si¢
baren und einer unsichtbaren Kirche sein; denn das liefe auf ein zer
trennen der Kirche hinaus. Der blosse sprachliche Gebrauch des LCs
tes «Kirche» fiir eine Girosse, die nicht als eine erscheint, lmph'ﬂe
aber noch keine falsche Lehre.



— 247 —

Die Spannung zwischen der Einen Kirche des Credos und der zu
beobachtenden Kirche in ihrer Gespaltenheit kann aber auch nicht so
gelost werden, wie es z.'l'. von orthodoxer Seite geschieht, dass die
Eine Kirche mit der orthodoxen schlechthin identifiziert wird. Dies
lisst sich kaum durchhalten. Oder nehmen z. B. die bulgarischen
Theologen an, die orthodoxe Kirche Bulgariens sei withrend ihres
Schismas nicht Teil der Einen Kirche gewesen ? Aber auch die Frage,
ob die Kirchen Roms, der Kopten u.a. Kirche seien, diirfte orthodo-
Xerseits kaum einfach verneint werden.

Eine weitere Fehllosung ist die «Branch Church Theory»,
Wonach es verschiedene Zweige der einen Kirche gebe. Da wird mit
Recht gefragt, was die Zweige ohne die Einheit des Baumes seien.

an kann die Einheit auch nicht in den gemeinsamen geschichtlichen
UI‘Sprung verlegen.

Unseres Erachtens lisst sich gar keine Lehre aufstellen, welche
die Zerspaltenheit der Kirche darlegte; denn die Zerspaltenheit ist
dem ({lauben schlechthin ein Widersinn. Man kann nur die Einheit
lehren und im Hinblick auf deren schmerzliche Erscheinung fiir sie
beten, wie auch unser Herr diese Einheit nicht einfach festgestellt
hat, sondern um sie gebetet hat, was auch die orthodoxen wie altka-
tholischen Liturgien tun. Auch Karmiris visiert etwas in dieser Rich-
t‘}ng an, wenn er schreibt, es gehe bei unserem Dialog um Kinigung,
Mcht um Aufnahme in die Kirche.

Es muss also paradoxerweise beides gesehen werden, sowohl die
Eine Kirche, der Eine Leib Christi wie die Existenz verschiedener

irchen, Konnte dazu nicht folgendes bedacht werden ¢

Jede Ortskirche triigt die Fiille der Einen heiligen katholischen
“nd apostolischen Kirche in sich und ist zugleich Bild der ganzen Kir-
f?he Wie eines ihrer Glieder. Nach dem Bild der Heiligen Dreifaltigkeit
'8t die eine Kirche in vielen Gemeinden. Einzelne Glieder kénnen er-

anken oder gar absterben, es kann zu Differenzen kommen. Hier
Muss die Kirche stets neu priifen, wo eine solche Differenz ein
chisma fordert und wo nicht, wo es um eine Schwiiche und wo um
Abfal) geht.
_ Wenn nun alle orthodoxen und altkatholischen « Ortskirchen» in
®nem Konzil ihre Einheit erkennen und sich auf ihre eine Lehre fest-
°8en, in welcher Lehre jaeben die Einheit der Kirche erkannt werden
Muss, hat dieses Konzil dann die Autoritit eines okumenischen ?
% es sie jedenfalls fiir die beteiligten Kirchen, wobei zweierlei zu
®denken wiire : Einmal allgemein die Frage, ob es in der Reihe der 7



— 248 —

alten Konzilien zu sehen wire (das photianische Konzil hatte Merk-
male eines 6kumenischen und wird doch nicht als achtes gezihlt).
Dann, welche Rolle wiirden diese Konzilsentscheide bei Verhandlun-
gen mit andern «Kirchen» spielen, wieweit miissten von der Kirche,
welche sich durch diese neuerkannten Glieder als grosser sieht, die
Konzilsentscheidungen neu bedacht werden ?1

Zu unserer Interkommunion sei kurz folgendes bemerkt :

Auch auf altkatholischer Seite gilt der Satz, dass der Einheit des
Altars die Einheit in der Lehre vorangehen miisse. Diese Haltung
driickt sich auch im dritten Punkt des Interkommunionsabkommens
aus, wo es heisst, jede Kirche glaube, die andere halte alles Wesent-
liche des Glaubens fest. Die Frage ist nun nur die, ob dieser Satz die
oben erwihnten Folgerungen erlaubt, welche Germanos von Thya-
teira zieht, oder ob er einfach eine Fiktion ist, die einer ﬁberl)rﬁfung
bediirfte. Anders gesagt : Machen wir uns durch unsere Interkommu-
nion der Hiresie schuldig oder nur der mangelnden Sorgfalt (vgl. TKZ
1967, Heft 2, S.80 oben). Karmiris ist aber doch entgegenzuhalten,
dass es nicht stimmt, dass die Kirche der Philippinen, die reformier-
ten und katholischien von Spanien und Portugal von uns noch weiter
entfernt seien als die Kirche Englands. Es ist vielmehr eher das Ge-
genteil der Fall.

Wir erwihnen eine andere von Karmiris aufgeworfene Irage-
Die altkatholische Kirche ist eine westliche, abendlindische Kirche
der lateinischen Tradition, und sie zeigt z.T. wenig Verstindnis fir
die ostliche, orthodoxe Kirche. Karmiris hilt die daraus erwachsen-
den Schwierigkeiten fiir gering. Der Schreibende fiirchtet, er konne
diese Ansicht nicht teilen. «Abendland» und «Morgenland» sind g€°

! Anmerkung. In diesem Zusammenhang diirfte ein Hinweis auf die ortho-
doxe Theologenkonferenz in Athen 1936 interessieren. S. « Procés verbaux.-”
Athénes 1939, 8. 261 ff. Alivizatos wirft die Frage auf, ob ein (sc. rein orthodo-
xes) Konzil heute ohne die Beteiligung von drei Vierteln der Christenheit &
6kumenisches gelten konnte. Was diese drei Viertel sind, hat die OrthodoX!
noch nicht geniigend gepriift.

5.207 f. zitiert Zankow Bolotow wie folgt: «Wenn man die bekannten
bf-?_n Kothen zusammen mit den topischen in einen Sack hineinschiittets
wiirde die Wissenschaft die sieben ékumenischen Konzilien nie herausfind® f
kénnen... Das Konzil von Sardika 343 (topisch) ist 6kumenisch der Absi¢?”
nach, 6kumenisch der Zusammensetzung nach, das Urteil (der Beschluss) —©! &
faches zum nizéinischen (d. h. mit dem nizinischen Konzil einverstanden)- Do
Konzil von Konstantinopel 381: topisch der Absicht nach, topisch der Zusa™
mensetzung nach, Urteile — einfache — zum niziinischen Konzil. Das Konzil VO~
Konstantinopel 553 : kumenisch der Absicht nach, topisch der Zusammens®
zung nach, Urteil : dariiber besser zu schweigen...»

gie-



— 249 —

Wiss keine theologischen Begriffe und haben mit der Wahrheitsfrage
Wenig zu tun. Aber sie konnen das gegenseitige Verstindnis iiberaus
erschweren. Es wiire sehr wichtig, dass man sich dessen beiderseits
bewusst ist, dass hier wie dort eine andere Kultur, Sprache, andere
Philosophische Einfliisse sich finden und die Theologie gepriigt haben.
Manche Schwierigkeiten mogen eher aus der Liebe zur angestammten
Kultur und Denkweise und der Schwierigkeit, von daher andere zu
Verstehen, stammen als aus der Suche nach der Wahrheit.

Es seien noch ein paar Fragen aus Karmiris’ Studie mehr er-
Wihnt als bedacht::

Was den Ursprung der Kirche betrifft, finden sich altkatholische
AU-i‘lserungerl, die ihn auf Pfingsten zuriickfithren oder auf Jesus Chri-
Stus, weiter auf den Alten Bund oder auf die Schopfung. Diese Ver-
Schiedenheiten miissen sich nicht widersprechen und finden sich eben-
falls im orthodoxen Schrifttum.

Bei U.Kiiry, «Die altkatholische Kirche», S.322ff., vermutet
K&I‘miris, es werde die zeitlich vorangehende Reihe der Ordinatoren
]n‘ der apostolischen Sukzession fiir nicht notig erachtet. Das ist ge-
Wiss ein Missverstindnis. Es geht Kiiry offensichtlich nicht um die

blehnung oder Bagatellisierung der Reihe der Konsekratoren, son-
' um eine Deutung dessen, was im Akt der Ordination geschicht.
% 8oll ein rein mechanisches Missverstiindnis dieses Sakramentes
) 8ewehrt werden, wie es sich etwa am extremsten zeigt bei den (gele-
8entlich von Rom, nie aber von den Altkatholiken als Bischofe aner-
Mnten) episcopi vagantes.
Schwieriger wird die Frage sein, ob der Priester auch Opferprie-
®List. Allgemein, wenn auch nicht ausschliesslich, wird dies altka-
; 01ischersoits abgelehnt. Ob hier uns Altkatholiken, die wir in einsei-
ﬂtiir Austeina,ndersetzung mit dem rémischen Opferpriesterbegriff
i ®n, die Konzilien von Konstantinopel von 1156 und 1157 iiber
Opfercharakter der Eucharistie klirend helfen kénnen ?
S&tzlm Katechismus der Altkatholiken ﬁl)eu'tschlarnlds findet sich der
“’ﬁrd, wonach die Bischofsweihe durch .cme.n Bischof ge.spendet
b O, 'also nicht durch drei, wie es altkirchlich gefordert ist. ],?er
8 ee'hlsmus lehnt aber die Dreizahl nicht ab, sondern er bezieht sich
B'se}ihe unbedingte dogmatische Erforde_rnis zur Giiltigk_eit der
ofsweihe, nicht auf die kanonische Rechtmissigkeit. Bemer-
5 USWert jgt auch, dass in bezug aufletztere die Tradition des Patriar-
8 e:dv()n Rom von der ostlichen etwas differiert (Haufigkeit dc?r
ung der Bischofsweihe durch nur einen Bischof’; wo mehrere sie



spenden, ist einer der eigentliche Konsekrator), ebenso dass auch die
Ostkirche Fiélle kennt, da nur ein Bischof einen andern geweiht hat.

Betreffend die Heirat von Geistlichen nach der Diakonats- und
Priesterweihe verweisen wir auf das oben Krwihnte von der Giiltig-
keit der Kanones. Dazu wire allgemein noch die ergéinzende Frage zt
stellen, ob es nicht eine vollig andere Situation ergiibe, wenn die Alt-
katholiken die alten Kanones prinzipiell anerkennen wiirden, sich
also nicht gegen oder iiber die Kirche stellen wiirden, in der Praxis
aber entsprechend den Umstinden einer andern Zeit und Gesellschatt
von gewissen Kanones absehen wiirden, wie das ja betreffend andere
zahlreiche Kanones auch auf orthodoxer Seite geschieht.

Betreffend die verheirateten Bischofeist zusagen, dass der Westent
die Penthektensynode, welche unverheiratete Bischofe fordert, nie
anerkannt hat, ohne dass dies ein Grund zu einem Schisma gewese?
wiire. Die Begriindung, welche diese Synode angibt — das Empfinde?
der Gemeinden — wiirde zudem fiir unsere Verhiltnisse wegfallen, d#
bei uns niemand Anstoss nimmt an den verheirateten Bischofen. Wir
beenden unsere Ausfithrungen, indem wir uns Karmiris anschliesse
wenn er schreibt: « Wir indes glauben, dass die orthodoxe ostliche
Tradition und die altkatholische westliche Tradition die Fortsetzuné
darstellen der alten einen kirchlichen Tradition und dass sie auf def
Basis dieser letzteren so vereint und zusammengebracht werden kot~
nen, dass die beiden Schwesterkirchen, die orthodoxe und die altk®”
tholische, vom Giemeinsamen her den verbleibenden Weg zur endgill
tigen dogmatischen und kirchlichen sowie sakramentalen Gemeifl'
schaft zu Ende gehen kénnen. » Peter Ami!



	Zur altkatholischen Ekklesiologie

