
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 4

Artikel: Zur altkatholischen Ekklesiologie

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 242 —

Zur altkatholischen Ekklesiologie

Bemerkungen anlässlich eines Artikels von Prof. Dr. J. Karmiris
über die altkatholische Ekklesiologie, «Theologia» 1967, 2, 3.

In seiner Studie über die altkatholische Ekklesiologie verzichtet
Karmiris ähnlich wie in früheren Arbeiten über den Altkatholizismus
(s. IKZ 1967,2. Heft) bewusst auf eine systematische Durchdringung
der Problemlage. Er zählt vielmehr, meist ohne zu werten,
Übereinstimmungen (welche weit überwiegen) und Unterschiede auf und
stellt dabei oft den orthodoxen Standpunkt und altkatholische Stimmen

einander einfach gegenüber. Ausdrücklich überlässt er es dem
Leser (d. i. bei unserem Artikel vorerst das ökumenische Patriarchat,
die hl. Synode der Kirche Griechenlands und die interorthodoxe
Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken), die Schlüsse aus'

dem Dargelegten zu ziehen. Es geht also vor allem um eine
Materialsammlung.

Indem Karmiris diese Arbeit für notwendig hält, lehnt er
zugleich die etwa auf altkatholischer Seite sich findende Meinung ab, sie

sei bereits 1931 in Bonn geleistet worden. Es kann nach Karmiris erst

recht nicht davon die Rede sein, auf der altkatholisch-orthodoxen
Konferenz von 1931 in Bonn seien die Differenzen bereinigt worden.

Der Präsident jener Konferenz, Metropolit Germanos von Thyateir»»
hat vielmehr mit aller Klarheit von den unbewältigten Schwierigkeiten

gesprochen.
Als erste Wertung der aufgezählten Probleme nimmt der Verf&9'

ser die vor, dass er - in Übereinstimmung mit Germanos von Thya'
teira - als Hauptprobleme unsere Interkommunionsabschlüsse sieh

und dann - in gewissem Zusammenhang damit - die «Branch Churc11

Theory», welche, wie er annimmt, z.T. auch von den Altkatholike_
vertreten werde. Weiter - auch dies nicht ohne Zusammenhang mJ

dem ersten Problem - die Frage nach dem Lehramt und dessen Au*0'
rität.

Wenn Karmiris in seiner Studie die orthodoxe Lehre von oe

Kirche zusammenfassend darlegt, so kann mit ihm gesagt werdet'
dass wir Altkatholiken mit ihr prinzipiell übereinstimmen. So is* e

nicht verwunderlich, dass die kritischen Bemerkungen meist Unkl*1

heiten, selten aber Abweichungen von dieser Lehre betroffen.
Da ein allgemeines, offizielles Dokument über die altkatholisctl

Ekklesiologie fehlt, geht Karmiris den verschiedenen Katechis^6



— 243 —

Und Autoren nach, um zu sehen, wie in dieser Frage das Prinzip der
Utrechter Erklärung angewendet wird und was demnach altkatho-
hsche Ekklesiologie ist.

Im folgenden sollen zusammenfassend die kritischen Punkte
genannt werden. Dabei aber lassen wir diejenigen beiseite, bei
welchen es sich nicht um Differenzen zur orthodoxen Lehre, sondern um
Unvollständigkeiten handelt. Es versteht sich ja, dass ein für den
Unterricht geschaffener Katechismus z.B. nicht die Ausführlichkeit
emes Lehrbuches der Dogmatik haben kann. Es kann auch nicht
Jeder Autor, wo er das Thema der Ekklesiologie behandelt, stets alles
Sagen. Natürlich weiss dies auch Karmiris. Wenn er dennoch solche
Stellen erwähnt, so darum, weil er in Übereinstimmung mit früheren
°rthodoxen Theologen bei unserer Kirche die Gefahr des dogmatischen

Minimalismus zu sehen glaubt.
Wenn Karmiris für diese Ansicht auch einige Gründe angibt

(s- auch IKZ 1967,2. Heft, S.88f.u.a.), so ist einmal zu sagen, dass diese
*ur die Gegenwart kaum mehr grosses Gewicht haben, und dann, dass
Sle weithin dem damaligen Zeitgeist und der Auseinandersetzung mit
K°m entstammen. Die Altkatholiken der ersten Zeit wussten sich
^ar dem altkirchlichen Erbe verbunden, doch trübte die Situation

aes Protestes gegen eine bestimmte päpstliche Autoritätslehre und
Auffassung des Lehramtes manchmal die Sicht für die Autorität der

^ttche. Dann aber scheint uns das Problem der Autorität und des
ehramtes doch die Schlüsselfrage zu sein, und zwar sowohl zu dem,
as als dogmatischer Minimalismus erscheinen könnte, wie zu den
ragen unserer Interkommunionsabschlüsse. Die Autoritätsfrage,
Ol Welche es 1870 ging, ist für uns Altkatholiken noch keineswegs ge-
°st, und zwar nicht nur betreffs disziplinarer Fragen, welche von uns

''gegen der alten Kirche gehandhabt werden, worauf Karmiris ver-
e>st mit der Bemerkung, dass unsere Bischofskonferenz (und natür-
u auch andere Instanzen) nicht über den allgemeinen Konzilien

ene- (Die Utrechter Erklärung nennt als für uns gültig nur die dog-
tischen Entscheidungen der alten ökumenischen Konzilien. 1931

ist
„ vor sie verbindlich die Zahl 7 eingefügt worden. Damals ist eben-

j! ls erklärt worden, dass die altkatholische Kirche die Kanones der 7

°nzilien anerkenne, insofern sie nicht dem Buchstaben nach, son-
11 im Geiste der alten Kirche gedeutet werden.)
^ur Autoritätsfrage gehört auch dies, was Rossis - bei Karmiris

9 vi
geführt - sagt, nach welchem die Altkatholiken mit der Ablehnung

Päpstlichen Unfehlbarkeit zugleich die Unfehlbarkeit der eige-
4



— 244 —

nen, altkatholischen Kirche ablehnen und sie folglich auch in keiner
andern Kirche sehen wollen.

Damit ist eine Frage berührt, welche von uns Altkatholiken
tatsächlich auch als ungelöst empfunden wird. Sie hängt zusammen mit
dem Problem, welches durch die « Branch Church Theory » falsch gelöst
wird. Es sei daher aufden betreffenden Abschnitt weiter unten verwiesen.

- Ein gewichtiges neueres Zeugnis für den Glauben an die Unfehlbarkeit

derKirche findet sich jedenfalls beiU.Küry«Die altkatholische
Kirche», S. 273f. Der sehr nuanciert geschriebene Abschnitt scheint
bei Karmiris allerdings falsch gedeutet, wohl von der missverständlichen

Überschrift her («Die Kirche ist grundsätzlich und mittelbar,
nicht aber faktisch, unfehlbar»). Es heisst dann aber u.a. deutlich:
«Die Lehraussagen der Kirche sind... unfehlbar in ihrer kritisch-negativen

Funktion», was sich auf die Ablehnung von Irrlehren bezieht.
Die Frage des Lehramtes dürfte die entscheidende sein für den

Dialog mit den orthodoxen Kirchen. Sind wir Altkatholiken weiter

gekommen als bis zur Aufstellung und allgemeinen Anerkennung der

Utrechter Erklärung Können auch wir Antwort geben über die

Hoffnung in uns Wie ist diese Erklärung anzuwenden auf die einzelnen

Lehrinhalte Oder anders und an einem konkreten Beispiel ge'

fragt : Wie verhält sich das Prinzip der Utrechter Erklärung zu den

Überlegungen, welche Germanos von Thyateira angestellt hat ¦

S.IKZ1967,Heft2, S.97: «Eine einfache Analyse dieserAnsicht (dass

nach dem Interkommunionsabkommen mit der anglikanischen Kif'
che jede Kirche von der andern glaubt, sie halte alles Wesentliche des

christlichen Glaubens fest) zeigt, dass, was von der Interkommunion
verlangt wird, hauptsächlich der Glaube an die gottmenschliche Per'

son unseres Herrn und an das Dogma des dreifaltigen Gottes ist und

dann die allgemeine Überzeugtheit, die sich die eine Kirche von de

andern machte, dass jede am Wesentlichen des christlichen Glauben
festhalte.» Weiter bemerkt er in Frageform, ob so nicht alle Dogme
ausser den zwei genannten zu einfachen theologischen Meinung*3

gemacht würden, über welche verschiedene Ansichten erlaubt sin0'

Noch weiter könnte man gehen, wenn man sich an die 1920 von de

Lambeth-Konferenz festgesetzten 4 Punkte halten würde, als da sin

Hl. Schrift, Sakramente, Glaubensbekenntnis und historischer Ep1

skopat. Haben damit die Altkatholiken nicht auch anerkannt, daS

nicht mehr als diese 4 Punkte wesentlich seien
Indem wir die Frage in Anlehnung an Germanos von Thyate11^

so pointiert stellen, wird zweierlei deutlich : Einmal dass der Worti^



— 245 —

des Interkommunionsabkommens unklar ist und den Sinn der
Utrechter Erklärung rückwirkend unsicher macht, welche so rein formal

ohne Anwendbarkeit auf den Inhalt der Lehre zu sein scheint. Es
zeigt sich aber auch dies : Kein Altkatholik würde die erwähnte
Konsequenz, was wesentlich sei, so ziehen. Es herrscht auch die Ansicht,
dass anglikanischerseits die ersten vier allgemeinen Konzilien in
Geltung stehen, auch wenn die Frage der Lehrautorität in der anglikanischen

Kirche noch viel weniger gelöst ist als bei uns. Was die weiteren
drei Konzilien betrifft, so sind sie von der altkatholischen Kirche zwar
arigenommen, werden aber offenbar als von zu geringem Gewicht
gesehen, um für eine Interkommunion eine Rolle zu spielen. Auch hier
tate eine Klärung des altkatholischen Selbstbewusstseins not. Wenn
^an altkatholischerseits hören kann, diese drei Konzilien hätten
dogmatisch nichts Neues mehr gesagt, so muss doch gefragt werden,
warum sie dann anglikanischerseits abgelehnt werden. - Ekklesiolo-
gisch wichtig wäre auch die Frage, ob man auf die Anerkennung
ökumenischer Konzilien überhaupt verzichten kann - abgesehen von

rer Lehre -, ohne die Kirche zu verletzen.
Es stellt sich dann zum ganzen Problem die Frage, ob man sagen

aun (U. Küry, «Die altkatholische Kirche», S. 110), wie es an der alt-
uohsch-anglikanischen Konferenz von Bonn 1931 geschah: «In

irdigung der Tatsache, dass die bestehenden Unterschiede eine

jmige Übereinstimmung in allen Lehrpunkten nicht zulassen, dass
er andrerseits die wesentlichen Grundlagen beider Kirchen katho-
cn sind, wird auf eine besondere Darlegung der gemeinsamen Glau-
nsgrundlagen verzichtet, da eine solche der Formulierung eines
°n Glaubensbekenntnisses gleichkäme. »

Was bedeutet die Furcht vor einem neuen Glaubensbekenntnis
88t das nicht irgendwie, wir könnten nicht sagen, was die Utrech-

j», ^k'ärung inhaltlich heisst Das'Bekenntnis zur Lehre der alten

* c"° muss auch so abgelegt werden können, dass der Tnhalt dieser
re bejaht wird, sei es in jeweiliger Abgrenzung von Fall zu Fall

i moderne Abweichungen oder sei es als Ergebnis von Verhandln
oder auch als deren Grundlagen,

r. *ür altkatholisches wie orthodoxes Verständnis ist es dabei ja
ar fin

k ' uass eine solche Abgrenzung nur die Autorität eines l'rovinzial-

t6
s nahen kann, also prinzipiell durch ein übergeordnetes Konzil

> ar bleibt. In dieser Unterstellung unter die Autorität eines

<Wk i
Ze'£*e Slcri auch deutlich, dass man kein konfessionelles Son-
untnis aufstellen will.

4erbeke



— 246 —

In gewissem Sinn wird ja ein solches Bekenntnis aufgestellt, sei

es für die einzelnen altkatholischen Kirchen durch die Inkraftsetzung
eines Katechismus, nur dass unseres Wissens bis jetzt ungeklärt
bleibt, von welcher Autorität ein Katechismus ist, oder sei es für die
Utrechter Union zu einzelnen Fragen durch die Internationale
Altkatholische Bischofskonferenz (die Utrechter Erklärung selber äussert
sich ja nicht nur zum Prinzipiellen, was katholisch sei, sondern auch

zu ein paar Punkten inhaltlich zur Lehre, weiter beinhalten Inter-
kommunionsabschlüsse immer auch eine Lehrentscheidung, weiter
enthält auch die Erklärung zur Dogmatisierung von Maria Himmelfahrt

Lehraussagen).
Die erwähnte Abneigung gegen die Erstellung eines Bekenntnisses

könnte als dogmatischer Minimalismus missverstanclen werden.
Sie rührt aber im Gegenteil vom Willen zur ganzen Kirche wie von der

Ablehnung einer konfessionellen Sonderexistenz her. Dabei zeigen
sich nun zwei ungelöste Probleme, einmal das erwähnte über die

Lehrautorität, dann das über die Grenzen der Kirche.
Damit kommen wir zum Vorwurf, den Karmiris gegen uns

erhebt, wir Altkatholiken verträten die «Branch Church Theory». Da

ist zu sagen, dass diese Theorie heute bei uns kaum mehr vertreten
wird und dass sie auch nie geltende Lehre unserer Kirche gewesen is*«

Eine klare Stellungnahme zu ihr dürfte uns allerdings auch heute

noch schwerfallen. Es seien dazu folgende Überlegungen angestellt:
Wir bekennen die Eine Kirche. Es wäre sicher eine Flucht vor dei

empirischen Wirklichkeit, wenn wegen der Gespaltenheit der Chfl'
stenheit diese Einheit in einer unsichtbaren Kirche gesucht würde-

Mögen auch einzelne altkatholische Theologen dies getan haben, so is

dem doch bestimmt entgegenzuhalten, dass wir eine sichtbare Kirc'1
bekennen. - Was auch sonst zu beobachten ist, zeigt sich auch ^
Artikel von Karmiris : Der Gebrauch des Wortes «Kirche» kann MisS

Verständnisse bewirken. «Kirche» kann die Grösse meinen, von de

das Credo spricht, die Kirche des Glaubens. Auch die sichtbare Kjr
che ist die Kirche des Glaubens. Dann kann mit «Kirche» die emp1'

risch wahrnehmbare Kirche gemeint sein, deren Zerspaltenheit uns6

rem Glauben widerspricht. Das Verhältnis dieser beiden Begriffe ^
«Kirche» wäre zu bedenken. Jedenfalls kann es nicht das einer sie11

baren und einer unsichtbaren Kirche sein ; denn das liefe auf ein 2e^
trennen der Kirche hinaus. Der blosse sprachliche Gebrauch des W0^
tes «Kirche» für eine Grösse, die nicht als eine erscheint, impbzje
aber noch keine falsche Lehre.



— 247 —

Die Spannung zwischen der Einen Kirche des Credos und der zu
beobachtenden Kirche in ihrer Gespaltenheit kann aber auch nicht so

gelöst werden, wie es z.T. von orthodoxer Seite geschieht, dass die
Eine Kirche mit der orthodoxen schlechthin identifiziert wird. Dies
lässt sich kaum durchhalten. Oder nehmen z.B. die bulgarischen
Theologen an, die orthodoxe Kirche Bulgariens sei während ihres
Schismas nicht Teil der Einen Kirche gewesen Aber auch die Frage,
°b die Kirchen Roms, der Kopten u. a. Kirche seien, dürfte orthodo-
Xerseits kaum einfach verneint werden.

Eine weitere Fehllösung ist die «Branch Church Theory»,
Wonach es verschiedene Zweige der einen Kirche gebe. Da wird mit
Recht gefragt, was die Zweige ohne die Einheit des Baumes seien.
Man kann die Einheit auch nicht in den gemeinsamen geschichtlichen
Ursprung verlegen.

Unseres Erachtens lässt sich gar keine Lehre aufstellen, welche
uie Zerspaltenheit der Kirche darlegte; denn die Zerspaltenheit ist
dem Glauben schlechthin ein Widersinn. Man kann nur die Einheit
kehren und im Hinblick auf deren schmerzliche Erscheinung für sie

beten, wie auch unser Herr diese Einheit nicht einfach festgestellt
nat, sondern um sie gebetet hat, was auch die orthodoxen wie
altkatholischen Liturgien tun. Auch Karmiris visiert etwas in dieser Richtung

an, wenn er schreibt, es gehe bei unserem Dialog um Einigung,
mcht um Aufnahme in die Kirche.

Es muss also paradoxerweise beides gesehen werden, sowohl die
^me Kirche, der Eine Leib Christi wie die Existenz verschiedener
Jüchen. Könnte dazu nicht folgendes bedacht werden

Jede Ortskirche trägt die Fülle der Einen heiligen katholischen
lmd apostolischen Kirche in sich und ist zugleich Bild der ganzen Kir-
°ne wie eines ihrer Glieder. Nach dem Bild der Heiligen Dreifaltigkeit
st die eine Kirche in vielen Gemeinden. Einzelne Glieder können er-

^a-nken oder gar absterben, es kann zu Differenzen kommen. Hier
muss die Kirche stets neu prüfen, wo eine solche Differenz ein

chisrna fordert und wo nicht, wo es um eine Schwäche und wo um
Abfallgeht.

Wenn nun alle orthodoxen und altkatholischen « Ortskirchen » in
luem Konzil ihre Einheit erkennen und sich auf ihre eine Lehre festen,

in welcher Lehre ja eben die Einheit der Kirche erkannt werden
Uss, hat dieses Konzil dann die Autorität eines ökumenischen
at es sie jedenfalls für die beteiligten Kirchen, wobei zweierlei zu

edenken wäre : Einmal allgemein die Frage, ob es in der Reihe der 7



— 248 —

alten Konzilien zu sehen wäre (das photianische Konzil hatte Merkmale

eines ökumenischen und wird doch nicht als achtes gezählt).
Dann, welche Rolle würden diese Konzilsentscheide bei Verhandlungen

mit andern «Kirchen» spielen, wieweit mussten von der Kirche,
welche sich durch diese neuerkannten Glieder als grösser sieht, die

Konzilsentscheidungen neu bedacht werden .x

Zu unserer Interkommunion sei kurz folgendes bemerkt :

Auch auf altkatholischer Seite gilt der Satz, dass der Einheit des

Altars die Einheit in der Lehre vorangehen müsse. Diese Haltung
drückt sich auch im dritten Punkt des Interkommunionsabkommens
aus, wo es heisst, jede Kirche glaube, die andere halte alles Wesentliche

des Glaubens fest. Die Frage ist nun nur die, ob dieser Satz die

oben erwähnten Folgerungen erlaubt, welche Germanos von Thya-
teira zieht, oder ob er einfach eine Fiktion ist, die einer Überprüfung
bedürfte. Anders gesagt : Machen wir uns durch unsere Interkommunion

der Häresie schuldig oder nur der mangelnden Sorgfalt (vgl. IKZ
1967, Heft 2, S. 80 oben). Karmiris ist aber doch entgegenzuhalten,
dass es nicht stimmt, dass die Kirche der Philippinen, die reformierten

und katholischen von Spanien und Portugal von uns noch weiter
entfernt seien als die Kirche Englands. Es ist vielmehr eher das
Gegenteil der Fall.

Wir erwähnen eine andere von Karmiris aufgeworfene Frage-
Die altkatholische Kirche ist eine westliche, abendländische Kirche
der lateinischen Tradition, und sie zeigt z.T. wenig Verständnis für
die östliche, orthodoxe Kirche. Karmiris hält die daraus erwachsenden

Schwierigkeiten für gering. Der Schreibende fürchtet, er könne
diese Ansicht nicht teilen. «Abendland» und «Morgenland» sind ge'

1 Anmerkung. In diesem Zusammenhang dürfte ein Hinweis aufdie orthodoxe

Theologenkonferenz in Athen 1936 interessieren. S. «Procès verbaux ••*>

Athènes 1939, S. 261 ff. Alivizatos wirft die Frage auf, ob ein (sc. rein orthodoxes)

Konzil heute ohne die Beteiligung von drei Vierteln dor Christenheit »J°

ökumenisches gelten könnte. Was diese drei Viertel sind, hat die Orthodox'6
noch nicht genügend geprüft.

S. 207 f. zitiert Zankow Bolo tow wie folgt : «Wenn man die bekannten s'e
ben Konzilien zusammen mit den topischen in einen Sack hineinschüttet, 8

würde die Wissenschaft die sieben ökumenischen Konzilien nie herausfinde'
können... Das Konzil von Sardika 343 (topisch) ist ökumenisch der Absic/"
nach, ökumenisch der Zusammensetzung nach, das Urteil (der Beschluss) -ejj*
fâches zum nizänischen (d. h. mit dem nizänischen Konzil einverstanden). P*
Konzil von Konstantinopel 381 : topisch der Absicht nach, topisch der Zusa«1
mensetzung nach, Urteile - einfache - zum nizänischen Konzil. Das Konzil vo

Konstantinopel 553 : ökumenisch der Absicht nach, topisch der Zusammen80
zung nach, Urteil : darüber besser zu schweigen... »



— 249 —

"wiss keine theologischen Begriffe und haben mit der Wahrheitsfrage
Wenig zu tun. Aber sie können das gegenseitige Verständnis überaus
erschweren. Es wäre sehr wichtig, dass man sich dessen beiderseits
oewusst ist, dass hier wie dort eine andere Kultur, Sprache, andere
Philosophische Einflüsse sich finden und die Theologie geprägt haben.
Manche Schwierigkeiten mögen eher aus der Liebe zur angestammten
Kultur und Denkweise und der Schwierigkeit, von daher andere zu
erstehen, stammen als aus der Suche nach der Wahrheit.

Es seien noch ein paar Fragen aus Karmiris' Studie mehr
ermähnt als bedacht :

Was den Ursprung der Kirche betrifft, finden sich altkatholische
Äusserungen, die ihn auf Pfingsten zurückführen oder auf Jesus Christus,

weiter auf den Alten Bund oder auf die Schöpfung. Diese
Verschiedenheiten müssen sich nicht widersprechen und finden sich ebenfalls

im orthodoxen Schrifttum.
Bei U.Küry, «Die altkatholische Kirche», S. 322ff., vermutet

^-armiris, es werde die zeitlich vorangehende Reihe der Ordinatoren
11 der apostolischen Sukzession für nicht nötig erachtet. Das ist ge-
lss ein Missverständnis. Es geht Küry offensichtlich nicht um die
Dehnung oder Bagatellisierung der Reihe der Konsekratoren, son-
rn um eine Deutung dessen, was im Akt der Ordination geschieht.

8 soll ein rein mechanisches Missverständnis dieses Sakramentes
gewehrt werden, wie es sich etwa am extremsten zeigt bei den (gele-

j» miich von Rom, nie aber von den Altkatholiken als Bischöfe aner-
'mten) episcopi vagantes.

Schwieriger wird die Frage sein, ob der Priester auch Opferprie-
er ist. Allgemein, wenn auch nicht ausschliesslich, wird dies altka-
°hscherseits abgelehnt. Ob hier uns Altkatholiken, die wir in einsei-

ser Auseinandersetzung mit dem römischen Opferpriesterbegriff
uen, die Konzilien von Konstantinopel von 1156 und 1157 über

Opferoharakter der Eucharistie klärend helfen können
»,

Im Katechismus der Altkatholiken Deutschlands findet sich der

^
6> Wonach die Bischofsweihe durch einen Bischof gespendet

j>
de, also nicht durch drei, wie es altkirchlich gefordert ist. Der

^
echismus lehnt aber die Dreizahl nicht ab, sondern er bezieht sich

jv die unbedingte dogmatische Erfordernis zur Gültigkeit der
i n°fsweihe, nicht auf die kanonische Rechtmässigkeit. Bemer-

ch
Wert *st auch, dass in bezug auf letztere die Tradition des Patriarci
s von Rom von der östlichen etwas differiert (Häufigkeit der
dung der Bisohofsweihe durch nur einen Bischof; wo mehrere sie



— 250 —

spenden, ist einer der eigentliche Konsekrator), ebenso dass auch die

Ostkirche Fälle kennt, da nur ein Bischof einen andern geweiht hat.
Betreffend die Heirat von Geistlichen nach der Diakonats- und

Priesterweihe verweisen wir auf das oben Erwähnte von der Gültigkeit

der Kanones. Dazu wäre allgemein noch die ergänzende Frage zu

stellen, ob es nicht eine völlig andere Situation ergäbe, wenn die
Altkatholiken die alten Kanones prinzipiell anerkennen würden, sich

also nicht gegen oder über die Kirche stellen würden, in der Praxis
aber entsprechend den Umständen einer andern Zeit und Gesellschaft

von gewissen Kanones absehen würden, wie das ja betreffend andere

zahlreiche Kanones auch auf orthodoxer Seite geschieht.
Betreffend die verheirateten Bischöfe ist zu sagen, dass derWesten

die Penthektensynode, welche unverheiratete Bischöfe fordert, nie

anerkannt hat, ohne dass dies ein Grund zu einem Schisma gewesen

wäre. Die Begründung, welche diese Synode angibt - das Empfinden
der Gemeinden - würde zudem für unsere Verhältnisse wegfallen, d*

bei uns niemand Anstoss nimmt an den verheirateten Bischöfen. Wir
beenden unsere Ausführungen, indem wir uns Karmiris anschliessen,

wenn er schreibt: «Wir indes glauben, dass die orthodoxe östlich6

Tradition und die altkatholische westliche Tradition die Fortsetzung
darstellen der alten einen kirchlichen Tradition und dass sie auf der

Basis dieser letzteren so vereint und zusammengebracht werden köö'

nen, dass die beiden Schwesterkirchen, die orthodoxe und die altk*'
tholische, vom Gemeinsamen her den verbleibenden Weg zur endgt"

tigen dogmatischen und kirchlichen sowie sakramentalen Gemein

schaff zu Ende gehen können. » Peter A^6


	Zur altkatholischen Ekklesiologie

