
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 3

Artikel: Das Leben aus der Zukunft in systematischer Sicht

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


—- 182 —

Das Leben aus der Zukunft
in systematischer Sicht

Soll das Thema «Das Leben aus der Zukunft» systematisch sach-

gemäss zur Sprache kommen, so ist ein erstes Erfordernis dies, dass

wir versuchen, eine Klärung des Zeit- und Ewigkeitsbegriffes herbeizuführen.

Das scheint uns im Hinblick auf die Art, wie heute in der

Theologie von den «Eschata» gesprochen wird, besonders dringlich zu
sein. Zeigt es sich doch, dass viele Exegeten, aber auch Dogmatiker,
mit einem systematisch ungeklärten Zeit- und Ewigkeitsbegriff arbeiten

und dadurch zu Ergebnissen geführt werden, die vor einer tieferen
Kritik nicht zu bestehen vermögen. Als Theologen dürfen wir uns
jedenfalls nicht mit der Feststellung begnügen, dass in der eschatologischen

Botschaft des Neuen Testamentes der Zeit- und Ewigkeitsbegriff

keine entscheidende Rolle spiele, da dieser nur eine naive, aus der

Umwelt übernommene Form der Botschaft sei und es einzig auf den

Inhalt der Botschaft ankomme, der in dieser Form ausgedrückt
werde. Dieser weitverbreiteten Grundhaltung gegenüber ist zu sagen :

Wenn wir auf ein gründliches Überdenken des Zeit- und Ewigkeits-
problemes verzichten, dann bleibt auch unser theologisch-eschatolo-
gisches Denken naiv und wird von unserer Umwelt in einer Weise

bestimmt, die uns das Verständnis der eschatologischen Botschaft erst
recht erschwert. Schon von der Zeit und Ewigkeit als von einer
«Form» der Botschaft zu reden enthält eine philosophische
Vorentscheidung, mit der wir dem uns gestellten Problem nicht gerecht zu

werden vermögen.
Wir können darum dem Satze O.Cullmanns nicht zustimmen,

dass wir, um den neutestamentlichen Zeit- und Ewigkeitsbegriff zu

erfassen, «so unphilosophisch als möglich denken müssen1».
Cullmann gibt sich offenbar nicht genügend Rechenschaft darüber, class

sein Begriff der «linearen Zeit», den er für das Neue Testament allein
gelten lässt, selbst schon ein philosophischer, und zwar - wie wir noch
sehen werden - ein philosophisch sehr fragwürdiger Begriff ist. Auch
können wir uns J. Moltmann nicht anschliessen, der mit dem Hinweis
darauf, dass der moderne Mensch den Gedanken der Transzendenz
und damit auch den einer transzendentalen Begründung der Zeit
nicht mehr zu vollziehen vermöge, an dessen Stelle den heutigen
existentiellen Zeitbegriff in einer ganz bestimmten Prägung übernimm*»

1 Oscar Cullmann, Christus und die Zeit, Zollikon-Zürich 1946, S. 55.



— 183 —

um ihm in seiner «Theologie der Hoffnung », die eine Theologie der ver-
heissenen Zukunft im Sinne der alttestamentlichen Exodus-Religion
sein will, alleiniges Heimatrecht zu geben2. Endlich meinen wir, dass

H. Ott zu weit geht, wenn er - im Blick insbesondere auf das Problem
des sogenannten Zwischen-Zustandes - fordert, es sollte überhaupt
jedes theologisch-bekenntnishafte Reden von den letzten Dingen
Suspendiertwerden,bisderZeit-undEwigkeitsbegriffgründlichgeklärt
sei3. Nein. Diese Klärung muss jetzt erfolgen, und sie muss im ständigen

Wandel, dem unser bekenntnishaft-theologisches Reden
unterworfen ist, immer neu vollzogen werden, und zwar in der
Auseinandersetzung nicht allein mit der Philosophie unserer Zeit, sondern auch
mit derjenigen der Vergangenheit.

WTir wollen darum im folgenden versuchen, eine Klärung unseres
Problems in der Weise anzubahnen, dass wir zuerst einen Überblick
über die wichtigsten Typen philosophischen Zeit- und Ewigkeitsdenkens

geben, dann das Problem in das Licht christlicher Philosophie
stellen, um abschliessend von den gewonnenen Einsichten her über
die christliche Zukunftshoffnung unter dem Aspekt «Zeit und Ewigkeit»

zu reden.

I. Zeit- und Ewigkeit in philosophischer Sicht

In seinem Buch über die letzten Dinge, das den bezeichnenden
Titel trägt «Das Ewige als Zukunft und Gegenwart», macht E. Brunner4

die bemerkenswerte Unterscheidung zwischen der gelebten und
der gedachten Zeit. Die gelebte Zeit ist die Zeit, die wir in ihrem Dahin-
fiiessen von der Zukunft über die Gegenwart in die Vergangenheit
existentiell erfahren : die Zeit in ihrem unaufhörlichen Vorübergehen, in
ihrer Unumkehrbarkeit, in der Unerbittlichkeit ihrer Bewegung vom
«Doch nicht» zum «jetzt» und vom «jetzt» zum «nicht mehr». Diese
Irreversibilität der Zeit ist - wie K.Heim bemerkt5-«der tiefste
Grund des Weltleides». Von diesem naiv-vorphilosophischen Zeitver-

2 Jürgon Moltmann, Theologie der Hoffnung, München 1966. Vgl. vor
lllem seino Kritik an der «transzendentalen Eschatologie», S.38ff., und seine
Unterscheidung zwischen Epiphaniefrömmigkeit und Erwartungsreligion,
8'85ff.

3 Heinrich Ott, Eschatologie, Zollikon 1958, S.56.
4 Emil ßrunner, Das Ewige als Zukunft und Gegenwart, Zürich 1953,

~- 46 ff. Wir folgen im grossen und ganzen seiner Darstellung, nicht ohne sie im
einzelnen zu korrigieren und weiterzuführen.

6 Karl Heim, Zeit und Ewigkeit, in: Glaube und Leben, Berlin 1928,
k' 555 (zitiert nach E. Brunner).



— 184 —

ständnis ist zu unterscheiden die gedachte Zeit, das heisst die Art und
Weise, wie wir zur gelebten Zeit denkend Stellung nehmen. Je nach
dem Ansatz unseres Denkens eröffnet sich uns eine grosse Mannigfaltigkeit

von Möglichkeiten, das Problem «Zeit und Ewigkeit» anzugehen.

Die erste und in gewissem Sinn naheliegendste Auffassung tritt
uns entgegen im linearen Zeitverständnis, dessen Wesen darin liegt,
dass das Erlebnis der dahinfhessenden Zeit radikalisiert und zum
Prinzip erhoben wird. Und zwar in der Weise, dass die Zeit in ihrem
fluere absolut gesetzt und die Ewigkeit selbst als unendlich lange
Zeitdauer, als Fortsetzung und Grund der linearen Zeit verstanden wird.
Diesem linearen steht das zyklische Zeitverständnis gegenüber. Nach
diesem wird die Zeit in ihrem Dahinfliessen als ein Ausschnitt aus dem
Kreislauf des Kosmos gedeutet, als Ausdruck des unaufhörlich in sich
selbst zurückkehrenden kosmischen Geschehens, das keinen Anfang
und kein Ende hat und das sich eben darin als das Ewige erweist. An
der so verstandenen Ewigkeit bekommt der Mensch Anteil durch
seine Einordnung in eben diesen Kreislauf. Das war im wesentlichen
das antikgriechische Zeit- und Ewigkeitsverständnis.

Das lineare und das zyklische Zeitverständnis sind gleichsam die

mythologischen Vorläufer des philosophischen Zeitdenkens. Dieses

entwickelt sich im wesentlichen nach einer doppelten Richtung :

entweder in der Richtung auf einen vom Subjekt ausgehenden transzendentalen

Idealismus oder in der Richtung auf einen vom Objekt
ausgehenden Ontologismus.

Der Gedankengang des ontologischen Zeit- und Ewigkeitsbegrii-
fes ist in den Grundzügen folgender : Das Zeitliche ist nicht das wesenhaft

Seiende, da es ständig vom Sein in das Nicht-Sein übergeht, im
«Werden» begriffen ist. Die Zeit in ihrer Irreversibilität ist nichts
anderes als die Manifestation dieser ständigen Hinbewegung des

Seins zum Nicht Sein. Eine Rettung vor dem Versinken ins Nicht-
Sein gibt es nur durch das Zurückgehen zum Sein oder zum « Grund»
des Seins6. Der Grund des Seins allein ist dem Werden, dem ständigen
Übergang des Seins ins Nicht-Sein enthoben und ist eben darin ewig-

Die Ewigkeit wird wesentlich als Zeitlosigkeit oder -positiv gewendet

- als der Zeit überlegenes Seins-Prinzip gedacht. Dieses kann auch s°

gedeutet werden, dass im Seins-Grund das Ordnungsprinziip der Zeit

beschlossen und die Zeit selbst als «ordre de succession» (Leibniz) «u

verstehen sei.

8 Paul Häberlin, Das Geheimnis der Wirklichkeit, Basel 1927, S. 126ff-



185

Das transzendental-idealistische Zeit- und Ewigkeitsverständnis
geht demgegenüber vom Subjekt aus in dem Sinne, dass es das, was
der Ontologismus dem Sein oder dem Grund des Seins zuordnet, dem

Subjekt (wohlverstanden : nicht dem konkret-geschichtlichen Individuum,

sondern dem transzendentalen Subjekt) zuschreibt, das
handelnd und erkennend sich selbst setzt, sich selbst und alles, was nicht
Subjekt ist, begründet(Fichte).Indiesertranszendental-ideaIistischen
Schau wird die Zeit als «reine Form der Anschauung» (Kant) verstanden,

die das Subjekt im Akt des Handelns und Erkennens nicht abzulegen

vermag. Alles Handeln und Erkennen des Subjektes ist darum
zeitgebunden. Indem aber das Subjekt die Zeit als reine Form der
Anschauung denkt, erhebt es sich als Subjekt über die Zeit und
gewinnt Anteil an der Ewigkeit, die die Ewigkeit der Vernunft oder der
Vernunftwahrheit ist. Durch seine Teilnahme an der ewigen
Vernunftwahrheit erweist sich das transzendentale Subjekt selber als

ewig, während das vom Zeitstrom erfasste, das konkret-geschichtliche

Ich vergänglich ist.
Diese beiden Grundkonzeptionen - die ontologische und die

transzendentale - sind nach E. Brunner seit ihrem ersten Auftreten
Unendlich oft «reproduziert und variiert» worden. Immer geht es

darum, die Zeit in ihrem vergänglichen Charakter durch das Denken
der Ewigkeit, durch ein in der Ewigkeit selbst verankertes Systemdenken

zu überwinden.
Die beiden klassischen Zeit- und Ewigkeitsbegriffe des

philosophischen Systemdenkens sind indessen nicht unwidersprochen
gehlieben. Und zwar sind sie in der Regel immer mit demselben Argument

bekämpft worden : dass die in diesen philosophischen Kategorien
gedachte Zeit nicht die wirkliche, nicht die gelebte Zeit sei und dass
darum auch die von diesen Zeitbegriffen her visierte Ewigkeit für den
¦Manschen in seinem konkret-kontingenten Sein keinen Wirklichkeits-
charakter habe. Es wurde vor allem geltend gemacht - erstmals durch
W.Bergson7 -, dass durch die Reflexion, sei es auf eine ontologisch
oder transzendental verstandene Zeit, die Gegenwart in ihrer
Unmittelbarkeit verlorengehe. Die Gegenwart werde zu einem ausdeh-
mingslosen Punkt des Übergangs von der Zukunft in die Vergangenheit

und habe für den Menschen keinen Wirklichkeitscharakter mehr,
¦"ie Gegenwart ist nach Bergson mehr als der ausdehnungslose
mathematische Punkt zwischen Zukunft und Vergangenheit. Als ge-

T,
' Henri Bergson, Essai sur les données immédiates de la conscionee,

^ évolution créatrice; beide Genève 1945.



— 180 —

lebte Zeit ist die Gegenwart zwar flüchtig, aber sie ist nicht
ausdehnungslos, sondern sie hat eine gewisse Dauer, eine «durée réelle». Die
wirkliche, gelebte Zeit ist nicht in dem Sinne linear oder zyklisch, wie
sie dem Denken erscheint, wonach sich im Zeitablauf gleichsam ein
Punkt an den anderen anreiht, jeder den anderen bloss berührend,
wobei die Gegenwart nur der jetzige dieser Punkte sei. Die Gegenwart
ist vielmehr ein Ineinander verschiedener Zeitclemente, nämlich von
Gegenwärtigem und Vergangenem. Bergson illustriert das am Begriff
des Organismus, der, unter dem Gesetz der «évolution créatrice»
stehend, eine relative Aufhebung des Zeitstromes in sich schliesst : der

Organismus alteriert zwar, aber er hat in seiner Entwicklung vorn
Samen bis zur ausgereiften Frucht «durée réelle». Das gilt erst recht
vom Menschen : Ich bin, was ich bin, nicht nur durch das, was ich jetzt
gerade, in der Gegenwart, bin, sondern immer auch durch das, was ich
einmal war. Im Unterschied zum blossen Organismus weiss aber der
Mensch von seiner Vergangenheit, er weiss von ihr durch die Erinnerung.

Die Erinnerung ist die Vergegenwärtigung der Vergangenheit
und ist so ihrerseits eine partielle Aufhebung der Vergänglichkeit der

Zeit. Erinnerung ist Dauer im Vergehen.
Einen weiteren bedeutsamen Schritt vollzieht M.Heidegger8.

Auch er will es im Kampf mit der Systemphilosophie mit der
wirklichen, mit der gelebten Zeit zu tun haben. Über Bergson hinausgehend,

wenn auch von ganz anderen philosophischen Voraussetzungen
herkommend, sagt er : Der Mensch umschliesst in seiner Gegenwart
nicht nur seine Vergangenheit, sondern immer auch seine Zukunft-
Ich bin nicht ohne meine Vergangenheit, ich bin aber auch nicht ohne
meine Zukunft. Ich bin - in diesem Sinne - meine eigene Geschichte.
Das zu betonen, dass der Mensch ein geschichtliches Wesen ist und dass

der Sinn seines Lebens darin liegt, dass es geschichtliche Bedeutung
gewinnt, daran liegt Heidegger viel. Geschichtliche Bedeutung aber

erlangt der Mensch dadurch, dass er sich durch das Entwerfen dessen,

was er zukünftig sein soll, in den allgemeinen Prozess der Geschichte

einfügt, die sein Schicksal ist. Das heisst : nicht nur das Gegenwärtig'
Haben und das Zu-mir-Rechnen der Vergangenheit gibt meinem Sein

den Charakter des Geschichtlichen oder - was für ihn damit identisch
ist - den Charakter des Menschlichen, sondern ein geschichtlichmenschliches

Wesen werde ich entscheidend erst durch die
Vergegenwärtigung von Zukunft im Akt des Entwerfens meiner Zukunft, i*1

8 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1935. Vgl. dazu Heinrich Barth*
Das Sein in der Zeit, Tübingen 1933.



— 187 —

Welchem ich meine Zukunft vorwegnehme. Nur wenn ich in Erwartung

und Zielsetzung meine Zukunft vorwegnehme, kann ich wirklich
Mensch sein, weil ich nur im Blick auf die Zukunft meine Freiheit
erfahre. So bin ich, wie ich meine Vergangenheit bin, in der Freiheit des
Entwerfens von Zukunft immer auch meine Zukunft. Dass das

Vergangene zu mir gehört, erlebe ich in meiner Schuld : dass meine
Zukunft zu mir gehört, erlebe ich in meiner Zukunftserwartung und vor
allem in meiner Sorge um die Zukunft. Welches aber der Inhalt meiner

• Zukunftserwartung ist oder zu sein hat, sagt Heidegger nicht. - Das
ist anders bei dem Zukunftsphilosophen Ernst Bloch, der in seinem
Umstrittenen Werk «Das Prinzip der Hoffnung9» seine Hoffnungsphilosophie

als Meta-Religion verstanden wissen will. Er sagt : Religion
ist grundlegend Hoffnung, gibt ihr aber eine anthropologisch-atheistische

Wendung, indem er ausführt, dass der verborgene Mensch, der
homo absconditus der noch ungefundenen und ungelungenen
Zukunft, für den Menschen der Gegenwart « Gott » ist. Ist der jetzt noch »

Verborgene Mensch der Zukunft gefunden - der der Mensch des
humanistischen Zeitalters im Sinne des historisch-dialektischen Materialismus

sein wird -, dann hört Religion als Hoffnung auf, weil sie sich im
"enschen erfüllt. Gott wird also im Grunde mit dem kommenden
Menschen der Zukunft gleichgesetzt.

Die Frage drängt sich auf, ob wir mit dieser Entwicklung des
philosophischen und des weithin von ihm abhängigen theologischen Zeit-
Und Ewigkeitsdenkens an ein Ende gelangt sind oder erst an einem
Anfang stehen. Es scheint uns, dass wir an einen Anfang gestellt sind,
aer aber nur dann ein verheissungsvoller Anfang sein kann, wenn das
ganze Problem von einer christlichen Philosophie her, die die echten
anliegen des profan-philosophischen Zeit- und Ewigkeitsdenkens
anfnimmt, neu durchdacht wird.

II. Zeit und Ewigkeit in der Sicht christlicher Philosopliic

Die Unterscheidung, die E. Brunner zwischen der gelebten und
er gedachten Zeit macht, mag uns dazu verholfen haben, die Ent-
"icklung des philosophischen Zeit- und Ewigkeitsbegriffes einiger-
assen zu überblicken. Aber diese Unterscheidung kann für uns nicht

letztes Wort sein. Dass wir uns diesem letzten Wort wenigstens zu
ahern vermögen, dazu kann uns derjenige Philosoph Anleitung ge-

^Jbden E. Brunner als den grössten christlichen Philosophen unserer

Ernst Bloch, Das Prinzip der Hoffnung, Frankfurt 1959.



— 188 —

Zeit bezeichnet : Heinrich Barth. Was er zu sagen hat, ist um so

vertrauenswürdiger, als er auf Grund einer umfassenden und gründlichen

Kenntnis der ganzen Philosophiegeschichte die Anliegen der

zeitgenössischen Existentialphilosophie aufnimmt und in fruchtbarer
Weise weiterführt. Er tut das in seinem grundlegenden systematischen

Werk «Erkenntnis der Existenz10». Seine Grundthese lautet:
Menschliche Existenz vollzieht sich in der Erkenntnis, nicht im
Erkannten, sondern im existentiellen Akt des Erkennens.

Wenn wir seine oft sehr schwer verständlichen Ausführungen
über Zeit und Ewigkeit im folgenden zusammenfassend darstellen
und zugleich weiterführen, indem wir das, was er als Philosoph sagt,
theologisch zu formulieren suchen, so kann sein Gedankengang wie

folgt umschrieben werden :

Menschliche Existenz vollzieht sich im Akt des Erkennens. Das

ist aber nicht im Sinne des Parmenides und der an ihn anschliessenden

antik-griechischen Ontologie zu verstehen, wonach der Mensch

im Denken Sein gewinnt auf Grund dessen, dass Sein und Denken
eins sind, noch auch im Sinne des cartesianischen cogito ergo sum,
wonach das Ich im Akt des Denkens sich als res cogitans konstituiert.
Menschliche Existenz vollzieht sich im Akt des Erkennens vielmehr in
der Weise, dass dieses Erkennen als Akt einen transzendentalen
Grund hat, nämlich in der Idee der Erkenntnis, so wie die Existenz
selbst - im wörtlichen Sinne als «ex-sistere», als «heraustreten aus

etwas» verstanden - einen transzendentalen «Grund» hat. In diesem

Akt des Erkennens ist die Zeit die Modalität des In-Erscheinung-Tre-
tens von Existenz überhaupt und der menschlichen Existenz im
besonderen, die - was nicht unwichtig ist - im unfassenden Sinn als

geist-leibliche Existenz zu verstehen ist. Als diese Modalität der

menschlichen Existenz hat die Zeit ihren transzendentalen Grund
in der «ewigen Zeit.» Der Begriff des Ewigen oder der Ewigkeit

ist als abstractum tunlichst zu vermeiden. Die ewige Zeit ist nicht
Zeit an sich, abgesehen von allerZeitlichkeit, sondern die transzendentale

Voraussetzung, der «Ursprung» der Zeit, in welcher Existenz sich

vollzieht. Mit anderen Worten : die Zeitlichkeit der Existenz hat ihren
Grund in dieser selbst, sofern Existenz transzendental begründet ist-

Indem in dieser Weise die Zeitlichkeit an die Existenz, an den
Existenzvollzug gebunden ist (vgl. das von A. E. Rüthy über den alttesta-
mentlichen Zeitbegriff Gesagte : «Zeit gibt es nur, wo etwas geschieht»
S. 135 ist sie nicht ein objektiv bestehender « ordre de succession » noch

10 Heinrich Barth, Erkenntnis der Existenz, Basel/Stuttgart 1965.



189

auch - subjektiv - eine «reine Form der Anschauung,» in denen
sich Existenz vollzieht; sondern «die Zeit ist im Vollzug der
Existenz selbst beschlossen». Die Dauer der Existenz beruht
darauf, dass Existenz, und damit deren Zeitlichkeit, sich immer
neu aktualisiert - von ihrem transzendentalen Grund, von der ewigen
Zeit her.

Theologisch gesprochen, heisst das: der Mensch existiert, indem
er in der Erkenntnis des Glaubens, die sein ganzes Mensch-Sein um-
fasst, sich als zeitliches Geschöpf, als Geschöpf seines ewigen Schöpfers

versteht und eben in diesem Glauben existentiell sein geschöpfliches

Sein lebt. Die Zeit ist also eine Modalität derGeschöpflichkeit des

Menschen, nicht bloss - was ein ganz anderer Gedanke wäre - ein
Prädikat der Endlichkeit seiner Existenz, ein Gedanke, der dem linearen
oder zyklischen Zeitverständnis verhaftet bliebe und einer ontologi-
schen oder transzendental-idealistischen Deutung der Zeit rufen
Würde. Sowenig aber die Zeitlichkeit losgelöst werden kann von der
Geschöpf lichkeit des Menschen, sowenig kann die Ewigkeit abstrakt,
von Gott losgelöst gedacht werden. Dass Gott ewig ist, besagt
vielmehr, dass Er als der personhafte Schöpfer der zeitlichen Existenz seiner
Geschöpfe völlig mächtig ist (vgl. S. 197). Dauer aber hat der Mensch
hur auf Grund der immer neuen Aktualisierung seiner Existenz durch
den ewigen Schöpfer. Dogmatisch gesprochen : das Geschöpf existiert
Und hat Dauer darin, dass Gott nicht nur sein Schöpfer, sondern auch
sein Erhalter ist. Wer das Unmögliche unternimmt, die immer neue
Aktualisierung seiner Existenz nicht im Glauben an seinen Schöpfer
Und Erhalter zu vollziehen, dessen Existenz entfällt zwar nicht, aber
sie gewinnt keine Tiefe : sie ist nur Existenz, der die Verwirklichung
oder - in anderer Terminologie - das Sein, die Substanz fehlt ; sie
Weibt schattenhaft und verfällt dem Nichtigen.

Vom Begriff der «Dauer» her stellt sich nun aber die Frage nach
den Zeitphasen : nach der Bedeutung der Gegenwart, der Vergangenheit

und der Zukunft. Von Zoitphasen ist zu reden und nicht von
Zeitdimensionen, besonders nicht, wie wir noch sehen werden, von der
Dimension der Zukunft. Die Vorstellung ist abzulehnen, dass die Zeit
em.e Dimension sei, die in Analogie stünde zur Dimension des Rau-
'Ues. Die von Kant inaugurierte Parallelisierung von Raum und Zeit,
d*e er aber charakteristischerweise in seiner «Kritik der reinen
Vernunft» nicht durchhält, kann kein letztes Wort sein. Im Gegenteil:
°erade sie verleitet dazu, die Zeit «räumlich», eben als Dimension zu
ei"stehen. So ist auch die weitverbreitete Redeweise vom « Strömen»



— 190 —

(fluere) der Zeit irreführend. Das Geschehen in der Zeit ist nicht
vergleichbar einem «rollenden Band, auf dem die Ereignisse aus der
rätselhaften Schattenhaftigkeit ihres zukünftigen Seins in das helle

Licht der Gegenwart treten, um alsbald in die andere Schattenhaftigkeit

der Vergangenheit zu verschwinden». Wie aber ist dann Gegenwart,

Vergangenheit, Zukunft zu verstehen
Das grösste Rätsel ist die Gegenwart. Es gibt keine Gegenwart an

sich, sowenig es Zeit an sich gibt. Gegenwart vollzieht sich - in der

Aktualisierung der Existenz, die ihren Grund in der ewigen Zeit hat -
im Augenblick. Gegenwart ist die im Augenblick sich erfüllende Zeit,
die Zeit nämlich, die ihre Erfüllung darin findet, dass der Mensch die

Verantwortung, in die der Augenblick ihn hineinstellt, wahrnimmt
und sich entscheidet. Die Gegenwart ist die Zeit der Verantwortung
und der Entscheidung, in der Existenz von ihrem transzendentalen
Grund, von der ewigen Zeit her, sich im Augenblick vollzieht. Das

berechtigt uns indessen nicht, direkt und ungebrochen von der «

Gegenwart der Ewigkeit im Augenblick » oder vom « ewigen Augenblick »

zu reden. Denn was ist dieser Augenblick? Es liegt ein tiefes Rätsel

darin, dass wir den Augenblick, die Gegenwart, in der unsere Existenz
sich verantwortlich aktualisiert, nicht unmittelbar erfahren. Was

eben «noch nicht» war, was für uns eben noch Zukunft war, ist schon

«nicht mehr», ist schon Vergangenheit. Der Dichter (Nikolai Less-

kow) sagt das so : «Die Zeit kommt nie, sie ist immer schon vorüber.»
Nie, keine Minute, keinen Bruchteil einer Sekunde, sind wir uns wirklich

gegenwärtig ; wir sind es auch nicht in der Selbstreflexion, da wir
in der Reflexion auf uns selbst vom eigenen Ich immer schon als von

einem Gewesenen Abstand nehmen. Die Gegenwart, die allein unsere

Gegenwart sein könnte, ist uns verborgen. Sie ist für uns nur fassbar -
wie jenes «noch nicht» und jenes «nicht mehr» anzeigen - in der
Perspektive unserer Zukunft und unserer Vergangenheit. Aber nun
gerade nicht so, dass wir uns mit unserer Gegenwart «auf einem absoluten

Scheitelpunkt» der aus der Zukunft in die Vergangenheit vor-

überfliessenden Zeit befänden, sondern immer nur so, dass das, was

wir jetzt, im Augenblick, sind, stets aufZukünftiges und Vergangene8
bezogen ist. In dieser Bezogenheit sind wir uns nie wirklich gegenwärtig.

Denn Zukünftiges und Vergangenes sind für uns als Gegenwärtigen

nie existenziell.
Was damit gesagt ist, wird noch deutlicher, wenn wir die beide11

anderen Zeitphasen, die Vergangenheit und die Zukunft, näher ms

Auge fassen.



— 191 —

Die Vergangenheit ist der Inbegriff der Aktualisierungen, die wir
vollzogen haben. Indem wir uns der so verstandenen Vergangenheit
erinnern, hat vergangene Existenz ihre Aktualität, ihren Tat- und
Entscheidungscharakter für uns verloren. Die Entscheidungen und
Taten der Vergangenheit liegen hinter uns, sie können nur noch in der
Weise von Sachen erinnert werden, als Tatsachen ohne Aktualität.
Das darf aber nicht dazu verleiten, die Vergangenheit zu versachlichen,

sie als ein «Trümmerfeld » zu betrachten, «das in kalter Todesruhe

hinter uns liegt». Denn in der Erinnerung vergegenwärtigen wir
Uns die Entscheidungen, die wir in der Vergangenheit getroffen
haben, immer so, wie wenn sie noch gegenwärtig, für uns noch aktuell
^ären. Das Vergangene, auf das wir zurückblicken, bleibt darum
trotz aller Faktizität des Gewesenen ein existentielles Geschehen, das
*ür uns in der Erinnerung seine Bedeutung behält. Was vergangen ist,
kann nicht einfach verabschiedet werden. In der Erinnerung an
Vergangenes aktualisieren wir zwar nicht unsere Existenz, aber wir sind
Und bleiben am Vergangenen existentiell beteiligt. Und zwar wird uns -
*to mit Heidegger zu sagen ist - die existentielle Bedeutung der
Vergangenheit besonders eindrücklich an der Schuld, wenn auch nicht
gesagt werden kann : nur an der Schuld. Es gibt nicht nur einen Fluch,
sondern auch einen Segen der Vergangenheit, auch wenn dieser für
Uns unanschaulich bleiben sollte. An dieser Stelle ist ein Wort zu sagen
*Ur sogenannten Irreversibilitätder Zeit, die für das vorphilosophische
^eitbewusstsein so sehr im Vordergrund steht. Der Gedanke der Un-
umkehrbarkeit der Zeit ist - wenigstens in der Isolierung, in der er
gewöhnlich erscheint - nur vollziehbar auf Grund jener Vorstellung
°m Strömen der Zeit und übersieht nur allzuleicht den existenziellen
harakter vergangener Entscheidungen. Es bleibt dann einfach bei
er Feststellung: was geschehen ist, das ist geschehen. Vergangenes
ann nicht mehr rückgängig gemacht werden. Es ist darum tief be-

eutungsvoll, dass Plato - nicht ohne Ironie - auch den Gedanken
fr Umkehrbarkeit der Zeit erwägt. Er tut das in seiner mytholo-

o'Sehen Rede von einem Zeitalter, in dem die Menschen nicht, wie hier
ud jetzt, als Kinder geboren werden, heranwachsen und alt werden,
Udern in dem sie umgekehrt alt in die Existenz treten und immer
Uger werden. Dieser Mythos Piatos sollte uns zum mindesten eine
arnung sein, die Unumkehrbarkeit der Zeit nicht zu verabsolu-

J: ren, sondern die Möglichkeit ihrer Umkehrbarkeit offenzulassen.
e Zeit ist reversibel, sofern wir in der Erinnerung an Vergangenes an
existentiell beteiligt bleiben - zu unserem Fluch oder zu unserem



— 192 —

Segen. Diese Einsicht ist für dasVerständnis der christlichen Zukunfts -

hoffnung nicht bedeutungslos.
Was aber ist unter der Zukunft zu verstehen Geleitet von unserem

naiven, vorphilosophischen Zeitbewusstsein sind wir geneigt, die
Zukunft - nach dem unmittelbaren Sinn dieses Wortes - als das «auf

uns Zukommende» zu betrachten, das heisst : als etwas, das als
Kommendes, als Vorhandenes schon da ist. Dementsprechend meinen wir,
die Zukunft als dieses Vorhandene passiv abwarten oder ihm aktiv
entgegengehen zu können. Wir betrachten das Leben der Menschheit
und unser eigenes als eine Art « Reise in ein vor uns liegendes
unbekanntes Land», über das wir nicht nur Mutmassungen anzustellen,
sondern auch ontologische Aussagen machen zu können vermeinen,
ohne an ihnen existentiell beteiligt zu sein. Wirmachen uns aber, indem
wir das tun, zu Herren der Zeit, oder aber wir lassen uns durch sie

knechten, um alsbald einem hoffnungslosen Fatalismus zu verfallen.
Demgegenüber muss geltend gemacht werden, dass unsere Zukunftsbilder

von dem abhängen, was nach unserem gegenwärtigen Urteil
wünschbar oder gefordert ist. Das aber heisst: Wer an die Zukunft
denkt, entscheidet sich in der Gegenwart über das, was kommen soll-

Die Zukunft ist - in Analogie zu dem, was wir über die Vergangenheit
gesagt haben - der Inbegriff der kommenden Aktualisierungen unserer

Existenz, an denen wir in anderer Weise als an der Vergangenheit,
die die Weise der Erinnerung ist, stets existentiell beteiligt sind. Diese

andere Weise ist die des Entwerfens von Zukunft. Wie Heidegger

richtig sieht, vollzieht sich menschliche Existenz immer auch im
Entwerfen auf das hin, was werden soll. Mit ihrem Selbstverständnis m

der Gegenwart vollzieht menschliche Existenz immer auch die
Vorwegnahme ihrer zukünftigen Existenz. Aber dieses existentiell beteiligte

Entwerfen von Zukünftigem ist nicht so zu verstehen, «dass nu

ihm das Wirklich-Sein der entworfenen Zukunft gewährleistet wäre»-

Unser Zukunftsdenken hat keine schöpferische Kraft. Wer das meint,

verfällt dem utopischen Denken.
Das Entwerfen von Zukünftigem ist vielmehr ein «Setzen», v°n

dem wir wissen, dass es sich in der Ordnung der kosmischen Vorgänge
in der Auseinander-Setzung vollziehen wird und dass es darum immer
auch von einem manifesten Scheitern begleitet sein wird. Es gi°
keine Zukunft an sich. Es gibt dieses Setzen der Zukunft nur in der

Aktualisierung der jetzigen Existenz als einer zukünftigen. Ein #u'

künftiges, an dem unsere gegenwärtige Existenz nicht beteiligt ware*

kommt als Zukunft gar nicht in Frage. Wir selbst, in unserer gege°'



— 193 —

wärtigen Existenz, sind die Träger der Zukunft. Dass dem so ist,
wird manifest daran, dass wir, wenn auch nicht ohne Furcht, ständig
auf Kommendes hoffen. Mehr als wir selbst ahnen, sind wir in unserer
gegenwärtigen Existenz auf die Zukunft ausgerichtet, weit hinaus
über den Bereich unserer Vorsätze, Planungen und Zukunftsprognosen.

Und umgekehrt wird unsere gegenwärtige Existenz von der
Zukunft ständig herausgerufen «auf ein offenes Meer von Möglichkeiten,
ohne jede Gewähr dafür, dass wir je an ein Ziel gelangen». Wenn wir
aber Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft von ihrer je verschiedenen

existentiellen Bezogenheit her in dieser Weise verstehen, erhebt
sich die weitere Frage, in welchem Verhältnis die drei Zeitphasen
zueinander stehen Unsere Existenzgeschichte -wir verstehen darunter
die Kontinuität in den Aktualisierungen unserer Existenz - erscheint
zunächst als ein Ablauf von Aktualisierungen unserer Existenz, in
dem eine aufdie andere folgt - ein Ablauf, der, wie wir meinen, in
unserem «Lebenslauf» manifest wird. Das ist aber nur ein Schein, der
Unserer hartnäckig festgehaltenen Vorstellung von einem Strömen
der Zeit entspringt. In Wahrheit aber geht es um einen in der ewigen
^eit begründeten, ineinandergreifenden Zusammenhang, der sich so

vollzieht, dass Gegenwart sich stets aktualisiert als Vergegenwärtigung

von Vergangenem und als Entwerfen von Zukünftigem. Es geht
" schlecht und recht gesagt - nicht um ein Nacheinander, sondern um
em Ineinander. In diesem existentiellen Ineinander, in dem die drei
^eitphasen zueinander stehen, hat die Gegenwart das Hauptgewicht.
k,e ist der Schauplatz der kommenden und vergehenden, in der ewigen

Zeit begründeten Aktualisierungen unserer Existenz, so sehr,
dass ein gewisses Schweifen in die Möglichkeiten der Zukunft in Hoffnung

und Furcht sowie ein gewisses Sich-KIammern an Vergangenes
^1 Schuld und Dankbarkeit als existentielle Defekte erscheinen.
W)r leben nicht wirklich in der Gegenwart, wenn wir in der
Zukunft oder in der Vergangenheit leben. Andrerseits aber ist uns

le Gegenwart, die das Hauptgewicht hat, verborgen. Wir wer-
en ihrer nicht habhaft, es sei denn, dass wir Vergangenes erin-
em und Zukünftiges erwarten. Es gibt für uns, wie wir gesehen
aben, Gegenwart nur in der Perspektive der Zukunft und Vergangenheit.

An ihnen sind wir zwar existentiell «beteiligt», aber sie
aben für uns keinen wirklich existentiellen Charakter, die

Vergangen^^ nicht mehr, die Zukunft noch nicht. Das ist die Situa-
°u, in der der Philosoph die menschliche Existenz in ihrer Zeitlichst

sieht.



194

Was aber bedeutet diese Situation im Aspekt der christlichen
Botschaft. Um es kurz zu sagen : dass die Gegenwart, auf die es für die

Aktualisierung unserer Existenz entscheidend ankommt, uns verborgen

ist und dass die Vergangenheit und die Zukunft, an die wir mit
unserer Gegenwart gewiesen sind, keinen Wirklichkeitscharakter für
uns haben, das alles bedeutet, dass wir mit unserer zeitlichen Existenz
in der gefallenen Schöpfung leben, die der Erlösung harrt. Diese Erlösung

kann nur kommen von der ewigen Zeit Gottes her, sofern sie uns
in der Not unserer jetzigen Zeitlichkeit eine neue, qualifizierte Zeit
bringt. Mit diesem Ausblick auf eine «neue» Zeitlichkeit werden wir
vor die dritte Frage unserer Untersuchung gestellt, vor die Frage
nämlich, wie auf Grund eines in der dargelegten Weise geklärten Zeit-
und Ewigkeitsbewusstseins die christliche Zukunftshoffnung zu
verstehen sei.

III. Die christliche ZukunftshofFnung

Es ist natürlich im Rahmen dieser Vorlesung nicht möglich, die

ganze christliche Eschatologie in das Licht des so verstandenen Zeit-
und Ewigkeitsbegriffes zu stellen. Es kann sich nur darum handeln,

an den exponiertesten Stellen die Schlussfolgerungen aufzuzeigen,
die sich aus demselben ergeben.

Zur Klärung des neutestamentlichen Zeit- und Ewigkeitsbegriffes
seien einige exegetische Bemerkungen vorausgeschickt.

Es sind im wesentlichen drei Termini, in denen das neutesta-
mentliche Zeitbewusstsein sich ausdrückt11. Die Vokabel chronos, die

in der antik-griechischen Philosophie hauptsächlich zur Anwendung
kommt, hat im Neuen Testament kein besonderes Gewicht. Sie

bedeutet an der systematisch einzig bedeutungsvollen Stelle, Apk. 10,

(«es wird kein chronos mehr sein»), soviel wie Frist, Zeitdauer. Anders
steht es mit kairos. Gemeint ist mit diesem Wort die Heilszeit, die

Offenbarungszeit, die in diese Zeit einbricht, mit der besonderen
Ausrichtung auf den Zeitpunkt, den Gott für seine Offenbarung
auswählt. So hat das Heilswerk Christi seinen kairos, wie die Gläubigen
ihren kairos haben, nämlich ihren Zeitpunkt, an dem sie das Heil zu

ergreifen haben. Darin aber, dass der kairos im Heilsratschluss Gottes

vor aller Zeit beschlossen und auf die endgültige Erfüllung der Hellszeit

in der Zukunft ausgerichtet ist und insofern inmitten dieser Zei '

"Oscar Cullmann, a.a.O., S.31ff., und die einschlägigen Artikel U*1

THWB. 6



— 195 —

lichkeit «neue» Zeit ist, liegt es begründet, dass in christlicher Sicht
die Zeit umkehrbar ist. Werden die kairoi in der Mehrzahl als die
Zeitpunkte verstanden, die in ihrer Gesamtheit die Heilsgeschichte
konstituieren, so muss gesagt werden, dass die Heilsgeschichte, die inmitten

der Weltgeschichte verläuft, die als solche unumkehrbar bleibt,
Unter dem Zeichen der Umkehrbarkeit steht. Schwieriger und in der
Exegese umstrittener ist die Deutung des Begriffes aion (olam), der
mi Deutschen in missverständlicher Weise mit «Ewigkeit», das
dazugehörige Adjektiv aionios mit «ewig »übersetzt wird. Wenn wir für einmal

den linearen Zeitbegriff als Deutungskategorie für die diesbezüglichen

neutestamentlichen Aussagen gelten lassen wollen, so bedeutet
aion ein Zeitalter, eine Zeitepoche, und zwar eine unendlich lange
^eitepoche. 0. Cullmann12 vertritt die These, als Zeitalter könne aion
dreierlei bedeuten: 1. eine unendlich lange Zeitdauer, die nach
vorwärts und rückwärts unbegrenzt und in eben dieser unbegrenzten
¦Uauer die «Ewigkeit» sei; 2. einen begrenzten Zeitabschnitt von
unendlicher Dauer: die Zeit von der Schöpfung bis zur Parusie Christi,
also «dieser» Aion; 3. eine Zeitstrecke, die nach der einen Seite
begrenzt und nach der anderen Seite unbegrenzt sei ; eine solche sei a)
aie Zeit vor der Schöpfung und b) die Zeit, die mit der Parusie Christi
eginnt und unendlich lang fortdauert, der «kommende» Aion in sei-

Uer endzeitlichen Entfaltung. Dieser These stimmt W.Michaelis13
arm zu, dass die Aiotien Zeitperioden sind, die keineswegs unbe-

» enzt zu denken sind. Aber er wendet sicli dagegen, dass die aufein -

nderfolgenden Aionen zusammen die Ewigkeit bilden. Was «Ewig-
eit» ist, wird im Grunde im Neuen Testament nirgends mit Hilfe von
°n oder aionios ausgedrückt. Die «Ewigkeit» ist etwas, das über die
Urnen hinausreicht und das schon da war, als es noch keine Aionen

» h. Es sind vor allem zwei Stellen im Neuen Testament, die darauf
Weisen, dass vor dem aion etwas liegen muss, was selbst nicht mehr
diesem Begriff bezeichnet wird: Jud.25, wo es heisst, «Ihm ge-

nrt Ehre, Majestät, Macht und Gewalt vor aller Zeit» (pro pantos
nos)..., und Eph.3, 9, wo vom Geheimnis des Heilsratschlusses
tes die Rede ist, das «von Ewigkeit her» (apotonaionon),bevores
nen gab, bestanden hat. Es wird aber nach Michaelis im Neuen
anient auch die Möglichkeit offengelassen, dass auf den kommen-
aion etwas folgen wird, das nicht mehr mit dem Begriff aion zu

.^J^hreiben ist (Jud. 25, Hebr. 4, 9). Dazu wäre allerdings zu bemer-

ut,*0,S-41f'
Wilhelm Michaelis, Versöhnung des Alls, Gümligen-Bern 1950, S.41f.



— 196 —

ken, dass mit dem «Folgen-Auf» sowenig wie übrigens mit dem

«Vorangehen» oder «Vorher-Bestehen », ein letztes Wort gesagt sein kann,
da beide Vorstellungen dem linearen Zeitverständnis verhaftet sind.

Michaelis räumt Cullmann gegenüber ein, dass im Neuen Testament

von verschiedenen Aionen die Rede ist, dass diese aber als Unterabschnitte

des gegenwärtigen oder zukünftigen aion zu betrachten sind.

Es wird im Neuen Testament das vom Judentum her bekannte Zwei-

Aionen-Schema nicht preisgegeben, sondern beibehalten und

dadurch radikalisiert, dass der kommende aion dem jetzigen gegenüber

einen neuen Inhalt empfängt. Dieser neue Inhalt ist gegeben mit
dem Kommen Christi, des Gottessohnes, mit dem die entscheidende

Aionen-Wende erfolgt. In Jesus Christus ist der kommende aion
angebrochen, der den jetzigen ablöst, der aber erst in der Parusie seine

Vollendung finden wird. Auf diesen neuen Inhalt ist das Hauptgewicht

zu legen, nicht auf das Zeit- und Aionen-Schema an sich. Dieser

Inhalt aber besagt, dass der neue aion unter der Herrschaft Christi

steht, während «dieser» aion, der mit dem Sündenfall beginnt, der

Herrschaft der Dämonen und Mächte unterworfen ist. Die durch

Jesus Christus herbeigeführte Aionen-Wende ist also eine Wende der

Machtverhältnisse (so K. Stalder, vgl. S.172ff.). Was das aber in der

Sache heisst, soll es nicht bloss bei einem heilsgeschichtlichen
«Schema» bleiben, das kann rein exegetisch nicht mehr gesagt
werden. Dazu bedarf es der systematisch-dogmatischen Durchdringung
gerade des Zeit- und Ewigkeitsbegriffes, auch wenn dieser in der

eschatologischen Botschaft nicht die Dominante bildet. Die systematische

Durchdringung des Problems wollen wir im folgenden anhand

der aus der existential-philosophischen Besinnung gewonnenen
Erkenntnisse durchzuführen versuchen.

a) Die Ewigkeit Gottes und die Zeitlichkeit des Menschen

Wir wissen : es gibt keine Ewigkeit an sich. In christlicher Sieh

ist sie immer Gottes Ewigkeit, besser: die ewige Zeit Gottes. Da9

heisst : Gott ist als der, der er in sich selbst ist und als der er nach aus

sen handelt, der Ewige. Seine Ewigkeit ist nicht eine für sich
bestehende göttliche Wesenheit, der Rahmen gleichsam, in dem Er lebt, &

ist auch nicht eine akzidentielle Eigenschaft Gottes, die erst in seine

Handeln nach aussen manifest wird, sondern sie ist Gott selbst in se

nem Wesen und in seinem Tun. Sie hat ihren Grund in Gottes Bestä°

digkeit und Treue, mit der er in allem, was er tut, der ist und d«



— 197 —

bleibt, der er in sich selbst ist. Er ist - unter negativem Aspekt gesehen

- der aller Zeit und allen Zeitphasen schlechterdings Überlegene ;

m ihm gibt es nicht Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft. Er ist in seiner

Überlegenheit über alle Zeit - dasselbe unter positivem Aspekt
gesehen - der Herr der Zeit. Das heisst : Er ist - wir erinnern uns dessen,

was wir in unserer existcntial-philosophischen Besinnung über
die ewige Zeit als die transzendentale Voraussetzung oder den

Ursprung der Zeit gesagt haben-derEwige als der der Zeit absolut Mächtige.

In diesem Sinn ist die klassisch gewordene Definition der Ewigkeit

durch Boethius zu bejahen : aetemitas est indeterminabilis vitae
simul et perfecta possessio. Von unseren Voraussetzungen her wäre
Präziser zu sagen : Gott ist als der Ewige possessor vitae indetermina-
hilis...

Was heisst das nun aber in bezug auf die Zeitlichkeit mensch-
hcherExistenz? Wirkönnenso sagen: als dieserpossessor vitae
indeterminabilis ist Gott der, der in seiner Ewigkeit der Zeitlichkeit in der
¦Aktualisierung menschlicher Existenz darin völlig mächtig ist, dass
er sie schafft, erhält, trägt, umfasst. Das gilt in dem Sinne, dass Gott
als der Schöpfer und Erhalter menschlicher Existenz in deren Zeit-
•chkeit mit seiner Ewigkeit gegenwärtig wird. Wie dieses «

Gegenwärtig-Werden» des ewigen Gottes in der Zeitlichkeit menschlicher Exi-
tenz zu denken ist, kann in Kürze am besten gesagt werden durch ein
Wort unseres grossen Schweizer Dichters, Jeremias Gotthelf, der den
1er zu visierenden Sachverhalt in unvergleichlicher Weise so um-
chreibtu : «In gleichmässigem Lauf rollt die Erde fort und fort. Was
u armen Sterblichen treiben mögen, in ihrem Gang stört es sie nicht.
° Weiber spinnen, ob Männer Schlachten schlagen, die Erde läuft

Ure Bahn sicher und unbewegt. In gleichmässigem Flügelschlag
^Uscht die Zeit über die Erde durch die Welt. » J. Gotthelf verwen-

et also hier als Dichter das Bild des Rauschens oder Strömens der
eit, um nun aber im folgenden diesem Bild eine ganz andere Wen-
ng zu geben.) «Und wenn allen Menschen die Ohren zugehen, und

enn die Erde vergeht, dann bleibt unverändert der Flügelschlag der
eit, sie schlägt die Stunden der Ewigkeit. Die Zeit ist auch Ewigkeit,
e Ewigkeit, deren Flügelschlag sie hören, deren Schläge sie zählen
nnen.» Also: die Flügelschläge der Zeit sind Flügelschläge der
igkeit; in ihnen ist die Ewigkeit «gegenwärtig». Dieser Sachver-

(Jjy, Jeremias Gotthelf, Jakobs, des Handwerksgesellen, Wanderungen
ch die Schweiz, Erlenbach-Zürich 1964, S. 193.



— 198 —

halt aber wird - was besonders wichtig ist und wie es bei Gotthelf
nicht anders sein kann - auf die menschliche Existenz bezogen, nämlich

auf Jakob den Wanderer, und das in dem «Augenblick», da dieser
nach unzähligen Irrungen und Wirrungen zum Glauben erwacht.

So ist im Vollzug menschlicher Existenz in der Zeit die Ewigkeit
Gottes gegenwärtig. Mehr aber als nur gegenwärtig ist aber der ewige
Gott in dem einen Menschen, in Jesus Christus, der sein ewiger Sohn

ist. Die Menschwerdung des ewigen Sohnes in Jesus von Nazareth
bedeutet - im Hinblick auf unser Problem - nichts Geringeres, als

dass in ihm die Ewigkeit selbst Zeit wird. In Jesus Christus nimmt der

ewige Gott zeitliche Existenz an, ohne doch - wie das abschliessend

an seiner Auferstehung manifest wird - in der Zeitlichkeit unterzugehen.

Er erweist sich gerade darin, dass er sich der Zeitlichkeit menschlicher

Existenz unterwirft, ohne ihr zu erliegen, als der, der der Zeit

völlig mächtig ist. Es liegt für das Verständnis der neutestamentlichen

Aionen-Lehre alles daran, dass wir die Inkarnation in diesem

radikalen Sinne als ein transzendentales Einbruchsereignis der Ewid'
keit Gottes in die geschöpf liche Zeitlichkeit verstehen. Wenn wir diesen

transzendentalen Charakter der Inkarnation als Einbruchsereignis der

Ewigkeit in die Zeit übersehen und dieses Einbruchsereignis in einem
linearen Zeitverständnis neutralisieren, indem wir Christus als die

«Mitte» der Zeit in dem Sinne deuten, dass Christus durch sein
Erscheinen den linearen Zeitablauf lediglich in ein ante und post
Christum aufteilt, und wenn wir das « Jetzt-Schon» und «Noch-Nicht » des

heilsgeschichtlichen Geschehens in dieses lineare Zeitverständnis
einordnen, dann verliert dieses heilsgesohichtliche « Jetzt-Schon»
«Noch-Nicht» seine Tiefe und seine Bedeutung. Dann werden - wie

E.Moltmann spottet15 - die konsequente Eschatologie A.Schweit¬

zers, die das eschaton erst am Ende der Geschichte eintreten lässt und

die «präsentische Eschatologie» R.Bultmanns, der das eschaton sich

in der Gegenwart vollziehen lässt, auf die beruhigende Mitte eine8

« Sowohl-Als-auch» eingeschaukelt, dann wird die heilsgeschichtlic*1
Wende in Jesus Christus (die aber auch Moltmann nicht auf eine*1

adäquaten Ausdruck zu bringen vermag), verkannt. Es geht bei der

Aionen-Wende, die Christus dadurch gebracht hat, dass in ihm d*e

Ewigkeit Zeit ward, nicht bloss um ein solches «Einschaukeln» v°^
Anfang und Ende, auch nicht bloss um eine Mitte (man achte darauf-

15 Wolf-Dieter Marsch (Hrsg.), Diskussion über die «Theologie der &°f'
nung», München 1967. J.Moltmann, Antwort auf die Kritik der Theologie a

Hoffnung, S.207.



— 199 —

dass der Ausdruck «Mitte» primär ein räumlicher ist), sondern um
das, was der Hebräerbrief uns in bezug auf den Kreuztod Christi
verkündet, um ein ephapax, um ein in jeder Beziehung einmaliges
Geschehen. Die Einmaligkeit dieses Geschehens aber wird manifest
daran, dass in dieser Aionen-Wende, die Gott durch die Inkarnation
seines Sohnes vollzieht, gegenüber der alten eine neue, besonders
qualifizierte Gestalt der Zeitlichkeit geschaffen wird, die nicht mehr
der bis jetzt besprochenen Schöpfungsordnung, sondern der Erlö-
sungsordnung angehört, die Christus uns gebracht hat.

b) Die neue Zeitlichkeit

Von dieser neuen, besonders qualifizierten Zeitlichkeit ist zu
sagen, dass sie für uns Zeit in Christus ist, das heisst : dass sie von
seinem kairos her, der nun unser kairos geworden ist, Heilszeit, geheiligte,

heilige Zeit ist. Ihr Merkmal ist, dass sie unsere geschöpfliche
<5eit reversibel, umkehrbar, macht in dem Sinne, dass unsere Gegenwart

nicht mehr an die Vergangenheit gebunden bleibt, sondern sie in
einem ganz bestimmten Sinne in sich aufnimmt und sie der Zukunft
entgogenträgt, und dass die Zukunft nicht mehr auf uns «zukommt»,
Sondern in Christus immer schon als unsere Zukunft uns gegenwärtig
ist.

Was das heisst, wird klar, wenn wir der Not gedenken, in der der
gefallene Mensch in seiner Zeitlichkeit steht und die sich daran zeigt,
dass dem Menschen in diesem aion die Gegenwart verborgen bleibt,
Vergangenheit und Zukunft für ihn schattenhaft sind, keinen echten
Wirklichkeitscharakter für ihn haben und dass er die Vergangenheit
v°r allem an seiner Schuld erlebt und die Zukunft in einer Hoffnung,
die immer auch Sorge ist. Das bedeutet zunächst ganz schlicht, dass
aer Mensch in dieser Lage sich seiner Existenz, zu der er herausgeru-
en ist, nicht voll erfreuen kann : sie bleibt stets defizient. Das ist radi-
al anders geworden, seitdem in Jesus Christus der ewige Gott mit der
Undo des gefallenen Menschen auch dessen Zeitlichkeit auf sich ge-
°mrnen hat, um ihmeben damit auch ausderNotscinerZeitlichkeit zu
rl°sen. Jesus Christus ist unser Erlöser - im Hinblick auf unsere défilent

gewordene Zeitlichkeit - darin, dass wir durch ihn auf Grund der
Uimaligkeit seines Heilswerkes und der durch ihn herbeigeführten
l0nen-Wende nun selbst ein für allemal in ihm, in Christus, leben,
a7>deln können. Inmitten dieses Aions mit seiner verderbten Zeit-
chkeit können wir in Christus «jetzt schon» in einer neuen, durch ihn



200

erneuerten, heiligen Zeit leben - wenn auch diese «noch nicht» zur
vollen Entfaltung gelangt.

Die neue, heilige Zeitlichkeit wird manifest daran, dass in Christus

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft für uns einen ganz
neuen Sinn empfangen. In Christus lebend, können wir, wenn wir in
unsere Vergangenheit zurückblicken und uns ihrer existentiell beteiligt

«erinnern», immer nur eines sehen: das Kreuz Christi, durch das

all unsere Schuld getilgt, all unsere vergangenen Aktualisierungen
menschlicher Existenz in ihrer Defizienz zwar nicht aufgehoben, uns
aber nach ihrem Schuldcharakter vergeben sind. Indem wir in Christus

leben, wird das Kreuz unsere Vergangenheit - und sonst nichts.
Zurückschauend erblicken wir aber auch die Auferstehung Christi, die

in die Zukunft weist. Durch sie wird uns offenbar, dass die Aktualisierungen

unserer Vergangenheit auf eine Zukunft hinlaufen, in der

Weise, dass sie weit über unser Verstehen hinaus von Gott angenommen

und von ihm als unsere merita, die zugleich seine munera sind,

gesegnet werden. Die Vergebung am Kreuz, die unserer Vergangenheit

gilt, wie der Segen, der durch die Kraft derAuferstehung aufunserer

Vergangenheit ruht, lassen uns unserer Gegenwart erst froh werden •

Die Gegenwart aber, die uns in der gefallenen Schöpfung verborgen

und unzugänglich bleibt, wird uns in Christus so geschenkt, dass

für uns das völlig unausdenkbare Paradox des Glaubens gilt : «Nicht
ich lebe, sondern Christus in mir» (Gal. 2, 20). Indem wir in Christus
leben, in welchem die Ewigkeit Zeit ward, wird in unserer gegenwärtigen

Existenz, im «Augenblick», Gott selbst gegenwärtig, was aber

nicht heisst, dass wir ewig seien im Augenblick. Wohl aber heisst das •

wir dürfen darauf vertrauen, dass in der für unseren menschlichen
jBlick nach wie vor verborgen bleibenden Gegenwart an uns jetzt un»

hier das Entscheidende von Gott her geschieht. Dieses Entscheidende
kann umschrieben werden mit dem « Gegen-Warten» Gottes, das sich

im Standhalten unserer defizienten Existenz vor Gottes Gericht und

Gnade vollzieht, ein Standhalten, das - worauf vor allem der Philosoph

E. Grisebach den Nachdruck legt16 - immer auch ein Gegen-
Warten unseres Mitmenschen, ein Ertragen seines Widerspruchs-
seiner Fremdheit und Feindschaft sein muss, das sich in der tägliche11

Nachfolge Christi zu ereignen hat.
Ohne dieses Gegen-Warten Gottes jetzt und hier gibt es für nXlS

keine Vergangenheit in Christus, keine Vergebung und keine Seg'

16 Eberhard Grisebach, Gegenwart, Halle 1928.



— 201 —

nung, aber auch keine Zukunft. Die Zukunft, die uns in Christus ver-
heissen ist, ist seine Parusie, ist seine Zukunft. Diese Zukunft aber, die
das Ende dieses Aions und seiner Zeitlichkeit herbeiführen und die
Zeitlichkeit des neuen Aions zur vollen Entfaltung bringen wird, ist
grundlegend nicht als futurum hominis in irgendeinem profanen Sinn
zu verstehen, wird nicht eine Zukunft sein, der wir «im Entwerfen von
Zukunft» nur mit Furcht und Hoffnung auf Möglichkeiten, die wir
nicht kennen, entgegengehen können, sondern sie wird- radikal davon
verschieden - der adventus Dei sein17, das Kommen Gottes zu uns in
seiner Herrlichkeitsoffenbarung. Dieser adventus Dei wird aber ein
Kommen in unsere kreatürliche Existenz hinein und darin unsere, des

Menschen Zukunft sein. Das aber heisst : unsere menschliche Existenz
wird erst in Christus, der als der Menschen-Sohn in Macht und
Herrlichkeit erscheinen wird, ihre volle Verwirklichung finden, indem wir
* gleichgestaltet werden dem, der das Ebenbild Gottes ist» (Röm. 8,

29). Aber - und das darf nicht übersehen werden - auch dieser neue
Aion in der Herrlichkeitsoffenbarung Gottes wird zeitlich sein, aber in
einem anderen Sinn, als das von den genannten Exegeten durch
Begriffe wie die von der begrenzten oder unbegrenzten Zeitdauer
ausgedrückt wird. - Bevor wir uns aber dem Problem der Zeitlichkeit im
kommenden Aion zuwenden, muss noch auf einen weiteren, sehr
Wichtigen Sachverhalt verwiesen werden, der sich auf unser Leben in
Christus in der Gegenwart bezieht.

Wir erinnern uns, dass nach unserem existentialphilosophisch
erhellten Zeitverständnis Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
nicht in einem Nacheinander aufeinander folgen, sondern in einem
Komplexen Ineinander zueinander stehen. Das gilt nun auch für die
^eitlichkeit des neuen Aion, in dem wir «jetzt schon» in Christus
stehen. Dieses Ineinander von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
^rd im Leben in Christus manifest im Heïlsvorgang, der mehr ist als
em zeitlicher Ablauf. Wie das Kreuzesopfer, durch das die Schuld
miserer Vergangenheit getilgt ist, den Charakter einer strengen, in der

ranszendenz der Christusoffenbarung begründeten Einmaligkeit
at, so hat auch die Vergebung der Schuld, unsere Rechtfertigung, wie
*e Taufe, durch die sie geschieht, einen streng einmaligen, aus der
ranszendenz Gottes gewirkten Charakter. Wir können, wenn wir
mrnal gerechtfertigt sind, nicht mehr «dahinter» zurückblicken in
ne Vergangenheit, die uns nicht vergeben wäre : in Christus leben

' Diesen Unterschied macht J. Moltmann, a. a. O., S. 210.



— 202 —

wir jetzt schon ein für allemal in der neuen, erlösten, geheiligten Zeit.
Auf Grund dieser Einmaligkeit der Rechtfertigung verwirklicht sich
aber unser Heil unter der kyriotes des Heiligen Geistes, der uns in
seinen Dienst nimmt und der uns fortzu die Gaben des Glaubens, der

Hoffnung und der Liebe schenkt, in der Weise, class wir durch ihn in
der Aktualisierung unserer Existenz je und je, «im Augenblick»,
geheiligt werden, ohne dass wir unserer Heiligung, eben weil »sie in der

Gegenwart geschieht, unmittelbar gewahr werden. Unsere Rechtfertigung

und Heiligung sind aber noch nicht das Ende, sondern erst der

Anfang. Dieser Anfang ist bezeichnet mit unserer himmlischen Berufung,

die sich erst in der eschatologischen Zukunft erfüllen wird. In ihr
wird die neue Zeitlichkeit, in der wir jetzt in Christus schon leben, erst

ihre volle Tiefe und Intensität erfahren. Was diese Tiefe und Intensität

unserer Zeitlichkeit im kommenden Aion bedeutet, das werden

wir sofort zu zeigen versuchen. Hier sollte nur festgestellt werden : wir
können von unserer Zukunft und unserem Leben aus der Zukunft nur
reden, wenn wir in Christus sind und uns dessen stets bewusst bleiben,

was durch Christus in der Vergangenheit ein für allemal für uns ge*

schelien ist und was jetzt, in der Gegenwart, immerfort durch ihn an

uns geschieht. Nur wenn wir das festhalten, verfallen wir nicht einer

letzten Endes weltimmanenten Futurologie.

c) Unsere Zukunft

Wenn wir auf die eschatologische Botschaft der Heiligen Schrn

hören, werden wir uns von einem geläuterten Zeit- und Ewigkeitsbegriff

her davor hüten müssen, das apokalyptische Zukunftsbild, ms

besondere die Aussagen von der Erneuerung des Kosmos, von eine

neuen Erde und einem neuen Himmel, als Aussagen über ein «Vorhan
denes» zu betrachten, das mit dem jüngsten Tag in Erscheinung tn
und dessen wir stets gegenwärtig zu sein haben - wie das Sektierer
sches Denken sich vorstellt. Noch weniger aber werden wir die apoka

lyptischen Aussagen als kosmologische Zukunftsmythologien abtu

können, die mit unserer Existenz nichts zu tun hätten. Zwar geht eS

bei dem verheissenen apokalyptischen Geschehen um ein «objek

ves», will besagen: um ein transsubjektives Geschehen, an dem *»
jedoch durch unsere himmlische Berufung in der Weise beteiligt si» '

dass die kosmische Zukunft in Christus unsere eigene existent^
Zukunft sein wird. Der Kern der uns durch die apokolyptische ß°
schaff gegebenen Verheissung ist der, dass uns gesagt wird : Wir gehe



— 203 —

nicht einer weltlosen Existenz entgegen. So wahr der Kosmos um des
Menschen willen geschaffen worden ist, so wahr geht es in diesem
kosmischen Geschehen der Zukunft um die Vollendung unserer menschlichen

Existenz im Zusammenhang mit der Erlösung und Vollendung
der gefallenen Welt, in der wir jetzt leben. Der objektiv-sachbezogene
behalt der apokalyptischen Vorhei.ssungen hat seinen Grund und
sein Telos letzterdings darin, dass die Zukunft die End-Voll-
endung des den Menschen und den Kosmos umfassenden Heils-
Werkes bringen wird, das Christus in dieser Welt für uns in der
Vergangenheit vollbracht hat und in der Gegenwart fortzu für uns
vollzieht.

Wie ist dann aber die End-Vollendung zu verstehen? Wenn in
°-er Lehre von den letzten Dingen dogmatisch vier Phasen unterschie-
d en werden, nämlich die Parusie Christi, die Auferstehung der Toten,
aas jüngste Gericht, das ewige Leben, so sind sie als End-Vollendung

es Heilswerkes Christi folgendcrmassen zu verstehen18: Die Parusie
nristi wird die Krönung des Kommens des ewigen Gottessohnes zu

unserer Erlösung sein, die mit seiner Menschwerdung begann ; die
allgemeine Auferstehung der Toten wird die Ausweitung der Auferstehung

Christi auf alle menschliche Existenz sein; das jüngste Gericht
rd der Abschluss und die Vollstreckung des Gerichtes sein, das
ristus jetzt und hier an uns vollzieht; im Eingehen in das ewige

eben oder in der Verstossung in die äusserste Finsternis wird sich die
Piphanie Christi vollenden, der in diese Welt gekommen ist, den

en zum Fall, den andern zur Auferstehung. Dies alles wird in einem
t geschehen, das heisst : in einer neuen Gestalt der Zeitlichkeit, in
eher Gegenwart, Vergangenheit Zukunft endgültig eins sind. Wir
uen uns darum vor der Meinung hüten müssen, dass das eschatolo-

ehe Geschehen eine blosse « Projektion ins Grosse aufdie Bildwand
der Fi ¦ i •Ewigkeit» oder eine blosse «Extrapolation» dessen sei, was uns

nristus jetzt schon geschenkt ist. Ebensowenig ist das Christus-
nehen der Vergangenheit und Gegenwart eine blosse «Antizi-

*on» des Kommenden. Mit solchen Ausdrücken wie Projektion,
rapolation oder Antizipation wird nur allzuleicht die Tatsache

leiert, dass mit dem eschatologischen Geschehen der Zukunft
ein& neue Gestalt der Zeillichkeit eintritt. Welches diese neue Zeit-

Hchkpitl sein wird, können wir am besten am Zwei-Aionen-Schema
n jetzt - noch nicht» aufzeigen.

Hendrikus Berkhof, Über die Methode der Eschatologie, a. a. O., S. 78.



204

Solange wir in diesem Aion weilen, ist uns die Heilszeit, in der
uns die Ewigkeit, die ewige Zeit Gottes, «jetzt schon» gegenwärtig
wird, nur so gegeben, dass sie noch verborgen bleibt unter der Gestalt
des Todes und der Sünde, dass wir noch immer der Verweslichkeit
und Sterblichkeit preisgegeben sind. Paradox gesprochen : die ewige
Zeit Gottes wird uns in diesem Aion manifest an unserer Verweslichkeit

und Sterblichkeit ; in diesem und nur in diesem Sinne ist christlich

von der «Vergänglichkeit » des Menschen zu reden. Im kommenden
Aion, der « noch nicht » ist, wird uns aber die ewige Zeit Gottes manifest
werden in einem Leben, das unverweslich und unsterblich ist. «Denn
dieses Verwesliche muss anziehen die Unverweslichkeit, dieses Sterbliche

muss anziehen die Unsterblichkeit» (I.Kor. 15,53). Das heisst

nicht, dass wir «verewigt» werden19 : wir bleiben im kommenden Aion
zeitliche Geschöpfe im Gegenüber zum ewigen Gott, aber in der
Gestalt einer zeitlichen Existenz, die unverweslich und unsterblich ist.

Das bedeutet-von unserem philosophischen Verständnis der Existenz
her gesehen -, dass sich im kommenden Aion die Aktualisierung
unserer menschlichen Existenz im Gegenüber zum ewigen Gott in

voller Unversehrtheit und Ganzheit, ohne jedes defiziente Moment,
vollziehen wird : als uneingeschränktes Erkennen Gottes, wie wir von

ihm erkannt sein werden (I.Kor. 13, 12). Die Existenz derer

hingegen, die in die äusserste Finsternis Verstössen werden, wird nicht
etwa ausgelöscht, aber sie wird sich in der Gottesferne, das heisst,

ohne die Erkenntnis Gottes, nur in minimaler Weise, in der Not und

Qual unerfüllter Existenz, vollziehen. Beide Bereiche aber, die der

Beseligten und die der Verworfenen, sind nicht die der Ewigkei
selbst, sondern sie werden die des kommenden Aions sein ; sie werde

- wie die genannten Exegeten von ihrem linearen Zeitverständm
her sagen - eine Zeitepoche von unendlich langer, aber nicht
unbegrenzter Dauer sein. Eben darum ist - streng genommen - nicht von

«ewiger Seligkeit» zu reden, sondern von der Seligkeit im kommenden

Aion., Und es ist nicht von «ewigen Höllenstrafen» zu reden,

sondern von solchen im kommenden Aion.
Was den sogenannten Zwischenzustand betrifft, in dem wir bis zur

ParusieChristi«ruhen»werden,sogehörternochimmer dieserWeltzei

an. Das Reich der Toten wird mit Recht « Unterwelt » genannt, ist also

Welt - aber in der Weise, dass die zur Seligkeit im kommenden Am*1

Berufenen durch ihren Anteil an der Heilszeit, die sie hinieden hatten

So Karl Barth, Unsterblichkeit (Radiovortrag), Basel 1957, S. 48.



— 205 —

und der nicht verlorengeht, in der Vorfreude auf das Kommende, die
Verworfenen in der Furcht vor dem Kommenden exLstieren.

Was aber bedeutet diese neue Zeitlichkeit im kommendenAion in
oezug auf die Zeitphasen der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft? Wird es im kommenden Aion Vergangenheit, Gegenwart und

ukunft überhaupt noch geben Darauf können wir in Kürze - wenigstens

in bezug auf das zukünftige Leben derBeseligten - so antworten :

8 wird, wie der Apokalyptiker sagt (10, 6), kein chronos, keine Zeit-
auer mehr sein ; positiv heisst das : es wird alles für uns ewige Gegenart

sein. Erst im kommenden Aion wird sich die Möglichkeit ver-
irkhchen : ewig zu sein im Augenblick. Der ewige Gott wird uns in

jedem Augenblick gegenwärtig sein in unserer Zeitlichkeit, deren
erkmal die Unverweslichkeit und Unsterblichkeit sein wird, indem
ir «ihn schauen werden von Angesicht zu Angesicht» (1. Kor. 12,13).
ie Vergangenheit wird aber nicht einfach abgetan sein. Sie wird in
e ewige Gegenwart eingeschlossen sein, soweit sie auf Grund unserer
echtfertigung, Heiligung und Berufung vom Segen Gottes um-

lossen ist. So ist das Wort zu verstehen : «ihre Werke folgen ihnen

,» (Apk. 14, 13). Unsere christliche Zukunftshoffnung ist darum -
<

e ". Althaus sagt20 - nicht nur Hoffnung aufKommendes, sondern
mer auch Gewissheit um Bleibendes. Aber auch die Zukunft wird
die ewige Gegenwart einbezogen sein, und zwar in der Weise, dass

zwar unsere Zukunft in der ewigen Gegenwart Gottes erfüllen
rd, aber doch insofern Zukunft bleiben wird, als sich am Rand der

uchkeit des kommenden Aions eine Möglichkeit auftut, die über
lenzen der zukünftigen Zeitlichkeit noch hinausreicht. Dass es

e Zukunft gibt, durch die die Zeitlichkeit sowohl der Beseligten wie
Verworfenen im kommenden Aion überboten werden wird, dass -
anderen Worten - das kommende Leben selber nicht ohne Zu-
t ist, das wird uns - ohne dass wir darüber systematisch ein letz-

Wort sagen können, bleibt doch unser Reden und unsere Existenz
!e Zeitlichkeit gebunden - verheissen durch die Botschaft von der

'ederbringung aller Dinge (Eph. 1,10 ; Kol. 1, 20) und von der Erbar-

die

ng Gottes über alle (Röm. 11, 32ff.)
''Vas heisst nun, wenn wir die Zukunft, die uns verheissen ist, in

er "eise verstehen : aus der Zukunft leben Heisst das : darum wis-

h -f ¦

davon leben, dass in Christus unser Weg aus der Vergangen-
11 her die Gegenwart in die Zukunft führt Oder heisst das, wie

»o paul Althaus, Die letzten Dinge, Gütersloh 1949, S. 13 ff.



206

J. Moltmann meint21 : dass wir aus der Zukunft über die Vergangenheit

in der Gegenwart Christi zu leben haben Wir meinen, es müsse,

wenn die Frage schon so gestellt wird, geantwortet werden : Der Weg
des Heils führt von der Gegenwart Christi, die - wie wir gesehen haben

-als die Zeit der Entscheidung das Hauptgewichthat, überdie Vergangenheit

in die Zukunft. Das Leben aus der Zukunft wird uns geschenkt
durch die lebendige, aber noch verborgene Gegenwart dessen, der für
uns in der Vergangenheit - ein für allemal - das Heilswerk vollbracht
hat und uns dadurch die Zukunft, die der adventus Dei sein wird,
eröffnet hat.

Karl Rahner drückt sich so aus: Christliche Zukunftshoffnung
ist «Aus-Sage von Gegenwart in Zukunft hinein», nämlich Gewissheit,

dass Jesus Christus, der heute ist, derselbe ist, der gestern war
und der in Zukunft sein wird. Unsere Zukunft ist der erhöhte, mitten
unter uns weilende, gegenwärtige Herr selbst, der heute und alle Tage

unserer menschlichen Existenz zu uns spricht : « Siehe, ich mache alles

neu Es ist geschehen. Ich bin das Alpha und das Omega. Der Anfang
imd das Ende» (Apk. 21, 5, 6).

Bern
Urs Küry

21 J.Moltmann, a.a.O., S.218.


	Das Leben aus der Zukunft in systematischer Sicht

