Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 3

Artikel: Das Leben aus der Zukunft in systematischer Sicht
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 182 —

Das Leben aus der Zukunft

in systematischer Sicht

Soll das Thema «Das Leben aus der Zukunft» systematisch sach-
gemiss zur Sprache kommen, so ist ein erstes Erfordernis dies, dass
wir versuchen, eine Kliarung des Zeit- und Kwigkeitsbegriffes herbeizu-
fiihren. Das scheint uns im Hinblick aut die Art, wie heute in der
Theologie von den « Eschata» gesprochen wird, besonders dringlich zu
sein. Zeigt es sich doch, dass viele Exegeten, aber auch Dogmatiker,
mit einem systematisch ungekliarten Zeit- und Ewigkeitsbegriff arbei-
ten und dadurch zu Ergebnissen gefiihrt werden, die vor einer tieferen
Kritik nicht zu bestehen vermdogen. Als Theologen diirfen wir uns
jedenfalls nicht mit der Feststellung begniigen, dass in der eschatolo-
gischen Botschaft des Neuen Testamentes der Zeit- und Ewigkeitsbe-
griff keine entscheidende Rolle spiele, da dieser nur eine naive, aus der
Umwelt iibernommene Form der Botschaft sei und es einzig auf den
Inhalt der Botschaft ankomme, der in dieser Form ausgedriickt
werde. Dieser weitverbreiteten Grundhaltung gegeniiber ist zu sagen :
Wenn wir auf ein griindliches Uberdenken des Zeit- und Ewigkeits-
problemes verzichten, dann bleibt auch unser theologisch-eschatolo-
gisches Denken naiv und wird von unserer Umwelt in einer Weise be-
stimmt, die uns das Verstindnis der eschatologischen Botschaft erst
recht erschwert. Schon von der Zeit und Ewigkeit als von einer
«Form» der Botschaft zu reden enthilt eine philosophische Vorent-
scheidung, mit der wir dem uns gestellten Problem nicht gerecht zu
werden vermogen.

Wir kénnen darum dem Satze O.Cullmanns nicht zustimmen,
dass wir, um den neutestamentlichen Zeit- und Ewigkeitsbegriff zu
erfassen, «so unphilosophisch als méglich denken miissen'». Cull-
mann gibt sich offenbar nicht geniigend Rechenschaft dariiber, dass
sein Begriff der «linearen Zeit», den er fiir das Neue Testament allei®
gelten lésst, selbst schon ein philosophischer, und zwar — wie wir noch
sehen werden — ein philosophisch sehr fragwiirdiger Begriff ist. Auc.h
kénnen wir uns J. Moltmann nicht anschliessen, der mit dem Hinwe1®
darauf, dass der moderne Mensch den Gedanken der Tra,nszenden_Z
und damit auch den einer transzendentalen Begriindung der Zel.t
nicht mehr zu vollziehen vermége, an dessen Stelle den heutigen X"
stentiellen Zeitbegriff in einer ganz bestimmten Prigung {ibernimm®

! Oscar Cullmann, Christus und die Zeit, Zollikon-Ziirich 1946, S. 55



— 183 —

um ihm in seiner «T'heologie der Hoffnung», die eine Theologie der ver-
heissenen Zukunft im Sinne der alttestamentlichen Exodus-Religion
sein will, alleiniges Heimatrecht zu geben?. Endlich meinen wir, dass
H. Ott zu weit geht, wenn er — im Blick insbesondere auf das Problem
des sogenannten Zwischen-Zustandes — fordert, es sollte tiberhaupt
jedes theologisch-bekenntnishafte Reden von den letzten Dingen
suspendiertwerden,bisderZeit-und Ewigkeitsbegriffgrindlichgeklart
sei®. Nein. Diese Klirung muss jetzt erfolgen, und sie muss im stéindi-
gen Wandel, dem unser bekenntnishaft-theologisches Reden unter-
worfen ist, immer neu vollzogen werden, und zwar in der Auseinan-
dersetzung nicht allein mit der Philosophie unserer Zeit, sondern auch
mit derjenigen der Vergangenheit.

Wir wollen darum im folgenden versuchen, eine Klirung unseres
Problems in der Weise anzubahnen, dass wir zuerst einen Uberblick
tiber die wichtigsten Typen philosophischen Zeit- und Ewigkeitsden-
kens geben, dann das Problem in das Licht christlicher Philosophie
stellen, um abschliessend von den gewonnenen Einsichten her iiber
die christliche Zukunftshoffnung unter dem Aspekt «Zeit und Ewig-
keit» zu reden.

I. Zeit- und Ewigkeit in philosophischer Sicht

In seinem Buch tiber die letzten Dinge, das den bezeichnenden
Titel trigt « Das Ewige als Zukunft und Gegenwart», macht I, Brun-
Nert die bemerkenswerte Unterscheidung zwischen der gelebten und
der gedachten Zeit. Die gelebte Zeit ist die Zeit, die wir in ihrem Dahin-
fliessen von der Zukunft iiber die (legenwart in die Vergangenheit exi-
stentiell erfahren : die Zeit in ihrem unaufhorlichen Voriibergehen, in
ihrer Unumkehrbarkeit, in der Unerbittlichkeit ihrer Bewegung vom
‘noch nicht» zum «jetzt» und vom «jetzt» zum «nicht mehr». Diese
Irreversibilitit der Zeit ist — wie K. Heim bemerkts— «der tiefste

Grund des Weltleides». Von diesem naiv-vorphilosophischen Zeitver-
\‘—-ﬁ._,—._

* Jiirgen Moltmann, Theologie der Hoffnung, Miinchen 1966. Vgl. vor
allemn geine Kritik an der «transzendentalen Eschatologie», S.38ff., und seine
Snterscheidung zwischen Epiphaniefrémmigkeit und Erwartungsreligion,

851,

¥ Heinrich Ott, Eschatologie, Zollikon 1958, 5. 56.

4 Emil Brunner, Das Ewige als Zukunft und Gegenwart, Zirich 1953,
S_- 46 ff. Wir folgen im grossen und ganzen seiner Darstellung, nicht ohne sie im
®mzelnen zu korrigieren und weiterzufithren.

5 Karl Heim, Zeit und Ewigkeit, in: Glaube und Leben, Berlin 1928,
8.555 (zitiert nach E. Brunner).



— 184 —

standnis ist zu unterscheiden die gedachte Zeit, das heisst die Art und
Weise, wie wir zur gelebten Zeit denkend Stellung nehmen. Je nach
dem Ansatz unseres Denkens eroffnet sich uns eine grosse Mannigfal-
tigkeit von Moglichkeiten, das Problem «Zeit und Ewigkeit» anzuge-
hen. Die erste und in gewissem Sinn naheliegendste Auffassung tritt
uns entgegen im linearen Zeitverstindnis, dessen Wesen darin liegt,
dass das Erlebnis der dahinfliessenden Zeit radikalisiert und zum
Prinzip erhoben wird. Und zwar in der Weise, dass die Zeit in ihrem
fluere absolut gesetzt und die Ewigkeit selbst als unendlich lange Zeit-
dauer, als Fortsetzung und Grund der linearen Zeit verstanden wird.
Diesem linearen steht das zyklische Zeitverstindnis gegeniiber. Nach
diesem wird die Zeit in ihrem Dahinfliessen als ein Ausschnitt aus dem
Kreislauf des Kosmos gedeutet, als Ausdruck des unaufhorlich in sich
selbst zuriickkehrenden kosmischen Geschehens, das keinen Anfang
und kein Ende hat und das sich eben darin als das Ewige erweist. An
der so verstandenen Ewigkeit bekommt der Mensch Anteil durch
seine Hinordnung in eben diesen Kreislauf. Das war im wesentlichen
das antikgriechische Zeit- und Ewigkeitsverstandnis.

Das lineare und das zyklische Zeitverstindnis sind gleichsam die
mythologischen Vorliufer des philosophischen Zeitdenkens. Dieses
entwickelt sich im wesentlichen nach einer doppelten Richtung: ent-
weder in der Richtung auf einen vom Subjekt ausgehenden transzen-
dentalen Idealismus oder in der Richtung auf einen vom Objekt aus-
gehenden Ontologismus.

Der Gedankengang des ontologischen Zeit- und Ewigkeitsbegrif-
fesist in den Grundziigen folgender : Das Zeitliche ist nicht das wesen-
haft Seiende, da es stiindig vom Sein in das Nicht-Sein iibergeht, im
«Werden» begriffen ist. Die Zeit in ihrer Irreversibilitiit ist nichts
anderes als die Manifestation dieser stindigen Hinbewegung des
Seins zum Nicht Sein. Eine Rettung vor dem Versinken ins N icht-
Sein gibt es nur durch das Zuriickgehen zum Sein oder zum ¢ Cirund?
des Seins®. Der Grund des Seins allein ist dem Werden, dem standige™
Ubergang des Seins ins Nicht-Sein enthoben und ist eben darin eW1&:
Die Ewigkeit wird wesentlich als Zeitlosigkeit oder — positiv t@,'fe’vV(’fnde}0
—als der Zeit iiberlegenes Seins-Prinzip gedacht. Dieses kann auch 50
gedeutet werden, dass im Seins-Grund das Ordnungsprinzip der Zeit
beschlossen und die Zeit selbst als «ordre de succession» (Leibniz) 2%
verstehen sei.

® Paul Hiiberlin, Das Gieheimnis der Wirklichkeit, Basel 1927, S. 126 -



— 185 —

Das transzendental-idealistische Zeit- und Ewigkeitsverstindnis
geht demgegeniiber vom Subjekt aus in dem Sinne, dass es das, was
der Ontologismus dem Sein oder dem Grund des Seins zuordnet, dem
Subjekt (wohlverstanden : nicht dem konkret-geschichtlichen Indivi-
duum, sondern dem transzendentalen Subjekt) zuschreibt, das han-
delnd und erkennend sich selbst setzt, sich selbst und alles, was nicht
Subjektist, begriindet( Fichte). Indiesertranszendental-idealistischen
Schau wird die Zeit als «reine Form der Anschauung» (Kant) verstan-
den, die das Subjekt im Akt des Handelns und Erkennens nicht abzu-
legen vermag. Alles Handeln und Erkennen des Subjektes ist darum
zeitgebunden. Indem aber das Subjekt die Zeit als reine Form der
Anschauung denkt, erhebt es sich als Subjekt iiber die Zeit und ge-
winnt Anteil an der Ewigkeit, die die Ewigkeit der Vernunft oder der
Vernunftwahrheit ist. Durch seine Teilnahme an der ewigen Ver-
nunftwahrheit erweist sich das transzendentale Subjekt selber als
ewig, wihrend das vom Zeitstrom erfasste, das konkret-geschicht-
liche Ich verginglich ist.

Diese beiden Grundkonzeptionen — die ontologische und die
transzendentale — sind nach E.Brunner seit ihrem ersten Auftreten
unendlich oft «reproduziert und variiert» worden. Immer geht es
darum, die Zeit in ihrem verginglichen Charakter durch das Denken
der Ewigkeit, durch ein in der Ewigkeit selbst verankertes System-
denken zu iiberwinden.

Die beiden klassischen Zeit- und Ewigkeitsbegriffe des philoso-
Phischen Systemdenkens sind indessen nicht unwidersprochen ge-
blieben. Und zwar sind sie in der Regel immer mit demselben Argu-
Ment bekimpft worden : dass die in diesen philosophischen Kategorien
gedachte Zeit nicht die wirkliche, micht die gelebte Zeit ser und dass
darum auch die von diesen Zeitbegriffen her visierte Ewigkeit fiir den
Menschen in seinem konkret-kontingenten Seinkeinen Wirklichkeits-
charakter habe. Es wurde vor allem geltend gemacht — erstmals durch
I‘I-Bergaon7 —, dass durch die Reflexion, sei es auf eine ontologisch
oder transzendental verstandene Zeit, die Gegenwart in ihrer Unmit-
telbarkeit verlorengehe. Die Gegenwart werde zu einem ausdeh-
Mungslosen Punkt des Ubergangs von der Zukunft in die Vergangen-

eit und habe fiir den Menschen keinen Wirklichkeitscharakter mehr.
Die Gegenwart ist nach Bergson mehr als der ausdehnungslose

Mathematische Punkt zwischen Zukunft und Vergangenheit. Als ge-
\_‘_
" Henri Bergson, Kssai sur les données immédiates de la conscience,

évolution créatrice ; beide Genéve 1945.

bl



— 186 -

lebte Zeit ist die Gegenwart zwar fliichtig, aber sie ist nicht ausdeh-
nungslos, sondern sie hat eine gewisse Dauer, eine «durée réelle». Die
wirkliche, gelebte Zeit ist nicht in dem Sinne linear oder zyklisch, wie
sie dem Denken erscheint, wonach sich im Zeitablauf gleichsam ein
Punkt an den anderen anreiht, jeder den anderen bloss beriihrend,
wobei die Gegenwart nur der jetzige dieser Punkte sei. Die Gegenwart
ist vielmehr ein Ineinander verschiedener Zeitelemente, namlich von
Gegenwirtigem und Vergangenem. Bergson illustriert das am Begriff
des Organismus, der, unter dem Gesetz der «évolution créatrice» ste-
hend, eine relative Aufhebung des Zeitstromes in sich schliesst: der
Organismus alteriert zwar, aber er hat in seiner Entwicklung vom
Samen bis zur ausgereiften Frucht «durée réelle». Das gilt erst recht
vom Menschen: Ich bin, wasich bin, nicht nur durch das, wasich jetzt
gerade, in der Gegenwart, bin, sondern immer auch durch das, wasich
einmal war. Im Unterschied zum blossen Organismus weiss aber der
Mensch von seiner Vergangenheit, er weiss von ihr durch die Erinne-
rung. Die Erinnerung ist die Vergegenwirtigung der Vergangenheit
und ist so ihrerseits eine partielle Aufhebung der Vergiinglichkeit der
Zeit. Erinnerung ist Dauer im Vergehen.

Einen weiteren bedeutsamen Schritt vollzieht M. Heidegger®.
Auch er will es im Kampf mit der Systemphilosophie mit der wirk-
lichen, mit der gelebten Zeit zu tun haben. Uber Bergson hinausge-
hend, wenn auch von ganz anderen philosophischen Voraussetzungen
herkommend, sagt er: Der Mensch umschliesst in seiner (iegenwart
nicht nur seine Vergangenheit, sondern immer auch seine Zukunft-
Ich bin nicht ohne meine Vergangenheit, ich bin aber auch nicht ohne
meine Zukunft. Ich bin — in diesem Sinne — meine eigene Geschichte:
Das zu betonen, dass der Mensch ein geschichtliches Wesen ist und dass
der Sinn seines Lebens darin liegt, dass es geschichtliche Bedeutung
gewinnt, daran liegt Heidegger viel. Geschichtliche Bedeutung aber
erlangt der Mensch dadurch, dass er sich durch das Entwerfen dessen
was er zukiinftig sein soll, in den allgemeinen Prozess der Geschicht®
einfiigt, die sein Schicksal ist. Das heisst : nicht nur das Gegenwiirtig
Haben und das Zu-mir-Rechnen der Vergangenheit gibt meinem Sei?
den Charakter des Gieschichtlichen oder — was fiir ihn damit identiscl
ist — den Charakter des Menschlichen, sondern ein geSCthhthGh
menschliches Wesen werde ich entscheidend erst durch die Vergege?”
wirtigung von Zukunft im Akt des Entwerfens meiner Zukunft, 1

® Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1935. Vgl. dazu Heinrich Barth
Das Sein in der Zeit, Tiibingen 1933,



— 187 —

welchem ich meine Zukunft vorwegnehme. Nur wenn ich in Erwar-
tung und Zielsetzung meine Zukunft vorwegnehme, kann ich wirklich
Mensch sein, weil ich nur im Blick auf die Zukunft meine Freiheit er-
fahre. So bin ich, wie ich meine Vergangenheit bin, in der Freiheit des
Entwerfens von Zukunft immer auch meine Zukunft. Dass das Ver-
gangene zu mir gehort, erlebe ich in meiner Schuld: dass meine Zu-
kunft zu mir gehort, erlebe ich in meiner Zukunftserwartung und vor
allem in meiner Sorge um die Zukunft. Welches aber der Inhalt meiner
‘ Zukunftscrwm*tung ist oder zu sein hat, sagt Heidegger nicht. — Das
ist anders bei dem Zukunftsphilosophen Ernst Bloch, der in seinem
Umstrittenen Werk « Das Prinzip der Hoffnung?» seine Hoffnungsphi-
losophie als Meta-Religion verstanden wissen will. Er sagt: Religion
st grundlegend Hoffnung, gibt ihr aber eine anthropologisch-athei-
Stische Wendung, indem er ausfiihrt, dass der verborgene Mensch, der
homo absconditus der noch ungefundenen und ungelungenen Zu-
kunft, fiir den Menschen der Gegenwart « Gott» ist. Ist der jetzt noch
Verborgene Mensch der Zukunft gefunden — der der Mensch des huma-
Nistischen Zeitalters im Sinne des historisch-dialektischen Materialis-
Mus sein wird —, dann hort Religion als Hoffnung auf, weil sie sich im
Menschen erfiillt. Gott wird also im Grunde mit dem kommenden
Menschen der Zukunft gleichgesetzt.

Die Frage driingt sich auf, ob wir mit dieser Entwicklung des phi-
l(”?!Ophis;chen und des weithin von ihm abhéingigen theologischen Zeit-
Und Ewigkeitsdenkens an ein Ende gelangt sind oder erst an einem
Anf&ng stehen. Es scheint uns, dass wir an einen Anfang gestellt sind,
der aber nur dann ein verheissungsvoller Anfang sein kann, wenn das
8anze Problem von einer christlichen Philosophie her, die die echten

Nliegen des profan-philosophischen Zeit- und KEwigkeitsdenkens
a‘ufnil’nmt, neu durchdacht wird.

IL. Zeit und Ewigkeit in der Sicht christlicher Philosophie

Die Unterscheidung, die E. Brunner zwischen der gelebten und

e.sr gedachten Zeit macht, mag uns dazu verholfen haben, die Ent-
wl@klung des philosophischen Zeit- und Ewigkeitsbegriffes einiger-
;IilzsiSen zu iiberblicken. Aber diese U‘nterscheidung kann fiir uns nicht
nih etztes Wort sein. Dass wir uns diesem letgten Wort wenigstens zu
ern vermogen, dazu kann uns derjenige Philosoph Anleitung ge-
MBrunner als den grossten christlichen Philosophen unserer

* Ernst Bloch, Das Prinzip der Hoffnung, Frankfurt 1959.



— 188 —

Zeit bezeichnet: Heinrich Barth. Was er zu sagen hat, ist um so ver-
trauenswiirdiger, als er auf Grund einer umfassenden und griind-
lichen Kenntnis der ganzen Philosophiegeschichte die Anliegen der
zeitgenossischen Existentialphilosophie aufnimmt und in fruchtbarer
Weise weiterfithrt. Er tut das in seinem grundlegenden systemati-
schen Werk «Erkenntnis der Existenz!?». Seine Grundthese lautet:
Menschliche Existenz vollzieht sich in der Erkenntnis, nicht im Er-
kannten, sondern im existentiellen Akt des Erkennens.

Wenn wir seine oft sehr schwer verstindlichen Ausfiihrungen
tiber Zeit und Ewigkeit im folgenden zusammenfassend darstellen
und zugleich weiterfithren, indem wir das, was er als Philosoph sagt,
theologisch zu formulieren suchen, so kann sein Gedankengang wie

folgt umschrieben werden:

Menschliche Existenz vollzieht sich im Akt des Erkennens. Das
ist aber nicht im Sinne des Parmenides und der an ihn anschliessen-
den antik-griechischen Ontologie zu verstehen, wonach der Mensch
im Denken Sein gewinnt auf Grund dessen, dass Sein und Denken
eins sind, noch auch im Sinne des cartesianischen cogito ergo sum,
wonach das Ich im Akt des Denkens sich als res cogitans konstituiert.
Menschliche Existenz vollzieht sich im Akt des Erkennens vielmehrin
der Weise, dass dieses Erkennen als Akt einen transzendentalen
Grund hat, ndmlich in der Idee der Erkenntnis, so wie die Existenz
selbst — im wortlichen Sinne als «ex-sistere», als «heraustreten aus
etwas» verstanden — einen transzendentalen « Grund» hat. In diesem
Akt des Erkennens ist die Zeit die Modalitit des In-Erscheinung-Tre-
tens von Existenz iiberhaupt und der menschlichen Existenz im be-
sonderen, die — was nicht unwichtig ist — im unfassenden Sinn al$
geist-leibliche Existenz zu verstehen ist. Als diese Modalitit der
menschlichen Existenz hat die Zeit ihren transzendentalen Grund
in der «ewigen Zeit.» Der Begriff des Ewigen oder der Ewig
keit ist als abstractum tunlichst zu vermeiden. Die ewige Zeit ist nich?
Zeitansich, abgesehen von aller Zeitlichkeit, sondern die transzenden”
tale Voraussetzung, der « Ursprung» der Zeit, in welcher Existenz sich
vollzieht. Mit anderen Worten : die Zeitlichkeit der Existenz hat ihre?
Grund in dieser selbst, sofern Existenz transzendental begriindet isff'
Indem in dieser Weise die Zeitlichkeit an die Existenz, an den EX!"
stenzvollzug gebunden ist (vgl. das von A. E. Riithy iiber den alttest?”
mentlichen Zeitbegriff Gesagte : «Zeit gibt es nur, wo etwas ,g_;'eschieh13 :
S.135),ist sie nichtein objektiv bestehender ¢ordre desuccession» noch

10 Heinrich Barth, Erkenntnis der Existenz, Basel/Stuttgart 1965.



— 189 —

auch — subjektiv — eine «reine Form der Anschauung,» in denen
sich Existenz vollzieht; sondern «die Zeit ist im Vollzug der Ex-
istenz selbst beschlossen». Die Dauer der Existenz beruht da-
rauf, dass Existenz, und damit deren Zeitlichkeit, sich immer
neu aktualisiert — von ihrem transzendentalen Grund, von der ewigen
Zeit her.

Theologisch gesprochen, heisst das: der Mensch existiert, indem
er in der Erkenntnis des Glaubens, die sein ganzes Mensch-Sein um-
fasst, sich als zeitliches Geschopf, als Geschopf seines ewigen Schop-
fers versteht und eben in diesem Glauben existentiell sein geschopf-
liches Sein lebt. Die Zeit ist also eine Modalitit der Geschopflichkeit des
Menschen, nicht bloss — was ein ganz anderer Gedanke wiire — ein Prii-
dikat der Endlichkeit seiner Existenz, ein Gedanke, der dem linearen
oder zyklischen Zeitverstindnis verhaftet bliebe und einer ontologi-
Schen oder transzendental-idealistischen Deutung der Zeit rufen
Wirde. Sowenig aber die Zeitlichkeit losgel6st werden kann von der
Geschopflichkeit des Menschen, sowenig kann die Ewigkeit abstrakt,
Von Gott losgelost gedacht werden. Dass Gott ewig ist, besagt viel-
ehr, dass Er als der personhafte Schopfer der zeitlichen Existenz seiner
Geschopfe vollig michtig ist (vgl. S.197). Dauer aber hat der Mensch
hur auf Grund der immer neuen Aktualisierung seiner Existenz durch
den ewigen Schiopfer. Dogmatisch gesprochen : das Geschopf existiert
und hat Dauer darin, dass Gott nicht nur sein Schopfer, sondern auch
Sein Erhalter ist. Wer das Unmogliche unternimmt, die immer neue
Aktualisierung seiner KExistenz nicht im Glauben an seinen Schopfer
Und Erhalter zu vollziehen, dessen Existenz entfillt zwar nicht, aber
Sie gewinnt keine Tiefe : sie ist nur Existenz, der die Verwirklichung
Oder — in anderer Terminologie — das Sein, die Substanz fehlt; sie
bleibt schattenhaft und verfillt dem N ichtigen.

Vom Begriff der « Dauer» her stellt sich nun aber die Frage nach
den Zeitphasen : nach der Bedeutung der Gegenwart, der Vergangen-

et und der Zukunft. Von Zeitphasen ist zu reden und nicht von Zeit-
dimEnsionen, besonders nicht, wie wir noch sehen werden, von der

imension der Zukunft. Die Vorstellung ist abzulehnen, dass die Zeit
®ine Dimension sei, die in Analogie stiinde zur Dimension des Rau-
Wes. Die von Kant i inaugurierte Parallelisierung von Raum und Zeit,
die oy aber charakteristischerweise in seiner « Kritik der reinen Ver-
Munfty, nicht durchhilt, kann kein letztes Wort sein. Im Gegenteil :
8erade sie verleitet dazu, die Zeit «riumlich», eben als Dimension zu
Verstehen. So ist auch die weitverbreitete Redeweise vom « Strémen»



— 190 —

(fluere) der Zeit irrefithrend. Das Geschehen in der Zeit ist nicht ver-
gleichbar einem «rollenden Band, auf dem die Ereignisse aus der rit-
selhaften Schattenhaftigkeit ihres zukiinftigen Seins in das helle
Licht der Gegenwart treten, um alsbald in die andere Schattenhaftig-
keit der Vergangenheit zu verschwinden». Wie aber ist dann Gegen-
wart, Vergangenheit, Zukunft zu verstehen ?

Das grosste Ritsel ist die Gegenwart. Es gibt keine Gegenwart an
sich, sowenig es Zeit an sich gibt. Gegenwart vollzieht sich — in der
Aktualisierung der Existenz, die ihren Grund in der ewigen Zeit hat -
wm Augenblick. Gegenwart ist die im Augenblick sich erfiillende Zeit,
die Zeit ndmlich, die ihre Erfiillung darin findet, dass der Mensch die
Verantwortung, in die der Augenblick ihn hineinstellt, wahrnimm?b
und sich entscheidet. Die Gegenwart ist die Zeit der Verantwortung
und der Entscheidung, in der Existenz von ihrem transzendentalen
Grund, von der ewigen Zeit her, sich im Augenblick vollzieht. Das
berechtigt uns indessen nicht, direkt und ungebrochen von der « Ge-
genwart der Ewigkeit im Augenblick» oder vom «ewigen Augenblick?
zu reden. Denn was ist dieser Augenblick? Es liegt ein tiefes Riitsel
darin, dass wir den Augenblick, die Gegenwart, in der unsere Existen?
sich verantwortlich aktualisiert, nicht unmittelbar erfahren. Was
eben «noch nicht» war, was fiir uns eben noch Zukunft war, ist schon
«nicht mehry, ist schon Vergangenheit. Der Dichter (Nikolai Less
kow) sagt das so: «Die Zeit kommt nie, sie ist immer schon voriiber-?
Nie, keine Minute, keinen Bruchteil einer Sekunde, sind wir uns wirk-
lich gegenwiirtig ; wir sind es auch nicht in der Selbstreflexion, da wir
in der Reflexion auf uns selbst vom eigenen Ich immer schon als vOP
einem Gewesenen Abstand nehmen. Die Gegenwart, die allein unser
Gegenwart sein konnte, ist uns verborgen. Sie ist fiir uns nur fassbar’~
wie jenes «noch nicht» und jenes «nicht mehr» anzeigen — in der Per”
spektive unserer Zukunft und unserer Vergangenheit. Aber nun 8¢
rade nicht so, dass wir uns mit unserer Gegenwart «auf einem absolt”
ten Scheitelpunkt» der aus der Zukunft in die Vergangenheit vor-
tiberfliessenden Zeit befinden, sondern immer nur so, dass das, wae
wir jetzt, im Augenblick, sind, stets auf Zukiinftiges und Verga,ngeneS
bezogen ist. In dieser Bezogenheit sind wir uns nie wirklich gegenwﬁ‘{'-
tig. Denn Zukiinftiges und Vergangenes sind fiir uns als Gegenw il
gen nie existenziell,

Was damit gesagt ist, wird noch deutlicher, wenn wir die bei :
anderen Zeitphasen, die Vergangenheit und die Zukunft, niher in
Auge fassen,

dent



— 191 —

Die Vergangenheit ist der Inbegriff der Aktualisierungen, die wir
vollzogen haben. Indem wir uns der so verstandenen Vergangenheit
erinnern, hat vergangene Existenz ihre Aktualitit, ihren Tat- und
Entscheidungscharakter fiir uns verloren. Die Entscheidungen und
Taten der Vergangenheit liegen hinter uns, sie konnen nur noch in der
Weise von Sachen erinnert werden, als Tatsachen ohne Aktualitiit.
Das darf aber nicht dazu verleiten, die Vergangenheit zu versach-
lichen, sie als ein «Triimmerfeld» zu betrachten, «das in kalter Todes-
uhe hinter uns liegt». Denn in der Erinnerung vergegenwiirtigen wir
uns die Entscheidungen, die wir in der Vergangenheit getroffen
h&ben, immer so, wie wenn sie noch gegenwiirtig, fiir uns noch aktuell
Wiren. Das Vergangene, auf das wir zuriickblicken, bleibt darum
trotz aller Faktizitit des Gewesenen ein existentielles Geschehen, das
fiir ung in der Erinnerung seine Bedeutung behilt. Was vergangen ist,
kann nicht einfach verabschiedet werden. In der Erinnerung an Ver-
gangenes aktualisieren wir zwar nicht unsere Existenz, aber wir sind
und bleiben am Vergangenen existentiell beteiligt. Und zwar wird uns —
Wie mit, Heidegger zu sagen ist — die existentielle Bedeutung der Ver-
gangenheit besonders eindriicklich an der Schuld, wenn auch nicht
8esagt werden kann : nur an der Schuld. Es gibt nicht nur einen Fluch,
Sondern auch einen Segen der Vergangenheit, auch wenn dieser fiir
Uns unanschaulich bleiben sollte. An dieser Stelle ist ein Wort zu sagen
“ur sogenannten Irreversibilitiit der Zeit, die fiir das vorphilosophische

Cithewusstsein so sehr im Vordergrund steht. Der Gedanke der Un-
Umkehrbarkeit der Zeit ist — wenigstens in der Isolierung, in der er
8eWohnlich erscheint — nur vollziehbar auf Grund jener Vorstellung
¥om Stromen der Zeit und iibersieht nur allzuleicht den existenziellen

harakter vergangener Entscheidungen. Es bleibt dann einfach bei

o Feststellung : was geschehen ist, das ist geschehen. Vergangenes

n nicht mehr riickgingig gemacht werden. Es ist darum tief be-

futungsvoll, dass Plato — nicht ohne Ironie — auch den Gedanken

r Umkehrbarkeit der Zeit erwiigt. Er tut das in seiner mytholo-
81schen Rede von einem Zeitalter, in dem die Menschen nicht, wie hier
:nd Jetzt, als Kinder geboren werden, heranwachsen und alt werden,
udern in dem sie umgekehrt alt in die Existenz treten und immer
]‘;Ilger werden. Dieser Mythos Platos sollte uns zum mindesten eine

i:‘rnmlg sein, die Unumkehrbarkeit der Zeit nicht zu verabsolu-

'en, sondern die Moglichkeit ihrer Umkehrbarkeit offenzulassen.
ihlre ZG.it; ist reversibel, sofern wir in der Erinnerung an Vergangenes an

®Xistentiell beteiligt bleiben — zu unserem Fluch oder zu unserem



— 192 —

Segen. Diese Einsichtist fiir das Verstindnisder christlichen Zukunfts-
hoffnung nicht bedeutungslos.

Was aber ist unter der Zukunft zu verstehen ? Geleitet von unse-
rem naiven, vorphilosophischen Zeitbewusstsein sind wir geneigt, die
Zukunft — nach dem unmittelbaren Sinn dieses Wortes — als das «auf
uns Zukommende» zu betrachten, das heisst: als etwas, das als Kom-
mendes, als Vorhandenes schon da ist. Dementsprechend meinen wir,
die Zukunft als dieses Vorhandene passiv abwarten oder ihm aktiv
entgegengehen zu konnen. Wir betrachten das Leben der Menschheit
und unser eigenes als eine Art « Reise in ein vor uns liegendes unbe-
kanntes Land», tiber das wir nicht nur Mutmassungen anzustellen,
sondern auch ontologische Aussagen machen zu kénnen vermeinen,
ohneanihnenexistentiell beteiligt zusein. Wirmachen unsaber,indem
wir das tun, zu Herren der Zeit, oder aber wir lassen uns durch sie
knechten, um alsbald einem hoffnungslosen Fatalismus zu verfallen.
Demgegeniiber muss geltend gemacht werden, dass unsere Zukunfts-
bilder von dem abhiéingen, was nach unserem gegenwdnrtigen Urteil
wiinschbar oder gefordert ist. Das aber heisst: Wer an die Zukunft
denkt, entscheidet sich in der Gegenwart iiber das, was kommen soll-
Die Zukunft ist — in Analogie zu dem, was wir iiber die Vergangenheit
gesagt haben — der Inbegriff der kommenden Aktualisierungen unse-
rer Existenz, an denen wir in anderer Weise als an der Vergangenheit,
die die Weise der Erinnerung ist, stets existentiell beteiligt sind. Diese
andere Weise ist die des Entwerfens von Zukunft. Wie Heidegge"
richtig sieht, vollzieht sich menschliche Existenz immer auch im Ent-
werfen auf das hin, was werden soll. Mit ihrem Selbstverstindnis in
der Gegenwart vollzieht menschliche Existenz immer auch die VOI_"
wegnahme ihrer zukiinftigen Existenz. Aber dieses existentiell bGte_"
ligte Entwerfen von Zukiinftigem ist nicht so zu verstehen, «dass mib
ihm das Wirklich-Sein der entworfenen Zukunft gewiihrleistet wire’-
Unser Zukunftsdenken hat keine schopferische Kraft. Wer das mein?;
verfillt dem utopischen Denken.

Das Entwerfen von Zukiinftigem ist vielmehr ein «Setze
dem wir wissen, dass es sich in der Ordnung der kosmischen Vorging®
in der Auseinander-Setzung vollziehen wird und dass es darum imn‘_ler
auch von einem manifesten Scheitern begleitet sein wird. Es g!
keine Zukunft an sich. Es gibt dieses Setzen der Zukunft nur in der
Aktualisierung der jetzigen Existenz als einer zukiinftigen. Ein Zu'
kiinftiges, an dem unsere gegenwirtige Existenz nicht beteiligh Ware
kommt als Zukunft gar nicht in Frage. Wir selbst, in unserer geget”

n», von



— 193 —

wirtigen Existenz, sind die Triger der Zukunft. Dass dem so ist,
wird manifest daran, dass wir, wenn auch nicht ohne Furcht, stindig
auf Kommendes hoffen. Mehr als wir selbst ahnen, sind wir in unserer
gegenwirtigen KExistenz auf die Zukunft ausgerichtet, weit hinaus
iiber den Bereich unserer Vorsiitze, Planungen und Zukunftsprogno-
sen. Und umgekehrt wird unsere gegenwiirtige Existenz von der Zu-
kunft stiindig herausgerufen «auf ein offenes Meer von Moglichkeiten,
ohne jede Gtewihr dafiir, dass wir je an ein Ziel gelangeny». Wenn wir
aber Giegenwart, Vergangenheit und Zukunft von ihrer je verschiede-
hen existentiellen Bezogenheit her in dieser Weise verstehen, erhebt
sich die weitere Frage, in welchem Verhiiltnis die drei Zeitphasen zu-
einander stehen ? Unsere Existenzgeschichte — wir verstehen darunter
die Kontinuitit in den Aktualisierungen unserer Existenz — erscheint
Zunéichst als ein Ablauf von Aktualisierungen unserer Existenz, in
dem eine auf die andere folgt — ein Ablauf, der, wie wir meinen, in un-
Serem « Lebenslauf» manifest wird. Das ist aber nur ein Schein, der
Unserer hartnickig festgehaltenen Vorstellung von einem Stromen
der Zeit entspringt. In Wahrheit aber geht es um einen in der ewigen
Zeit begriindeten, ineinandergreifenden Zusammenhang, der sich so
Vollzieht, dass Gegenwart sich stets aktualisiert als Vergegenwiirti-
gung von Vergangenem und als Entwerfen von Zukiinftigem. Es geht
‘_Schlecht und recht gesagt — nicht um ein Nacheinander, sondern um
®In Ineinander. In diesem existentiellen Ineinander, in dem die drei
Zf’itphasen zueinander stehen, hat die Gegenwart das Hauptgewicht.
18 ist der Schauplatz der kommenden und vergehenden, in der ewi-
gen Zeit begriindeten Aktualisierungen unserer Existenz, so sehr,
dass ein gewisses Schweifen in die Moglichkeiten der Zukunft in Hoff-
flung und Furcht sowie ein gewisses Sich-Klammern an Vergangenes
i ' Schuld und Dankbarkeit als existentielle Defekte erscheinen.
It leben nicht wirklich in der Gegenwart, wenn wir in der Zu-
nft oder in der Vergangenheit leben. Andrerseits aber ist uns
1© Gegenwart, die das Hauptgewicht hat, verborgen. Wir wer-
den ihrer nicht habhaft, es sei denn, dass wir Vergangenes erin-
fern yung Zukiinftiges erwarten. Ks gibt fiir uns, wie wir gesehen
Aben, Gegenwart nur in der Perspektive der Zukunft und Vergan-
8enheit, An jhnen sind wir zwar existentiell « beteiligt», aber sie
aben fiir uns keinen wirklich existentiellen Charakter, die Ver-
g‘&ngenheit nicht mehr, die Zukunft noch nicht. Das ist die Situa-
klo‘n, in der der Philosoph die menschliche Existenz in ihrer Zeitlich-
C1t sieht,



— 194 —

Was aber bedeutet diese Situation im Aspekt der christlichen
Botschaft? Um es kurz zu sagen : dass die Gegenwart, auf die es fiir die
Aktualisierung unserer Existenz entscheidend ankommt, uns verbor-
gen ist und dass die Vergangenheit und die Zukunft, an die wir mit
unserer (iegenwart gewiesen sind, keinen Wirklichkeitscharakter fiir
uns haben, das alles bedeutet, dass wir mit unserer zeitlichen Existenz
wn der gefallenen Schopfung leben, die der Erlosung harrt. Diese Krlo-
sung kann nur kommen von der ewigen Zeit Gottes her, sofern sie uns
in der Not unserer jetzigen Zeitlichkeit eine neue, qualifizierte Zeit
bringt. Mit diesem Ausblick auf eine «neue» Zeitlichkeit werden wir
vor die dritte Irage unserer Untersuchung gestellt, vor die I'rage
nimlich, wie auf Grund eines in der dargelegten Weise geklirten Zeit-
und Ewigkeitsbewusstseins die christliche Zukunftshoffnung zu ver-
stehen sei.

I11. Die christliche Zukunftshoffnung

Es ist natiirlich im Rahmen dieser Vorlesung nicht maoglich, die
ganze christliche Eschatologie in das Licht des so verstandenen Zeit-
und Ewigkeitsbegriffes zu stellen. s kann sich nur darum handeln,
an den exponiertesten Stellen die Schlussfolgerungen aufzuzeigen
die sich aus demselben ergeben.

Zur Kliarung des neutestamentlichen Zeit- und Ewigkeitsbegl'if‘
fes seien einige exegetische Bemerkungen vorausgeschickt.

Es sind im wesentlichen drei Termini, in denen das neutest®
mentliche Zeitbewusstsein sich ausdriickt!!. Die Vokabel chronos, die
in der antik-griechischen Philosophie hauptsichlich zur Anwendung
kommt, hat im Neuen Testament kein besonderes Gewicht. Sie be”
deutet an der systematisch einzig bedeutungsvollen Stelle, Apk. 19; o
(«es wird kein chronos mehr sein»), soviel wie Frist, Zeitdauer. Andel-'S
steht es mit kairos. Giemeint ist mit diesem Wort die Heilszeit, die
Offenbarungszeit, die in diese Zeit einbricht, mit der besonderen Aus-
richtung auf den Zeitpunkt, den Gott fiir seine Offenbarung aus”
wihlt. So hat das Heilswerk Christi seinen kairos, wie die Glaubige?
thren kairos haben, nimlich ihren Zeitpunkt, an dem sie das Heil 24
ergreifen haben. Darin aber, dass der kairos im Heilsratschluss GO{”FGS
vor aller Zeit beschlossen und auf die endgiiltige Erfiillung der HGIFS'
zeit in der Zukunft ausgerichtet ist und insofern inmitten dieser Zeit
TH“;;;)SC&I‘ Cullmann, a.a.0., S.31(f., und die einschligigen Artikel e



— 1956 —

lichkeit «neue» Zeit ist, liegt es begriindet, dass in christlicher Sicht
die Zeit umkehrbar ist. Werden die kairoi in der Mehrzahl als die Zeit-
punkte verstanden, die in ihrer Gesamtheit die Heilsgeschichte kon-
stituieren, so muss gesagt werden, dass die Heilsgeschichte, die inmit-
ten der Weltgeschichte verliuft, die als solche unumkehrbar bleibt,
unter dem Zeichen der Umkehrbarkeit steht. Schwieriger und in der
Exegese umstrittener ist die Deutung des Begriffes aron (olam ), der
Im Deutschen in missverstiindlicher Weise mit « Ewigkeit», das dazu-
gehorige Adjektiv aionios mit «ewigy iibersetzt wird. Wenn wir fiir ein-
mMal den linearen Zeitbegriff als Deutungskategorie fiir die diesbeziig-
lichen neutestamentlichen Aussagen gelten lassen wollen, so bedeutet
@on ein Zeitalter, eine Zeitepoche, und zwar eine unendlich lange
éeltepochc O.Cullmann'? vertritt die These, als Zeitalter kénne azon
dreierlei bedeuten: 1. eine unendlich lange Zeitdauer, die nach vor-
Wirts und riickwirts unbegrenzt und in eben dieser unbegrenzten
Dauer die « Ewigkeit» sei; 2. einen begrenzten Zeitabschnitt von un-
endlicher Dauer: die Zeit von der Schipfung bis zur Parusie Christi,
also «diesers Aion; 3. eine Zeitstrecke, die nach der einen Seite be-
grenzt und nach der anderen Seite unbegrenzt sei; eine solche sei a)
die Zeit vor der Schopfung und b) die Zeit, die mit (ler Parusie Christi
eginnt und unendlich lang fortdauert, der <kommende» Aion in sei-
nel"endzeitlichen Entfaltung. Dieser These stimmt W.Michaelis!®
darin zu, dass die Aionen Zeitperioden sind, die keineswegs unbe-
8renzt zu denken sind. Aber er wendet sich dagegen, dass die aufein-
a‘ndel‘folfrenclvn Aionen zusammen die Ewigkeit bilden. Was « Ewig-
Cit) j 18t, wird im Grunde im Neuen Testament nirgends mit Hilfe von
Uon, oy aionios ausgedriickt. Die « Ewigkeity» ist etwas, das tiber die
ionen hinausreicht und das schon da war, als es noch keine Aionen
8ab, g sind vor allem zwei Stellen im Neuen Testament, die darauf
lnWLls,en dass vor dem aion etwas liegen muss, was selbst nicht mehr
Mit, dle%m Begriff bezeichnet wird: Jud. 25, wo es heisst, « [hm ge-
a::)?gg}lll(‘ , Majestit, Macht und Gewalt vor aller Zeit» (pro pantos
(J‘Ott(,gd , und Eph.3, 9, wo vom Geheimnis des Heilsratschlusses
le Rede ist, (ld,‘-; «von Ewigkeit her» (@po ton atonon ), bevor es
onen gab, bestanden hat. Es wird aber nach Michaelis im Neuen
*Stament auch die Moglichkeit offengelassen, dass auf den kommen-
u:;s;'l‘;n etwas folgen wird, das nicht mehr mit dem Begriff aion zu
eiben ist (Jud. 25, Hebr. 4, 9). Dazu wiire allerdings zu bemer-

A0, 8411,
ilhelm Michaelis, Versohnung des Alls, Giimligen-Bern 1950, S. 41f.



— 196 —

ken, dass mit dem «Folgen-Auf» sowenig wie iibrigens mit dem «Vor-
angehen» oder «Vorher-Besteheny, ein letztes Wort gesagt sein kann,
da beide Vorstellungen dem linearen Zeitverstindnis verhaftet sind.
Michaelis rdumt Cullmann gegeniiber ein, dass im Neuen Testament
von verschiedenen Aionen die Rede ist, dass diese aber als Unterab-
schnitte des gegenwiirtigen oder zukiinftigen aion zu betrachten sind.
Es wird im Neuen Testament das vom Judentum her bekannte Zwei-
Aionen-Schema nicht preisgegeben, sondern beibehalten und
dadurch radikalisiert, dass der kommende aion dem jetzigen gegen-
{iber einen neuen Inhalt empfiingt. Dieser neue Inhalt ist gegeben mit
dem Kommen Christi, des Gottessohnes, mit dem die entscheidende
Aionen-Wende erfolgt. In Jesus Christus ist der kommende aion an-
gebrochen, der den jetzigen ablost, der aber erst in der Parusie seine
Vollendung finden wird. Auf diesen neuen Inhalt ist das Hauptge-
wicht zu legen, nicht auf das Zeit- und Aionen-Schema an sich. Dieser
Inhalt aber besagt, dass der neue aion unter der Herrschaft Christi
steht, wihrend «dieser» aion, der mit dem Siindenfall beginnt, der
Herrschaft der Dimonen und Michte unterworfen ist. Die durch
Jesus Christus herbeigefiihrte Aionen-Wende ist also eine Wende der
Machtverhiltnisse (so K. Stalder, vgl. S.172ff.). Was das aber in de*
Sache heisst, soll es nicht bloss bei einem heil.‘e.geschich‘olicheIl
«Schemay bleiben, das kann rein exegetisch nicht mehr gesagt wer”
den. Dazu bedarf es der systematisch-dogmatischen Durchdringun&
gerade des Zeit- und Ewigkeitsbegriffes, auch wenn dieser in der
eschatologischen Botschaft nicht die Dominante bildet. Die system®”
tische Durchdringung des Problems wollen wir im folgenden anhan
der aus der existential-philosophischen Besinnung gewonnene”
Erkenntnisse durchzufiihren versuchen.

a) Die Bwigkeit Gottes und die Zeitlichkeil des Menschen

Wir wissen: es gibt keine Ewigkeit an sich. In christlicher Sicht
ist sie immer Gottes Kwigkeit, besser: die ewige Zeit Gottes. Daz
heisst : Gott ist als der, der er in sich selbst ist und als der er nach 895
sen handelt, der Ewige. Seine Ewigkeit ist nicht eine fiir sich best?'
hende gottliche Wesenheit, der Rahmen gleichsam, in dem Er lebt, $1°
ist auch nicht eine akzidentielle Eigenschaft Gottes, die erst in seine™”
Handeln nach aussen manifest wird, sondern sie ist Gott selbst it S’_Ql‘
nem Wesen und in seinem Tun. Sie hat ihren Grund in Gottes Besti?”
digkeit und Treue, mit der er in allem, was er tut, der ist und



— 197 —

bleibt, der er in sich selbst ist. Er ist — unter negativem Aspekt gese-
hen — der aller Zeit und allen Zeitphasen schlechterdings Uberlegene;
inihm gibt es nicht Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft. Er ist in sei-
ner Uberlegenheit iiber alle Zeit — dasselbe unter positivem Aspekt
gesehen — der Herr der Zeit. Das heisst: Er ist — wir erinnern uns des-
Sen, was wir in unserer existential-philosophischen Besinnung iiber
die ewige Zeit als die transzendentale Voraussetzung oder den Ur-
Sprung der Zeit gesagt haben—der Ewige alsder der Zeit absolut Méch-
tige. In diesem Sinn ist die klassisch gewordene Definition der Ewig-
keit durch Boethius zu bejahen: aeternitas est indeterminabilis vitae
Simul et perfecta possessio. Von unseren Voraussetzungen her wiire
Praziser zu sagen : Gott ist als der Ewige possessor vitae indetermina-
bilis ...

Was heisst das nun aber in bezug auf die Zeitlichkeit mensch-
licher Existenz? Wirkonnen so sagen: alsdieser possessor vitaeindeter-
Minabilis.... ist (Gott der, der in seiner Ewigkeit der Zeitlichkeit in der ,
Aktualisierung menschlicher Existenz darin vollig méchtig ist, dass
O sie schafft, erhiilt, trigt, umfasst. Das gilt in dem Sinne, dass Gott
ajls der Schopfer und Erhalter menschlicher Existenz in deren Zeit-
1I.Ohkeit mit seiner KEwigkeit gegenwdirtig wird. Wie dieses « Gegenwér-
tig-Werden» des ewigen Gottes in der Zeitlichkeit menschlicher Exi-
Stenz zu denken ist, kann in Kiirze am besten gesagt werden durch ein

Yort unseres grossen Schweizer Dichters, Jeremias Gotthelf, der den
1er zu visierenden Sachverhalt in unvergleichlicher Weise so um-
SO_hI‘Bibt : «In gleichméssigem Lauf rollt die Erde fort und fort. Was
Wirarmen Sterblichen treiben mogen, in ihrem Gang stort es sie nicht.
; b Weiber spinnen, ob Méanner Schlachten schlagen, die Erde liuft
thre Bahn sicher und unbewegt. In gleichmissigem Fliigelschlag
"uscht die Zeit iiber die Erde durch die Welt.» (J. Gotthelf verwen-
eF also hier als Dichter das Bild des Rauschens oder Stromens der
®1t, um nun aber im folgenden diesem Bild eine ganz andere Wen-
g zu geben.) « Und wenn allen Menschen die Ohren zugehen, und
We_“n die Erde vergeht, dann bleibt unverindert der Fliigelschlag der
“O1%, sie schligt die Stunden der Ewigkeit. Die Zeit ist auch Ewigkeit,
kl_f’ Ewigkeit, deren Fliigelschlag sie horen, deren Schlige sie zihlen
On.nen_,, Also: die Fliigelschlige der Zeit sind Fliigelschlige der
Wigkeit ; in ihnen ist die Ewigkeit «gegenwiirtigy. Dieser Sachver-

X

duy, }? f]eremias Gotthelf, Jakobs, des Handwerksgesellen, Wanderungen
Ch die Schweiz, Erlenbach-Ziirich 1964, S.193.



— 198 —

halt aber wird — was besonders wichtig ist und wie es bei Gotthelf
nicht anders sein kann — auf die menschliche Existenz bezogen, nim-
lich auf Jakob den Wanderer, und dasin dem « Augenblick», da dieser
nach unzihligen Irrungen und Wirrungen zum Glauben erwacht.

So ist im Vollzug menschlicher Existenz in der Zeit die Ewigkeit
Gottes gegenwiirtig. Mehr aber als nur gegenwirtig ist aber der ewige
Gott in dem einen Menschen, in Jesus Christus, der sein ewiger Sohn
ist. Die Menschwerdung des ewigen Sohnes in Jesus von Nazareth
bedeutet — im Hinblick auf unser Problem — nichts Geringeres, als
dass in ihm die Ewigkeit selbst Zeit wird. In Jesus Christus nimmt der
ewige Clott zeitliche Existenz an, ohne doch — wie das abschliessend
an seiner Auferstehung manifest wird —in der Zeitlichkeit unterzuge-
hen. Er erweist sich gerade darin, dass er sich der Zeitlichkeit mensch-
licher Existenz unterwirft, ohne ihr zu erliegen, als der, der der Zeit
vollig michtig ist. Es liegt fiir das Verstiindnis der neutestament-
lichen Aionen-Lehre alles daran, dass wir die Inkarnation in diesem
radikalen Sinne als ein transzendentales Einbruchsereignis der Ewig
keit Goltes in die geschopfliche Zeitlichkeit verstehen. Wenn wir diesen
transzendentalen Charakter der Inkarnation als Einbruchsereignis der
Ewigkeit in die Zeit {ibersehen und dieses Einbruchsereignis in einen?
linearen Zeitverstindnis neutralisieren, indem wir Christus als die
«Mitte» der Zeit in dem Sinne deuten, dass Christus durch sein Er-
scheinen den linearen Zeitablauf lediglich in ein ante und post Chri-
stum aufteilt, und wenn wir das «Jetzt-Schon» und « Noch-Nicht» des
heilsgeschichtlichen Geschehens in dieses lineare Zeitverstindnis ein”
ordnen, dann verliert dieses heilsgeschichtliche «Jetzt-Schon» ~
«Noch-Nicht» seine Tiefe und seine Bedeutung. Dann werden — wie
E.Moltmann spottet!® — die konsequente Eschatologie A. Schweit”
zers, die das eschaton erst am Ende der Geschichte eintreten lisst un
die «prisentische Eschatologie» R. Bultmanns, der das eschaton sich
in der Gegenwart vollziehen lisst, auf die beruhigende Mitte eine®
«Sowohl-Als-auch» eingeschaukelt, dann wird die hellSO‘CSChIChtllGh
Wende in Jesus Christus (die aber auch Moltmann nicht auf eine?
adiquaten Ausdruck zu bringen vermag), verkannt. Es geht bei der
Aionen-Wende, die Christus dadurch gebracht hat, dass in ihm die
Ewigkeit Zeit ward, nicht bloss um ein solches « Einschaukeln» vO?
Anfang und Ende, auch nicht bloss um eine Mitte (man achte dara®”

1® Wolf-Dieter Marsch (Hrsg.), Diskussion iiber die «Theologie der Hgf
nung», Miinchen 1967. J. Moltmann, Antwort auf die Kritik der Theologi®
Hoffnung, S.207.



— 199 —

dass der Ausdruck «Mitte» primir ein riumlicher ist), sondern um
das, was der Hebriierbrief uns in bezug auf den Kreuztod Christi
verkiindet, um ein ephapax, um ein in jeder Beziehung einmaliges
Geschehen. Die Einmaligkeit dieses (ieschehens aber wird manifest
daran, dass in dieser Aionen-Wende, die Gott durch die Inkarnation
Seines Sohnes vollzieht, gegeniiber der alten eine neue, besonders
Qualifizierte Gestalt der Zeitlichkeit geschaffen wird, die nicht mehr
der bis jetzt besprochenen Schipfungsordnung, sondern der Erls-
Sungsordnung angehort, die Christus uns gebracht hat.

b) Die neve Zeitlichket

Von dieser neuen, besonders qualifizierten Zeitlichkeit ist zu
Sagen, dass sie fiur uns Zeit tn Christus ist, das heisst : dass sie von sei-
nem kairos her, der nun unser kairos geworden ist, Heilszeit, gehei-
ligte, heilige Zeit ist. IThr Merkmal ist, dass sie unsere geschopfliche
Zeit, reversibel, umkehrbar, macht in dem Sinne, dass unsere Gegen-
Wart nicht mehr an die Vergangenheit gebunden bleibt, sondern sie in
®inem ganz bestimmten Sinne in sich aufnimmt und sie der Zukunft
®ntgegentrigt, und dass die Zukunft nicht mehr auf uns «zukommt»,
Sondern in Christus immer schon als unsere Zukunft uns gegenwiirtig
Ist,

Was das heisst, wird klar, wenn wir der Not gedenken, in der der
8efallene Mensch in seiner Zeitlichkeit steht und die sich daran zeigt,
dasg dem Menschen in diesem aion die Gegenwart verborgen bleibt,
Vel‘gangcnheit und Zukunft fiir ihn schattenhaft sind, keinen echten

irklichkeitscharakter fiir ihn haben und dass er die Vergangenheit
Vor allem an seiner Schuld erlebt und die Zukunft in einer Hoffnung,
die immer auch Sorge ist. Das bedeutet zuniachst ganz schlicht, dass
®r Mensch in dieser Lage sich seiner Existenz, zu der er herausgeru-
fon ist, nicht voll erfreuen kann : sie bleibt stets defizient. Das ist radi-
alanders geworden, seitdem in Jesus Christus der ewige Gott mit der
inde deg gefallenen Menschen auch dessen Zeitlichkeit auf sich ge-
lommen hat, umihmebendamitauchausderNotseiner Zeitlichkeit zu
e?lﬁslen. Jesus Christus ist unser Erloser — im Hinblick auf unsere defi-
Zl_ent gewordene Zeitlichkeit — darin, dass wir durch ihn auf Grund der
Mmaligkeit seines Heilswerkes und der durch ihn herbeigefiihrten
onen-Wende nun selbst ein fiir allemal in ihm, in Christus, leben,
u.)andeln konnen. Inmitten dieses Aions mit seiner verderbten Zeit-
hkeit konnen wir in Christus « jetzt schony in einer neuen, durch ihn



— 200 —

erneuerten, heiligen Zeit leben — wenn auch diese «noch nicht» zur
vollen Entfaltung gelangt.

Die neue, heilige Zeitlichkeit wird manifest daran, dass in Chri-
stus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft fiir uns einen ganz
neuen Sinn empfangen. In Christus lebend, kénnen wir, wenn wir in
unsere Vergangenheit zuriickblicken und uns ihrer existentiell betei-
ligt «erinnern», immer nur eines sehen: das Kreuz Christi, durch das
all unsere Schuld getilgt, all unsere vergangenen Aktualisierungen
menschlicher Existenz in ihrer Defizienz zwar nicht aufgehoben, uns
aber nach ihrem Schuldcharakter vergeben sind. Indem wir in Chri-
stus leben, wird das Kreuz unsere Vergangenheit — und sonst nichts.
Zuriickschauend erblicken wir aber auch die Auferstehung Christi, die
in die Zukunft weist. Durch sie wird uns offenbar, dass die Aktualisie-
rungen unserer Vergangenheit auf eine Zukunft hinlaufen, in der
Weise, dass sie weit iiber unser Verstehen hinaus von Gott angenom-
men und von ihm als unsere merita, die zugleich seine munera sind;
gesegnet werden. Die Vergebung am Kreuz, die unserer Vergangen-
heit gilt, wie der Segen, der durch die Kraft der Auferstehung aufunse-
rer Vergangenheitruht,lassen uns unserer Gegenwart erst froh werden-

Die Gegenwart aber, die uns in der gefallenen Schopfung verbor-
gen und unzuginglich bleibt, wird uns in Christus so geschenkt, dass
fiir uns das vollig unausdenkbare Paradox des Glaubens gilt : « Nich?
ich lebe, sondern Christus in mir» (Gal. 2, 20). Indem wir in Christu8
leben, in welchem die Ewigkeit Zeit ward, wird in unserer gegenwéirti‘
gen Existenz, im «Augenblick», Gott selbst gegenwiirtig, was aber
nicht heisst, dass wir ewig seien im Augenblick. Wohl aber heisst das*
wir diirfen darauf vertrauen, dass in der fiir unseren menschliche®
Blick nach wie vor verborgen bleibenden Gegenwart an uns jetzt un
hier das Entscheidende von Gott her geschieht. Dieses Entscheidend®
kann umschrieben werden mit dem « Gegen-Warten» Gottes, das sioh
im Standhalten unserer defizienten Existenz vor Gottes Gericht u?
Gnade vollzieht, ein Standhalten, das — worauf vor allem der Philo®
soph E.Grisebach den Nachdruck legt!® — immer auch ein Gege™
Warten unseres Mitmenschen, ein Ertragen seines Widerspruﬁhs’
seiner Fremdheit und Feindschaft sein muss, das sich in der téi,glichen
Nachfolge Christi zu ereignen hat.

Ohne dieses Gegen-Warten Gottes jetzt und hier gibt es fir W0°
keine Vergangenheit in Christus, keine Vergebung und keine Seg”

'® Eberhard Grisebach, Gegenwart, Halle 1928.



— 201 —

nung, aber auch keine Zukunft. Die Zukunft, die uns in Christus ver-
heissen ist, ist seine Parusie, ist seine Zukunft. Diese Zukunft aber, die
das Ende dieses Aions und seiner Zeitlichkeit herbeifithren und die
Zeitlichkeit des neuen Aions zur vollen Entfaltung bringen wird, ist
grundlegend nicht als futurum hominis in irgendeinem profanen Sinn
zu verstehen, wird nicht eine Zukunft sein, der wir «im Entwerfen von
Zukunft» nur mit Furcht und Hoffnung auf Méglichkeiten, die wir
nicht kennen, entgegengehen konnen, sondern sie wird - radikal davon
Verschieden — der adventus Dei sein!?, das Kommen Gottes zu uns in
seiner Herrlichkeitsoffenbarung. Dieser adventus Dei wird aber ein
Kommen in unsere kreatiirliche Existenz hinein und darin unsere, des
Menschen Zukunft sein. Das aber heisst : unsere menschliche Existenz
wird erst in Christus, der als der Menschen-Sohn in Macht und Herr-
lichkeit erscheinen wird, ihre volle Verwirklichung finden, indem wir
‘gleichgestaltet werden dem, der das Ebenbild Gottes ist» (Rom. 8,
29). Aber — und das darf nicht iibersehen werden — auch dieser neue
Aion in der Herrlichkeitsoffenbarung Gottes wird zeitlich sein, aber in
€inem anderen Sinn, als das von den genannten Exegeten durch Be-
griffe wie die von der begrenzten oder unbegrenzten Zeitdauer ausge-
driickt wird. — Bevor wir uns aber dem Problem der Zeitlichkeit im
kommenden Aion zuwenden, muss noch auf einen weiteren, sehr
Wichtigen Sachverhalt verwiesen werden, der sich auf unser Leben in
Christus in der (regenwart bezieht.

Wir erinnern uns, dass nach unserem existentialphilosophisch
®rhellten Zeitverstindnis Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
Nicht in einem Nacheinander aufeinander folgen, sondern in einem
koIllplen»(e-n [neinander zueinander stehen. Das gilt nun auch fiir die

eitlichkeit des neuen Aion, in dem wir «jetzt schon» in Christus ste-
*’:‘IL Dieses Ineinander von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
W_lrd im Leben in Christus manifest im Heilsvorgang, der mehr ist als
®In zeitlicher Ablauf. Wie das Kreuzesopfer, durch das die Schuld
Userer Vergangenheit getilgt ist, den Charakter einer strengen, in der
Tanszendenz der Christusoffenbarung begriindeten Einmaligkeit
‘_"t, 80 hat auch die Vergebung der Schuld, unsere Rechtfertigung, wie
1© Taufe, durch die sie geschieht, einen streng einmaligen, aus der
Janszendenz (iottes gewirkten Charakter. Wir konnen, wenn wir
anma] gerechtfertigt sind, nicht mehr «dahinter» zuriickblicken in
Pl Vergangenheit, die uns nicht vergeben wiire: in Christus leben

\

' Diesen Unterschied macht J. Moltmann, a.a. 0., S. 210.



wir jetzt schon ein fir allemal in der neuen, erlosten, geheiligten Zeit.
Auf Grund dieser Einmaligkeit der Rechtfertigung verwirklicht sich
aber unser Heil unter der kyrioles des Heiligen Geistes, der uns in sei-
nen Dienst nimmt und der uns fortzu die Gaben des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe schenkt, in der Weise, dass wir durch ihn in
der Aktualisierung unserer Existenz je und je, «im Augenblick», ge-
heiligt werden, ohne dass wir unserer Heiligung, eben weil sie in der
Gegenwart geschieht, unmittelbar gewahr werden. Unsere Rechtfer-
tigung und Heiligung sind aber noch nicht das Ende, sondern erst der
Anfang. Dieser Anfang ist bezeichnet mit unserer himmlischen Beru-
fung, die sich erst in der eschatologischen Zukunft erfiillen wird. Inihr
wird die neue Zeitlichkeit, in der wir jetzt in Christus schon leben, erst
ihre volle Tiefe und Intensitit erfahren. Was diese Tiefe und Intensi-
tit unserer Zeitlichkeit im kommenden Aion bedeutet, das werden
wir sofort zu zeigen versuchen. Hier sollte nur festgestellt werden : Wit
kénnen von unserer Zukunft und unserem Leben aus der Zukunft nur
reden, wenn wir vn Christus sind und uns dessen stets bewusst bleibens
was durch Christus in der Vergangenheit ein fir allemal fiir uns ge-
schehen ist und was jetzt, in der Gegenwart, immerfort durch ihn an
uns geschieht. Nur wenn wir das festhalten, verfallen wir nicht einer
letzten Endes weltimmanenten Futurologie.

¢) Unsere Zukunft

Wenn wir auf die eschatologische Botschaft der Heiligen Schrift
héren, werden wir uns von einem geliuterten Zeit- und Ewigkeitsbe‘
griff her davor hiiten miissen, das apokalyptische Zukunftsbild, inS‘.
besondere die Aussagen von der Erneuerung des Kosmos, von einet
neuen Erde und einem neuen Himmel, als Aussagen iiber ein «VOrh@‘
denes» zu betrachten, das mit dem jiingsten Tag in Erscheinung mfft
und dessen wir stets gegenwiirtig zu sein haben — wie das sektierer’”
sches Denken sich vorstellt. Noch weniger aber werden wir die apokd”
lyptischen Aussagen als kosmologische Zukunftsmythologien abtul
kénnen, die mit unserer Existenz nichts zu tun hitten. Zwar geh? Eﬁs
bei dem verheissenen apokalyptischen Geschehen um ein cobjek tl
ves», will besagen: um ein transsubjektives Geschehen, an del’lfl.Wll
jedoch durch unsere himmlische Berufung in der Weise beteiligt S_m é
dass die kosmische Zukunft in Christus unsere eigene existenti© -
Zukunft sein wird. Der Kern der uns durch die apokolyptische BOII
schaft gegebenen Verheissung ist der, dass uns gesagt wird : Wir 8 ;



— 203 —

nicht einer weltlosen Existenz entgegen. So wahr der Kosmos um des
Menschen willen geschaffen worden ist, so wahr geht es in diesem kos-
Mischen (ieschehen der Zukunft um die Vollendung unserer mensch-
lichen Existenzim Zusammenhang mit der Erlosung und Vollendung
der gefallenen Welt, in der wir jetzt leben. Der objektiv-sachbezogene
Gehalt, der apokalyptischen Verheissungen hat seinen Grund und
Sein Telos letzterdings darin, dass die Zukunft die End-Voll-
®ndung des den Menschen und den Kosmos umfassenden Heils-
Werkes bringen wird, das Christus in dieser Welt fiir uns in der
Vel‘gang(enheit vollbracht hat und in der Gegenwart fortzu fiir uns
Vollzieht,
Wie ist dann aber die End-Vollendung zu verstehen? Wenn in
der Lehre von den letzten Dingen dogmatisch vier Phasen unterschie-
N werden, niimlich die Parusie Christi, die Auferstehung der Toten,
dasjiingste Gericht, das ewige Leben, so sind sie als End-Vollendung
des Heilswerkes Christi folgendermassen zu verstehen!®: Die Parusie
Christi wird die K ronung des Kommens des ewigen Gottessohnes zu
Unserer Erlosung sein, die mit seiner Menschwerdung begann ; die all-
gemeinge Auferstehung der Toten wird die Ausweitung der Auferste-
‘}ng Christi auf alle menschliche Existenz sein; das jiingste Gericht
er(?l der Abschluss und die V ollstreckung des Gerichtes sein, das
hristyg jetzt und hier an uns vollzieht; im Eingehen in das ewige
e}.)en oder in der Verstossung in die iusserste Finsternis wird sich die
‘Piphanie Christi vollenden, der in diese Welt gekommen ist, den
®lnen .y, Fall, den andern zur Auferstehung. Dies alles wird in eznem
Kt geschehen, das heisst : in einer neuen Gestalt der Zeitlichkeit, in
Welcher Gegenwart, Vergangenheit Zukunft endgiiltig eins sind. Wir
W:erden uns darum vor der Meinung hiiten miissen, dass das eschatolo-
8ische Gieschehen eine blosse « Projektion ins Grosse auf die Bildwand
°r Ewigkeity oder eine blosse «Extrapolation» dessen sei, was uns
0 Chrigtyg Jetzt schon geschenkt ist. Ebensowenig ist das Christus-
ges?hehen der Vergangenheit und Gegenwart eine blosse «Antizi-
Pation ), g Kommenden. Mit solchen Ausdriicken wie Projektion,
v;‘:gﬁg_lft.tion 0(,101'.Antizipation wir.d nur a{lzuleicht die ’J:atsachc
i ein]ut’ da?s mit (10Hrl c_sc.hato!og"lsch'en (,escheher'l der Aukrurfft
iohkejq © neue .Gesta[ t der Amtl'.zclz,lceet eintritt. W (ralchf-';s d.lOS() nol‘le Zeit-
ey .Sem wird, kénnen wir am besten am Zwei-Aionen-Schema
N jetzt — noch nicht» aufzeigen.

\

18 . yy 4 & x ]
Hendrlkus Berkhof, Uber die Methode der Eschatologie, a.a.0., S.78.

i



— 204 —

Solange wir in diesem Aion weilen, ist uns die Heilszeit, in der
uns die Ewigkeit, die ewige Zeit Gottes, «jetzt schon» gegenwirtig
wird, nur so gegeben, dass sie noch verborgen bleibt unter der Gestalt
des Todes und der Siinde, dass wir noch immer der Verweslichkeit
und Sterblichkeit preisgegeben sind. Paradox gesprochen: die ewige
Zeit Gottes wird uns in diesem Aion manifest an unserer Verweslich-
keit und Sterblichkeit ; in diesem und nur in diesem Sinne ist christ-
lich von der«Vergianglichkeit» des Menschen zureden. Im kommenden
Aion, der «noch nichty ist, wird uns aber die ewige Zeit Gottes manifest
werden in einem Leben, das unverweslich und unsterblich ist. ¢« Denn
dieses Verwesliche muss anziehen die Unverweslichkeit, dieses Sterb-
liche muss anziehen die Unsterblichkeit» (1.Kor.15,53). Das heisst
nicht, dass wir «verewigt» werden!?: wir bleibenim kommenden Aion
zeitliche Geschopfe im Gegeniiber zum ewigen Gott, aber in der Ge-
stalt einer zeitlichen Existenz, die unverweslich und unsterblich ist:
Das bedeutet—von unserem philosophischen Verstindnisder Existen
her gesehen —, dass sich im kommenden Aion die Aktualisierung
unserer menschlichen Existenz im Gegeniiber zum ewigen Gott in
voller Unversehrtheit und Ganzheit, ohne jedes defiziente Moment,
vollziehen wird : als uneingeschriinktes Erkennen Gottes, wie wir VoI
ihm erkannt sein werden (1.Kor.13, 12). Die Existenz derer hin-
gegen, die in die dusserste Finsternis verstossen werden, wird nich®
etwa ausgeloscht, aber sie wird sich in der Gottesferne, das heisst,
ohne die Erkenntnis Giottes, nur in minimaler Weise, in der Not und
Qual unerfiillter Existenz, vollziehen. Beide Bereiche aber, die d(?r
Beseligten und die der Verworfenen, sind nicht die der Ewighkeit
selbst, sondern sie werden die des kommenden Aions sein ; sie Wel'de_n
— wie die genannten Exegeten von ihrem linearen Zeitverstandnis
her sagen — eine Zeitepoche von unendlich langer, aber nicht unbe-
grenzter Dauer sein. Eben darum ist — streng genommen — nicht von
«ewiger Seligkeit» zu reden, sondern von der Seligkeit im kommen”
den Aion., Und es ist nicht von «ewigen Hollenstrafen» zu reden
sondern von solchen im kommenden Aion.

Wasdensogenannten Zwischenzustand betrifft, in dem wir bi
ParusieChristi«ruhen»werden,so gehért ernochimmer dieser Weltz®
an. Das Reich der Toten wird mit Recht « Unterwelt» genannt, ist a:180
Welt — aber in der Weise, dass die zur Seligkeit im kommenden Aior
Berufenen durch ihren Anteil an der Heilszeit, die sie hinieden hatte?

g zur
it

1* So Karl Barth, Unsterblichkeit (Radiovortrag), Basel 1957, S-48:



— 206 —

und der nicht verlorengeht, in der Vorfreude auf das Kommende, die
Verworfenen in der Furcht vor dem Kommenden existieren.

Was aber bedeutet diese neue Zeitlichkeit im kommenden Aion in
be’fﬂlg auf die Zeitphasen der Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft Wird es im kommenden Aion Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft liberhaupt noch geben ? Darauf kinnen wir in Kiirze — wenig-
stens in bezug auf das zukiinftige Leben der Beseligten — so antworten :
Es wird, wie der Apokalyptiker sagt (10, 6), kein chronos, keine Zeit-
daver mehr sein ; positiv heisst das: es wird alles fiir uns ewige Gegen-
Wart sein. Krst im kommenden Aion wird sich die Moglichkeit ver-
Wirklichen - ewig zu sein im Augenblick. Der ewige Gott wird uns in
jedem Augenblick gegenwiirtig sein in unserer Zeitlichkeit, deren

erkmal die Unverweslichkeit und Unsterblichkeit sein wird, indem
Wir ¢ihp schauen werden von Angesicht zu Angesicht» (1. Kor. 12, 13).
‘ _ie Vel‘gangenheit wird aber nicht einfach abgetan sein. Sie wird in
die ewige Gegenwart eingeschlossen sein, soweit sie auf Grund unserer
echtfertigung, Heiligung und Berufung vom Segen Gottes um-
Schlossen ist. So ist das Wort zu verstehen : «ihre Werke folgen ihnen
né}ch » (Apk. 14, 13). Unsere christliche Zukunftshoffnung ist darum —
?Vle P. Althaus sagt?® — nicht nur Hoffnung auf Kommendes, sondern
%mmer auch (Gewissheit um Bleibendes. Aber auch die Zukunft wird
11‘1 die ewige Gegenwart einbezogen sein, und zwar in der Weise, dass
Sl?h Zwar unsere Zukunft in der ewigen Gegenwart Gottes erfiillen
Wird, aber doch insofern Zukunft bleiben wird, als sich am Rand der
®itlichkeit des kommenden Aions eine Moglichkeit auftut, die iiber
1¢ Grenzen der zukiinftigen Zeitlichkeit noch hinausreicht. Dass es
e Zukunft gibt, durch die die Zeitlichkeit sowohl der Beseligten wie
e.r Verworfenen im kommenden Aion iiberboten werden wird, dass —
- anderen Worten — das kommende Leben selber nicht ohne Zu-
it ist, das wird uns — ohne dass wir dariiber systematisch ein letz-
tes Wort sagen konnen, bleibt doch unser Reden und unsere Existenz
&n.die Zeitlichkeit gebunden - verheissen durch die Botschaft von der
led“‘ﬁrbl‘in‘g,‘fung aller Dinge (Eph.1,10;Kol.1, 20) und von der Erbar-
mung Gottes iiber alle (Rom. 11, 32ft.).
i Wag heisst nun, wenn wir die Zukunft, die uns verheissen ist, in
dieser Weise verstehen : aus der Zukunft leben? Heisst das : darum wis-
sel.l nd davon leben, dass in Christus unser Weg aus der Vergangen-
€1t {iber die Gegenwart in die Zukunft fithrt ? Oder heisst das, wie

\

2 y
* Paul Althaus, Die letzten Dinge, Giitersloh 1949, S. 13f.



— 206

J.Moltmann meint ' : dass wir aus der Zukunft iiber die Vergangen-
heit in der Gegenwart Christi zu leben haben ? Wir meinen, es miisse,
wenn die Frage schon so gestellt wird, geantwortet werden: Der Weg
des Heils fiihrt von der Gegenwart Christy, die — wie wir gesehen haben
—als die Zeit der Entscheidung das Hauptgewicht hat, itber die Vergan-
genheit in die Zukunft. Das Leben aus der Zukunft wird uns geschenk?
durch die lebendige, aber noch verborgene Gegenwart dessen, der fiir
uns in der Vergangenheit — ein fiir allemal — das Heilswerk vollbracht
hat und uns dadurch die Zukunft, die der adventus Dei sein wird, er-
offnet hat.

Karl Rahner driickt sich so aus: Christliche Zukunftshoffnung
ist « Aus-Sage von Gegenwart in Zukunft hinein», nimlich Gewiss-
heit, dass Jesus Christus, der heute ist, derselbe ist, der gestern war
und der in Zukunft sein wird. Unsere Zukunft ist der erhéhte, mitten
unter uns weilende, gegenwiirtige Herr selbst, der heute und alle Tage
unserer menschlichen Existenz zu uns spricht: « Siehe, ich mache alles
neu! Esist geschehen. Ich bin das Alpha und das Omega. Der Anfang
und das Ende» (Apk. 21, 5, 6).

Bern
Urs Kiiry

21 J.Moltmann, a.a.0., S.218.



	Das Leben aus der Zukunft in systematischer Sicht

