
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 3

Artikel: Das Leben aus der Zukunft in der Sicht des Neuen Testaments

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 155 —

Das Leben aus der Zukunft
in der Sicht des Neuen Testaments1

Wenn sich das Neue Testament als Zeugnis von der Erfüllung der
Verheissung gibt, die ihrerseits im Alten Testament bezeugt wird, so
müsste man erwarten, dass die Aussagen des Alten Testaments
vornehmlich auf die Zukunft und die des Neuen vornehmlich auf die
Vergangenheit, auf Geschehenes und nun Bestehendes ausgerichtet
Waren. Bekanntlich verhält sich das nicht so. Statistisch betrachtet,
durfte das Verhältnis zwischen der Summe der Sätze, die Geschehenes

berichten, einerseits und der Sätze, die auf Zukünftiges weisen,
andererseits im Alten und im Neuen Testament ziemlich gleich sein.
Auch im Neuen Testament fehlt es also nicht an Aussagen, die

vereissend auf Zukünftiges blicken, nicht selten sogar in viel inten-
iverer und bestimmterer Weise als im Alten Testament. Damit wird
ereits deutlich, dass auch das Leben der neutestamentlichen

Gemeinde in starkem Mass ein Leben aus der Zukunft ist.
Seit Jahrzehnten gehören aber gerade die Zukunftsaussagen des

euen Testaments, zumal die der synoptischen Evangelien, zu den
eisturnstrittenen Problemen der neutestamentlichen Forschung,
uptsächlich der protestantischen ; die römisch-katholische Exegese
erst seit wenigen Jahren positiv in diese Arbeit eingetreten, wobei

e Fragestellungen und Methodik von der protestantischen For-
' ung übernimmt, aber in ihrer Anwendung und dann auch in den
gebnissen eine die Extreme vermeidende Linie einzuhalten sucht.
cn wenn es uns hier nicht primär darum zu tun ist, in dieser tradi-
eilen Streitfrage Stellung zu beziehen - wir suchen die in unserm

ema liegenden Fragen von einem Ort des neutestamentlichen
gnisses aus zu beantworten, von dem her die Bedeutung je-
Streits an untergeordnete Stelle tritt -, so können wir doch
an dieser Problematik vorbeigehen ; wir müssen mindestens von
ntwicklung ihrer Fragestellungen und Positionen Kenntnis ge-

as wollen wir mit einigen Hinweisen im Sinne einer Einleitung
n versuchen. Im Hauptteil wollen wir darstellen, wie im Neuen

anient Zukunft zur Sprache gebracht wird, wobei wir 1. von der
alyptik, 2. von der Zukunft als Folge des Christusereignisses und

bot Zukunftseröffnung sprechen werden, die in Anspruch, Ge-

——-^P^J^aränese begegnet. Die Reihenfolge ist nicht systematisch
r den Druck in einigen Partien umgearbeitet und ergänzt.



156-

gemeint, sonst mussten wir beim zweiten Punkt beginnen. Wir wollen
aber, damit jedes Problem möglichst für sich selbst zur Geltung
kommt, ein deduzierendes Verfahren vermeiden und beginnen darum
mit dem Komplex, der vom einleitenden Bericht aus am nächsten

liegt. In einem ganz kurzen Schlussteil wollen wir dann andeuten,
inwiefern und wieso die drei genannten Weisen, Zukunft zur Sprache
zu bringen, Zukunft so zu eröffnen vermögen, dass der Mensch daraus
leben kann.

Einleitung

Die eschalologisch-apokalyptischen Aussagen da Neuen Testaments in
der exegetischen Diskussion der letzten Jahrzehnte

Besonders seit dem Ersten Weltkrieg stand die neutestament-
liche Forschung hinsichtlich des visierten Problems in Auseinandersetzung

mit der sogenannten «konsequent eschatologischen Auffassung»

des Neuen Testaments, wie sie von Joh. Weiss begründet, von
Albert Schweitzer mit Macht herausgearbeitet worden war und an

unserer Berner Universität von Martin Werner energisch weiterverfochten

wurde. 1892 hat Joh. Weiss in seiner Schrift über «Die Predigt

Jesu vom Reiche Gottes», die Albert Schweitzer nach ihrer die

Forschung wendenden Bedeutung dem «Leben Jesu» von
D.F. Strauss an die Seite stellt2, dargetan, dass mit dem Reich Gottes,

wie es von Jesus verkündigt wurde, nicht ein geistiges, sittliches
oder religiös-sittliches Reich gemeint war, das von Jesus im Sinne
eines Ideals oder Programms proklamiert und dessen Verwirklichung
durch sein Tun begonnen und von seinen Anhängern weiter
auszubreiten war. Statt dessen meine «Reich Gottes» bei Jesus eine rein

zukünftige und überweltliche Grösse, die zwar in den Machttaten
Jesu ihre Nähe zeige, im übrigen aber allein von Gott aufrein wunderbare

Weise herbeigeführt werden könne. Die Ankündigung der Nähe
dieses Reiches besage also, dass Jesus den Untergang dieser Welt und
den Einbruch jenes Reiches als im chronologischen Sinn unmittelbar
bevorstehend erwartet habe. War schon mit dieser Interpretation
von «Reich Gottes» gesagt, dass Jesus sich gerade im zentralen Punkt
seiner Botschaft getäuscht haben müsse, so wurde doch dieses negative

Moment zunächst noch nicht wirksam, weil Joh. Weiss in seinem

persönlichen Reden doch wieder den ethischen Aspekt der Reich-
Gottes-Botschaft betonte und damit z.B. die religiös-soziale Bewegung

beeinflusste. Das wurde durch Albert Schweitzer anders, indem
2 Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung2-6, S. 232.



— 157 —

er von dieser Reich-Gottes-Erwartung her das ganze Leben Jesu zu
erklären suchte. Er nahm an, Jesus sei ganz im Glauben an die «Men-
schensohn-Dogmatik» gestanden und habe seine Sendung in
diesem Licht gesehen und vollzogen3. Von diesem Einsatzpunkt aus
ordnet Schweitzer alle Aussagen der Synoptiker, zumal des

Matthäus, zusammen und findet für jeden Zug einen Ort und eine

Erklärung. Der so verstandene Jesus wird freilich für den modernen
Menschen eine total unverständliche, unnachfühlbare und fremde
Gestalt. Schweitzer sieht aber gerade darin einen Beweis für die
historische Richtigkeit der synoptischen und seiner eigenen Darstellung.
Immer wieder kann er sagen : der und der Zug in den Evangelien ist
uns befremdlich, er passt aber ganz in die Dialektik der Menschen-
sohn-Dogmatik und erweist sich damit als historisch echt. So kommt
Schweitzer zum Ergebnis, dass die Synoptiker beinahe restlos
einwandfreie historische Nachrichten enthalten - der Umstand, dass uns
etwas als unverständlich erscheint, wird dabei sozusagen zum Anzei-
ehen historischer Echtheit - ; nur wird auch deutlich, dass alles in dem

lnn, wie es von Jesus gemeint war, für uns keine direkte Bedeutung
mehr haben kann, da es durch die Geschichte als Selbsttäuschung

argetan ist. Für Schweitzer bleibt nur die im Verhalten und in den
Weisungen Jesu aufleuchtende Ehrfurcht vor dem Leben mit dem
machtigen Glauben an die Zukunft des Menschen und den Sieg des
Guten.

Da der Interpretation von «Reich Gottes», wie sie von Joh.
' eiss und Albert Schweitzer herausgearbeitet worden war, ange-
ents der zeitgenössischen jüdischen Quellen und der synoptischen
exte selbst ihre Berechtigung und weitgreifende Bedeutung nicht

s t abgesprochen werden konnte, geriet die Forschung in eine schwie-
ge Lage. Sie beherrscht die Diskussion der folgenden Jahre. Exege-
n, die sich nicht in der Lage sahen, die Botschaft Jesu mit der
c iweitzerschen Grosszügigkeit als eine durch die Tatsachen des-
ouierte Illusion der Vergangenheit zu überlassen und den histori-
en Jesus selbst als eine für uns massgebliche Grösse preiszugeben,
ten nur die Möglichkeit, eben diese eschatologisch-apokalyptische
Schaft Jesu zu bejahen und selber zu vertreten. Der Zusammen-
eh, der mit dem Ersten Weltkrieg über das Kulturchristentum
den Fortschrittsglauben gekommen war, unterstützte sie dabei.
stellte nun die Frage der nicht erfüllten Naherwartung ein um so

----^^iejjj^oklem dar, als das von Schweitzer immer wieder betonte
* l-a-, 8.392ff., besonders S. 405ff.



158

Kriterium historischer Echtheit - das Wort hat sich nicht erfüllt, also

ist es echt - beinahe unumstössliche Gültigkeit erlangt hatte.
Charakteristisch für die Forschung dieser Zeit ist, was Julius Schniewind in
seinem 1933 als 1. Band von «Das Neue Testament Deutsch » erschienenen

Markus-Kommentar zu Mk. 9, 1 ausführt. Der Text spricht an
dieser Stelle davon, dass einige unter denen, die hier stehen, den Tod
nicht schmecken werden, bis sie das Reich Gottes in Kraft kommen
sehen. Und Schniewind bemerkt dazu : «Man darf das Wort nicht auf
die Zerstörung Jerusalems und die Ausbreitung des Evangeliums
umdeuten. Auch kann man das Wort nicht Jesus absprechen: ein

Wort, dessen Nichterfüllung offenkundig war, wurde als Jesu Spruch

nur weiterüberliefert, weil es tatsächlich von ihm stammte. »

Die schwierige und vieldiskutierte Frage bestand für Exegeten,
Dogmatiker und Prediger nun selbstverständlich darin, was mit
einem so offensichtlich irrigen Wort und dahinter mit der ganzen
Naherwartung anzufangen sei, wenn das Neue Testament und Jesus

selbst nicht unglaubwürdig werden sollten. Man behalf sich etwa mit
dem Vergleich mit der Perspektive: Der Berg, den man besteigen

möchte, scheint zunächst unmittelbar hinter dem nächsten Wald zu

liegen. Bei der Wanderung erfährt man dann, dass noch einiges vorgelagert

ist. So verkürzt die eschatologische Erkenntnis die
Zeitperspektive ; das Entscheidende wird als unmittelbar bevorstehend
empfunden.

Gleichzeitig mit dieser Diskussion war aber auch bereits eine

Forschungsrichtung im Gang, von der her die Sicht der Probleme, die

sich durch Albert Schweitzer ergeben hatte, wider alles Erwarten
untergraben werden sollte. Wir denken an die formgeschichtliche
Forschung und an die Exegese Rudolf Bultmanns. Eine Erschütterung

der von Schweitzer bestimmten Fragestellung wäre von seit©0

Bultmanns um so weniger zu erwarten gewesen, als Bultmann die

Ergebnisse Schweitzers weithin bejahte. Der Stoss wurde auch mem

von seinen Schülern geführt. Mit seiner formgeschichtlichen und her-

meneutischen Forschung und mit seinem Verständnis des Eschatologischen

hat Bultmann aber die Basis dazu geliefert.
Die formgeschichtliche Forschung untersucht die Gesetzmäßig

keiten der Traditionsbildung, die überall, wo Reden- und Erzählung**"

gut in einer bestimmten Gruppe zuerst mündlich und dann schrifthe

weitergegeben wird, bis zur endgültigen Fixierung des Stoffes wir

sam sind, und sucht dann mit Hilfe dieser Einsichten das Wachse

und die verschiedenen Wandlungsetappen und die vermutlich äl*eS



— 159 —

«estalt der verschiedenen Traditionsstücke zu ermitteln. Nun hatte
Bultmann wohl mit Schweitzer anerkannt, dass die Reich-Gottes-
"redigt Jesu ganz in der Erwartung des unmittelbar bevorstehenden
zeltendes und des Einbruchs der überirdischen Vollendungswelt
stand, zugleich kam er aber bei der formgeschichtlichen Durchforschung

der Evangelien zum Ergebnis, dass von der tradierenden
Gemeinde auch allerlei jüdisches Spruch- und Erzählungsgut
aufgenommen und auf Jesus übertragen worden sei. Dazu rechnet er nicht
Uletzt das ausgesprochen apokalyptische Material, wie wir es vor

allem in Mk. 13 und Parallelen finden4. Jesus selbst sei, nach Bult-
ann, den apokalyptischen Vorstellungen des zeitgenössischen
ndentums gegenüber äusserst zurückhaltend und allen Spekulatio-
en, Berechnungen und Ausmalungen abhold gewesen ; er habe das

pokalyptische Denken aufsein äusserstes Minimum reduziert5.
Noch wichtiger als diese formgeschichtlich-histori»sche These

rde indessen, dass Bultmann bei Jesus die Anbahnung eines neuen
erständnisses des Eschatologischen glaubt feststellen zu können :

us verkündigte nicht irgendeine Nähe des Reiches Gottes ; er pro-
mierte das Kommen des Reiches Gottes als « jetzt » geschehend und

nd die Zugehörigkeit zum Reich an das Hören seines Wortes. Somit
r nach Bultmann das Eschatologische in dieses Hören des Wortes
u und damit in die Forderung der Entscheidung verlegt. Wurde
er mit dem Begriff des Eschatologischen alles umfasst, was mit
tende, Auferweckung der Toten, Jüngstem Gericht und Aufrich-

g der Vollendungswelt zusammenhängt, so ist bei Bultmann
natologisch» gleich «endgültige Entscheidung fordernd». Wird
Wort Jesu mit Weltende, Auferweckung, Jüngstem Gericht oder
artung der Vollendungswelt verbunden, so haben wir es wohl mit
Zyprischen Vorstellungen zu tun; diese Vorstellungen dienen

da ' ^en Charakter der endgültigen Entscheidung, die durch
etreffende Wort gefordert ist, zum Ausdruck zu bringen, und in
m Sinn ist das Wort «eschatologisch»6. Bultmann glaubt also,

Gesch'7'udolf Bultmann, Goschichte dor synoptischen Tradition1, S.1291Ï.;
6l«hte und Eschatologie, S. 38.

ì^r 2-T\ °'0KÌ° des Neuen Testaments, § 1, Nr. 1 und besonders Anfang von'^as Urchristentum, S.96f.
Theolo • Urchri8tentum, S. 102f ; Glauben und Verstehen, 1. Bd., S. 134ff. ;

l°gie» n
e Nouen Tostaments, die Stellen, die im Register unter «Eschato-

^lirchatv°8°ben S'n(i ' Jesus Christus und die Mythologie, Stundonbuch 47

^Ui-T(X°rlagh S-7 3(i (Jot/'t< aut'h in: Glauben und Verstehen, 4.Bd.,



160

dass Jesus durch seine Reduktion des Apokalyptischen und durch die

Bindung an sein Wort dieses Verständnis des Eschatologischen
angebahnt habe und dass darin sein spezifisch Neues liege, das ihn vom
Judentum unterscheide. Noch deutlicher sei dieses Verständnis des

Eschatologischen bei Paulus durchgeführt, der die eschatologische
Wende als in Christus bereits vollzogen proklamiere und die Begegnung

mit seinem Kerygma als Forderung und Ermöglichung der
endgültigen Entscheidung für oder wider wahre Existenz verstehe. Am
reinsten aber sei diese Erkenntnis bei Johannes durchgeführt, bei

dem darum alles Futurisch-Apokalyptische überhaupt fehle und die

mythologische Sprache nur der Ausdruck dafür sei, dass an Jesus und

der Verkündigung von ihm die Entscheidung zum Leben oder zum
Tod so endgültig falle, dass von einer weitem Gerichts- und
Auferstehungsdramatik gar nicht die Rede sein kann und auch nicht die Rede

zu sein braucht.
Inwieweit diese Verstehnsweise einem legitimen Interesse dient,

indem sie von dem heutigen Menschen schwer nachvollziehbaren
Vorstellungen weg auf das Entscheidende zu weisen sucht, kann jetzt
nicht untersucht werden. Für unsern Zusammenhang ist zunächst

von Bedeutung, dass diese Sicht der Dinge den Schülern Bultmanns,
die im Unterschied zu ihrem Meister wieder neu nach der theologischen

Relevanz des «historischen Jesus» und der Überlieferung von

ihm fragen, die Grundlage zur Aufstellung eines Kriteriums für das

historisch Echte in dieser Überlieferung bot. Man kam dabei zu
folgendem Kriterium : Was an Worten und Verhaltensweisen Jesu
überliefert ist und sicher weder aus dem Judentum noch von der Qumran-
Sekte noch aus dem Hellenismus übernommen sein kann und sie11

auch nicht aus den Bedürfnissen der spätem christlichen Gemeinde

erklären lässt, das kommt von Jesus selbst her, ist historisch echt7.

Formgeschichtliche Forschung unter Anwendung dieses
Echtheitskriteriums, verbunden mit dem Bultmannschen Verständnis deS

Eschatologischen, führen nun zu historischen Thesen, die genau da

Gegenteil von dem behaupten, was unter der Wirkung Alher
Schweitzers als sicher historisch echt deklariert wurde. Erklär*6

Schniewind, dass Mk. 9, 1, weil das Wort nicht erfüllt wurde, sicher

echt sei, so hören wir heute : Apokalyptische Erwartungen stamme

7 Vgl. Ernst Käsemann, Exegetische Versuche und Besinnungen, 1-¦** '

S. 205ff., oder die Kriterien für historische Ursprünglichkeit, die Ernst ^8^,
chen in seinem Markus-Kommentar « Der Weg Jesu » etwa auf S. 103 ff., 12°

22 8 ff. anwendet.



— 161 —

aus jüdisch-apokalyptischen Kreisen, die in der spätem christlichen
Gemeinde obenaufkamen und ihre Vorstellungen in die Jesus-Tradition

eintrugen. Worte wie Mk. 9, 1 oder 13, 30 sind wie die ganze
synoptische Apokalypse sekundärer Eintrag aus jenen Kreisen und
sicher nicht ursprünglich. Ursprünglich ist allein die eschatologische
¦fteich-Gottes-Botschaft in dem Sinn, wie Bultmann das Eschatologi-
Scheversteht,unddas dieser Botschaft entsprechendeVerhalten Jesu8.

Wir lassen nun die Frage auf sich beruhen, was von diesem
•Ergebnis und dem angewendeten Kriterium zu halten sei und wie sich
^er «historische Jesus» zum Problem der Apokalyptik verhalten
habe, und wenden uns den im Neuen Testament faktisch vorliegenden

Texten zu. Wir tun das nicht darum, weil wir uns von der «unsi-
ehern Historie» in die «sichern» Texte retten wollten; denn auch un-
ere Interpretation der Texte ist als methodische Bemühung eine

notorische Arbeit, die als solche immer bloss Wahrscheinlichkeits-
charakter besitzt. Wir halten die historische Arbeit auch nicht für

relevant, etwa darum, weil sie «bloss Historie» wäre. Wir können
les schon allein deshalb nicht, weil die historische Arbeit an den Tex-
en immer wieder neue Aspekte zutage fördert. Darüber hinaus ist die
rage nach dem Weg vom predigenden J esus zum gepredigten Christus
°n nicht geringer sachlicher Bedeutung : soll der gepredigte Christus

oegenüber dem verkündigenden «historischen Jesus» nicht als blosses
rodukt des Glaubens erscheinen, so muss wenigstens ein mög-
ner sinnvoller Weg vom einen zum andern sichtbar gemacht werden
nnen. Wir dürfen aber auch einmal von dieser Problematik absehen
u uns allein mit dem Zeugnis vom gepredigten und geglaubten

uristus beschäftigen, weil ja auch die historische Forschung davon
sgehen und also zuerst einmal dieses Zeugnis, wie es jetzt vorliegt,
erpretieren muss - sie hat gar kein anderes Ausgangsmaterial zur
Fügung - und weil dieses Zeugnis - das war ein erstes, bis heute
bestrittenes Ergebnis der formgeschichtlichen Forschung - seiner
rarischen Art nach nicht historischer Bericht, sondern eben allein

ugnis ist. D. h. die Verfasser der Evangelien bezeugen mit dem Tra-
iorisgut( das sie sammeln, den erhöhten Christus und den Christus
esens. Indem sie sagen, wer Jesus war, was er sagte und tat, bezeu-
sie, Wer er heute ist ; denn sie glauben, dass er als Erhöhter ist, was

H i" VgL zB' Ernst Haenchon, Der Weg Jesu, S.300, 307, 450ff. ; Siogfried
Iiu z' Dio Stunde der Botschaft, S.97ff. ; Eduard Schweizer, Das Evange-
iw na°h Markus, S. 101 ; Ernst Käsemann, Exegetische Versuche und Besin-

n8en.2.Bd.,S.117ff.



— 162 —

er auf Erden schon war und weil er es schon war. Wenn wir trotzdem
eine Skizze dieses Zweiges der Geschichte historischer Forschung
gaben, so geschah es, weil wenigstens an einem charakteristischen
Punkt einleitungsweise gezeigt werden sollte, wie sich die historische
Forschung mit dem Problem der Zukunftsaussage auseinandersetzte
und wohin sie dabei bis heute gelangte. Man wird freilich weder vom
Gang der Diskussion noch von ihrem vorläufigen Ergebnis behaupten
können, dass sie sachlich besonders erhellend wären. Damit aber sind

wir selber vor die Frage gestellt.

I. Wie im Neuen Testament Zukunft zur Sprache gebracht wird

1. Wir beginnen mit der Weise Zukunft anzusagen, die schon im

Bisherigen im Vordergrund stand, also mit der A P O KA LY P TIK •

Die Apokalyptik ist, wie fast immer in der Kirche - gerade ihre
führenden Köpfe wussten in der Regel sehr wenig damit anzufangen -, so

auch heute sehr wenig beliebt. Von Ausnahmen abgesehen9, vermag
man nur abschätzig und verunglimpfend von ihr zu reden. So kommt
Gerhard von Rad im Verlauf eines Vergleichs zwischen Apokalyptik
und alttestamentlicher Prophétie zu folgenden Feststellungen10, die

alle abwertend gemeint sind : Die Apokalyptik ist in ihrer Unterscheidung

von zwei Äonen durch einen eschatologischen Dualismus und

einen schroffen Transzendentalismus gekennzeichnet. Die Eschata
sind seit Urzeiten festgelegt und schon viele Jahrhunderte vor ihrem
Kommen einzelnen Auserwählten bis ins Detail geweissagt, so dass

man sie genau errechnen kann. Sie werden aber zunächst geheimgehalten

und erst in der Zeit, auf welche sie sich beziehen, bekanntgemacht.

Die apokalyptischen Eröffnungen sind also Geheimwissen,

9 Ernst Käsomann, Der Ruf zur Freiheit, S. 132 ff., und schon früher in:
Exegetische Versuche und Besinnungen, 2.ßd., S. lOöff. Selbstverständlich
sind hier auch die «Apokalyptik-Spezialisten» zu nennen: H.H.Rowley, T'10

Relevance of Apocalyptic, deutsch (bei Benziger-Verlag) : Apokalyptik, ih1'0

Form und Bedeutung zur biblischen Zeit, und D.S.Russol, Between T1*6

Testaments, Student Christian Movement Press Ltd., London, deutsch (Ne11'

kirchener Verlag) : Zwischen den Testamenten. Das Buch von Rowley gib,
auch eine umfangreiche Bibliographie (deutsche Ausgabe, S. 213-230). Mit de*

Sache der Apokalyptik befassen sich auch Jürgon Moltmann, Thoologie de*

Hoffnung (nur selten ausdrücklich und nicht sehr positiv), und Gorhard Saute*''
Zukunft und Verheissung, hauptsächlich S. 229 ff. Die beiden letztgenannte*1
Werke haben nicht unwesentlich zur Wahl des Themas für den Woitert"'_'
dungskurs unserer Fakultät beigetragen. Es war jodoch unmöglich, sich in *ir1'

serem Kurs direkt mit ihnen auseinanderzusetzen.
Gerhard von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. II, S. 314fï-io



— 163 —

Apokalyptik ist also durch Esoterik und Gnosis (sic charakterisiert ;

der Begriff des « Geheimnisses» ist denn in dieser Literatur auf Schritt
Und Tritt zu treffen wie auch Visionen und Träume. Das
Geschichtsverständnis der Apokalyptik ist mit dem der Propheten, das
heilsgeschichtlich in bestimmten Erwählungstraditionen verankert ist,
unvereinbar ; denn das Geschichtsbild der Apokalyptik ermangelt jedes
-oekenntnischarakters ; es geht darin eigentlich immer nur um die
letzte Generation. Es wäre sogar zu fragen, ob die Apokalyptik
überhaupt einen Bezug zur Dimension der Geschichte habe. Die Schau
Von der Einheit der Weltgeschichte, nach der sich in den Weltreichen
nur entfaltet, sein Mass erfüllt, was von Anfang an in ihnen angelegt
war, ist extrem deterministisch und pessimistisch. Es ist eigentlich
em geschichtsloses Denken in einem merkwürdig heilsgeschichtslosen
Universalen Jahwe-Glauben. - So weit die Kritik von Rads. Etwas
Positiver tönen seine Ausführungen nur, wo er den Zusammenhang
°n Apokalyptik und Weisheitsliteratur aufzeigt. Aber auch da ist
m abwertender Ton unverkennbar.

Nun, wir können auch nicht behaupten, dass die Apokalyptik zu
nserer Lieblingslektüre gehöre, und müssen zugeben, dass viele
egative Wertungen begründet sind. Was aber die Urteile von Rads
etrifft; müssen wir sie, abgesehen von den Ausführungen über den
Usammenhang mit der Weisheitsliteratur und der Schlussbemer-
ug über den Interpretationscharakter der Apokalyptik, ausnahms-

s teils als unzutreffend, teils als unpräzis erklären. Jedenfalls ist es
r unsern Zusammenhang unerlässlich, neu zu prüfen, was in der
Pokalyptik eigentlich geschieht. Dabei werden die meisten
°mente, die von Rad berührte, in neue Zusammenhänge und damit
eine andere Beleuchtung treten, freilich ohne dass wir eine aus-
ekliche Auseinandersetzung mit ihm unternehmen können.
bekanntlich gibt es eine ganze Menge mehr oder weniger apoka-

Ptischer Schriften. Die meisten sind aber wenig ausgebaut und so
h wenig charakteristisch. Andere, wie äth. Henoch, sind mit so
en andern Stoffen und Problemen verbunden, dass sie, wollten wir

•^
1er mit ihren Besonderheiten zur Geltung kommen lassen, unsere
egungen zu sehr komplizieren würden. Wir halten uns deshalb

m an die vier grössten und bekanntesten Apokalypsen11 : das Buch

s<>n ' boulon wichtigsten Üborsotzungon der aussorbiblischen Apokalyp-
Alte "r ^0utsche, l']mil Kautzsch, ilio »apokryphen und Psoudopigraphen des

liibel f.08t,amonta' und Paul Riessler, Altjüdisches Schrifttum ausser der
» Uio lange Zeit vergriffen waren, sind nun wieder erhältlich ; sie sind beido



— 164 —

Daniel, IV.Esra, die syrische Baruch-Apokalypse und, als neutesta-
mentliches Gegenstück, an die Johannes-Apokalypse. Wir betrachten

sie unter drei Gesichtspunkten.
a) Das Buch Daniel beginnt mit einigen novellistisch-legendären

Erzählungen über das Leben Daniels und seiner Gefährten am Hof
von Babylon. Die erste handelt davon, wie Daniel und seine Gefährten

ausgesucht werden, um dem König als Pagen und Weise zu
dienen. Sie sollen deshalb nur von den Speisen des Königs essen. Sie

lehnen das ab ; sie essen nichts Unreines und leben nur von Kraut, gedeihen

aber gleichwohl vortrefflich. So können sie in der zweiten
Geschichte dem König als Traumdeuter dienen : Gott gibt ihnen Weisheit

und erzeigt sich damit als Quell der Weisheit. Die dritte
Geschichte zeigt die Glaubenstreue Daniels und seiner Gefährten, die

lieber sterben, als einem Götzen zu dienen, und im Feuerofen gerettet
werden. Die vierte Erzählung handelt wieder von einer Traumdeutung

und zeigt neuerdings, dass beim Volk Gottes die Weisheit
wohnt. Dasselbe bietet die Geschichte von der Deutung der Schrift
bei Belsazars Gastmahl, und die Erzählung von der Löwengrube
stellt nochmals Daniels Glaubenstreue und Rettung dar. - Allen diesen

Geschichten ist folgendes gemeinsam: sie zeigen alle dieselbe

Situation, die Situation des Juden nach dem Verlust der politischen
Selbständigkeit, also die Situation des Diasporajuden mit ihren vielen

Gefährdungen durch Tyrannenhochmut und Konkurrenzneid-
Alle Gefährdungen haben ihren letzten Anlass im Besondern Israels,
in seinem Gott und seinem Gesetz, das den Diasporajuden von allen
andern unterscheidet, aus allen andern heraushebt. Alle Erzählungen
zeigen aber auch, wie Gott auch in der Fremde bei den Seinen ist als

der Spender der Weisheit und als Retter, wenn der Diasporajude nur
Bekennermut zeigt und darauf vertraut, dass er die nötige Weisheit

empfangen werde. In ihrer drastischen Übertreibung und Schwarz-
weissmalerei stellen die Geschichten so etwas wie Modelle auf einerseits

für die Situation des nachexilischen DiasporaJudenturns wie für
die Möglichkeit der Glaubenstreue und Bewährung in dieser Situation
und die Verheissung, die der Jude dabei hinter sich und vor sich hat-

Wie schon gesagt, ist diese Situation des Judentums dadurch

gekennzeichnet, dass es eine Situation in der Fremde und in der
Bedrohung ist, in der der Jude besonders der Gewalt fremder Herrscher

in unveränderten Nachdrucken im Verlag der Wissenschaftlichen Buchges0'
schaft Darmstadt neu herausgekommen. Unsere Zitate sind der Übersetz«11»
Riesslers entnommen.



— 165 —

ausgeliefert ist. Israel hat keine eigene Politik, sozusagen keine eigene
beschichte mehr, jedenfalls keine Geschichte mehr, in welcher die
Volksentscheidungen als Volksentscheidungen eine massgebliche
¦Nolle spielten. Israels Geschick ist so in die Entwicklungen und Wirr-
sale der Weltpolitik geworfen, dass die Weltpolitik sein Geschick
Wird. Wendung seines Geschicks, Hilfe, zumal wirkliche Rettung

ann sich nur durch weltpolitische Wendungen ereignen. Israel als
Ganzes ist dabei passiv. Die einzige Aktivität besteht in der Bewäh-
Ung der Glaubenstreue des einzelnen Israeliten, die weithin nur noch
ie Gestalt duldenden Durchhaltens haben kann. Was das Volksganze

betrifft, geschehen die Dinge aber völlig unabhängig von ihm,
ne es ; und doch fällt gerade in den Ereignissen, die über die Juden

inweg und an ihnen vorbei geschehen, für Israel die Entscheidung,
araufhin sind die apokalyptischen Kapitel 7 bis 12 des Danielbu-
es ausgerichtet. Sie zeigen, wie die weltpolitischen Konstellationen
Q Entwicklungen der Existenzort Israels sind und wie die Treue
ttes zu seinem Volk, wenn er bei seiner Wahl und Verheissung blei-

n will, nur noch in einer Weltveränderung zum Vollzug gelangen
n, m einer Weltveränderung, die zuerst eine politische, dann aber

e universelle Veränderung wird sein müssen, darum aber auch,
gesichts der bestehenden Machtsituation, nur die Gestalt umfas-
der Katastrophen haben kann. Und der Verfasser glaubt, dass

lese Wende im Gang sei. Somit stellt auch die weltpolitische Kon-
ePtion in Daniel eine Art Modell dar, Modell dafür, durch was für

greifende und bedrängende Ereignisse Hilfe erfolgen muss, wenn
riolgen soll, und was für Kata»strophen glaubend, vertrauend und

wartend durchzustehen sind, wenn die Hilfe erlangt und ge-* aut werden soll. Es trifft also gerade nicht zu, dass die Hilfe in
«allein Überirdischen» gesehen würde. Die Schwierigkeit für

ertasser und daher das bis zur Groteske Verwirrende in seiner

G -'fp
§ besteht darin, dass folgende Momente in einem einzigen

fü T
ZUSammen wahrgenommen werden sollen: Die Hilfe soll Hilfe

sei" ael' daS wirkliche Israel in der Welt, und für die Welt selbst

ni hi-
le kt aber so konstituiert, class Hilfe in und aus der Welt

licht 0Istellhar ist, also nur wunderbar von Gott selbst her verwirktot

l
en kann ; und sie muss, wenn sie wirkliche Hilfe sein soll, ein

che
anc*eindes Neues sein, das aber doch wieder diese Welt errei-

nJnd in ihr zum Vollzug gelangen soll.

es si h
,n treffen wir in der Johannes-Apokalypse, nur handelt

1er nicht um Diasporajuden, die sich als einzelne, sondern um



— 166 —

christliche Gemeinden, die sich als Gemeinden bewähren müssen. Die
sieben Sendschreiben erfüllen dieselbe Funktion wie die Erzählungen
in Dan. 1-6 : sie zeigen an charakteristischen Beispielen sowohl die

Vielfalt der kirchlichen Realität - die Siebenzahl weist darauf hin,
dass die ausgewählten Gemeinden das Ganze der Kirche repräsentieren

und darstellen - als auch die entsprechenden Erfordernisse und

Möglichkeiten der Bewährung. Nur sind diese repräsentierenden
Gemeinden - es dürfte sich um konkret-bestimmte, dem Verfasser

persönlich bekannte Gemeinden handeln - im Unterschied zu den

legendären, zum Teil geradezu phantastischen Erzählungen von
Dan. 1-6, wenn auch in sehr scharfen Worten, so doch recht wirklichkeitsnah

gesehen. Interessanterweise finden sich auch zwei Gemeinden,

denen keine Vorwürfe zu machen sind. Und wiederum sind darauf

die eigentlich apokalyptischen Kapitel ausgerichtet: auch die

Kirche hat ihren Existenz- und Bewährungsort in den Wirrnissen der

Weltpolitik. Auch für sie gilt, dass Bewährung weithin in duldendem
Durchhalten besteht, in einem Durchhalten durch Ereignisse
hindurch, die gar nichts mit der Kirche zu tun zu haben scheinen, in
denen die Kirche nur als ihr Opfer existiert. Und auch da gilt, dass die

Zukunft, für die die Kirche bestimmt ist, nur durch politische und

kosmische Wandlungen grotesker Art verwirklicht werden kann,

wenn es die göttliche Zukunft sein soll, welche in Christus der Kirche
und der Welt verheissen ist. Dass dies sowohl universal als zugleich
auch sehr konkret gemeint ist, zeigen einerseits die traditionell-ap0'
kalyptischen Motive, Stilmittel und Schemata und andererseits die

Bezüge auf bestimmte Personen und Ereignisse, die historisch zwar

schwer zu verifizieren sind, aber dennoch deutlich konkrete Anspielungen

darstellen.
Wenn auch in ganz anderer Weise, so weisen doch auch iV.Esra

und syr. Baruch die analogen Blickrichtungen und wechselweisen

Bezüge auf. Hier geht es freilich weniger um Situationsmodelle als um

exemplarische konkrete Existentialprobleme. In IV.Esra ist es das

Problem des Bösen in verschiedenen Aspekten, das dunkle Geschick

der Gerechten und darin in hervorgehobener Weise das dunkle
Geschick Isreaels. Bei Baruch ist es eher umgekehrt : da steht im Vordergrund

die Zerstörung Jerusalems und das Geschick Israels, und dami

wird das Problem des Bösen für den einzelnen und im universelle"
Sinn verbunden. So oder so sind auch diese beiden Apokalypsen au

die konkrete Existenz des Israeliten in ihrer rätselvollen Problemati £

ausgerichtet.



— 167 —

Dass die eigentlich apokalyptischen Aussagen streng auf die
modellhafte Existenzproblematik ausgerichtet sind, zeigt sich in diesen

beiden Schriften besonders deutlich, indem hier nicht, wie es bei
-L'an, und Apok. Joh. der Fall ist, zuerst die visierte Situation
charakterisiert und dann in einem geschlossenen Block die entsprechende
apokalyptische Ansage gegeben wird, sondern: Schritt für Schritt
°'gt auf jeden Problemaspekt die apokalyptische Lösung, oder es
"^rd umgekehrt zuerst eine apokalyptische Aussage gemacht und
ann ausgeführt, auf welche Frage sie sich bezieht oder was für ein
erhalten ihr entsprechen muss.

Durchgehend ist also festzustellen: die Apokalypsen stehen
lent im luftleeren Raum, sie spekulieren und mutmassen nicht, wie
nen oft vorgeworfen wird, um eigene oder fremde Neugierde zu
beledigen ; es ist ihnen überhaupt nicht um Zukunftsschauungen um
rer selbst willen zu tun. Sie sind vielmehr auf ganz konkrete Situa-
°nen und Probleme ausgerichtet, die eine Antwort finden müssen,
enn die Verheissung nicht zuschanden werden soll. Sie geben Exi-
nzmodelle, in denen sie dem Glauben entweder seine konkrete
uation und was sie kennzeichnet, was darin im Gang ist und auf

m Spiel steht, deutlich machen oder ihm zeigen, was er an Dunkel-
und als Hoffnung vor sich hat, worauf er sich einstellen, wofür erQÎ-1 O '
ausrüsten, worin er sich bewähren und was er festhalten muss,
n er die Selbstbestätigung Gottes im Vollzug seiner Verheissung

fahren soll.
Eine Bestätigung findet diese Feststellung in dem etwas bizarren

b> den alle jüdischen Apokalypsen im Unterschied zu Apok. Joh.
eisen : sie geben sich literarisch alle den Anschein, als wären sie

einem bekannten Mann aus den grossen Heils- oder Gerichtszei-

d a
Sr s geschrieben, verraten aber ihre wirkliche Abfassungszeit

seh'.1 ' dass Sle "ker eine bestimmte Periode der als Zukunft ge-

di v Geschichte besonders gut Bescheid wissen, während sie

Ori
e unisse, in denen sie angeblich geschrieben sind, nur ungenau

afSear fehlerhaft schildern. Aufdie Periode, die sie gut kennen, also

lieh
le Wlrkuche Abfassungszeit, beziehen sich denn auch alle eigent-

tio ussagen der Schrift, sowohl die Kennzeichnungen der Situa-
s auch die entsprechenden apokalyptischen Ansagen.

ein W n' ®' ^ beruft sich der Verfasser für seine Darlegungen auf

Jer
°rt Jeremias über die Zahl der Jahre, die über den Trümmern

hen 1

a dahingehen sollen. Dieses Wort will der Verfasser verste-
nen und lehren. Aus seiner Phantasie heraus vermag er das



— 168 —

nicht; er bittet Gott darum und glaubt, von ihm die Einsicht in das

Prophetenwort empfangen zu haben. Er versteht also sein Reden
oder Schreiben als Interpretation des Prophetenwortes.

Dass alle Apokalyptiker sich als Schriftinterpreten verstehen,
zeigt sich vor allem an den zahlreichen Anspielungen auf Worte des

Alten Testaments und an den Rekapitulationen der Taten und Ver-
heissungen Gottes an Israel. Diese Schriftworte, die Auserwählung
Israels und seine Verheissungen sind die Basis und die treibende
Kraft der Apokalyptik. Ohne die Auserwählung Israels und die
Verheissung des Alten Testaments entstünden die Probleme überhaupt
nicht, mit denen die Apokalyptiker sich beschäftigen, noch die

Erwartungen, die sie zu ihrer Zukunftsschau veranlassen. Es ist von
daher unverständlich, wie man der Apokalyptik universalistische

Beziehungslosigkeit zur Geschichte Israels vorwerfen konnte. Nur
handelt es sich um die Beziehung zur Geschichte Israels, wie sie der

nachexilische, der Weltpolitik ausgelieferte Jude als Hintergrund
seiner Existenzproblematik und seiner Hoffnung sieht. Dass sich die

Apokalyptiker als Interpreten verstehen, geht aber auch aus dem

seltsamen Faktum der Pseudonymität hervor. Wie schon angedeutet,
lassen die Apokalyptiker ihre Schriften nicht unter ihrem eigenen
Namen ausgehen. Sie schreiben immer so, wie wenn ihre Schrift auf

Grund einer besondern Offenbarung von einem berühmten Mann der

frühern oder ältesten Geschichte Israels verfasst worden wäre. Man

hat diese Sitte auf verschiedene Weise zu erklären gesucht. Was die

Verfasser selbst bei diesem Brauch alles gedacht haben mögen, wird
nicht zu eruieren sein ; sie sind ja allesamt unbekannt und verborgen
geblieben. Dass sie, wenn auch in frommer Absicht, die Verfasserschaft

durch ihre berühmten Vorfahren hätten vortäuschen wollen«

ist angesichts der grossen Anzahl dieser Schriften wenig wahrscheinlich

; denn es sind mehr als dreissig bekannt, und es gibt von Adam an

kaum einen berühmten oder geheimnisvollen Namen im Alten Testament,

die Könige ausgenommen, dem keine solche Schrift zugeschrieben

worden wäre. Wie immer das Pseudonymen-Verfahren veranlasst

sein mag, faktisch bestätigt es den Interpretationscharakter dieses

ganzen Schrifttums12, wobei aber mit dieser Feststellung das
Verfahren keineswegs als sachgemäss oder gar als empfehlenswert
anerkannt sein soll ; im Gegenteil : wenn wir auch über das Tun der Apok*'
lyptiker nicht zu urteilen haben, wir kennen seine Hintergründe 2°'

So auch Gerhard von Rad, Theologie des A.T., Bd. II, S.321.



— 169 —

Wenig, so ist zur Sache selbst doch zu betonen, dass der Interpret sich
nicht verleugnen und zum Verschwinden bringen darf, als wäre seine

Interpretation gar nicht seine Interpretation. Jede Interpretation
verlangt das persönliche Risiko des Interpreten. Darum muss er sich mit
seinem Namen nennen. Analoges gilt auch für die Predigt.

Charakteristisch verschieden und in dieser Verschiedenheit das
besagte um so deutlicher bestätigend, verhält es sich in diesem Punkt
ilei der Johannes-Apokalypse. Ihr Verfasser verbirgt sich nicht hinter
einem Pseudonym ; wenn er für uns auch nicht mehr leicht zu identifi-
*£ren ist, so ist doch klar, dass er sich betont mit seinem eigenen
amen nennen will und Wert darauf legt, den Adressaten seiner

1 chrift persönlich wohl bekannt zu sein. Er ist nicht Interpret des alt-
estamentliehen Offenbarungszeugnisses, sondern Zeuge Jesu Chri-
i- Aber gerade als Zeuge Jesu Christi ist er Interpret des Christus-

reignisses : Er interpretiert das Christusereignis und darin auch das
eugnis des Alten Testaments für die Gegenwart und die Zukunft der

Kirche.

Wir stellen also fest : Die j üdische wie die christliche Apokalyptik
Interpretation des Offenbarungszeugnisses bzw. des Christusereig-
ses für die Gegenwart und die Zukunft der Gemeinde.

c) Interpreten sind die Apokalyptiker aber noch nach einer an-
rn Richtung : sie interpretieren vom Offenbarungszeugnis her auch

Gegenwart, die Situation und die Zukunft der Gemeinde ; sie zei-
' Was in der Gegenwart im Gang ist, was für Kräfte und Mächte
Werk sind, wie sie zu beurteilen sind, wessen man sich ihnen ge-

geniih °
oer zu versehen hat, was für Kämpfe und Entscheidungen bevor-

en. Interpretation der Gegenwart und Interpretation, Ansage der
ntt lassen sich gar nicht voneinander trennen. Inder Gegenwart

Uncl verantwortlich handeln setzt ein Planen voraus und
esst damit eine Beurteilung der Zukunft ein. Jedermann nimmt

ukunftsansage vor, wenn er für seine Entscheidung eine Gegen-
r> eurteilung vollzieht ; nur bemerken wir das meistens nicht. Das

ka I
e ^e' ^er ^egenwarts- und Zukunftsinterpretation der Apo-

ent L
°r Desteht nur darin, dass sie gleich auf das Ganze und Letzt-

Scheidende von Zukunft greifen.

Sch
Prechend dem Pseudonymen-Verfahren vollziehen die jüdi-

dad P°ka'yptiker die Gegenwarts- und Zukunftsinterpretation

gen T*
' SS S'° c^° 'n Betracht kommende Gegenwart mit den nöti-

Ma eurtei'ungen als göttliche Weissagung an den betreffenden
aus der Geschichte Israels erscheinen lassen. Es entsteht



170

dadurch der Anschein, als wäre der Lauf der Ereignisse von Anfang
an von Gott festgelegt, ein Anschein, der durch die Anwendung von
Periodisierungsschemata13 noch verstärkt wird und überdies den
Glauben an die Berechenbarkeit der Zukunft suggeriert. Auch da
besteht die Frage, was bei diesem Verfahren die Absicht der Verfasser
war14: Wollten sie die Glaubwürdigkeit ihrer Endzeit-Ankündigung
dadurch verstärken, dass sie ihre Schilderung der Gegenwart als

Weissagung ausgaben und so beim Leser den Eindruck zu erwecken
suchten, bis jetzt habe sich die Weissagung bis in die Einzelheiten
wörtlich erfüllt, so werde sich der über die Gegenwart hinausweisende,

endzeitliche Teil ebenso wörtlich erfüllen? In diesem Fall hätten

wir es mit einem so üblen und primitiven Betrug zu tun, dass man
ihn den Verfassern kaum zuzutrauen vermag. Oder sollten sie in der

Sprache der Weissagung gesprochen haben, weil es lebensgefährlich

gewesen wäre, als Zeitgenosse die politischen Grössen so direkt zu
beurteilen? Das wäre begreiflich. In diesem Fall hätten sie damit
gerechnet, dass ihr Leserkreis den Umweg über die Weissagung sehr

wohl verstehen würde, und die Behaftung bei dem dadurch
entstehenden Anschein theologisch fragwürdiger Ansichten ginge auf das

Konto der heutigen Kommentatoren. Oder wollten sie mit ihrem
Verfahren ihren Glauben bezeugen, dass durch die Auserwählung Israels

und die Bundesverheissung alles Treiben aller Mächte umfasst, trotz
aller Willkür geordnet, alle Gegenwart durchleuchtet und die

Umwandlung der Welt unaufhaltbar geworden sei In diesem Fall wäre

ihnen sachlich nicht so leicht zu widersprechen. Man könnte höchstens

sagen, dass sie ihre Überzeugung in sehr missverständlicher
Weise dargestellt hätten, wobei man aber zugeben müsste, dass das,

was an ihrer Darstellung peinlich berührt, wenigstens zum Teil in den

innem Schwierigkeiten ihrer Überzeugungen gründet, Schwierigkeiten,

die auch heute, wenn man Gott als «Herr der Zeit und der
Geschichte» bezeichnet, oft mehr übersehen oder verdrängt als gelöst
sind.

Ob nun der eine oder der andere oder keiner von diesen
Erklärungsversuchen die subjektive Meinung der Apokalyptiker trifft, was

sie faktisch getan haben, ist jedenfalls offensichtlich. Sie haben nicht
zuerst mit einem geheimnisvollen Schlüssel errechnet, wo die Zeiger

13 Vgl. etwa IV.Esra 14, Iff. ; syr. Bar.-Apok. 27 ; 53-70 oder IV.Esra 6,

lff.;9,5ff.
"Vgl. D.S.Rüssel, Zwischen den Testamenten, S.99ff., ll7°'!

H.H.Rowley, Apokalyptik 3, S.34ff.



— 171 —

der Weltenuhr stehen, und dann das Resultat ihrer Arbeit veröffentlicht.

Ihr Einsatzpunkt ist offensichtlich ein doppelter : einerseits ihr
Glaube an die Erwählung Israels und an die göttliche Verheissung
und von da her andererseits ihre Erfahrung ihrer dunkeln Gegenwart
mit ihren Ausweglosigkeiten und ihre Beurteilung der massgeblichen
Mächte. Sie haben also - und das ist hier die Hauptsache - eine
Interpretation ihrer Gegenwart und ihrer Zukunft vollzogen und zu erkennen

gesucht, was zu erwarten und demnach zu tun sei. Ihre Interpretationen

und Beurteilungen suchten sie durch Hinweise auf die
Geschichte Gottes mit Israel und durch die Anwendung von Periodenschemata

zu begründen, wobei die Interpretation der Geschichte und
der Gegenwart und die Anwendung jener Schemata sich gegenseitig
bedingen. Die Anwendung von Periodisierungsschemata ist eine
unglückliche Sache. Diese Einsicht darf uns aber nicht hindern, genau
zuzusehen, was dabei geschieht und welche Bedeutung den Schemata
nnd dem Errechnen wirklich zukommt. Wie die grossen Visionen
bringt auch die Anwendung der Schemata, abgesehen von der
Endzeit-Ansage am Schluss, nichts anderes als eine Überschau über die
wichtigsten Wendungen im Handeln Gottes mit Israel, durch die sich
die Verfasser über Art und Absicht dieses Handelns Rechenschaft zu
geben suchen. Dabei ist offensichtlich, dass das Handeln Gottes, wie
es der Verfasser sieht und versteht, seine Überlegung leitet und nicht
uas Schema. Die Anwendung des Schemas muss sich nach seiner
Sicht der Geschichte richten. Zudem zeigen die Apokalyptiker ein
^eitverständnis, das für eine zahlenmässig determinierte und so bere-
ehenbare Periodisierung der Geschichte denkbar ungeeignet ist. Wir
noren etwa, dass die Zeiten jetzt rascher eilen als früher und dass die
dahre noch schneller schwinden werden als jetzt und dass Gott Zion
Verstiess, weil er die Welt so schnell als möglich heimsuchen möchte
(Bar. 20,1 f.)". Bar. 21, 25 wird gebetet : «Zeig schleunigst deine Herr-
lehkeit und zögere nicht mit der Verheissung. » Nach Bar. 23,4 ist die

prasse der Menschen abgezählt, die geboren werden sollen (ähnlich
V-Esra 4, 36). Bar.41 und 42 werden die Zeiten gewogen ; sie haben

verschiedene Grösse. Bar. 44, 7 heisst es, dass sich denen, die das Ge-
etz nicht vergessen, die Zeiten zum Heil wandeln. Eine befleckte Zeit
ann völlig entschwinden (44, 9) ; demgegenüber gibt es auch eine
ert, die nimmer vergeht. Dabei ist Zeit und Welt identisch (44,
"Iß). Bar.85, 10 ist zu lesen: «Die Jugendzeit der Welt ist ja ver-

« Bar. » meint hier und im folgenden immer die syr. Baruch-Apokalypse.



— 172 —

gangen, der Schöpfung Vollkraft längst zu End gekommen; der Zeiten

Ankunft ist fast da, fast schon vorüber. Denn nahe ist der Krug
dem Brunnen, das Schiff dem Hafen, der Stadt die Karawane, dem

Abschlüsse das Leben» (ähnlich IV.Esra 5, 55 und 14, 10. 16).

IV.Esra 4, 27 wird aber das Nahen des Endes damit begründet, dass

die Welt die Verheissungen nicht tragen könne, und Bar. 15, 7 wird
die künftige Welt um der Gerechten willen kommen. Auf die Frage,
wie die Scheidung der Zeiten sein werde (IV.Esra 6, 7), wird in 8

geantwortet : «Von Abraham zu Abraham» (vgl. den ganzen geheimnisvollen

Abschnitt 6, 7-16). In Bar. 27, 1 wird als etwas Bekanntes das

Zwölf-Perioden-Schema für die Vorzeichen der Endzeit genannt und

von Vers 2 bis 13 durchgeführt ; V. 14 heisst es dann aber, dass diose

Zeitabschnitte auch gemischt würden. - Das alles zeigt, dass trotz der

Anwendung von Periodisierungsschemata die «Zeiten» offenbar gar
keine kalendarisch determinierten Grössen sind. Die Zeit ist
überhaupt keine vorgegebene, fest umgrenzte Einheit. Die Zeiten sind

durch bestimmte Ereignisse oder Mächte bedingte und qualifizierte
und darum auch, von uns aus gesehen, variable Funktionsräume.
Jedes Ereignis, jede Macht oder jedes göttliche Wort hat die seiner

Funktion oder Dignität entsprechende Zeit. Wir könnten sagen, Zeit
sei eine Funktion von Macht oder Wort. Darum ist Zeit weithin identisch

mit «Welt» oder «Äon»16, und wie ein Äon in einen andern
eingreifen kann, so kann auch eine Zeit in eine andere eingreifen, sie

verdrängen oder gleichzeitig mit ihr sein. Der Höchste hat «nicht eine

Welt (oder Äon) allein geschaffen, sondern zwei».
Für unsere Frage nach der Interpretation von Situation, Gegenwart

und Zukunft heisst das : Die Apokalyptiker denken nicht von
einem Geschichtsprinzip aus, sondern von Mächten und Ereignissen

aus, wobei die entscheidenden Mächte und Ereignisse die Erwählung
Israels, Verheissung, Gesetz, Glaube, Gehorsam oder Ungehorsam
sind, und zuletzt ist es immer Gott. Die Apokalyptiker haben kein in

sich gefügtes Geschichtsverständnis16; Weltgeschichte als eine für
sich bedeutsame Entwicklung ist ihnen unbekannt. Sie sehen alles

16 Vgl. IV. Esra 7, 50, wo bei Riessler von zwei Welten, im lat. Text, der»

besterhaltenen Text, aber von «non...unum saeculum, sed duo» die Rede is >

wie auch sonst meist saeculum steht, wo Riessler «Welt» hat. Ausdruck"0
wird die Korrespondenz von Welt und Zeit in IV.Esra 9, 5f. ausgesprochen-
Der lateinische Text hat hier saeculum und tempora. Dasselbe wird deutlic '

wenn man in Bar. 14, 1 mit 14, 13; 48, 2amit2b;51, 3 Schluss mit 51, 8f-»0^
16amit 16b; die verschiedenen Zeilen von 54, 1 ; 56, 2; S9, 4mit 59, 8f.; 8J'

5. 6 mit 83, 7. 8 vergleicht.



— 173 —

von Israel und seinem Geschick her an. Ihren Schauungen fehlt
darum in Wirklichkeit die historische Perspektive. Das ist auch in der
Johannes-Apokalypse nicht anders. Ihr Verfasser kennt keinen
Kalender der endzeitlichen Ereignisse. Er gibt darüber Rechenschaft,
was alles zum Vollzug gelangen muss, wenn das, was im Christusereignis

liegt, seine volle Entfaltung finden soll. Deshalb ist es so schwer,
darüber Klarheit zu gewinnen, inwieweit ein chronologischer Gang
gemeint ist und wieweit man sich zeitlich an Ort bewegt. Es handelt
sich nur nicht um eine Bewegung an Ort, sondern um eine Bewegung
in der sich entfaltenden einen Sache. So muss man sich schliesslich
fragen, wie schwer bei der j üdischen Apokalyptik die Täuschung über
den Zeitpunkt der Endzeitereignisse, die ja nicht zu bestreiten ist, zu

veranschlagen sei und ob sie bei ihren Gegenwartsinterpretationen
nicht immer wieder das Entscheidende sahen und trafen und damit
für ihre Zeit auch so hilfreich wurden, dass trotz der chronologischen
Täuschungen zu Recht immer wieder von neuem solche Interpretationen

vorgenommen wurden. Wenn wir ihr Tun nicht missverstanden

haben, so war die Frage der Richtigkeit der chronologischen End-
zeitdatierung von recht untergeordneter Bedeutung.

Wir fassen das für unsern Zusammenhang wichtige Ergebnis in
die Feststellung zusammen: Vom göttlichen Heilswerk und vom
Offenbarungszeugnis her interpretiert und beurteilt der Apokalyptiker

die jeweilige Gegenwart und das Bevorstehende und zeigt, was
darin im Gang ist und auf dem Spiel steht und für welche Entscheidungen

die Gemeinde sich rüsten muss.
Die unter a bis c gefundenen Momente zeigen sich nun auch in

den kleinern apokalyptischen Stücken des Neuen Testaments : Mag es
zutreffen - wir nehmen es ebenfalls an - dass das apokalyptische
Material in der sogenannten synoptischen Apokalypse (Mk. 13 und
Parallelen) erst sekundär in die Tradition aufgenommen wurde, so
stellt es heute doch nicht nur einen erratischen Block, sondern eine
h
°eziehungsreiche Gruppe dar; nur einige Stellen bleiben ohne
konkrete Bezüge und zeigen damit, dass sie eben nur mit aufgenommen
^nrden. Lesen wir, wie es nötig ist, das Kapitel vom Zeitpunkt seiner
c*iriftlichen Fixierung, also vom Gesichtspunkt der bereits bestehen-
en, missionierenden und in Auseinandersetzung mit dem Judentum
efindlichen Gemeinde aus, so ergibt sich : 13, 3-8 visieren die Situa-
lQn : Es gibt bereits Verwirrungen in der Gemeinde. Einzelne Grup-

Pen meinen, das Ende habe im kalendarischen Sinn schon angefangen.

Kriegsgerüchte scheinen ihnen recht zu geben. Pseudomessiasse



— 174 —

treten auf. Die Ansicht vom bereits begonnenen Ende wird korrigiert,
die Situation aber der Sache nach als eschatologisch qualifiziert.
V. 9-13 nennen paradigmatische Bewährungssituationen und zeigen
den Grund der Hoffnung, dass sie bestanden werden können. V. 14-27
weisen auf den Einbruch der Vollendungswelt und die umfassenden

Wandlungen, die deshalb kommen müssen und die man nur hoffend
durchwarten kann. V. 28-37 zeigen, was bei dieser Erwartung jetzt zu
tun ist, und nennen in V. 31 den letzten Grund sowohl der zu
erwartenden Dunkelheit als auch der viel grossem Hoffnung. - Bei Mat.
und Luk. sind dieselben Momente vorhanden, wenn auch die
Durchführung nicht so deutlich ist wie bei Mk.

In l.Thess.4, 13ff. und I.Kor. 15 macht Paulus seine apokalyptischen

Aussagen weder um ihrer selbst willen noch im Sinne einer
unerlässlichen Information, sondern, ähnlich wie syr. Baruch und
IV. Esra, allein darum, weil ihm aus den Gemeinden Fragen begegneten,

die für die Gemeinde, so im Fall von l.Thess., oder im Urteil des

Apostels, so im Fall von Korinth, von existentieller Bedeutung
waren. Besonders deutlich ist das I.Kor. 15, wo er in zwei
Erörterungsgängen jeweils zuerst das Problem nennt und dann in
apokalyptischen Aussagen die Lösung gibt. Sowohl in l.Thess.4 wie in

I.Kor. 15 erfolgen die Antworten in apokalyptischen Modellen.
Indem sich Phil. 1, 19ff. vorstellungsmässig nicht mit l.Thess.4, 13u-

vereinen lässt, tritt zutage, dass es dem Apostel nicht aufdie Vorstellungen

als solche ankommt. Darum sprachen wir vom Modellcharakter

seiner Auskünfte. Sie sind nur als Antwort auf bestimmte Fragen
verständlich und sinnvoll. Paulus interpretiert darin das Christusereignis

auf diese Fragen hin und kennzeichnet diese Probleme als

Situationen von Glaubensentscheidungen. Durch eingestreute
Mahnungen und Abschlussaufrufe lässt er deutlich werden, was für
Entscheidungen mit den Fragen verbunden sind17.

An dieser Stelle ist es nun möglich, auf die Reich-Gottes-
Botschaft zurückzukommen, die in der Einleitung im Zentrum stand-

Der Ruf: «Kehrt um; denn das Reich der Himmel ist nahe
herbeigekommen » (Mat. 3, 2) ist eine Apokalypse in nuce. Wenn das Reich

der Himmel nahegekommen ist, so ist damit die Beziehung zur
Situation der Hörer hergestellt und diese Situation in einem
umfassenden Modell gekennzeichnet : sie stehen nicht unter der Herrschaft

17 Gegen R. H. Charles und D. S. Rüssel ; Rüssel, Zwischen den Testarne*
ten, S. 107ff.; ähnlich, wenn auch nicht gleich, wie oben Rudolf Bultm»*1*1'
Eschatologie und Geschichte, S. 35.



— 175 —

Gottes, sondern unter der Herrschaft anderer Mächte. Ihre Situation
ist die einer sie ganz umfassenden Fremdherrschaft, in der sie wie
Sklaven sind. - Das Zentrum des Satzes besteht hier nun aber nicht in
einer Interpretation des Heilsereignisses, sondern in der primären
Proklamation des Heils : das Reich der Himmel ist nahe herbeigekommen.

Das Interpretative ist im Hinweis auf die Stimme des Rufers
aber auch vorhanden. Die Einladung zur Umkehr kennzeichnet die
Entscheidung, die nun fällig ist, und eröffnet zugleich die
Heilszukunft, der Herrschaft Gottes angehören zu dürfen. Der
Begriff «Reich Gottes» meint dasselbe wie die «kommende Zeit»,
die «kommende Welt», «der kommende Äon» in der jüdischen Apokalyptik,

also die Vollendungswelt und -zeit, ein Himmel und Erde
umfassendes Herrschafts- und Lebens-Ganzes. Zeitliche Aussagen,
Wie «ist nahe herbeigekommen», können dabei nicht isolierteigenständige

Bedeutung, sondern nur kennzeichnenden Modellcharakter
haben (vgl. oben S. 16f.); sie werden darum je nach Situation

und Gesprächspartner anders ausfallen. Dem, der meint, er möchte
noch zusehen und abwarten, wird gesagt werden müssen, dass keine
Zeit mehr ist. Dem, der meint, es sei nichts mehr zu machen, wird zu
sagen sein, dass ihm gerade die Nähe des Reiches Zeit gibt. Und de-
nen, die eine wissbare und verfügbare Auskunft über die Zeit im
^•alendersinn haben möchten, wird zu sagen sein, dass niemand Tag
oder Stunde wissen kann oder dass die Entscheidung endgültig an
Jesus fällt (Joh.). Es wäre somit beides möglich, sowohl dass Jesus im
kinn der «befristeten Naherwartung» gesprochen hätte und dass die
Worte von der zeitlich unbestimmten Bereitschaft später wären oder
au-ch umgekehrt, dass die befristete Naherwartung von apokalyptischen

Kreisen her in die Überlieferung eindrang. Die meisten Gleichnisse

können für mehrere Varianten des Zeitfaktors in Anspruch
genommen werden ; es kommt nur darauf an, aufweiche Frage hin man
8le ins Spiel treten lässt. So wäre es auch möglich und vor allem sach-
8emäss, wenn alle Möglichkeiten auf Jesus selbst zurückgingen. Sie
mussten dabei nur in der angedeuteten Weise verstanden werden.

Ie sie von den verschiedenen Traditionskreisen und -schichten
subjektiv aufgefasst werden, ist sachlich ohne Bedeutung18.

Y
8 Hie Probleme sind damit allerdings noch gar nicht zu Ende besprochen.

r allem müsste neben Einzelfragen auch das Problem von «Vorstellung » und
Prache» miteinbezogen werden. Und auch der Komplex dor Bezeugung der
torweckung, wo ähnliche Fragen bestehen, müsste an dieser Stelle noch er-

urtert werden.



176

2. Die zweite und die dritte Weise, Zukunft zur Sprache zu bringen,

können mit wenigen Andeutungen dargestellt werden. Die
zweite finden wir dort, wo ZUKUNFT ALS FOLGE UND
FRUCHT DES CHRISTUSEREIGNISSES eröffnet wird.
Das begegnet uns in den beherrschenden soteriologischen Aussagen
der paulinisohen Briefe. Wenige Beispiele aus dem Römerbrief führen
alles Nötige vor Augen. So lesen wir in Röm. 5, 8-10 : « Gott aber
erweist damit seine Liebe gegen uns, dass Christus für uns starb, da wir
noch Sünder waren. Um so viel mehr werden wir, da wir nun gerechtfertigt

sind in seinem Blut, durch ihn vor dem Zorn gerettet werden.
Wenn wir nämlich, obwohl wir Feinde waren, Gott durch den Tod
seines Sohnes versöhnt wurden, werden wir als Versöhnte um so mehr

gerettet werden in kraft seines Lebens.» Oder in Röm. 5, 17 : «Wenn

nämlich durch des Einen Übertretung der Tod durch den Einen zur
Herrschaft kam, wie vielmehr werden die, die den überströmenden
Überfluss seiner Gnade und seiner Gabe der Rechtfertigung empfangen

haben, durch den einen Jesus Christus im Leben als Könige
herrschen.» Und in Röm. 6, 8: «Wenn wir denn mit Christus gestorben
sind, so glauben wir, dass wir auch mit ihm leben werden. » Den
hymnischen Schluss von Röm. 8, 3Iff. brauchen wir nur mit seinem
Anfang aufklingen zu lassen : «Wenn Gott für uns ist, wer kann dann

wider uns sein Der auch seines eigenen Sohnes nicht verschont hat,

sondern ihn für uns alle dahingab, wie sollte er uns mit ihm nicht alles

schenken!...» Dieselbe Stelle nehmen bei den Synoptikern die Worte

ein, die dem, der sich an Jesus und sein Wort hält, Leben und Bestehen

vor Gott zusagen, wie beispielsweise Luk. 12,8; Mat. 10, 32 : «Wer

mich bekennt vor den Menschen, zu dem wird sich auch des Menschen
Sohn bekennen vor den Engeln Gottes»; oder bei Joh. die Worte, die

gleich verlaufen wie Joh. 3,36a: «Wer an den Sohn glaubt, hat das

ewige Leben» oder wie 8, 12 : «Ich bin das Licht der Welt. Wer mir

nachfolgt, wird nicht in der Finsternis wandeln, sondern das Licht des

Lebens haben.»
In allen diesen Sätzen, die sich um ein Vielfaches vermehren

lessen, wird Zukunft durch ein Futurum oder ein futurisches Präsens

angezeigt. Und immer ist damit etwas Positives, Heil angesagt. D*8

ist indessen nicht die einzig mögliche Art von Zukunft. Es gibt dazu

eine Alternative. In Röm. 5, 8 wird sie «Zorn» genannt, in der Foi'tse -

zung von Luk. 12, 8 heisst sie «Verleugnung durch den Sohn des
Menschen», in Joh. 8, 12 «wandeln in der Finsternis». Für die andern S*e '
len wird durch den nähern oder femern Zusammenhang deutlich, das



— 177 —

die Alternative «Tod», «Verderben» oder etwas Äquivalentes wäre.
Was nicht vorkommt, ist ein Drittes, Mittleres, Neutrales : es gibt nur
gute oder böse Zukunft, keine Zukunft an sich. Die soteriologischen
Aussagen des Neuen Testaments implizieren also dasselbe Verständnis

von Zeit, wie wir es in der Apokalyptik getroffen haben : Leben,
Zukunft, Zeit ist nicht ein neutral Vorliegendes oder Ablaufendes, in
dem sich allerlei ereignet, sondern Komponente oder Funktion eines
Macht-, Herrschafts-, Lebenszusammenhangs. Man kann diesem
Schluss nicht mit der Auskunft ausweichen, dass der Mensch nur gute
oder böse Zukunft hat, liege an den Entscheidungen Gottes und des

Menschen, nicht an der Natur der Zeit; Zeit selbst sei auf jeden Fall,
also auch abgesehen von diesen Entscheidungen. Denn abgesehen
davon, dass diese Behauptung eine Abstraktion poniert, die wir nicht
Kennen und von der wir nichts wissen, wird auf diese Weise die Zeit als
em Gott Vorgegebenes, Ursprungsloses erklärt, was, mindestens
theologisch, nicht möglich ist. Gewiss können wir davon abstrahie-
ren, dass die Zeit entweder gut oder böse ist, wie wir es mit unsern
Uhren, Stunden- und Fahrplänen tun. Wir können das aber nur, weil
ie eben ist, als gute oder böse. Und gewiss haben wir auf alle Fälle
nkunft, ob gute oder böse, und wir können ihr nicht entrinnen, nicht
mmal durch den Tod. Das ist aber nur darum so, weil wir Gott nicht

entrinnen können.
Ist also Zeit und Zukunft immer entweder gut oder böse, ist sie

miner Komponente oder Funktion entweder eines guten oder eines
°sen Herrschafts- und Lebensbereiches, so lassen sich im einen wie

andern Herrschaftszusaramenhang Gegenwart und Zukunft nicht
oneinander trennen. Gute Zukunft ist dann immer auch schon gute

genwart, und Gegenwart wäre nicht gut, wenn sie nicht schon gute
mft wäre; ebenso im Bösen. Eine Trennung kann es nur geben,

ein Mensch von einem Herrschaftsbereich in den andern versetzt
a- Davon, nämlich von einem Versetztwerden aus dem bösen in

i. guten Herrschafts- und Lebensbereich, reden die neutestament-
en Hoilsaussagen. Sic sagen, dass es durch den Tod Jesu, durch
en Ruf jn cjje Nachfolge und im Anschluss an ihn oder einfach

U a \ ges°hehen sei. Wieso das Neue Testament das sagen kann
Wle es naherhin zu verstehen sei, kann hier nicht erörtert werden ;

fieidend wird es sich immer um einen Rechts- oder (und) Macht-

j?
^ang handeln. Wichtig ist für unsern Zusammenhang, dass das

Q ¦; nis immer im Versetztwerden aus dem bösen in den guten, in
es Herrschafts- und Lebensbereich besteht und damit im Ver-



— 178 —

setztwerden in die gute Zeit, in gute Zukunft und Gegenwart. Dass
sich gute Zukunft nicht von guter Gegenwart trennen lässt, ausser
durch eine letztlich unerklärliche Katastrophe, ist im Neuen Testament

eindeutig. Bei den oben zitierten Stellen, die zunächst exklusiv
in die Zukunft weisen, ohne von der Gegenwart zu reden, wie Röm. 5,

9. 17; 6, 8; Luk. 12, 8; Joh.8, 12, wird doch im Zusammenhang
immer klar, dass dank der guten Zukunft auch schon die Gegenwart
gut ist. Und in Stellen, die im Präsens, also von der Gegenwart
sprechen, wie Joh.3, 36 und etwa Röm.5, Iff., ist deutlich auch die
Zukunft eingeschlossen. Gegenwart und Zukunft sind wohl verschieden ;

es wird aber unsachgemäss sein, sie zu trennen oder unbedacht einander

entgegenzusetzen. Die Macht der guten Zukunft ist die gute
Gegenwart, und zum Inhalt der Gegenwart des Heils gehört die Heilszukunft.

So gibt es keine gute Zukunft, die nicht schon in der Gegenwart
erkannt, gelebt und erfahren würde.

3. Für die dritte Weise, Zukunft zur Sprache zu bringen, die

ERÖFFNUNG UND ZUSAGE VON ZUKUNFT DURCH
DEN GÖTTLICHEN ANSPRUCH, DURCH GEBOT
UND PARANE SE, ist es nicht nötig, aufeinzelne Stellenhinzuweisen

und sie zu untersuchen ; dagenügt es, einen Sachverhalt bewusst zu

machen, den nicht nur jeder Christ, sondern jeder Mensch erfährt, der

sich von jemandem oder von etwas in Anspruch nehmen lässt : Wird
es einem Menschen bewusst, dass er für einen andern oder in einer

Angelegenheit etwas tun muss, so muss er planen und bestimmte
Schritte unternehmen. Somit ist ihm im Innewerden seiner Aufgabe
bestimmt gestaltete Zukunft eröffnet und zuteil geworden. Gelangt
ein Christ zur Einsicht, dass Gott ihn für eine Aufgabe fordert, dass

Gott ihm ein Werk zugeteilt hat, erkennt er Gottes Gebot, sieht er

sich durch konkrete Paränese auf einen bestimmten Weg gewiesen
und unternimmt er, was ihm dergestalt aufgetragen ist, fängt er also

an zu planen, zu entscheiden und seine Schritte zu tun, so erfährt er,

dass Gott ihn durch sein Geheiss gute Zukunft gewinnen liess, ihm
erfüllte Gegenwart und Zukunft geschenkt hat.

II. Leben aus der Ansage der Zukunft

Sowohl das Alte wie das Neue Testament bezeugen uns, wie die

Glieder der Gemeinde Gottes in der Ansage von Zukunft, in der
Verheissung das Leben erkannten, ergriffen und darin lebten. Abraham
ist der Prototyp dafür. Wir wollen nun aber nicht dieses Leben dar-



— 179 —

stellen. Wir würden es wahrscheinlich nicht vermeiden können,
entweder der Gefahr der Idealisierung und Heroisierung oder der Gefahr
der Verharmlosung zu verfallen. Wir wollen auch nicht nach dem
Realgrund der Möglichkeit solchen Lebens fragen ; in theologischem
Zusammenhang versteht es sich wohl von selbst, dass die Gnadentat
Gottes in Christus dieser Realgrund ist. Zwar wäre dabei vieles zu fragen

und zu erörtern ; wir wollen uns hier aber nicht diesen Problemen
zuwenden. Wir wollen uns nur noch mit der Frage beschäftigen, wel-
°hes die Bedingung dafür sei, dass dem Menschen in der Ansage von
Zukunft das Leben selbst als konkrete Möglichkeit erkennbar und
ergreifbar wird. Und auch in dieser Fragestellung wollen wir nicht die
Grundfrage erörtern - es wäre die Frage nach dem ganzen Werk des
Heiligen Geistes -, sondern bloss auf den speziellen Punkt hinweisen,
wie die Ansage von Zukunft geartet sein muss, dass der Mensch sie

Überhaupt als Zukunftseröffnung für ihn verstehen kann. Wir
konzentrieren uns auf diesen Punkt, weil wir glauben, dass unsere
Beobachtungen im ersten und eigentlichen Hauptteil schon durch sich
selbst dazu den entscheidenden Beitrag leisten, so dass wir nur noch
mit wenigen Andeutungen darauf aufmerksam zu machen brauchen,
und weil wir meinen, dass dieser Punkt für die Erfüllung der Predigt-
ayfgabe von Wichtigkeit sei.

Wir können das Problem, das wir jetzt vor Augen haben, mit der
*rage illustrieren : Könnte irgendeine Aussage und so auch eine Aus-
age von Zukunft für uns relevant werden, könnte sie für uns einen

konkreten, ermessbaren Sinn gewinnen, wäre sie überhaupt versteh-
ar> wenn sie schlechterdings keinen Zusammenhang mit unserm
e°en und unserer Erfahrung hätte Wir meinen nun : dass die Frage
egativ zu beantworten sei, gehe schon aus ihr selbst hervor. Jeden-
a'ls aber lehren uns unsere Beobachtungen im ersten Hauptteil, dass
10 biblischen Ansagen von Zukunft dadurch gekennzeichnet sind,
ass sie in der Weise zum Leben und zur Erfahrung der Adressaten in
eziehung stehen, dass sie einerseits das Leben und die Erfahrung der
dressaten interpretieren und erhellen und so andererseits die Ansage
°n Zukunft in konkretem Sinn begegnen lassen. Das also soll mit
nigen Hinweisen noch hervorgehoben werden.

1
• Wir haben bei der Apokalyptik gesehen, wie sie durch die Ein-

hrung von modellhaften Situationen oder durch den Hinweis auf
beilegende Existenzprobleme die Situation der Adressaten aufist

und sich dazu in Beziehung setzt, wie sie dann daraufhin das

nenbarungszeugnis oder die Heilstat Gottes interpretiert und



— 180 —

schliesslich von da her auch die Gegenwart und die Erfahrung der
Adressaten und das ihnen Bevorstehende interpretiert und erhellt,
aufzeigt, was darin auf dem Spiel steht, welche Zukunft darin bereits
im Gang ist, und in bestimmten Modellen dartut, welche Bewährungen

zu bestehen sind. So sucht sie aufzuzeigen und hebt es in Mahnungen

und Aufrufen hervor, wie das Volk Gottes im Jetzt aus der
Zukunft leben kann und so Zukunft hat. - Wir meinen nun, dass dies

grundsätzlich, wenn auch nicht in gleicher Weise, so getan werden
müsse. Dass die Predigt das Offenbarungszeugnis auf die konkrete
Gegenwart der Gemeinde hin zu interpretieren habe, wird allgemein
anerkannt sein. Die Apokalyptik zeigt uns jedoch, dass dies nur wirklich

geschieht, wenn vom Offenbarungszeugnis her auch die Erfahrung

und Gegenwart der Gemeinde und das ihr Bevorstehende
interpretiert wird, aufgezeigt wird, was darin im Gang ist, wessen sich die

Gemeinde zu versehen hat, welche Zukunft schon in der Gegenwart
liegt und so das Leben aus der Zukunft des Verheissenen erkennbar
und ergreifbar gemacht wird. Und von da her fragen wir, ob die

Verkündigung in der Verantwortung aus dem Heiligen Geist, so aber in

persönlichem Risiko nicht immer wieder interpretierende Gegen-

warts- und Zukunftsmodelle wagen sollte.
2. Wenn die soteriologischen Aussagen des Neuen Testaments

die Frucht des Christusereignisses als ein Versetztwerden aus dem

bösen in den guten Macht- und Lebensbereich darstellen und dabei

Gegenwart und Zukunft zu einer Einheit verbinden, so dass die
Zukunft im Jetzt gegenwärtig wird und die Gegenwart schon die
Zukunft enthält, so wird das für die Predigt heissen, dass auch sie das

Heil nicht als eine von der Gegenwart isolierte Zukunft verkündigen
kann. Ihre Verkündigung wird sonst als unverstehbar, als «blosse

Worte» empfunden werden müssen. Wenn in Christus Heil ist, wie es

das Neue Testament bezeugt, so wird das im Tun und Erleben der

Gemeinde, in ihrem Erkennen, Vollbringen und Versagen aufzeigba,r
und so aussagbar sein müssen, und es ist das auch. Und so, aber nur

so, wird Zukunft in der Gegenwart erkennbar, lässt sich das Leben

aus der Zukunft konkret ergreifen.
3. Wenn jedes göttliche Geheiss gute Zukunft eröffnet, schenk

und erfahrbar werden lässt, so kann das Gebot als konkrete Bestätigung

für die Wirklichkeit des Heils verkündigt werden. Es erhebt sich

nur die Frage, was Verkündigung des Gebotes heisst. Die Rede v°t^
« blinden Gehorsam » ist sicher eine inhaltlose Rede. Wir können nich

gehorchen, ohne zu verstehen, und wir können nicht verstehen, ohn



— 181 —

im Verstehen zugleich schon zu entscheiden. So wird auch Verkündigung

des Gebots nicht möglich sein ohne Interpretation des

Offenbarungszeugnisses, der Gegenwart der Gemeinde und des Bevorstehenden.

Und alles, was uns die Apokalyptik gezeigt hat, wird hier nochmals

zum Zug kommen, zu bedenken und im persönlichen Wagnis des

Predigers zu vollziehen sein. So aber wird das Gewinnen von Zukunft
m der Gegenwart erfahrbar werden.

Von Zukunft darf und kann also nicht in beziehungslosen
Vorstellungen und Theorien gesprochen werden, wenn die Rede einen
konkreten, erfassbaren Sinn haben soll. Zukunft eröffnendes Reden
geschieht nur, wenn es in klarer Beziehung zu Gegenwart und Erfahrung

erfolgt. Bei dem Wort «Erfahrung» haben wir dabei immer an
die Erfahrung des Glaubens vom Zeugnis der Offenbarung her
gedacht. Aber die Erfahrung des Glaubens ist nicht einfach von der
Erfahrung des Unglaubens getrennt. Der Glaube erfährt nur erst recht,
^as auch der Unglaube erfährt. Darum vermag, wo Gott Gnade
geben will, die Verkündigung des Glaubens «an Juden und Heiden» beiden

die Zukunft auf Gott zu eröffnen und zu schenken.

Bern Kurt Stalder


	Das Leben aus der Zukunft in der Sicht des Neuen Testaments

