
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 3

Artikel: Das Leben aus der Zukunft

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 133 —

Das Leben aus der Zukunft

Drei Vorlesungen

gehalten im Rahmen eines Kurses zur theologischen Weiterbildung
¦ an der Christkatholisch-theologischen Fa
Universität Bern am 5. und 6. Februar 1968

für Pfarrer an der Christkatholisch-theologischen Fakultät der

Das Leben aus der Zukunft
in der Sicht des Alten Testaments

Nach einer uns auch aus vielen deutschen Bibelausgaben geläufigen

Einteilung setzt sich das Alte Testament aus Geschichtsbüchern,
Lehrbüchern und prophetischen Büchern zusammen. Diese Einteilung

entspricht ganz unserm Zeitschema «Vergangenheit - Gegenwart

- Zukunft». Die Geschichtsbücher wenden sich rückwärts nach
dem einst Geschehenen ; die Lehrbücher beziehen sich auf den
gegenwärtigen Alltag, und die Schriften der Propheten künden uns das
Kommende. Ist dieses uns zunächst recht einleuchtende Schema

richtig, dann muss für unser Thema die dritte Abteilung im Vordergrunde

stehen ; denn dort wird doch die Zukunft verkündet, aus der
Israel leben soll. Ja wir möchten annehmen, dass «Leben aus der
Zukunft» geradezu das beherrschende Thema des prophetischen
Schrifttums sein müsse. Dass dies nur in beschränktem Masse gilt,
wird später noch festzustellen sein.

Die uns vertraute Dreiteilung des Alten Testaments findet sich
bekanntlich in der hebräischen Bibel nicht. Ihre Einteilung ist keine
systematische; sie gibt vielmehr in ihren drei Schichten der Thora,
der Nebi'im und der Ketubim verschiedene Etappen der Kanonbildung

wieder, und jener Unterschied der Blickrichtung auf Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft spielt dabei keine direkte Rolle. Es
ist zunächst auch nicht recht verständlich, dass die erste Abteilung
der «Propheten» (die sogenannten «Vorderen Propheten») gar keine
prophetischen Schriften in unserm Sinne, sondern historische Bücher
(das sogenannte deuteronomistische Geschichtswerk von Josua bis
Könige) enthält, so dass also hier der Blick nach rückwärts, in die
Vergangenheit, gerichtet ist. Diese Benennung ist wohl nicht damit zu
erklären, dass in den genannten Büchern verschiedene prophetische
Gestalten, wie Elia, Elisa, Nathan, Micha ben Jimla, Jesaja u.a.,
erscheinen, sondern von der im Talmud bezeugten, aber unhaltbaren



— 134 —

Auffassung her, dass diese Bücher von prophetischen Verfassern,
nämlich von Josua, Samuel und Jeremia, geschrieben seien. Die
Zuweisung dieser Bücher zu den «Propheten» hat also nichts mit ihrem
Inhalt zu tun. Wir verstehen daher gut, dass sie in der späteren, auf
die Anordnung der Septuaginta zurückgehenden Einteilung den
historischen Büchern zugerechnet werden.

Wenn sodann die z.B. bei Luther nicht ganz entsprechend als
«Lehrbücher» bezeichneten poetischen und didaktischen Bücher im
hebräischen Kanon nicht die mittlere Abteilung bilden, sondern in
der «Ketubim» benannten dritten Abteilung, d.h. erst nach den
prophetischen Büchern, folgen, so zeigt sich deutlich, dass hier das

Schema «Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft» nicht wirksam ist.
Der Grund dafür liegt vielmehr auch hier in der Entstehungsgeschichte

des Kanons, indem die religiöse Lyrik (Psalmen, Hohes Lied
und Klagelieder)und die Weisheitsliteratur erst spät, d. h. erst nach den

prophetischen Schriften, in den Kanon aufgenommen worden sind.
Ferner ist in diesem Zusammenhange zu bedenken, dass der

Pentateuch für den Juden nicht in erster Linie Geschichtsbuch ist,
sondern vor allem die Thora, die göttliche Weisung durch das Gesetz,

enthält. Damit ist er zuvörderst auf das Leben in der Gegenwart bezogen

und nicht so sehr Rückschau in die Vergangenheit, wie das für uns
der Fall ist.

Wir sehen also: für die Anordnung der hebräischen Bibel ist
nicht unser Zeitschema «Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft»
grundlegend, wie das dann über Septuaginta, Vulgata und Luther in
den meisten neueren nicht] üdischen Bibelübersetzungen üblich wird.

Was wir bis jetzt über die Unterschiede in der Einteilung des

A.T. ausgeführt haben, scheint zunächst nicht so viel mit unserm
Thema zu tun zu haben. Man wird dem Gesagten immerhin schon

vorläufig so viel entnommen haben, dass die hebräische Bibel nicht so

säuberlich zwischen Büchern mit Gegenwarts-, Vergangenheits- oder

Zukunftsbezogenheit unterscheidet, wie man das später getan hat,
und class es damit auch nicht so eindeutig ist, wo wir Aussagen zUr

Frage nach dem «Leben aus der Zukunft» finden können. Des
genauem ist zu fragen : 1. Ist vom «Leben aus der Zukunft» nur im pr°'
phetischen Schrifttum die Rede 2. Ist die Prophétie ihrerseits immer
zukunftsbezogen

Wir kommen aber zuvor noch zu einem andern wichtigen Punkt-
Wie bereits gesagt, entspricht die uns geläufige Einteilung der Bibel
in Geschichtsbücher, Lehrbücher und prophetische Bücher gena«



— 135 —

unserm Zeitverständnis. Ihm erscheint die Zeit als eine nach
rückwärts und vorwärts endlose Linie, nach beiden Richtungen ausgehend

von der Gegenwart als ihrer punktuellen Mitte. Wir denken uns
diese Linie als zunächst abstrakt gegebene, endlose Strecke, auf der
wir erst die uns aus eigenem Erleben oder geschichtlicher Kenntnis
bekanntenunddiebcstimmt'odervermutungsweisezuerwartenden
Geschehnisse von der gegenwärtigen Mitte aus nach rückwärts oder vor
wärts als Fixpunkte eintragen können. In ihren Zwischenräumen aber,
soweit wirsienicht auszufüllenvermögen,undüberdieäusserstenPunk-
te, die wir zu setzen imstande sind, hinaus erscheint sie uns als leer.

Ein solches Zeitdenken kennt nun das A.T. nicht. Man weist uns
daraufhin, dass das hebräische Verbum überhaupt keine Tempora in
Unserm Sinne kenne, sondern nur die vom Standpunkt des Redenden
aus gemachte Unterscheidung vollendeter und unvollendeter
Handlungen. Wer sich je um die Übersetzung hebräischer Texte bemüht
hat, weiss gut, wie schwierig es oft ist, die Zeitsphäre (Vergangenheit,
Gegenwart oder Zukunft) sicher zu bestimmen. Das Hebräische ver-
Uia-g nur das gegenseitige Verhältnis von Handlungen oder Begebenheiten

durch die Verbalformen und ihr Aufeinanderfolgen direkt
auszudrücken. So zeigt z.B. das mit der Vorsilbe «wa-» gebildete Imper-
lectum consecutivum immer eine zeitliche oder logische Folge an.
Äber die Zeitsphäre selbst ist damit noch nicht bestimmt. Zwar
beignet uns das Imperfectum consecutivum am häufigsten in der Fort-
Atzung eines sogenannten historischen Perfekts als Tempus der
nistorischen Erzählung ; es kann aber ebensogut als Fortsetzung eines
uturischen Imperfekts eine zukünftige Handlung anzeigen.

Das hebräische Denken verfügt überhaupt nicht über einen
Urch Abstraktion gewonnenen Begriffder reinen Zeit1. Zeit ist nur da,
0 etwas geschieht ; es gibt nur «gefüllte» Zeit. Wohl gibt es ein Wort
r «Zeit», nämlich fêt. Aber es bedeutet gerade rticht «Zeit» an sich,

°udern den Zeitpunkt, zu dem etwas Bestimmtes geschieht, und
benders die richtige Zeitlage für ein Geschehen oder Handeln. Charak-
ristisch ist dafür die Wendung bë'ittô «zu seiner Zeit », d. h. zu seiner
stimmten und richtigen Zeit; siehe Ps. 1, 3: (Der Baum) «bringt
eirie Frucht zu seiner Zeit»; oder Ps. 104, 27: «Du gibst ihnen (den
Gewesen) Speise zu seiner Zeit» ; ferner Jer. 33, 20 : «... dass Tag und

Alte n?nm nebräischon Zeitverständnis siehe u.a. G. von Rad, Theologie des

Ver f Te8taments, 2. Band, S. 112-125; Th. Boman, Das hebräische Denken im
tü*lcft mit dem griechischen (1954, 4. Aufl. 1965); W.Eichrodt, Heilsorwar-

g und Zeitvorständnis im Alten Testament (Thool. Zschr. 12 1956 103-125).



— 136 —

Nacht nicht mehr eintreten würden zu ihrer Zeit». So lehrt uns
auch der Prediger (3, 1 ff) : « Jedes Ding unter dem Himmel hat seine

Zeit», und er lässt einen ganzen Katalog solcher «Dinge» folgen :

Geborenwerden und Sterben, Pflanzen und Ausreisscn, Weinen und
Lachen, Schweigen und Reden usw.

Hier handelt es sich durchwegs um Dinge aus dem täglichen
Bereich menschlicher Erfahrung. Aber es gibt auch eine bestimmte Zeit
für das eschatologische Geschehen, so in der Drohrecle über Babel in
Jes. 13: «Nahe rückt ihre Zeit, und ihre Tage verziehen nicht» (d.h.
die Zeit, da sich die Drohungen erfüllen werden) ; oder in Ezech. 7, 7 :

«Es kommt die Zeit, nahe ist der Tag, ein Tag der Bestürzung und
nicht des Jauchzens auf den Bergen». Es ist der 'et qês, die «Endzeit»
bei Daniel (8, 17 u.a.), d.h. die für das eschatologische Geschehen
bestimmte Zeit.

In der Umwelt des alten Israel herrscht weithin das unserm
linearen entgegengesetzte zyklische Zeitverständnis. Hier sieht man
alles Geschehen in einen geschlossenen, sich immer wiederholenden
Kreislauf einbezogen. So zeigt es ja die Natur und die durch sie

bestimmte Tätigkeit des Menschen. Sprossen und Blühen, Früchte
tragen und Verwelken einerseits, Pflügen, Säen und Ernten andrerseits

vollziehen sich in solcher Abfolge. Dem entspricht der Naturmyth°s
vom sterbenden und wieder auferstehenden oder wieder geboren
werdenden Gott, aber auch der Ablauf der Naturfeste.

Auch die kultischen Feste, die Israel aus seiner kanaanäischen

Umgebung übernommen hat, waren zunächst bestimmt durch diesen

zyklischen Ablauf. Aber hier ist nun etwas Entscheidendes geschehen.

Israel hat diese auf bäuerlicher Grundlage entstandenen Fest6

offenbar schon sehr früh nach der Landnahme umgedeutet. Das Fes

der ungesäuerten Brote (Mazzot), das dem Beginn der Gerstenernte

galt, wurde zum Gedächtnis des Auszuges aus Ägypten, das mit de

Weinernte verbundene Laubhüttenfest zur Erinnerung an das Wo*1'

nen in Hütten zur Zeit der WüstenWanderung. Durch diese söge

nannte Historisierung der aus der Naturreligion übernommene
Feste sind diese aber nicht zu Gedenktagen menschlicher Geschieht^'

taten geworden. Sie bedeutet nicht eine Profanisierung, sondern v&

Unterstellung unter den geschichtsmächtigen Jahwe, dessen retten
Taten nun gefeiert werden. Er ist der Herr der Geschichte und daö^_
der Zeit. Denn Zeit zählt ja für israelitisches Denken nur, insoW^
etwas in ihr geschieht. Aber dieses Geschehen ist nicht mehr das &
zyklisch wiederholende der Natur und des Mythos. Die Taten J»h^e



— 137 —

sind einmalig. Wenn man sich auch bei ihrem kultischen Gedächtnis
ganz in das damalige Geschehen hinein versetzt, so kann man sie doch
nur deshalb feiern, weil sie eben Jahwe einmal vollbracht hat.

Jahwe erweist sich als Herr über die Zeit schon in der Schöpfung.
¦Er erschafft die Gestirne als himmlische Zeitmesser «zur Bestimmung
von Zeiten, Tagen und Jahren» (Gen. 1, 14). Sie selbst sind damit ent-
göttlicht und entmachtet; Gestirnskult und astrologischer
Aberglaube sind ausgeschaltet. Gott lässt auch den ersten und alle folgenden

Tage aus Abend und Morgen erstehen. Aber schon die ersten
Weltentage sind nicht Zeit an sich, sondern «gefüllte Zeit», jeder einzelne
gefüllt mit einer bestimmten Schöpfungstat.

Als Herr der Geschichte gibt sich Jahwe im besondern am Volke
Israel zu erkennen. Er hat es auserwählt aus den Nationen und ihm
eine besondere Verheissung gegeben, den Besitz des Gelobten Landes.
00 ist das Leben Israels von Anfang an ein Leben aus der Zukunft und
^M die Zukunft hin. Aber es ist nicht eine unbestimmte und unsichere
Zukunft, die offen wäre für die verschiedensten Möglichkeiten. Unsi-
cher ist nur der von vielen Gefahren bedrohte Weg, auf dem sich denn
uch Israel wiederholt der von Gott gesetzten Zukunft entziehen und
11 den «Fleischtöpfen Ägyptens» zurückkehren will. So kommt es,
ass schliesslich der grösste Teil der aus Ägypten gekommenen Gene-
tion das Ziel gar nicht erreicht. Sie sind sozusagen aus der Zukunft

erausgefallen und an den Anfechtungen der Gegenwart gescheitert.
Aber schliesslich ist die inzwischen nachgewachsene Generation

°°h ans Ziel gekommen, und obwohl die meisten der in Kanaan ein-
enden Israeliten Ägypten gar nicht selbst gesehen haben, so be-

Unen doch auch sie : « Gott hat uns mit starkem Arm aus Ägypten
erausgeführt. » Dies bleibt auch fürderhin das grundlegende Be-
enntnis Israels (Deut. 6, 21; 26, 8; Jos.24, fif.u.ö.). An besonders
edeutungsvoller Stelle steht es in Ex. 20, 2 zu Anfang des Dekalogs,

em es das zentrale Bekenntnis mit dem zentralen Gebot verbindet,
e beide Israel aus seiner Wüstenzeit mitgebracht hat.

Wir sind bis dahin der Darstellung gefolgt, wie sie uns in der Ge-

chtserzählung des Hexateuchs entgegentritt. Aber da erhebt sich
rage: Hat Israel damals, d.h. zur Zeit des Wüstenzuges, schon

„ ^11 gewusst, dass es durch Jahwe einer verheissenen Zukunft zu-

na u
Wurde, oder handelt es sich in dieser Darstellung um eine erst

zähl
ra^Ucne Interpretation seiner Frühgeschichte Die Auszugser-

tun ^ Pentateuchs ist ja keine zeitgenössische Berichterstat-
s. sondern auf Grund zunächst mündlicher Überlieferung erst viel



— 138 —

später in der uns vorliegenden Gestalt fixiert. Immerhin scheint

wenigstens eine Stelle recht nahe an die Ereignisse selbst heranzuführen,

nämlich das kurze Lied der Mirjam in Ex. 15, 21, das den Untergang

der Ägypter im Schilfmeer besingt :

Singet Jahwe, denn hoch erhaben ist er ;

Ross und Reiter warfer ins Meer.
Hier ist doch mindestens soviel bezeugt, dass man in der Errettung

Israels vor seinen Verfolgern das machtvolle Wirken Jahwes
erlebt hatte. Aber auch jenes fundamentale Bekenntnis von der
göttlichen Herausführung aus Ägypten dürfte doch sehr alt sein und
schliesslich auf das Erwählungsbewusstsein der in Kanaan einziehenden

Stämme zurückgehen.
Nun ist man aber heute weitgehend der Meinung, dass nicht das

gesamte Israel mit seinen zwölf Stämmen inÄgypten gewesen sei und

am Exodus teilgenommen habe. Es scheint, dass die Landnahme in
Kanaan sukzessive und zu verschiedenen Zeiten stattgefunden habe,
und zwar durch Stämme, die von verschiedenen Wohngebieten her
ins Land gekommen sind. Die aus Ägypten Gekommenen machen
dann nur einen Teil des spätem Israel aus, das sich erst in Kanaan als

Zwölfstämmebund konstituierte.
Das Wichtigste ist aber dabei, dass die Befreiungstradition des

Exodus auch von den Stämmen übernommen worden ist, die am Auszug

aus Ägypten gar nicht selbst teilgenommen hatten. Wir haben
dazu eine gute Analogie in unserer Eidgenossenschaft. Aufdem Ruth
waren weder Genfer noch Basler noch Appenzeller dabei, und doch ist
es auch ihr Rütli und ihr Wilhelm Teil, indem sie sich als Mitglieder
des Schweizerbundes die Befreiungstradition der Urkantone angeeignet

haben, obwohl sie zum Teil erst Jahrhunderte später in diesen
eingetreten sind.

Es scheint, dass es neben der Auszugstradition in Israel noch
andere Erwählungstraditionen gegeben hat. Erst in neuester Zeit ist

man auf einige Stellen aufmerksam geworden, hinter denen offenbar
die Auffassung steht, dass Jahwe Israel in der Wüste aufgefunden
habe2. So heisst es im sogenannten Liede des Mo»ses (Deut. 32, 10):

Er fand es (nämlich Israel) in wüstem Lande,
in der Öde, im Geheul der Wildnis ;

er schützte es, nahm es in acht,

2 Siehe R.Bach, Die Erwählung Israels in dor Wüste (Diss. Bonn 1952'
und die neuesten Kommentare zu den obigen Stellen.



— 130 —

hütete es wie seinen Augapfel.
Eine zweite Stelle steht bei Hosea (9, 10) :

Wie Trauben in der Wüste
habe ich Israel einst gefunden,
wie Frühfeigen am jungen Feigenbaume
habe ich seine Väter erschaut.
Besonders ausführlich wird das Thema von Israel als Findelkind

in der Wüste von Ezechiel in Kap. 16 behandelt. Hier tritt das
Motiv der göttlichen Fürsorge für das hilflos in der Wüste aufgefundene,

noch in seinen kleinen Anfängen stehende Israel ganz in den
Vordergrund.

Wenn nun aber Jahwe nach dieser sogenannten Fundtradition
Israel in der Wüste gefunden und aufgenommen hat, so ist damit das
Moment der Herausführung aus Ägypten ausgeschlossen. Diese
abweichende Erwählungstradition muss wohl auf Teile des spätem
Israel zurückgehen, die sich selbst nie in Ägypten aufgehalten haben,
sondern irgendwo ausserhalb des Kulturlandes nomadisierten.

So schön auch hier die Fürsorge Jahwes für sein Volk zum
Ausdruck kommt, so fehlt dafür das spannungsvollere Thema von der
Wanderung der verheissenen Zukunft entgegen. Wir glauben von da
aUs verstehen zu können, dass die an dramatischen Momenten
reichere Auszugstradition die Fundtradition zurückgedrängt hat,
inatti sich erstere als die stärkere Formungskraft für das Selbstver-
8tändnis Israels als erwähltes Volk durchgesetzt hat.

Der Auszugstradition wurde in der Erzählung des Pentateuchs
ie Erzvätertradition, d.h. die Geschichten von Abraham und seinen

Nachkommen, vorangestellt. Diese beiden ursprünglich wohl selb-
andigen Komplexe wurden durch das Mittel der Genealogien mit-

'nander verbunden. Gerade bei Abraham kommt das «Leben aus der
Ukunft» am schönsten zur Darstellung, besonders auch dadurch,
ass das Subjekt hier nicht das Volk, sondern eine einzelne Per-
n ist. Abraham verlässt Heimat und Verwandtschaft allein auf die
m gegebene Verheissung hin. Es ist wirklich ein Leben aus der
Zürnt, getragen durch die immer wieder erneuerten Verheissungen.
ese erfüllen sich aber nur zum geringem Teile in seinem eigenen

en. Die Zusage, dass Gott ihm Nachkommen geben werde, zahl-

jlch *ie die Steme am Himmel (Gen. 15, 5) und der Staub der Erde
' I"), und dass er ihn zum Vater vieler Völker machen werde (17,

' Weist auf eine Zukunft hin, die jenseits der Grenzen seines Lebens
llegt. J



— 140 —

Auch der Bund Jahwes mit Abraham ist der Zukunft
zugewandt ; mehr für seine Nachkommen als für sich selbst wird er in das

Bundesverhältnis aufgenommen: «Ich richte meinen Bund auf
zwischen mir und dir und deinen Nachkommen von Geschlecht zu
Geschlecht als einen ewigen Bund, dass ich dein und deiner Nachkommen

Gott sei» (Gen. 17, 7).

Wenn hier von einem « Ewigkeitsbund» (bërît rôlâm) die Rede ist,
so besagt das die unbegrenzte Zukunft des Bundesverhältnisses. Wir
müssen uns aber davor hüten, «Ewigkeit» im philosophischen Sinne
verstehen zu wollen. Ewigkeit steht hier nicht im Gegensatz zur Zeit.
Der Bund wird nicht ein ewiger genannt, weil er in abstraktem Sinne
endlos wäre, sondern weil er allen noch kommenden Geschlechtern
der Nachkommen Abrahams zugesagt ist. Das Wort 'ôlâm wird
interpretiert durch die Wendung «nach ihren Generationen» (dôrôt) in v. 7

und 9. Noch deutlicher wird dies, wenn z.B. in der Berufungsgeschichte

des Moses in Ex. 3, 15 le 'ôlâm mit lëdôr clor (von Generation
zu Generation) in direkter synonymer Parallele steht. Ewigkeit ist
im israelitischen Denken nicht an sich da, sondern nur als
immerwährende Existenz Gottes einerseits und der von Abraham
abstammenden Geschlechter andrerseits.

Neben dem Bund und der Verheissung weist noch etwas anderes
besonders deutlich aufdie Vorläufigkeit der Existenz Abrahams hin -
«vorläufig» auch in dem Sinne, dass sie einem Zukünftigen voranläuft.

Wir meinen seine Wanderungen von Nord nach Süd durch das

ganze Land Kanaan. In ihnen ist die spätere Landnahme durch die

Israeliten vorgebildet. Abraham wird aber noch nicht Besitzer des

Landes, sondern weilt nur als gor, als Schutz suchender und findender
Fremdling darin. Wohl sagt Gott ihm zu: «Ich gebe dir und deinen
Nachkommen das Land deiner Fremdlingschaft (besser: deiner
Schutzbürgerschaft), das ganze Land Kanaan zu dauerndem Besitz»
(Gen. 17, 8). Aber das «dir» ist dabei proleptisch zu verstehen: das

Land gehört Abraham erst in der Verheissung. Je mehr aber alles in
der Vorläufigkeit schwebt, desto stärker erscheint Abrahams Glaube.

Es gab eine Zeit, da man Abraham wie auch die übrigen Erzväter
als «herabgesunkene», vermenschlichte Götter betrachtete und die

Erzvätergeschichten ins Mythologische rückte. Dies ist jedoch heute
aufgegeben wie auch die Meinung, dass es sich bei ihnen um personifizierte

Stämme handle. Das dürfte wohl bei einigen der zwölf Jakobssöhne

der Fall sein. Aber bei den Erzvätern selbst kann das schon
deshalb kaum zutreffen, weil ihre Namen eigentliche Personennamen



141

sind und damit auch auf bestimmte Einzelpersönlichkeiten gehen
müssen.

Die Erzvätertradition wurde dadurch mit der Auszugstradition
verbunden, dass die Ahnherren der zwölf Stämme zu Söhnen Jakobs
Und damit zu Nachkommen Abrahams gemacht wurden. So wird
Abraham zum «Vater Israels» (Jes. 51, 2), zum «Vater der Gläubigen»
bis ins Neue Testament hinein (Röm. 4, 11). Die ihm gegebenen Ver-
heissungen werden für Isaak und Jakob neu bestätigt und über sie an
ganz Israel weitergegeben. Die ganze Geschichte von Abraham bis zur
Hinführung nach Kanaan erscheint so als ein Leben aus der Zukunft.
Wir erkennen, dass «Leben aus der Zukunft» ein Leben im Glauben
lst, getragen durch Gottes unumstössliche Verheissung und
immerwährende Bündnistreue.

Für die Grossartigkeit dieser Konzeption ist es auch bezeichnend,

dass der ganze Geschichtenkomplex mit einem Auszug beginnt,
nämlich mit demjenigen Abrahams aus Ur bzw. Haran, und zu einem
andern hinführt, nämlich zum Exodus Israels aus Ägypten. Beide
Male, bei Abraham wie bei Mo.ses, bedeutet «Auszug», dass alles auf
Gott und die von ihm verbürgte Zukunft gesetzt wird.

Wenn wir hier einen Augenblick innehalten, so wird uns nun
*iar, dass die erste der vorhin gestellten Fragen so zu beantworten ist :

von einem «Leben aus der Zukunft» kündet nicht erst und allein die
rophetie, sondern die ganze Frühgeschichte Israels erscheint unter

./esemZeichen.WenncsbeiderPassahfeieralljährlichdes Auszugesaus
¦^gypten gedenkt, so stellt es sich immer wieder in die Auszugssituation

mein und versteht sich selbst als Volk des Auszugs, lebend aus einer
ihm stets aufs neue zugesicherten, aber nie gänzlicherfüllten Zukunft.

Die Festsetzung der israelitischen Stämme in Kanaan bedeutete
°ch nicht gleich die unbeschränkte Besitznahme des ganzen Landes.
angere Zeit bestand tatsächlich eine Art Kondominium mit den
anaanäern. Diese vermochten sich in ihren Städten und befestigten
atzen zum Teil noch lange zu halten, während die Israeliten zu-
cnst das dazwischen liegende offene Land besetzen konnten. Je
nr sich aber die Macht Israels stärkte, desto mehr wurde es zu einer
bherten Grösse, zumal als dann die straffe politische Ordnung des
nigtums die noch lockere Zusammenfassung im Zwölfstämme-

^
d der Richterzeit ablöste. Jetzt schien ja das Ziel erreicht, der
nderschaft ein Ende gesetzt zu sein, das heisst mit anderen Wor-

j£
• Die Zukunft ist nicht mehr geöffnet auf ein Ziel, auf ein noch
amendes. Der Etablierte wünsoht auch gar kein Weiterwandem



142

mehr ; er lebt aus dem Gegenwärtigen. In diesem Status des Establishments

liegt auch eine grosse Gefahr für die Kirche, eine Gefahr,
die man neuerdings wieder deutlich erkennt. Man glaubt die Existenz
der Kirche richtiger zu bestimmen, wenn man sie nicht als das

arrivierte, sondern als das wandernde Gottesvolk versteht und sie damit
in die Exodus-Situation zurückzuführen sucht.

Wir haben bereits gesehen, wie sich Israel in der Passahfeier das

Auszugsgeschehen vergegenwärtigte und sich selbst darein versetzte.
Was so in der kultischen Feier stets aufs neue erlebt wurde, das brach
dann in einer bestimmten geschichtlichen Situation mit neuer Gewalt
hervor. Das geschah damals, als Kyros, der Perser, seinen steilen
Aufstieg nahm und selbst für die bisherige Vormacht des neubabylonischen

Reiches gefährlich erschien.
Von diesem sich ankündigenden Umsturz der Machtverhältnisse

im Vordem Orient erhoffte man - wie wir wissen, nicht zu Unrecht -
auch eine Wende für die Lage der nach Babylonien deportierten
Juden. Ein neuer Exodus wird erwartet. Wie Israel einst aus der

ägyptischen Knechtschaft unter Jahwes Führung nach dem Gelobten

Lande aufbrach, so sollen jetzt die im babylonischen Exil Lebenden

ins Land der Väter zurückgeführt werden.
Der grosse Exilprophet, den wir mit einem Verlegenheitsnamen

Deuterojesaja nennen, der uns aber tatsächlich anonym bleibt, ruft
die Verbannten zu einem neuen Wüstenzuge auf, diesmal nicht durch
die Wüste Sinai, sondern durch die Syrische Wüste, durch die der

Weg von Babylonien nach Palästina führt. Aber der neue Exodus ist
nicht bloss eine Wiederholung, sondern eine gewaltige Überbietung
des frühern. Jahwe selbst wird sich und seinem Volke eine Strasse
durch die Wüste bahnen.

Dieses Stichwort von der Strasse in der Wüste erscheint in der

Folge immer wieder. Nicht ein krummer und beschwerlicher Pfa0^

wird es sein, sondern eine breite und ebene Strasse: «Machet in der

Steppe eine gerade Strasse unserm Gott Jedes Tal soll sich heben,
und jeder Berg und Hügel soll sich senken» (Jes.40, 3f.). Westermann3

weist dazu aufdie Prozessionsstrassen der babylonischen Götter

und die Triumphstrassen der Könige hin, die der Prophet sehr

wahrscheinlich selbst gesehen hat. In einem babylonischen Keü'
schrifttext finden wir Stellen, die in frappanter Weise an die Wort«
Deuterojesajas anklingen: «Mache seinen Weg gut, erneuere seine

3 C. Westermann, Das Buch Jesaja, Kapitel 40-66 (in: Das Alte Testament

Deutsch, Bd. 19), S.34f.



— 143 —

Bahn, mache ihm recht den Pfad, haue ihm aus einen Steg » Bei
unserm Propheten aber sind es nicht heidnische Götter, deren Bilder
durch eine solche Strasse getragen werden, sondern der eine Gott
Israels wird auf ihr einherziehen ; nicht ein siegreich heimkehrender
babylonischer König, sondern der grosse König Jahwe.

Aber noch mehr : die Wüste selbst wird auf wunderbare Weise

umgewandelt werden : « Ich schaffe in der Wüste Wasser und Ströme
in der Einöde, damit ich tränke mein erwähltes Volk» (43, 20). -
« Statt der Dornen werden Zypressen wachsen und Myrten statt der
Disteln» (55, 13). Immer wieder wird dabei aufden Exodus aus Ägypten

Bezug genommen, z. B. auf den Zug Israels durch das Schilfmeer :

« So spricht Jahwe, der einen Weg bahnte im Meere und einen Pfad in
mächtigen Wassern, der ausziehen liess Wagen und Rosse, Streitmacht

und Gewaltige zumal - da liegen sie, stehen nimmer auf, sind
ausgelöscht, wie ein Docht verglommen» (43, Ifif.). Aber nicht mehr
«in angstvoller Hast» (vgl. Ex. 12,11 ; Deut. 16,8) sollen die Israeliten
jetzt heimlich als Flüchtlinge ausziehen wie einst aus Ägypten ; denn
«Jahwe zieht vor euch her, und der Gott Israels schliesst euren Zug»
(Jes. 52, 12).

Deuterojesaja sieht nicht nur die babylonischen Exulanten nach
dem Heiligen Lande zurückkehren. Auch hier weitet sich sein Blick
aus. Ströme von Heimkehrern aus allen Himmelsrichtungen werden
dazukommen : « Siehe, die einen kommen von ferne, und siehe, andere
°n Norden und Westen, und wieder andere aus dem Lande Sinim»

1*9,12 ; vgl. auch 4&, 5-7). Man hat lange an dem Namen « Sinim» oder
««miter» herumgerätselt. Die Septuaginta riet auf die Perser, andere
8°gar auf China (lat. Sina). Noch Marti4 erklärt: «Welches das Land

er Sinim ist, weiss niemand.» Eine schon recht alte Konjektur setzt
atür «sëwênîm», was auf Sewene (Syene, das heutige Assuan) an
er südlichsten Grenze Ägyptens führt.

Heute wissen wir darüber sichern Bescheid. Seit 1898 hat man
«1 der Nilinsel Elephantine bei Assuan eine Anzahl von aramäisch

geschriebenen Papyri aus dem 5. Jahrhundert v.Chr. entdeckt, die
8 einer jüdischen Militärkolonie auf der genannten Insel stammen.

lese Söldner standen im Dienste der Perser, die damals Ägypten
"erachten, und bildeten eine Diasporagemeinde, die sogar einen

genen Jahwe-Tempel besass. Die Kolonie ist aber ziemlich sicher
°n vor der Eroberung Ägyptens durch Kambyses gegründet wor-

K. Marti im Kurzen Hand-Commentar zum Alten Testament zur Stelle.



— 144 —

den und stand also zuerst im Dienste der Pharaonen. Der Fund der

grossen Jesaja-Rolle von Qumran hat die Vermutung zur Gewissheit

gemacht, denn ihr Text weist tatsächlich «sëwênîm» anstatt des

masoretischen «sînîm» auf- ein hübsches Beispiel dafür, dass eine

Konjektur durch eine wiedergefundene alte Handschrift bestätigt
wird. Vielleicht hat doch auch der griechische Übersetzer etwas Richtiges

geahnt; tatsächlich dienten ja die Kolonisten von Elephantine
den Persern zur Zeit ihrer Herrschaft über Ägypten.

Es ist recht interessant zu sehen, dass der in Babylonien lebende

und wirkende Deuterojesaja von dieser jüdischen Kolonie im fernen

Oberägypten gewusst und sie in seine Heimkehrhoffnung einbezogen
hat. Wir haben auch hier einen Beweis dafür, dass sich seine

Erwartungen auf ganz konkrete Verhältnisse seiner Zeit bezogen. Hierher
gehört weiterhin, dass er die grosse Wende für das Schicksal der
Verbannten nicht in einer unbestimmten Zukunft erwartete, sondern von
dem Herrscher, dessen Aufstieg zur Vorherrschaft im Vordem Orient

er selber miterleben konnte, von dem Perser Kyros (hebr. Kôresch;
siehe Jes. 44, 28; 45, 1-7. 13).

Durch die Verkündigung Deuterojesajas wurde die Góla (d.h.
die Exulantenschaft in Babylonien) einer neuen Auszugssituation
entgegengeführt. Sie wird zu einem neuen «Leben aus der Zukunft*
aufgerufen. Die Wundertaten Jahwes, die den ersten Auszug begleitet

haben, werden sich erneuern, ja sie werden durch die neuen
Erwartungen weit überboten. Jetzt scheint das durch die Gôlârepräsentierte
IsraeleinernochvielherrlicherenZukunftentgegenschauenzukönnen.

Wie wir wissen, ist die Verheissung der Heimkehr tatsächlich m

Erfüllung gegangen, nachdem Kyros im Jahre 539 siegreich in Babylon

eingezogen war. Allein, gemessen an den überschwenglichen
Erwartungen des Propheten nimmt sich ihre Verwirklichung recht
bescheiden aus. Längst nicht alle in Babylonien ansässigen Juden
schlössen sich einem der Heimkehrerzüge unter Kyros, Darius und

Artaxerxes an. Viele von ihnen hatten sich im Laufder Jahrzehnte im

Exillande etabliert und zogen es vor, dort zu bleiben, anstatt das

Risiko eines «Lebens aus der Zukunft» einzugehen. Schon gar nicht
wurden die Kolonisten von Elephantine oder jüdische Diasporanen

u1

anderen Ländern von der Bewegung orfasst.
Aber auch die Verhältnisse in Palästina nach der Heimkehr

entsprachen keineswegs den hochgespannten Erwartungen. Man kann &
den Büchern Esra und Nehemia und beim «Tempelpropheten » Plagge
nachlesen, wie vielen Schwierigkeiten die Heimkehrer begegneten*



— 145 —

besonders auch von Seiten der im Lande Zurückgebliebenen, die
selbst oder deren Eltern seinerzeit nicht von der Deportation erfasst
worden waren. Sie haben ja den neuen Exodus nicht miterlebt und
hatten keinen direkten Anteil an den Zukunftshoffnungen der
heimgekehrten Góla. Diese letztere war denn auch die treibende Kraft,
insbesondere am Wiederaufbau des Tempels und der Stadt Jerusalem,
die ja nach Deuterojesajas Verkündigung in neuer Herrlichkeit erstehen

sollte (vgl. 54, 11-14). Der im Lande gebliebenen Bevölkerung
mussten diese Leute nur als unerwünschte Unruhestifter erscheinen.

Wir müssen also eine starke Diskrepanz zwischen Verheissung
Und Erfüllung feststellen, so dass letztere eigentlich nur eine vorläufige

genannt werden kann. So sehr auch der Prophet der Pleimkehr in
ganz konkrete Verhältnisse hinein und auf eine ganz nahe Zukunft
hin redet, so greift seine Verkündigung auch über sich selbst hinaus
Und wird zur eschatologischen Schau. Das ist gerade ein charakteri-
8tischer Zug der alttestamentlichen Heilsprophetie. Sie umfasst Nah-
und Fernperspektive zugleich. Propheten sind nicht Träumer, die die
Gegenwart und ihre Nöte nicht sähen ; ja gerade an ihr soll sich Gottes
Heilswille erweisen. Aber ihre Sicht ist zugleich verlängert über die
mimittelbare, als solche jedoch nur vorläufige Zukunft hinaus nach
emer endgültigen hin. So ist auch das «Leben aus der Zukunft» dop-
Pelschichtig, sowohl auf ein schon sichtbares Nahziel wie auf ein noch
mcht berechenbares Fernziel hin ausgerichtet.

Mit dem Gesagten ist bereits eine vorläufige Antwort auf die
Zweite der anfangs gestellten Fragen gegeben : Echte Prophétie ist
Unächst immer gegenwartsbezogen. Zugleich aber weitet sich ihr

~hck über das unmittelbar Bevorstehende aufdie endgültige Zukunft
maus. Diese Aussage wird indessen im folgenden noch weiter zu

bekräftigen sein.
Wenn wir vorhin dargestellt haben, wie Deuterojesaja eine Wie-

erhohuig des Auszugsgeschehens erwartet und verkündet, so darf
es nun nicht im Sinne eines sich in gewissen Zeitabständen peri-
isch wiederholenden Geschehens verstanden werden. Der zweite

x°dus ist nicht ein (died in einer Kette zyklischer Wiederkehren,
ndern er ist bei Deuterojesaja deutlich ein Abschluss, etwas Endgül-

ges und damit ein eschatologisches Geschehen. Gottes Handeln
eht nicht unter dem Gesetz irgendeiner Periodizität ; sonst wäre es
m freies Handeln mehr. Es ist zu beachten, was für eine wichtige
°fie bei unserm Propheten die Kategorie des «Neuen» spielt: «Das
^hcre (d.h. das von den früheren Propheten verkündete Strafge-



— 146 —

rieht), siehe, es ist eingetroffen, und Neues tue ich euch kund» (42,9). -
« Siehe, nun schaffe ich Neues ; schon sprosst es, gewahrt ihr es nicht »

(43, 19; vgl. auch 42, 10; 48, 6). So sollten wir eigentlich nicht von
einem wiederholten Exodus sprechen, sondern von einem neuen, als

einer neuen Heilstat des frei wirkenden Gottes.
Wir haben uns ziemlich lange bei Deuterojesaja und seiner

Botschaft aufgehalten, weil sich daran besonders charakteristische Züge
der alttestamentlichen Heilsprophetie aufweisen Hessen. Neben anderen

Erkenntnissen haben wir dabei auch diese gewonnen, dass der

Prophet nicht in eine unbestimmt ferne Zukunft, sondern in ein
konkretes «Heute» hinein spricht. Das gilt aber für die Propheten im
allgemeinen. Ihre erste Aufgabe ist es nicht, wie das einer landläufigen
Vorstellung entsprechen würde, die Zukunft zu entschleiern. Dieses

Interesse tritt erst in der Apokalyptik in den Vordergrund. Dem echten

Propheten ist es aufgegeben, seinen Zeit- und Volksgenossen den

Willen Gottes kundzutun. Eingehende Untersuchungen, besonders

von Erich Fascher5, haben ergeben, dass das griechische Wort
«prophètes» nicht so sehr den «Vorhersagenden» als Künder der
Zukunft bedeutet, sondern den «Hervorsagenden», d.h. den, der
ausspricht, was er als Eingebung einer Gottheit empfangen hat. So sagt

auch der alttestamentliche Prophet «hervor», was ihm Jahwe je und

je aufträgt.
Das bedeutet vor allem einmal Konfrontation des menschlichen

Tuns und Lassens mit dem Willen Gottes. Darum muss der Prophet

anklagen, mahnen, zur Umkehr aufrufen. Dabei hat er die Menschen

anzurufen, wo sie eben stehen. Es ergibt sich für ihn aber auch die ihn

oft in schwerste äussere und innere Konflikte führende Aufgabe, Gottes

Gericht über die Unbussfertigen und Verstockten zu verkünden,
nicht um ihnen damit ein Vorherwissen der Zukunft zu vermitteln,
sondern um ihnen zu sagen, wie es hie et nunc zwischen ihnen und

Gott steht. Für die dem göttlichen Strafgericht Untersteliten gibt es

gerade keine Zukunft mehr. Durch das Gericht ist das Leben
überhaupt in Frage gestellt, denn es bedeutet das Ende, dem niemand
entgehen kann.

Wie radikal auch die Gerichtsverkündigung der älteren Propheten,

beispielsweise die des Arnos, ist, so lässt doch gerade dieser
Prophet noch eine Tür offen : « Suchet das Gute und nicht das Böse, darm

ihr lebet » (Am. 5, 14). Vor allem ist es aber der Gedanke des «Rests».

6E.Fascher, nPOOHTHS. Eine sprach- und religionsgeschichtliche
Untersuchung (1927).



— 147 —

hei Amos wenigstens angedeutet, bei Jesaja voll entwickelt, der neue
Lebensmöglichkeit erschliesst. Hier kann die Heilsverkündigung
anätzen. Eine neue Zukunft darf in Aussicht genommen werden, nicht
m Aufhebung des Gerichts, sondern durch dieses hindurch. Der
Heilswille Gottes durchstösst die Mauer des durch das Gericht gesetzten

Endes und schafft neues Leben. Im Hinblick darauf darf der Pro-
Phet auch trösten und aufrichten, darfer aus Entmutigung zur Hoff-
mmg aufrufen.

In seinem an die nach Babel verbannten Judäer gerichteten
-Briefe schreibt Jeremia: «Ich weiss, was für Gedanken ich über euch

ege, spricht Jahwe, Gedanken zum Heil und nicht zum Unheil»

\ er- 29, 11)) und er darf den in scheinbar aussichtsloser Lage Befind-
lch°n 'ahärit und tiqwâzusagen. «Zukunft und Hoffnung» übersetzt
man gewöhnlich, oder auch «die erhoffte Zukunft».

Heisst nun aber 'ahärit wirklich «Zukunft» Wir müssen diesem
r unser Thema sehr wichtigen Wort etwas weiter nachgehen. Es

eutet zunächst das, was hintennachkommt, den Ausgang oder das
de einer Sache ; so auch das Lebensende, den Tod. In den Sprüchen

uearns heisst es: «Möchte ich sterben den Tod der Gerechten und
ein Ende sein wie das ihre» (Num.23, 10). Wir merken aber gleich,

8 ahärit hier nicht einfach das Lebensende als einen Zeitpunkt
mt. Es ist ja nicht vom Sterben an sich die Rede, sondern von
em guten und gesegneten Ausgang des Lebens.

Die Frage nach dem «Ausgang» und damit auch das Wort 'ahärit
* t eine wichtige Rolle in der alttestamentlichen Spruchweisheit.

0 ist nicht spekulativ, sondern ganz den Tatsachen der Erfahrung
8 wandt. Darum fragt sie immer wieder nach dem «Ende», das eine

e oder auch ein Mensch nehmen wird. Solcher Beobachtung ent-

S u
Sle *nre v'erhaltensregeln, ihre Mahnungen und Warnungen.

dn t?188*' eS Z*^" vom Umgang mit der Dirne: «Ihr Ende (das heisst

zw •
eder Sache mit ihr) ist bitter wie Wermut und scharf wie ein

•schneidiges Schwert» (Spr. 5, 4) ; oder vom allzu reichlichen Ge-
es Weines : « Glatt und angenehm geht er ein, aber sein Ende ist

ie ein« y ui esSu i
hlange. die beisst» (Spr. 23, 32). Allgemeinerer Art ist der

En 1 '. an°her Weg kommt einem als ein gerader vor, aber sein
e (sein Ausgang) sind Wege des Todes (Spr. 14, 13).

vero.|
es°U(iers lehrreich ist es, Anfang und Ende (rîsônâ und 'ahärit)

BesÌeichend zu betrachten, wie das z. B. in Spr. 20,21 geschieht : «Ein

Desh j,er *e* am Anfang - sein Ende wird nicht gesegnet sein.»
sagt auch der Prediger (7, 5): «Besser ist das Ende einer



— 148 —

Sache als ihr Anfang » ; denn erst wenn man ihren Ausgang kennt,
vermag man sie richtig zu beurteilen. Hier schwingt die dem Prediger
eigene Skepsis mit. Der in der traditionellen Schulweisheit Stehende

glaubt gerade vom Anfang einer Sache her auch ihr Ende erkennen zu
können. Daran zweifelt aber der Prediger; er möchte erst den

Ausgang abwarten, bevor er sein Urteil fällt.
Ganz auf dem Boden der vermeintlich so zuverlässigen

Schulweisheit steht wiederum Bildad, einer der Freunde Pliobs, wenn er
diesem sagt : «Wenn du rein bist und fromm, ja, dann erwacht er (der
Allmächtige) über dir und stellt neu her die Wohnstatt deiner Gerechtigkeit.

Mag auch dein Anfang (d. h. deine jetzige Lebenslage) ein geringer

sein, so wird dein Ende (d.h. deine zu erwartende endgültige
Situation) herrlich gross sein» (Hi. 8, 6f.). Wenn sich Hiob wieder zu

Gott bekehrt, so wird ihm der Lohn nicht fehlen. So denkt die von
Bildad vertretene diesseitige Vergeltungslehre.

Wie ist aber Spr. 24, 20 zu verstehen : «Der Böse hat kein Ende,
und die Leuchte der Frevler erlischt» Die beiden Vershälften schei- '

nen zunächst einander zu widersprechen. Wenn im ersten Stichos
gesagt wird, der Böse habe kein Ende, so wird im zweiten gerade vorn
Erlöschen seines Lichtes gesprochen. Jedenfalls kann 'ahärit hiernicht
«Lebensende» bedeuten, denn das ergäbe ja eine sinnlose Aussage.
Die öfter zu findende Übersetzung aber : «er hat keine Zukunft» ist zu

modern gedacht. Vielleicht hilft uns Zimmerli6 auf die Spur, wenn er

bemerkt, 'ahärit bedeute hier und auch an anderen Stellen geradezu
«ein gutes Ende». Dem entspräche die Luther-Übersetzung nicht
schlecht : «Der Böse hat nichts zu hoffen », d.h. nichts Gutes zu erwarten.

Im selben Sinne ist 23, 14 zu verstehen : «Wenn du sie (die Furcht
Jahwes) bewahrst, so ist da ein Ende (d.h. du wirst ein gutes Ende

haben), und deine Hoffnung wird nicht zunichte. » Es ist zu beachten-
dass wir hier wie in der oben zitierten Stelle Jcr. 29, 11 die beide0

Wörter 'ahärit und tiqwâ (Hoffnung) nebeneinander finden.
Zusammenfassend können wir für die Spruchweisheit feststellen

: Das Wort 'ahärit bedeutet hier jedenfalls nicht «Zukunft» als die

noch bevorstehende Zeit, die dann so oder so mit einem erhofften odei

befürchteten Inhalt erfüllt werden kann. Es bedeutet vielmehr d»s

«Ende» als den günstigen oder ungünstigen Ausgang einer Sache- IJ1

Anwendung auf Personen ist das Ende hier nicht der leibliche Tod-

sondern der Erfolg vorwiegend im positiven, aber auch im negati^11
6 W. Zimmerli, Zur Struktur der alttestamentlichen Weisheit (2A

1933, S. 177-204; besonders S. 198, Anm. 1).



— 149 —

Sinne als Ergebnis des eigenen Verhaltens. Ein gutes Ende bedeutet
also nicht etwa ein «seliges Ende» im christlichen Sinne. Dabei ist zu
beachten, dass dieser Erfolg im zeitlichen Leben manifest wird ; denn
eine Lebenserwartung über das Grab hinaus und damit eine jenseitige
Belohnung oder Bestrafung gibt es im A.T. - mit Ausnahme seiner
letzten Ausläufer - nicht. Dadurch erscheint auch die Zukunft als eine
ganz kurzfristige, nicht über den Lebensbereich des einzelnen
Menschen hinausreichende. Ein «Leben aus der Zukunft» hat hier also
*aum einen Raum.

Wenn wir nun zu Jerem.29, 11 zurückkehren, so werden wir
auch hier 'ahärit nicht mit «Zukunft» übersetzen, sondern nach
kpr.23, 18 sagen: «... euch einen guten Ausgang und eine Hoffnung
'd.h. einen Gegenstand des Hoffens) zu geben.» Beides ist konkret
gemeint und bezieht sich auf die vorangehende Aufforderung Jere-
mias an die Deportierten, sich im Lande des Exils bleibend einzurichten,

da für sie nicht sobald eine Aussicht auf Heimkehr besteht ; denn
n°ch siebzig Jahre wird es gehen, bis Babels Fall sie ermöglichen wird
\V. 10). Inzwischen aber «bauet Häuser und legt Gärten an..., nehmet

euch Frauen und zeuget Söhne und Töchter, damit ihr euch dort
mehret und nicht abnehmet» (v. 5f.). Für dieses Unternehmen wird

nen Gott einen guten Ausgang gewähren, in der Hoffnung auf die
Erdings noch in der Ferne liegende Heimkehr.

Im Gegensatz zu Deuterojesaja geht es hier nicht um das Unter-
ehmen des neuen Exodus, sondern um das wenigstens vorläufige Bleien

im fremden Lande. Aber auch das erscheint als ein Leben aus der
unft. Jetzt kommt alles darauf an, dass sich die Góla nicht ver-

ere im Lande der Verbannung, sondern ihre Lebenskraft erhalte, bis
e ^eit der Heimkehr da ist. Wenn wir von Zukunft reden, so ist es
°n da nicht eine noch unbestimmte, offene Zeit, sondern eine Zeit,
er die Gott schon verfügt hat. Denn nur da kann es ein Leben aus
Zukunft geben, wo göttliche Verheissung ein Ziel gesetzt hat.
Sehr häufig findet sich bei den Propheten die Wendung be'ahärit

Jjâmîm «am Ende der Tage»; einmal auch (in Ez.38, 8) be'ahärit
' sanim « am Ende der Jahre ». Wir würden wohl feh lgehen, wenn wir

Ausdruck im Sinne eines absoluten Endes verstehen würden,
a dem es keine Zeit mehr gäbe. Mit Recht weist Zimmerli7 zu der

hK. erwähnten Stelle auf die uns schon bekannte Eigenart des he-
s°hen Zeitdenkens hin, das keinen abstrakten Zeitbegriff kennt.

W. Zimmerli in : Biblischer Kommentar XIII (Ezechiel), 949f.



— 150 —

Mit dem «Ende der Jahre» ist nicht das Ende «aller theoretisch
denkbaren Jahre der Welt» gemeint, sondern «der Abschluss des Jahre
umfassenden Zeitraums, der bis zum Eintritt des verkündeten Ereignisses

vergehen muss». Das «Ende» bedeutet die erfüllte Zeit, ihren
Ausgang, wie ihn Jahwe bestimmt hat. Von da aus gesehen, erweist
sich die Übersetzung «in den letzten Tagen» (so teilweise in der
Zürcher Bibel) und «in der letzten Zeit» (so teilweise in der Luther-Bibel)
als nicht ganz zutreffend.

Noch etwas deutlicher lässt sich der Sinn der Wendung «am
Ende der Tage» (oder «der Jahre») aus derselben Stelle Ez. 38, 8 erheben,

wenn wir sie in ihren Kontext stellen : «Nach langer Zeit wirst du

(nämlich der Fürst Gog aus dem Lande Magog) aufgeboten werden,

am Ende der Jahre wirst du in ein Land kommen, das aus vielen
Völkern wieder gesammelt ist auf den Bergen Israels...» Neben «am

Ende der Jahre» steht hier gleichbedeutend «nach vielen Tagen»

(mijjâmîm rabbîm) =nach langer Zeit. Darnach erscheint das «Ende

der Jahre » als Abschluss einer langen Zeitperiode, deren Dauer durch
Jahwe bestimmt ist. Es handelt sich also um einen noch in der Ferne

liegenden Zeitpunkt, der schon zum voraus besetzt ist durch das
verkündete Ereignis, nämlich den Zug Gogs gegen Israel und seine

Niederlage.

Ähnlich verhält es sich in Hos. 3, 5, wo der Prophet zu seinem

ehebrecherischen Weibe sagt : «Eine lange Zeit (jâmîm rabbîm) soils

du mir bleiben, ohne zu buhlen und ohne einem Manne anzugehören,
und auch ich komme nicht zu dir. Denn lange Zeit werden die Israeliten

sitzen ohne König und ohne Fürst, ohne Opfer und ohne
Malstein Hernach werden sie umkehren am Ende der Tage. » Die de

Frau auferlegte Enthaltsamkeit hat vorbildliche Bedeutung ftìr

Israel : auch es wird lange Zeit verzichten müssen, nämlich auf staa

liehe Ordnung und kultische Betätigung. «Hernach» aber, wenn diese

Zeit erfüllt ist und damit ihr vorbestimmtes Ende kommt, wird sie

Israel zu Jahwe bekehren.
Eine besondere Bedeutung erhält das «Ende der Tage»

Daniel im Zusammenhang mit der Vorstellung von den vier Weltrel

chen, die vier Perioden der Weltgeschichte bedeuten. Das letzte die

ser Reiche wird sein Ende finden durch das ewige Gottesreich ^

44f.). Daniel wird von Gott befähigt, dem König Nebukadnez^
kundzutun, was «am Ende der Tage» geschehen wird (2, 28), d.h. a

^
Ende der gegenwärtigen Weltperiode, die das vierte Reich ist. Ehen

^

verhält es sich in der Vision des 10. Kapitels, wo dem Daniel ein eng

i» hei



— 151 —

haftes Wesen von blendendem Aussehen erscheint und zu ihm
spricht: «Ich bin gekommen, dich erkennen zu lassen, was deinem
v olke widerfahren wird am Ende der Tage ; denn wiederum geht das
Gesicht auf die Tage» (10, 14). Die «Tage» sind die von Gott vorherbestimmte

Zeit, da das vierte Reich sein Ende finden wird.
Ausserhalb des prophetischen Schrifttums findet sich die Wendung

«am Ende der Tage» nur vereinzelt, und zwar zunächst an zwei
stellen, wo ein gewisser Zusammenhang mit der Prophétie besteht.
Der Seher Bileam spricht zum Moabiterkönig Balak: «Ich will dir
kundtun, was dieses Volk (d. h. die Israeliten) deinem Volke am Ende
•mr Tage tun wird» (Num. 24, 14). Hier bedeutet «am Ende der Tage»
einfach «in einer jetzt noch fernen Zeit» ; das ist, wie aus dem folgen-
aen Seherspruch hervorgeht, die Zeit der Siege Davids über die Nach-

arreiche Israels. Es ist allerdings möglich, dass die Worte «am Ende
er Lage» ein späterer Einschub sind, der die zunächst nur innerge-
enichtlichen Aussagen über David messianisch umdeuten will8.

Die andere Stelle ist die Einleitung zum sogenannten Segen
akobs (Gen. 49, 1), einer Sammlung von Sprüchen über die zwölf
tamme: «Jakob berief seine Söhne und sprach: Versammelt euch,
ass ich euch verkünde, was euch am Ende der Tage begegnen wird. »

mige der Sprüche (allerdings längst nicht alle) sind in der Tat Weis-
gungssprüche, die auf die Zukunft gehen. Dies und nicht mehr wird
er mit «am Ende der Tage» gesagt sein sollen.

Suchen wir noch zusammenzufassen, welcher Art die Ereignisse
md, die «am Ende der Tage» eintreffen werden. In Jer. 23, 20 spricht
r I rophet zu den falschen Propheten : «Nicht wendet sich der Zorn
Uwes, bis er das Sinnen seines Herzens vollbracht und zur Tat ge-
°nt hat. Am Ende der Tage werdet ihr es recht verstehen.» Das
st: sie werden das Gerichtshandeln Gottes erkennen wenn sich

ses vollzogen haben wird. Hier kann, wie Weiser9 sagt, der Aus-
°k« am Ende der Tage »unmöglich absolut eschato logisch im Sinne

KT
zeit verstanden werden, sondern er bezieht sich ganz auf die

erwartung des von Jeremia angekündeten Gerichts. In weitere

j, e tührt schon Hos. 3, 5, wo von der endlichen Bekehrung Israels
"tede ist. Auf das eigentlich eschatologische Geschehen weisen
Jer.48, 47 und 49, 39, wo nach den ausführlichen Gerichtsdro-

«r.
n ^eSen Moab bzw. Elam beiden Völkern verheissen wird:

^^hwill ich das Geschick Moabs (bzw. Elams) wenden am Ende der

^'Noth im »Alten Tostament Deutsch », Bd. 7, zur Stelle.
A-Weiser ebd. Bd. 20 z. St.



— 152 —

Tage. » Damit verkündet der Prophet die Universalität des Heils, das

schliesslich auch den Feinden Israels nicht versagt wird.
In den Kreis des endzeitlichen Geschehens gehört auch das in

Ez.cap. 38 behandelte Thema vom Entscheidungskampfe Gogs mit
Israel. In der sowohl bei Jesaja (2, 2—4-) wie bei Micha (4, 1—3)
erscheinenden Weissagung über die kommende Herrlichkeit des Zion,
den Zug der Völker zum Tempel Jahwes und zum ewigen Friedensreich

begegnen wir mehreren Themen, denen ein wichtiger Platz in
der Heilseschatologie zukommt. Und schliesslich bedeutet bei Daniel
das «Ende der Tage» die Ablösung der irdischen Weltmächte durch
das ewige Gottesreich.

Wenn wir zwischen der prophetischen Naherwartung oder relativen

Eschatologie und der Femerwartung oder absoluten Eschatologie

unterscheiden, so stellen wir rückblickend fest, dass sich der
Ausdruck «am Ende der Tage» überwiegend auf die letzere bezieht. Wir
lernten aus der Bedeutung des Wortes ahärit in der Spruchweisheit,
dass es nicht in erster Linie einen Zeitpunkt meint, sondern den

schliesslichen Ausgang einer Sache. So auch in der Prophétie: der

Prophet schaut aus nach dem Ausgang der Sache Gottes, nach dem

«Ende» seines Handelns an der Welt.
Für die Existenz des einzelnen Mensehen ist die Naherwartung

sicher zunächst von grösserer Bedeutung. Die Ankündigung einer

nahe bevorstehenden Gerichtskatastrophe vermag ihn viel unmittelbarer

zu erschüttern als die auf ein erst in femer Zeit zu erwartendes

Gericht. Die Aussicht auf eine baldige Heilstat Gottes, wie z.B. die

Befreiung aus der babylonischen Verbannung, wird ihn viel eher un

intensiver aus der Zukunft leben lassen als die Femperspektive de

Endheiles. Nicht nur dass die nahe Zukunft für ihn unmittelbar
überblickbar ist ; da der alttestamentliche Mensch nicht mit einem
individuellen Weiterleben über den leiblichen Tod hinaus rechnet, so ist e

auchanderNaherwartungvieldirekterinteressiertalsandei'Erwartung
einer fernen Heilszeit, die er persönlich ja gar nicht miterleben kann-

Die Prophétie ist jedoch ganz auf das Volk hin ausgerichtet, un

für dieses ist allerdings die Enderwartung von existentieller Bedeu

tung. Ohne das Leben aus der endzeitlichen Heilserwartung wàr

auch seine gegenwärtige Existenz letztlich sinnlos.
Wir haben in einem früheren Abschnitt unserer Untersuchung

dargelegt, wie sehr das Interesse der vor allem im Buch der Sprüche

Erscheinung tretenden Schulweisheit auf den Ausgang des emzel"eg
Menschenlebens gerichtet ist. Wir sahen, dass mit dem Ende nicht



— 153 —

Sterben gemeint ist, sondern der schliessliche Erfolg des Lebens, das

erreichte oder verfehlte Lebensglück. Dies hängt eng mit der hier
geltenden individuellen Vergeltungslehre zusammen, die erklärt, dass
jeder in seinem diesseitigen Leben für die guten Taten belohnt, für die
schlechten Taten bestraft wird. Diese Lehre und vor allem ihre
Umkehrung, wonach der Glückliche auch ein guter Mensch, der von
Unglück und Not Verfolgte ein Übeltäter sein muss, geriet schliesslich in
eine Krise, da sie der Wirklichkeit doch allzuoft widersprach. Diese
Krise war um so schwerwiegender, als man ja mit einem Ausgleich im
Jenseits nicht rechnen konnte.

Am schärfsten kommt das im Buche Hiob zum Ausdruck. Hiob
ist eigentlich der Mann ohne Zukunft. Was nützt ihm, der alles verlie-
ren müsste, seine Frömmigkeit und seine moralische Untadeligkeit
Dabei fehlen ihm alle Sicherungen, über die der Israelit verfügte.
-Nach der Rahmenerzählung gehört er ja nicht zum Volke Israel und
lebt in fremdem Lande und ferner Zeit. Er ist zwar kein Heide im
kuine des Polytheismus, denn auch für ihn ist es selbstverständlich,
Qass es nur einen Gott gibt. Aber dieser Gott wird von ihm nie Jahwe
genannt, sondern El oder Schaddai (der Allmächtige). Er hat insbe-
°ndere keinen Anteil an den Verheissungen, die dem Volke Israel ein

¦L,eben aus der Zukunft ermöglichen. Zudem gibt es auch für ihn keine
°der höchstens eine ganz schüchtern angedeutete Jenseitshoffnung,

m das zeitliche Leben hat er aber nichts mehr zu hoffen.
Damit ist für Hiob alles aufs letzte zugespitzt. Auch seine

reunde, die ihm gegenüber an ihrem schulmässigen Vergeltungs-
g auben festhalten, können ihm nicht helfen. Es bleibt nur das direkte
n

egenüber mit Gott. Dass er bei allem Hadern mit dem Allmächtigen
°ch nicht von ihm lassen kann, darin liegt gerade sein Heil. Der von

en äusseren Zukunftsmöglichkeiten Entblösste findet »schliesslich
°h sein Leben und seine Zukunft in Gott. Nicht den in ihrer orthogen

Schulweisheit verharrenden Freunden wird zuletzt recht gege-
n. Zur Bestätigung dafür wird ihm alles Verlorene wieder ersetzt, ja
cn mehr: «Jahwe segnete sein Ende mehr als seinen Anfang»
-12). Hier begegnet uns noch ein letztes Mal das Wort 'ahärit. Es
eutet auch hier den endlichen guten Ausgang, der das anfängliche

dann verlorene Glück sogar übertrifft. Aber was steht alles
Wischen an tiefster Enttäuschung und an doch immer wieder
cnbrechenwollender Hoffnung, an Ringen um die Anerkennung

ner Unschuld durch Gott, an Angst, schliesslich auch Gott und
°nt wirklich alles zu verlieren.



— 154 —

Hier ist nichts von Eschatologie im gewohnten Sinne. Das glückliche

Ende, der gesegnete Ausgang wird ganz im Rahmen des diesseitig

Möglichen beschrieben. Und doch geht es hier um die «letzten
Dinge » zwischen Gott und einem Menschen und damit auch um die
letzte Möglichkeit eines Lebens aus der Zukunft.

Bern. Albert E. Rüthy


	Das Leben aus der Zukunft

