
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 1

Artikel: Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die
altkatholische Rotterdamer Kommission

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 29 —

Die letzte Antwort
der orthodoxen Petersburger Kommission

an die altkatholische Rotterdamer Kommission

überreicht am 10. September 1913

am IX. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Köln

Wie bekannt, ist der orthodox-altkatholische Dialog1 auf breiter
Basis an den beiden Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875
unter der Leitung von I. von Döllinger eingeleitet worden. Da eine
dritte Konferenz nicht mehr zustande kam, wurde der Dialog in der
darauffolgenden Zeit an den Altkatholiken-Kongressen, durch
mancherlei persönliche Begegnungen und durch zahlreiche Publikationen
Weitergeführt. In ein neues Stadium traten die Verhandlungen, als im
Jahre 1889 die altkatholischen Bischöfe Hollands, Deutschlands und
der Schweiz die sogenannte Utrechter Konvention abschlössen. Die
m dieser Konvention enthaltene Glaubenserklärung der altkatholischen

Bischöfe2 hintorliess in der orthodoxen Welt, vor allem in Russland,

einen nachhaltigen Eindruck. Im Jahre 1893 bestellte darum
der Heilige Synod der orthodoxen Kirche Russlands eine theologische
Kommission zum Studium der Frage der Union mit den Altkatholiken

(die «Petersburger Kommission»), der u.a. Erzbischof Antonius
yon Finnland (Präsident), Erzpriester Janyschew, General Kirejew
und Prof. V. Bolotoff angehörten. Von der internationalen altkatholischen

Bischofskonferenz wurde im Jahre 1894 anlässlich des III.
Internationalen Altkatholiken-Kongresses in Rotterdam ebenfalls eine
Unionskommission (die «Rotterdamer Kommission») eingesetzt,
deren ersternannte Mitglieder waren : Präsident J. J. van Thiel, die
Professoren E. Michaud, H. Reusch, J. Langen, J. von Schulte. Im VerT
lauf der folgenden Jahre wurde zwischen den beiden Kommissionen
eine Reihe von Gutachten ausgetauscht3, von denen die meisten in
der «Revue Internationale de Théologie» (RITH) erschienen sind.
Nur die drei letzten Gutachten, die beiden orthodoxen Gutachten

1 Dr. theol. Ch. Oeyon hat in dieser Zeitschrift eine umfassondo «

Chronologisch-bibliographische Übersicht der UnionsVerhandlungen zwischen der orthodoxen

Kircho des Ostens und der altkatholischen Kirche der Utrechter Union »

herausgegeben, auf dio mit Nachdruck hingewiesen sei (Jg. 1967, S. 29 ff.).
a Im Wortlaut wiedergegeben im Buch des Verfassers « Die altkatholische

Kirche» (Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart 1966).
3 Vgl. Ooyen, ibidem, S.41.



— 30 —

von 1907 und 1913 und das altkatholische von 1908, sind nie publiziert

worden. Das wichtigste von ihnen, das - wäre nicht der Erste
Weltkrieg dazwischengekommen - eine entscheidende Wendung
hätte herbeiführen können, war das Petersburger Gutachten von 1913.

Es wurde auf dem IX. Internationalen Altkatholiken-Kongress in
Köln am 10. September 1913 durch Probst Dr.Dimitrij Jakschitsch
dem Erzbischof Gul von Utrecht, dem damaligen Präsidenten der
Rotterdamer Kommission, feierlich übergeben4. Während sich die
beiden ersten Gutachten ausschliesslich mit der von Anfang an
strittigen Frage des Filioque befassen, schliesst diese letzte Antwort der
Petersburger Kommission auch das Problem der Eucharistie und der
Gültigkeit der altkatholischen Weihen in die Betrachtung ein und
kommt zu dem bemerkenswerten Ergebnis, dass, sofern noch einige
Unklarheiten behoben würden, über alle drei Punkte eine Einigung in
Bälde möglich sei.

Da die Ausführungen dieses Gutachtens in ihrer vollen Tragweite

nur verständlich werden, wenn die beiden vorangegangenen
Gutachten im wesentlichen bekannt sind, geben wir zunächst eine
kurze Zusammenfassung ihres Inhaltes, lassen dann die letzte
Antwort der Petersburger Kommission im Wortlaut folgen und beschlies-

sen das Ganze mit einigen grundsätzlich-theologischen Erwägungen
zum Filioque-Problem.

Das Gutachten der Petersburger Kommission vom6./19. Juli 1907

(unterzeichnet von Sergius, Erzbischof von Finnland)

Im Gutachten, das die Antwort auf das Gutachten der altkatholischen

Kommission vom Jahre 18975 darstellt, wird einleitend die

Standhaftigkeit der Altkatholiken anerkannt, mit der sie an dem von
beiden Seiten anerkannten Grundsatz festhalten, «die Gründe der
gegenseitigen Übereinstimmung im G lauben der ungeteilten Kirche
zu suchen ». Ausgehend von der Unterscheidung zwischen Dogma und
theologischer Lehrmeinung, wird festgestellt, dass eine theologische
Lehrmeinung zulässig ist, wenn sie dem Dogma nicht widerspricht. In
bezug auf das Filioque, wie es der hl. Augustin verstanden hat, ist
zum mindesten zu fragen, ob dieses nicht zur Beschränkung der Lehre

von Einem Prinzip oder Einer Ursache in Gott führe. Die Altkatholi-

4 Bericht über den IX. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Köln.
Bearbeitet von Pfarrer M.Kopp in Mundelfingen und Pfarrer Adolf Küry in
Basel, IKZ 1913, S.433ff.

6 RITH 1897, S. 1. Vgl. auch 1899, S. 1.



— 31 —

ken haben zwar auf den Bonner Unionskonferenzen die Wichtigkeit
der Lehre von Einem Prinzip anerkannt, aber die Rotterdamer
Kommission neigt offenbar dazu, die Lehre vom Sohn als «Ursache» oder
«Mit-Ursache» im Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater
anzunehmen. Zudem hat Bischof Th. Weber das Filioque als «philosophisches

Dogma» zu begründen und festzuhalten versucht6. Zur Beseitigung

der daraus sich ergebenden Unklarheiten legt das Gutachten
den Altkatholiken acht Thesen vor (zu denen die Altkatholiken zum
leil schon ihre Zustimmung gegeben hatten), die im wesentlichen
besagen :

1
• Der Heilige Geist ist gleichwesentlich mit dem Vater und mit

dem Sohn.
2

• Die Orthodoxen anerkennen die Freiheit der Meinung in der
Erklärung der dogmatischen Lehre, sofern eine solche dem Dogma
nicht widerspricht.

3 • Der Ausdruck, dass der Sohn die Ursache, wenngleich die sekun¬
däre, des Heiligen Geistes sei, kann nicht zugelassen werden. Er
widerspricht der Lehre vom Vater als der Einen Ursache. Statt
dessen ist zu sagen : durch den Sohn, in dem Sinne, dass der Sohn
als «Bedingung» des Ausganges des Heiligen Geistes aus dem
Vater verstanden wird.

4
¦ Zwischen der Lehre Augustins und derjenigen der anderen (lies :

griechischen) Väter besteht ein grundlegender Unterschied.
5. Die Lehre Augustins, dass der Heilige Geist aus dem Vater und

dem Sohne als Elinem Prinzip (unum principium) ausgehe, ist zu
verwerfen. Die Orthodoxen haben die Lehre Augustins nur
darum nicht ausdrücklich zurückgewiesen, weil sie es für möglich
hielten, das Filioque im Sinne des orientalischen «durch» den
Sohn auszulegen.

6
• Eine sprachliche Differenz von grosser sachlicher Tragweite liegt

darin, dass der Ausdruck «ausgehen» (èxTzooeveoûcu) von den

griechischen Vätern nie angewendet wird, wenn vom Ausgang
des Heiligen Geistes aus dem Sohne, sondern nur, wenn vom
Ausgang aus dem Vater die Rede ist. Augustin hingegen macht
diesen Unterschied nicht und wendet das Wort «procedere» in
beiden Fällen an, gleichviel ob es sich um den ewigen Ausgang
oder um die zeitliche Sendung des Heiligen Geistes handelt.

7. Das Filioque ist nicht der Grund, der zur Trennung der
morgenländischen und der abendländischen Kirche geführt hat, und

6 Theodor Weber, Trinität und Weltschöpfung, Gotha 1904.



— 32 —

kann auch heute kein impedimentum dirimens für eine künftige
Wiedervereinigung sein, wenn es - unter gewissen Bedingungen -
nur als private theologische Meinung aufgefasst wird. Es kann
aber, wenn es mit strenger Konsequenz durchgeführt wird, zur
Annahme eines doppelten Prinzips in der Gottheit führen. Es ist
darum zu fragen, ob das Filioque, um nicht missverstanden zu
werden, nicht gewisser Korrekturen vom orientalischen Standpunkt

aus bedarf. Wie das geschehen könnte, ist eine Aufgabe
der theologischen Arbeit der Zukunft.

8. Um alle Missverständnisse auszuschliessen, wäre es wünschenswert,

class die Altkatholiken sich deutlich zur Lehre von Einem
Prinzip oder Einer Ursache in Gott bekennen und die Lehre von
der gemeinsamen spiratio des Heiligen Geistes durch den Vater
und den Sohn ausdrücklich zurückweisen.
Das Gutachten schliesst mit dem Satz: «Man könnte denken,

dass nur klare, keine weiteren Missverständnisse zulassende

Äusserungen zur wirklichen Beseitigung aller Hindernisse und zur
Übereinstimmung in diesem Punkte führen würden. »

Das Gutachten der Rotterdamer Kommission vom 9. März 1908

(unterzeichnet vom Präsidenten der Kommission, J. J. van Thiel,
Bischof von Deventer)

Zunächst wird der Genugtuung darüber Ausdruck verliehen,
dass nach so langer Zeit eine Erwiderung auf das Gutachten der
Rotterdamer Kommission von 1897 erfolgt ist, aber es wird auch die
Enttäuschung darüber nicht verhehlt, dass die bisherigen Erklärungen
der Altkatholiken noch immer als nicht genügend betrachtet werden.
Es soll darum wiederholt werden, was bei den bisherigen Verhandlungen

schon des öftern hervorgehoben wurde : Eine Einigung verschiedener

Kirchen kann nur erfolgen auf der Grundlage der gläubigen
Annahme jener Lehren, welche die Eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche mit unfehlbarer Autorität als die Lehre Christi
überliefert hat. Um allgemein verbindlichen Charakter zu haben, müssen
diese Lehren a) in der Heiligen Schrift deutlich bezeugt sein ; b) durch
ein ökumenisches Konzil bestätigt und definiert sein ; c) durch den

consensus patrum angenommen sein. Erneut wird auf den Unterschied

zwischen Dogma und theologischer Lehrmeinung aufmerksam
gemacht und beigefügt, dass eine theologische Lehrmeinung als

Ergebnis menschlichen Denkens nicht Anspruch darauf erheben kann,
eine allgemein verbindliche Wahrheit zu sein. Es muss die Freiheit in



— 33 —

der Annahme und Verwerfung einer theologischen Lehrmeinung
gewahrt bleiben. Dass eine solche dem Dogma nicht widersprechen darf,
ist eine Selbstverständlichkeit.

In Anwendung auf die Lehre vom Heiligen Geist besagen diese
Grundsätze : Der Heilige Geist ist gleichwesentlich mit dem Vater
und mit dem Sohn. Dogma kann nur sein, was im Nizäischen
Glaubensbekenntnis über den Heiligen Geist gesagt ist. Was darüber
hinausgeht, kann nicht Dogma sein. Das gilt auch vom Filioque, das eine
unerlaubte Einschiebung in das Symbolum ist. Es muss aber festgestellt

werden, dass der Sohn am (immanenten) Ausgang des Heiligen
Geistes aus dem Vater beteiligt ist. Dass das die Lehre der Kirchenväter

war, wird durch eine lange Reihe von Zitaten belegt (Tertullian,
Athanasius, Hilarius, Basilius der Grosse, Epiphanius, Didymus,
Ambrosius, Gregor von Nyssa, Cyrill von Alexandrien, Johannes
Damascenus). Aus den angeführten Stellen geht hervor, dass die
Väter sich die zeitliche Sendung des Heiligen Geistes durch den Sohn
nur denken in untrennbarer Verbindung mit der immanenten Entfaltung

der Gottheit. Die Fähigkeit des Sohnes, den Heiligen Geist zu
senden, ist eine ihm immanente. Zur Lehre Augustins im besonderen
wird erklärt : Wenn Augustin die von den Orthodoxen vorgetragene
Lehre von der Mitwirkung des Sohnes beim ewigen Ausgang des
Heingen Geistes aus dem Vater in ein neues Licht gestellt hat, so hat er
diesen Ausgang doch nur in der Wesenseinheit der göttlichen Personen

und damit im ewigen Ursprungsprinzip der Gottheit gegründet
gedacht. So steht das Augustinische Filioque im wesentlichen im
Einklang mit der überlieferten Lehre und besagt dasselbe wie das orthodoxe

«durch» (did). In der Filioque-Formel kann darum keine Häresie

erblickt werden. Auch für die alte, ungeteilte Kirche war sie das
nicht. Noch Maximus Confessor hat die lateinische Lehrform in
Schutz genommen, indem er darin eine andere Ausdrucksform für das
griechische «durch» den Sohn sah. Das Filioque Augustins ist eine
private Lehrmeinung wie die ebenfalls erst in späterer Zeit aufgekommene

Formel «aus dem Vater allein» der Orthodoxen. Sowenig die
Altkatholiken das Filioque, das sie im Sinne der Formel «durch den
Sohn» verstehen, den Orthodoxen aufdrängen, sowenig können diese

erwarten, dass die Altkatholiken die Formel «aus dem Vater allein»
annehmen.

In diesem Zusammenhang wird betont, dass Bischof Th. Weber
mit seiner philosophischen Begründung des Filioque eine private
Meinung vertritt, für die er allein die Verantwortung trägt. Er hat übri-



— 34 —

gens in seinem Aufsatz «Nochmals zur Verständigung7» anerkannt,
dass die dogmatische Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes-vom
kirchlichen Standpunkt aus betrachtet - «auf dem Wege philosophischer

Analyse weder begründet noch entfaltet werden kann ».

Abschliessend wird daraufverwiesen, dass Zweifel der Theologen
und private Lehrmeinungen keinen kirchlichen Trennungsgrund
bilden können. Wenn die Orthodoxen an den Altkatholiken die correctio
fraterna üben, muss diesen dasselbe Recht zugestanden werden. Um
der Verkündigung des Evangeliums willen müssen die Kirchen darauf
verzichten, einander zu exkommunizieren, sie sollen den Frieden
suchen. Das Gutachten schliesst mit der Bitte, es möchte dasselbe

dem bevorstehenden russischen Konzil in Moskau vorgelegt und es

möchten daselbst Beschlüsse gefasst werden, die «geeignet sind, die
Wunden der Christenheit zu heilen und durch Herstellung der kirchlichen

Eintracht zwischen orthodoxen und altkatholischen Christen
den Anfang zu machen zu dem glorreichen Werke der Wiedervereinigung

der getrennten christlichen Kirchen ».

Die Antwort der Petersburger Kommission
vom 10. September 1913

«Aufdas Gutachten der altkatholischen Kommission vom 9. März
1908, das einige Bedenken der Mitglieder der Petersburger Kommission

bezüglich der Meinungen der Altkatholiken über das Filioque
erläutert, kam die Petersburger Kommission, nachdem sie zugleich
auch andere, bereits früher seitens der Altkatholiken ausgesprochene
Äusserungen sowohl über dieselbe Frage als auch über die Fragen
betreffend die heilige Eucharistie und die altkatholischen Weihen besprochen

hat, in betreff dieser drei Punkte der zwischen Altkatholiken
und orthodoxen Theologen des Orients bestehenden
Meinungsverschiedenheiten, welche bis jetzt den Gegenstand gegenseitiger
Verhandlungen gebildet haben, zu folgenden Schlussfolgerungen.

Nachdem die Schlussfolgerungen der Heiligen Synode zur
Begutachtung unterbreitet und von der Heiligen Synode als genügende

Bedingung zum Einverständnis mit den Altkatholiken in den genannten

Punkten anerkannt wurden, werden sie jetzt, kraft Verfügung der

Heiligen Synode vom 6. Juli 1912, der hochgeehrten altkatholischen
Kommission mitgeteilt.

'RITH 1902, S.4.



35 —

Hauptsächlich hatte in den vorhergegangenen Verhandlungen
die Frage über das Filioque die Aufmerksamkeit der Mitglieder der
Petersburger Kommission auf sich gelenkt und deren Bedenken
erregt. Den Grund derselben muss man darin sehen, dass, obgleich diese
Verschiedenheit zwischen der orientalischen und der abendländischen

Kirche klar und deutlich hervortrat und bereits nach der
Teilung der Kirche Gegenstand der Beurteilung und Polemik wurde,
deren Wurzeln sich aber bis in die Zeit der ungeteilten Kirche
erstrecken, damals verschiedener Gründe halber ohne gebührende
Erörterung blieb.

Durch die festbestätigte Lehre der heiligen Väter der alten Kirche

des Orients, die Dreieinigkeit betreffend, war es anerkannt, dass
Gott der Vater der einzige Uranfang und die einzige Ursache sei,
durch welche alles hervorgebracht wird, was in der Gottheit ist. Dieser

Grundsatz ist überhaupt so klar in der orientalischen Theologie
von den heiligen Vätern ausgedrückt, dass die Lehre, die bei vielen
von ihnen im Zusammenhange damit vorkommt, nämlich von dem
Erglänzen oder dem Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater durch
den Sohn (òià xov vtov), wenn man dieses Erglänzen auch nicht auf
die zeitliche Sendung des Heiligen Geistes in die Welt, sondern auf
das ewige Leben der Gottheit bezieht, nicht auf den Sohn hinweist als
aufdie Ursache (otlxia.) des Heiligen Geistes zugleich mit dem Vater.

Im Abendlande ist aber bereits im Altertum vom grossen Lehrer
der abendländischen Kirche, dem heiligen Augustin, der das Geheimnis

der Dreieinigkeit Gottes auf spekulative Weise zu erläutern
versuchte, eine besondere Meinung über den Ausgang des Heiligen Geistes

nicht nur vom Vater, sondern auch vom Sohne ausgesprochen
worden. Diese Meinung, und selbst die Formel Filioque, wenn man
ihr nicht besondere beschränkende Erklärungen folgen lässt, kann,
wie es die orientalischen Theologen glauben, gerade auf den
Gedanken von zwei Anfängen oder Ursachen im inneren göttlichen
Leben führen, da in diesem Falle auch der Sohn, ähnlich dem Vater,
als Urheber des Daseins des Heiligen Geistes und als seine Ursache
anerkannt wird, wenn auch in sekundärer Stufe, nach dem Vater. Der
heilige Augustin selbst gab seinem Versuche einer rationalen Erklärung

der Lehre von der Dreieinigkeit überhaupt nur die Bedeutung
einer persönlichen Meinung, die einer neuen Prüfung und Verbesserung

unterliegen kann. G leichzeitig - als wie zur Vorbeugung der oben



— 36 —

genannten Schlussfolgerungen über zwei Anfänge in der Gottheit aus
der Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes auch vom Sohne -
erklärte er, dass der Heilige Geist, indem er auch vom Vater ausgeht,
principaliter vom Vater ausgeht. Wie es aber bekannt ist, wurde in
der Folge in der römisch-katholischen Kirche die Lehre vom Filioque
zum Dogma erhoben und die Einfügung des Filioque im Glaubenssymbol

unrechtmässig sanktioniert. Dass aber das Augustinische «ex
Patre principaliter et Filio» im Abendland späterhin nicht immer
streng beobachtet wurde, daraufweist z.B. der Ausdruck des Papstes
Leo III. «a Patre et Filio aequaliter» hin (obgleich dieser Papst die
Einfügung des Filioque in das Glaubenssymbol nicht billigte).

Die Altkatholiken haben das Wort Filioque aus dem
Glaubenssymbol beseitigt und halten die Lehre von dem Ausgange des

Heiligen Geistes nicht nur vom Vater, sondern auch vom Sohne für
kein Dogma, für keine unveränderliche und für alle Christen verbindliche

Glaubenswahrheit, sondern nur für eine zulässige theologische
Meinung. Dabei sehen sie in der Meinung über das Filioque, wie sie

selbst diese annehmen, keinen Widerspruch zu der Lehre der alten
Väter des Orients ; daher anerkannten sie auf der Bonner Konferenz
im Jahre 1875 die aus den Werken des heiligen Johannes aus Damaskus

entlehnten Thesen, dass der Heilige Geist vom Vater (ex xov
TtaxQOç) ausgeht als vom Anfang (agxij), von der Ursache (airla),
vom Quell (nr\yr\) der Gottheit und dass er nicht vom Sohne ausgeht
(èx xov vtov), weil in der Gottheit nur ein Anfang (àgxrj) und eine
Ursache (cdxirx) ist, wodurch alles, was in der Gottheit ist, entsteht,
sondern dass er ausgeht vom Vater durch den Sohn (ôtà xov vtov),
als Grundsatz auch ihrer Lehre. Wenn daher die römisch-katholische
Kirche eine private theologische Meinung zum Dogma erhoben und
durch ihre Autorität eine ungesetzliche Einfügung ins Glaubenssymbol

bestätigt hat, wenn selbst die Theologen dieser Kirche durch die
Lehre vom Filioque den orientalischen Theologen so oder anders
Grund dazu gaben, darin die Anerkennung zweier Anfänge oder Ursachen

in der Gottheit zu finden, so haben die Altkatholiken durch ihre
Verneinung der dogmatischen Verbindlichkeit der Lehre vom Filioque

und durch ihre Übereinstimmung mit den Thesen, die den Werken

des heiligen Johannes von Damaskus entnommen sind, in diesem
Punkte die Hindernisse zur Herstellung einer Einigkeit zwischen
ihnen und der orthodoxen Kirche des Orients beseitigt.

Wenn die Petersburger Kommission im Jahre 1907 es für notwendig

hielt, sich an die altkatholische Kommission zu wenden, um einige



— 37 —

Bedenken in dieser Frage aufzuklären, so war dabei ihr Wunsch,
endgültig alles das zu beseitigen, was in dieser - ihrer Meinung nach - sehr
wichtigen Frage unklar erscheinen konnte, und vollständig feste
Grundlagen zu der beabsichtigten Vereinigung der beiden Kirchen zu
schaffen, so dass in Zukunft kein Anlass zu irgendwelchen
unerwünschten Bedenken und Widersprüchen entstehen kann. Bei den
Mitgliedern der Petersburger Kommission hatte nämlich der noch in
der ersten Antwort der Altkatholiken vom Jahre 1896 gebrauchte
Ausdruck «die sekundäre Ursache» oder «die Mitursache» in Anwendung

auf den Sohn einige Bedenken erweckt, da ein solcher Ausdruck
bei den heiligen Vätern, soviel bekannt ist, überhaupt nicht
vorkommt und nicht mit den aus den Schriften des heiligen Johannes
von Damaskus entnommenen Thesen übereinstimmt, wo es heisst,
dass in der Gottheit nur ein Anfang und eine Ursache ist, nämlich der
Vater, und dieser Ausdruck (sc. «Mitursache»), wenn man keine
besonderen Erklärungen hinzufügt, auf den Gedanken von zwei Anfängen

in der Gottheit führen könnte. Andrerseits erregte a uch der
Umstand bei den Mitgliedern der Kommission einige Bedenken, dass der
sei. Bischof Th. Weber in einem seiner späteren Werke unter dem
Titel «Trinität und Weltschöpfung» 1904) die Lehre vom Filioque ein
philosophisches Dogma nannte. Wohl befindet sich dieser Ausdruck
m dem Bischof Weber nur persönlich gehörenden Werke, und er
spricht von einem «philosophischen» Dogma, aber die Autorität des

geehrten Bischofs Weber, der Vorsitzender in der altkatholischen
Kommission war, lenkte natürlicherweise die Aufmerksamkeit auf
die von ihm ausgesprochene Äusserung; und die Benennung der
Lehre vom Filioque als «Dogma», wenn auch einem philosophischen,
konnte mehr oder weniger als Annäherung an die römisch-katholische
Ansicht über die Verbindlichkeit dieser Lehre für alle erscheinen.
Dazu könnte man noch die Tatsache hinzufügen, dass in einem in der
Neuzeit herausgegebenen altkatholischen Leitfaden zum
Religionsunterricht das Filioque (obwohl in Klammern) in dem Glaubenssymbol

angebracht ist (Max Rachel : Altkatholisches Religionshandbuch,
Ein Leitfaden für die altkatholischen Erstkommunikanten und
Christenlehrschüler sowie für die Oberstufe der Volksschulen, für die
Mittelschulen und zur Selbstbelehrung, Bonn 1905).

Aus der Antwort der altkatholischen Kommission vom O.März
1908 konnte die Petersburger Kommission sich überzeugen, dass die
Altkatholiken mit ihrer deutlich ausgedrückten dogmatischen Lehre
in betreff des Ausganges des Heiligen Geistes auch jetzt, wie früher,



— 38 —

das anerkennen, dass der Heilige Geist, der Geist der Wahrheit, vom
Vater ausgeht (Joh.XV, 26) und jeder weitergehenden Lehre eine

dogmatische Autorität absprechen und sie nur für eine private Lehre
oder für eine theologische Meinung halten. Nämlich so betrachten sie

die Lehre des heiligen Augustin über das Filioque wie auch die Lehren
der Theologen des Orients über den Ausgang des Heiligen Geistes a

Patre solo. Der von Bischof Weber gebrauchte Ausdruck wird ihm
nur persönlich zugeschrieben, wobei bemerkt wird, dass er, von dem

«philosophischen» Dogma redend, sogar selbst nicht daran dachte,
ein theologisches Dogma festzustellen, wie es deutlich aus dem von
ihm verfassten Artikel «Nochmals zur Verständigung» in der «Revue

Internationale de Théologie» 1902 ersichtlich ist. Und obgleich die
Lehre über das Filioque in der Antwort selbst an einer Stelle als eine

«unantastbare» theologische Meinung bekannt wird, sollte jedoch
nach der Erläuterung, die bald darauf vom sei. Bischof van Thiel in
seinem Brief an General Kirejew erfolgte, das Wort « unantastbar » nur
den Gedanken enthalten, dass diese Meinung, nach der Überzeugung
der Altkatholiken, sich nicht im Widerspruch mit dem Dogma
befinde und besagtes Wort durch den Ausdruck «zulässig» ersetzt werden

könnte. Die Altkatholiken selbst nehmen das Augustinische
Filioque als eine nicht das Wesen des Glaubens betreffende Meinung
namentlich nur deshalb an, weil sie diese Meinung als unbedingt mit
der überlieferten Glaubenslehre übereinstimmend anerkennen und
keinen Unterschied zwischen dem Filioque und dem griechischen ôtà

rov vtov finden.
Diese in der letzten Antwort der altkatholischen Kommission

enthaltenen Erklärungen, welche deutlich zeigen, dass, wenn auch die
Altkatholiken die Lehre vom Filioque behalten, sie ihr doch keine solche

dogmatische Bedeutung zulegen, wie sie sie in der römisch-katholischen

Kirche hat, und indem sie wünschen, das Filioque in dem von
ihnen verstandenen Sinne von öia xov vtov zu behalten, gewähren sie

eine ebensolche Freiheit auch anderen, sich an die Lehre vom
Ausgange des Heiligen Geistes « a Patre solo » zu halten. Sie erheben gegen
diejenigen, welche eine solche Lehre annehmen, keinen Vorwurf, sich
dadurch von der römisch-katholischen Kirche unterscheidend. Diese

Erklärungen mit Freuden begrüssend, meint die Petersburger
Kommission ihrerseits :

1. Dass in der Frage über den Ausgang des Heiligen Geistes als

einzige, feste Grundlage zur Übereinstimmung zwischen den
Altkatholiken und den Orientalen die von beiden Seiten auf der Bonner



— 39 —

Konferenz vom Jahre 1875 angenommenen Thesen aus den Werken
des heiligen Johannes von Damaskus dienen können ; eine offizielle
Bestätigung derselben in aller Kraft muss daher eine unentbehrliche
Bedingung der in Aussicht stehenden kirchlichen Vereinigung sein.
Durchaus nicht wünschenswert wäre es, von den wörtlichen
Ausdrücken dieser Thesen abzuweichen und von dem Grundsatze,
dass in der Gottheit ein Prinzip (àgxv) und eine Ursache (otlrix) ist,
abzustehen, da dadurch Anlass gegeben werden könnte zur Missdeutung,

als ob in der Lehre der Altkatholiken vom Filioque eine
Anerkennung zweier Prinzipien in der Gottheit liege. Bekannt ist es, dass
noch vor der Kirchentrennung, als der heilige Maximus der Beken-

ner, die lateinische Formel Filioque, die in Konstantinopel bei den
Griechen Vorwürfe erregt hatte, als zulässig anerkannte und in
derselben nur eine andere Ausdrucksweise des griechischen olà rov
vtov sah. Er glaubte dabei und bemerkte ausdrücklich, dass die
Abendländer durch ihre Formel den Sohn nicht zur Ursache des Heiligen

Geistes machen wollen (ovx alrlcnv notovvreç), sondern wissen,
dass die einzige Ursache (fûatv alriotv) des Sohnes und des Heiligen
Geistes der Vater sei. Daher halten die Orientalen auch gegenwärtig
in den erwähnten Thesen, die den Werken des heiligen Johannes von
Damaskus entnommen sind, nicht allein den Ausdruck fila, âoxrj,
sondern auch uia. ama für wichtig.

2. Es ist notwendig, dass bei den Altkatholiken in den Lehrbüchern

zum katholischen Glaubensunterricht und um so mehr in den

symbolischen Büchern es mit aller Deutlichkeit betont werde, dass
das Augustinische Filioque kein Glaubensdogma sei, sondern nur eine

private theologische, richtiger gesagt, wissenschaftliche Schulmeinung,

und dass sie, als solche, nicht verbindlich sei für andere Kirchen
nicht nur, sondern auch nicht für die Mitglieder der altkatholischen
Kirche, und dass sie nichts anderes sei als eine gewisse
wissenschaftlich-theologische, das Geheimnis der Dreieinigkeit Gottes betreffende
Anschauungsweise.

3. Es ist notwendig, dass in den Lehrbüchern für den altkatholischen

Glaubensunterricht die Einschaltung des Filioque in das

Glaubenssymbol keinesfalls gestattet werde, selbst wenn auch nur in
Klammern, wie es in einem der altkatholischen Katechismen (im
oben erwähnten Buch M. Rachels) der Fall ist ; im Gegenteil muss - in
betreff des achten Gliedes des Glaubenssymbols - die Ungesetzlichkeit

dieser römisch-katholischen Einschaltung betont werden.



— 40 —

II

In betreff des Dogmas über die heilige Eucharistie beziehungsweise

über die Gegenwart Jesu Christi in dem heiligen Abendmahl
erklären die hochwürdigen Mitglieder der Rotterdamer Kommission
in der Antwort vom 19.November 1898, dass «die Altkatholiken dieses

Dogma nicht weniger fest glauben als die Orientalen» und dass

«Übereinstimmung im Glauben und im Dogma zwischen der orthodoxen

Kirche des Orients und der altkatholischen Kirche vorhanden
ist». Diese Erklärung, wie auch jene, die ein Jahr vorher gemacht
wurde über die vollständige Übereinstimmung zwischen den
Altkatholiken und den Papisten in der dogmatisch festgesetzten
«unveränderlichen» Lehre von der heiligen Eucharistie ist die Petersburger
Kommission - mit der Empfindung eines gänzlichen Zutrauens an
ihre Aufrichtigkeit - veranlasst zu glauben, dass zwischen den Orthodoxen

und den Altkatholiken in der Tat kein Unterschied in diesem

Glaubensdogma existiere und sich nichts finden werde, was als

Hindernis zur Vereinigung beider Kirchen gelten könnte.
Aber in betreff eines so wichtigen und wesentlichen Glaubensdogmas

erkennt es die Petersburger Kommission für ganz berechtigt
an, zu wünschen, dass den Erklärungen, die von den Altkatholiken
über ihre Übereinstimmung mit den Orthodoxen gemacht werden,
auch eine Formel der Lehre entspreche, welche zum genauen
Ausdruck des katholischen Glaubens zureichend wäre und die nicht
so unbestimmt wäre, dass sie zweideutig sein könnte und die Möglichkeit

nicht ausschliessen würde, ihrem Inhalt einen Sinn zu unterlegen,

der von der orientalischen orthodoxen Kirche nicht anerkannt
wird.

Die verschiedenen von den Altkatholiken über die heilige Eucharistie

in den Antworten von 1896 und 1898 gegebenen Äusserungen
betrachtend, findet die Petersburger Kommission - obgleich sie ihrerseits

irgendeine Uneinigkeit der Gedanken hinter der Wortverschiedenheit

zu suchen und zu ersehen keinesfalls wünscht - in denselben

nicht das Mass von Genauigkeit, welches in einer so wichtigen Sache
als selbstverständliche Vorsicht erscheint.

Es kommt nicht darauf an, dass in diesen Ausdrücken der
Gebrauch des Wortes «Transsubstantiation» vermieden wird. Die
Petersburger Kommission erlaubt sich, den altkatholischen Theologen

in Erinnerung zu bringen, dass seitens der Orthodoxen auch früher

kein Wunsch ausgesprochen wurde, ihnen das Wort «Transsub-



— 41 —

stantiation aufzubinden im Namen des Glaubens». Im Punkt I, Kap.
II der Antwort der Petersburger Kommission vom 11./23. August
1897 wurde das Wort «Transsubstantiation» nicht gebraucht. Die den
Altkatholiken zur Annahme dargebotene Lehre war in folgenden
Worten ausgedrückt : «Das Brot und der Wein werden in der heiligen
Eucharistie, nach der Konsekration, auf eine für uns unerklärbare
Weise in den Leib und das Blut des Herrn verwandelt wahrhaftig,
wirklich und wesentlich.»

Die Petersburger Kommission, die auch mit den Erklärungen
der Rotterdamer Kommission über die spätere Erfindung des Wortes
«Transsubstantiation » und über die demselben im Abendlande anhaftende

Gefahr einer Annahme entstellender, ja abstossender Vorstellungen

übereinstimmt, hält auch jetzt die Nichtannahme dieses Wortes

keinesfalls für einen wichtigen Grund zum Zweifel bezüglich der
Rechtgläubigkeit der Altkatholiken in der Lehre über die Gegenwart
Christi in der heiligen Eucharistie und erkennt sie folglich nicht als

«impedimentum dirimens» zur Einigung der Kirchen an.
In welchem Sinne die Petersburger Kommission die von den

Altkatholiken gegebenen Äusserungen des Dogmas über die heilige
Eucharistie für genügend hält, zeigen die zwei folgenden Bemerkungen :

1. Die alte Kirche glaubte an die Verwandlung (uexotßoh'j) der
heiligen Gaben durch die Wirkung des Heiligen Geistes in den Leib
und das Blut des Herrn. Dieser Ausdruck ist sowohl durch den
Gebrauch bei den Kirchenvätern als auch in den ersten Liturgien des
Altertums sanktioniert. Kaum würde jemand diesem Worte auch den
Vorwurf machen, dass es zu irgendwelchen entstellenden Vorstellungen

Veranlassung gegeben hätte. Folglich können hier jene von den
altkatholischen Theologen wider das Wort «Transsubstantiation»
angeführten Erwägungen keinen Platz finden.

Dabei wird in den von der Rotterdamer Kommission gemachten
Darlegungen des Dogmas über die heilige Eucharistie der Gebrauch
auch dieses Wortes vermieden. Noch mehr. Bezüglich des Gebrauchs
dieses Wortes und anderer, mit ihm identischer, bemerkt die Rotterdamer

Kommission, dass sie in der Lehre der Kirchenväter häufig
überhaupt nur die Bedeutung hatten, dass das Brot und der Wein
nach der Konsekration nicht mehr das waren, was früher, nicht mehr
eine gewöhnliche Speise, sondern zu einer mystischen, göttlichen
Speise geworden waren. Und in der «Revue Internationale de

Théologie», auf die uns die Rotterdamer Kommission in ihrer letzten
Antwort verweist, liest man bereits, dass man alle Ausdrücke im



— 42 —

geistlichen Sinne erklären muss, deren sich die Kirchenväter zur
Erklärung der sakramentalen Veränderungen des Brotes und des Weines
bedient haben, die gewöhnliches Brot und gewöhnlicher Wein zu sein
aufhören und die infolge der Konsekration zu wahrhaftigen Symbolen

des Opfers Christi, zu Seinem Leibe und zu Seinem Blute, für uns
hingegeben, geworden sind (aussi doit-on interpréter dans le sens
spirituel toutes les expressions dont les Pères se servent pour expliquer le

changement sacramentel du pain et du vin qui cessent d'être un pain
et un vin simplement ordinaires, et qui deviennent, par la consécration,

les symboles vrais du sacrifice du Christ, de Son Corps et de Son

Sang livrés pour nous [1896, S. 141]). Dem eigenen theologischen
Gewissen der Altkatholiken die Entscheidung überlassend, ob ihre
oben angeführte offizielle Äusserung dem Sinne nach mit den zitierten
Worten der «Revue» übereinstimmt, die eigentlich eine derkalvini-
stischen sich nähernde Lehre von der heiligen Eucharistie
ausdrücken, meint die Petersburger Kommission, dass die Orthodoxen
bestimmte Gründe haben, das Wort «Verwandlung» in Beziehung
zur heiligen Eucharistie nicht in einem so weiten Sinne zu verstehen,
wie es die Rotterdamer Theologen tun, sondern in dem speziellen
Sinne, welchen es bei den Kirchenvätern hat, wenn es zur Bezeichnung

der mystischen, wunderbaren, durch die göttliche Allmacht
erfolgenden Veränderung des Brotes und des Weines in den wahrhaften
Leib und das wahrhafte Blut Christi dient, ähnlich der wunderbaren
Veränderung z.B. des Wassers in den Wein zu Kana (Cyrill von
Jerusalem). (Vgl. die Zusammenstellung der eucharistischen Veränderung
mit den Wundern der Veränderung des Stabes in eine Schlange, des

Hervorfliessens des Wassers aus dem Felsen in der Wüste, des Her-
unterholens des Feuers vom Himmel durch den Propheten Elias, mit
dem Worte des Schöpfers zu Anfang der Schöpfung [Ambrosius : De

mysteriis, 52].) Die Petersburger Kommission kann darum dem
festen Wunsche nicht entsagen, dass dieses Wort im erwähnten Sinne

von den Altkatholiken in die Formel der Darstellung der Lehre von
der heiligen Eucharistie aufgenommen werde.

2. Die orientalisch-orthodoxe Kirche, welche die sogenannten
Kapernaumer Vorstellungen ablehnt und die heilige Eucharistie als
himmlische Nahrung, geistliches Mahl, mystische Speise versteht,
bekennt - der Kirche des Altertums folgend - gleicherweise, dass unter

den Gestalten des Brotes und des Weines die Kommunikanten
den wahren Leib und das wahre Blut Jesu Christi auf wahrhafte
und körperliche Weise empfangen, so dass der Leib und das Blut des



— 43 —

Herrn in den Mund und den Leib des Kommunikanten, sowohl der
frommen wie auch der gottlosen, gelangen, den ersten zur Seligkeit
und den letzteren zur Verdammnis. Dieser Glaube der Kirche des
Altertums findet auch nicht eine genügende oder - vielleicht richtiger
gesagt - überhaupt keine Darlegung in den Erklärungen der Rotterdamer

Kommission. Im Gegenteil: Die in ihrer letzten Antwort
stehenden Worte, dass «Jesus Christus in dem geweihten Brote
und Weine geistlich (nvevuaxtxcoç), aber nicht fleischlich (oa.Qxtxü>c)

gegenwärtig ist», können zu der Schlussfolgerung Veranlassung
geben, dass am erwähnten Glauben der Kirche des Altertums von den
Alktkatholiken, dem Anscheine nach, nicht festgehalten wird. Die
Petersburger Kommission wünscht nicht, dies in betreff der geehrten
Theologen der Rotterdamer Kommission zu behaupten, zugebend,
dass die gebrauchten Worte einen anderen Sinn haben können ; sie
will nur darauf hinweisen, inwieweit ihr - von ihrem Gesichtspunkte
aus - die von den Altkatholiken gemachten Darlegungen des Dogmas
als ungenügend erscheinen, um die Glaubenslehre der orthodoxen
Kirche in ihrer ganzen Vollkommenheit auszudürcken.

Indem die Petersburger Kommission diese Bemerkungen den
altkatholischen Theologen zur Beachtung vorlegt, tut sie es in der
Überzeugung, dass in einem so wesentlich wichtigen Glaubensdogma,
wie dem von der heiligen Eucharistie, keine Undeutlichkeiten
bestehenbleiben dürfen, damit das gesegnete Werk der Vereinigung der
Kirchen nicht einem Gebäude ähnlich werde, das auf Sand gebaut
Wird. Wie die Petersburger Kommission zu meinen vollen Grund hat,
ist den altkatholischen Theologen die wahre Glaubenslehre der
katholischen Kirche des Altertums über das heilige Abendmahl
vollkommen bekannt. Und wenn in den Antworten der Rotterdamer
Kommission eine völlige Übereinstimmung zwischen den Altkatholiken

und den Orthodoxen im Glauben und Dogma erklärt wird, so ist
es für die altkatholischen Theologen nicht schwer, in dem Lehrschatz
der Väter der altkatholischen Kirche, präzisere und passendere
Ausdrücke zur Darstellung des Dogmas zu finden, die der orthodoxen
Vorstellungsart direkt entsprechen.

III
In der Frage nach der Gültigkeit der altkatholischen Weihen bleibt

die Petersburger Kommission, nach zweimaligem Meinungsaustausch

mit der Rotterdamer Kommission, wesentlich bei ihrem friihe-



— 44 —

ren Beschlüsse, der in dem Bericht an die Heilige Synode vom Jahre
1893 ausgedrückt ist. Indem die Kommission die Utrechter Hierarchie

ihrer Entstehung nach für unregelmässig hält, betrachtet sie

diese Unregelmässigkeit nicht als eine solche, welche die Möglichkeit,
die Utrechter Weihen als gültig anzuerkennen, ausschliessen würde,
und dass es von dem Ermessen der höchsten kirchlichen Autorität
abhinge, den Altkatholiken Nachsicht zu gewähren und deren
Bischöfe in ihrer Würde in die kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen
oder ihre Weihe als ungültig zu erklären. Im einzelnen gibt die
Kommission zu, dass die Vollziehung der Weihe Cornelius Steenhovens,
des ersten Erzbischofs der von Rom unabhängigen Kirche, von der
die altkatholische Hierarchie ihren Anfang nimmt, die ohne päpstliche

Einwilligung und durch einen damals suspendierten und während
späterer Weihen sogar exkommunizierten Bischofs erfolgte, an und
für sich nicht eine so wichtige Irregularität ist, um die Bischofsweihe
in jedem Sinne des Wortes ungesetzlich (filicitarn) oder sogar ungültig
(invalidam) zu machen. Die Forderung päpstlicher Erlaubnis ist eine

Verordnung der Periode nach dem Abfall der abendländischen Kirche
von der Orthodoxie, die im Interesse der Unterwerfung der örtlichen
abendländischen Kirchen unter die päpstliche Macht eingeführt
wurde. Suspensionen und Exkommunikationen aber, die von einer
solchen Kirchenmacht ausgehen, welche selbst unter dem Banne der
ökumenischen Kirche steht, können an und für sich für die von diesen
Strafen betroffenen Personen nicht solche Folgen in bezug auf ihre
Befugnis und Fähigkeit zu sakramentalen Handlungen haben, wie sie

ähnliche Strafen in der orthodoxen Kirche nach sich ziehen.
In den Umständen, unter denen die Wahl und die Weihe

Steenhovens erfolgte, findet die Petersburger Kommission einen Hinweis
darauf, dass der Beschluss der Utrechter Kirche, sich einen Erzbischof

zu ernennen, wenn man ihn vom Standpunkte nicht spezifisch
römischer Forderungen, sondern allgemeiner kirchlicher Prinzipien
betrachtet, an und für sich nichts Anstössiges, Tumultuarisches und
wesentlich der kirchlichen Ordnung Widersprechendes enthielt und
sich mit beachtenswerten Erwägungen rechtfertigen liess :

a) Das Utrechter Kapitel hatte Grund zu glauben, dass auch

während der Periode der Verwaltung der Utrechter Kirche durch
apostolischeVikare, d.h. nachArt der VerwaltungvonMissionsdistrik-
ten, weder das Utrechter Erzbistum noch das Utrechter Kapitel zu
existieren aufhörten und unter neuer Form alle früheren Rechte
bewahrt hatte, darunter auch das Recht zur Wahl eines Erzbischofs.



— 45 —

b) Die holländische Kirche hatte, wie auch jede andere, das Recht,
eine regelmässige bischöfliche Verwaltung zu verlangen und nachzusuchen,

anstatt von päpstlichen Bevollmächtigten verwaltet zu
werden; sie hatte Grund, den Widerstand Roms gegen diese
gesetzliche Forderung als einen Akt der Willkür und des Despotismus
zu betrachten, wobei herrschsüchtige Ansprüche durch grundlose
Verdächtigungen, dass die Utrechter Kirche dem Jansenismus
verfallen sei, verdeckt wurden, c) Die Utrechter durften Bischof Varlet,
an den sie sich in betreff der Weihe Steenhovens gewandt hatten, für
einen ungerecht Verfolgten halten, der im Kampfe der alten holländischen

Kirche gegen die Jesuiten schuldlos gelitten hatte, d) Zur Wahl
und Weihe des Erzbischofs ohne päpstliche Erlaubnis und Bestätigung

schritten die Utrechter erst, nachdem ihre Versuche, die Einwilligung

des Papstes zu erlangen, erfolglos geblieben waren.
Die Petersburger Kommission sieht-vom Standpunkt allgemeiner

kanonischer Normen der orthodoxen Kirche aus - einen
unbestreitbaren Defekt in der Bischofsweihe Steenhovens darin, dass die
Vollziehung der Weihe durch einen sein Bistum in einem fremden
Lande habenden Bischof und - besonders - durch nur einen einzigen
Bischof erfolgt ist. Die Petersburger Kommission anerkennt, dass
beide Unregelmässigkeiten im Notstande zugelassen wurden infolge
der offenkundigen Unmöglichkeit, einen Erzbischof auf kanonischem
Wege zu bekommen, und erst nach vorhergegangenen vergeblichen
Versuchen, eine gesetzliche Zahl von Bischöfen aus den benachbarten
Provinzen zur Anteilnahme an der Weihe heranzuziehen und den Papst
um Dispensation zur Weihe durch einen einzigen Bischof zu erbitten.

Betreffend die Frage, inwieweit die erwähnten Defekte Steenhovens

Weihe disqualifizieren und entkräften, wie auch alle folgenden
altkatholischen Weihen, hält sich die Petersburger Kommission für
berechtigt, folgende Erwägungen auszusprechen :

1. Die im Altertum wie auch teils in der Neuzeit vorgekommenen
Fälle von Bischofsweihen, die durch einen einzigen Bischof vollzogen
und die darnach von der Kirche als gültig anerkannt wurden, beweisen,

dass die Anwesenheit dreier oder zweier Bischöfe bei der
Bischofsweihe keine solch absolut notwendige Bedingung der Gültigkeit

der Bischofsweihe ist, die von dem Wesen des Sakraments gefordert

wäre und deren Nichterfüllung die Weihe, unvermeidlich, auf
immer und unter allen Umständen, ungültig machen würde, und dass
die Kirche, falls sie es für nützlich findet, die durch einen einzigen
Bischof vollzogenen Bischofsweihen für wirklich und gültig erklären



— 46 —

kann. Dasselbe kann auch auf der Grundlage der Praxis des Altertums

von den Weihen gesagt werden, die von einem Bischof,
welcher am gegebenen Orte keine Machtbefugnis zur Vollziehung dieser

Handlung hatte, vollzogen wurden ; auch solche Weihen können von
der Kirche als gültig anerkannt werden.

2. Kaum jedoch kann es für ebenso unbestritten gehalten werden,

dass die Weihen, die von einem einzelnen Bischof vollzogen worden

oder in anderen Beziehungen kanonisch unregelmässig sind, in
allen Fällen überhaupt für gültig anerkannt werden müssen, wie es

die römisch-katholische Kirche annimmt, die die Ungesetzlichkeit
von der Ungültigkeit unterscheidet und die altkatholischen Weihen
als gültig, keiner Wiederholung bedürfend und selbst deren Wiederholung

nicht zulassend anerkennt, sie aber trotzdem als ungesetzlich
bezeichnet.

3. Auf der Grundlage der Praxis der Kirche des Altertums kann
man mit Bestimmtheit nur den Grundsatz feststellen, dass «die Kirche

» - um die Worte des Berichts der Petersburger Kommission an die

Heilige Synode zu gebrauchen - « als eine lebendige und volle Macht
habende Gemeinde sich die Vollmacht anerkannt hat, über kanonisch

unrichtige Weihen zu urteilen und den einen gegenüber die ganze
Strenge des Gesetzes anzuwenden und sie für nichtig und ungültig zu
erklären, den anderen gegenüber aber, die - dem buchstäblichen
Sinne des Kanons gemäss - ebenso unrichtig, ungesetzlich und daher
unwirksam sind, sich nachsichtig zu zeigen, sie autoritativ ihrer
Ungültigkeit zu entbinden und sie mit ihrer Einwilligung zu bestätigen.
Der Urteilsspruch der Kirche in betreff der unrichtigen Weihen war
ein verschiedener je nachdem, was das Wohl der Kirche selbst
verlangte, was für die im Hinblick auf ihre Beziehung zu den Ihrigen und
den Fremden, in ihrer Sorge um die Gläubigen, die ihr treu sind, und
auch um die Glieder, die von ihr abgefallen sind, möglich ist » (Bericht
der Petersburger Kommission an die Heilige Synode).

Indem die Petersburger Kommission diese Erwägungen in
betreff der altkatholischen Weihen ausspricht, hält sie es dabei

für notwendig, dem in der Meinungsäusserung vom Jahre 1893

ausgedrückten Schluss gemäss, darauf hinzuweisen, dass die Frage
über die Anerkennung oder Nichtanerkennung der altkatholischen
Hierarchie nur von der höchsten kirchlichen Autorität gelöst werden
kann, d.h. durch eine Konzilsentscheidung oder durch einen
gemeinsamen Beschluss aller orthodoxen autokephalen Kirchen des

Orients.



— 47 —

Indem die Petersburger Kommission ihre Meinung in betreff der
besprochenen Fragen der ehrwürdigen altkatholischen Kommission
zur Beachtung vorlegt, erlaubt sie sich, die Zuversicht auszudrücken,
dass die von ihr dargestellten Ausführungen nichts enthalten, was für
die altkatholischen Theologen schwer annehmbar und sich mit ihren
Erklärungen als nicht übereinstimmend erweisen könnte, welche sie
m früheren Zeiten bereits gemacht haben. Die Petersburger Kommission

hofft, dass die längst ersehnte kirchliche Vereinigung jetzt der
Verwirklichung nahe sei».

Soweit die Darlegungen der Petersburger Kommission. In einem
bald erscheinenden Aufsatz sollen - in bezug auf die Filioque-Frage -
einige Erwägungen grundsätzlich-theologischer Natur folgen.

Bern Urs Küry


	Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische Rotterdamer Kommission

