Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 1

Artikel: Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die
altkatholische Rotterdamer Kommission

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s D s

Die letzte Antwort
der orthodoxen Petersburger Kommission
an die altkatholische Rotterdamer Kommission

iiberreicht am 10. September 1913

am [X.Internationalen Altkatholiken-Kongress in Koln

Wie bekannt, ist der orthodox-altkatholische Dialog! auf breiter
Basis an den beiden Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875
unter der Leitung von 1. von Déllinger eingeleitet worden. Da eine
dritte Konferenz nicht mehr zustande kam, wurde der Dialog in der
darauffolgenden Zeit an den Altkatholiken-Kongressen, durch man-
cherlei personliche Begegnungen und durch zahlreiche Publikationen
weitergefiihrt. In ein neues Stadium traten die Verhandlungen, alsim
Jahre 1889 die altkatholischen Bischife Hollands, Deutschlands und
der Schweiz die sogenannte Utrechter Konvention abschlossen. Die
in dieser Konvention enthaltene (laubenserklarung der altkatholi-
schen Bischofe? hinterliess in der orthodoxen Welt, vor allem in Russ-
land, einen nachhaltigen Eindruck. Im Jahre 1893 bestellte darum
der Heilige Synod der orthodoxen Kirche Russlands eine theologische
Kommission zum Studium der Frage der Union mit den Altkatholi-
ken (die « Petersburger Kommission»), der u.a. Erzbischof Antonius
von Finnland (Priisident), Erzpriester Janyschew, General Kirejew
und Prof. V. Bolotoff angehorten. Von der internationalen altkatholi-
schen Bischofskonferenz wurde im Jahre 1894 anlisslich des I11. In-
ternationalen Altkatholiken-Kongresses in Rotterdam ebenfalls eine
Unionskommission (die « Rotterdamer Kommission») eingesetzt, de-
ren ersternannte Mitglieder waren : Prisident J. J. van Thiel, die Pro-
fessoren . Michaud, H. Reusch, J. Langen, J. von Schulte. Im Ver-
lauf der folgenden Jahre wurde zwischen den beiden Kommissionen
eine Reihe von Giutachten ausgetauscht3, von denen die meisten in
der «Revue Internationale de Théologie» (RITH) erschienen sind.

Nur die drei letzten Gutachten, die beiden orthodoxen Gutachten
—_—

! Dr.theol.Ch. Oeyen hat in dieser Zeitschrift eine umfassende « Chronolo-
gisch-bibliographische Ubersicht der Unionsverhandlungen zwischen der ortho-
doxen Kirche des Ostens und der altkatholischen Kirche der Utrechter Union»
hemusgegehen, auf die mit Nachdruck hingewiesen sei (Jg. 1967, S. 29 f.).

? Im Wortlaut wiedergegeben im Buch des Verfassers « Die altkatholische
Kirchey (Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart 1966).
*Vgl. Ocyen, ibidem, S.41.



B —

von 1907 und 1913 und das altkatholische von 1908, sind nie publi-
ziert worden. Das wichtigste von ihnen, das — wire nicht der Erste
Weltkrieg dazwischengekommen — eine entscheidende Wendung
hétte herbeifithren konnen, war das Petersburger Gutachten von 1913.
Es wurde auf dem IX.Internationalen Altkatholiken-Kongress in
Koln am 10. September 1913 durch Probst Dr. Dimitrij Jakschitsch
dem Erzbischof Gul von Utrecht, dem damaligen Prisidenten der
Rotterdamer Kommission, feierlich iibergeben?. Wihrend sich die
beiden ersten Gutachten ausschliesslich mit der von Anfang an strit-
tigen Frage des Filioque befassen, schliesst diese letzte Antwort der
Petersburger Kommission auch das Problem der Fucharistie und der
Gultigkest der altkatholischen Weihen in die Betrachtung ein und
kommt zu dem bemerkenswerten lrgebnis, dass, sofern noch einige
Unklarheiten behoben wiirden, iiber alle drei Punkte eine Einigung in
Beilde méglich sei.

Da die Ausfiihrungen dieses Gutachtens in ihrer vollen Trag-
weite nur verstindlich werden, wenn die beiden vorangegangenen
Gutachten im wesentlichen bekannt sind, geben wir zunichst eine
kurze Zusammenfassung ihres Inhaltes, lassen dann die letzte Ant-
wort der Petersburger Kommission im Wortlaut folgen und beschlies-
sen das (Ganze mit einigen grundsitzlich-theologischen Erwigungen
zum Filioque-Problem.

Das Gutachten der Petersburger Kommission vom 6./19. Juli 1907
(unterzeichnet von Sergius, Frzbischof von Finnland)

Im Gutachten, das die Antwort auf das Gutachten der altkatho-
lischen Kommission vom Jahre 18975 darstellt, wird einleitend die
Standhaftigkeit der Altkatholiken anerkannt, mit der sie an dem von
beiden Seiten anerkannten Grundsatz festhalten, «die Griinde der
gegenseitigen Ubereinstimmung im Glauben der ungeteilten Kirche
zu suchen». Ausgehend von der Unterscheidung zwischen Dogma und
theologischer Lehrmeinung, wird festgestellt, dass eine theologische
Lehrmeinung zuléssig ist, wenn sie dem Dogma nicht widerspricht. In
bezug auf das Filioque, wie es der hl. Augustin verstanden hat, ist
zum mindesten zu fragen, ob dieses nicht zur Beschrinkung der Lehre
von Einem Prinzip oder Einer Ursache in Gott fithre. Die Altkatholi-

1 Bericht tiber den IX. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Koln.
Bearbeitet von Pfarrer M. Kopp in Mundelfingen und Pfarrer Adolf Kiiry in
Basel, IKZ 1913, S. 433 ff.

S RITH 1897, S. 1. Vgl. auch 1899, S. 1.



— 31 —

ken haben zwar auf den Bonner Unionskonferenzen die Wichtigkeit
der Lehre von Einem Prinzip anerkannt, aber die Rotterdamer Kom-
mission neigt offenbar dazu, die Lehre vom Sohn als « Ursache» oder
«Mit-Ursache» im Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater anzu-
nehmen. Zudem hat Bischof Th. Weber das Filioque als «philosophi-
sches Dogman zu begriinden und festzuhalten versucht®. Zur Beseiti-
gung der daraus sich ergebenden Unklarheiten legt das Gutachten
den Altkatholiken acht Thesen vor (zu denen die Altkatholiken zum

1 b . - . - -
Teil schon ihre Zustimmung gegeben hatten), die im wesentlichen
besagen :

L,

(w0 §

Der Heilige Geist ist gleichwesentlich mit dem Vater und mit
dem Sohn.

Die Orthodoxen anerkennen die Freiheit der Meinung in der Er-
klirung der dogmatischen Lehre, sofern eine solche dem Dogma
nicht widerspricht.

Der Ausdruck, dass der Sohn die Ursache, wenngleich die sekun-
dire, des Heiligen Geistes sei, kann nicht zugelassen werden. Er
widerspricht der Lehre vom Vater als der Einen Ursache. Statt
dessen ist zu sagen : durch den Sohn, in dem Sinne, dass der Sohn
als «Bedingung» des Ausganges des Heiligen Geistes aus dem
Vater verstanden wird.

Ziwischen der Lehre Augustins und derjenigen der anderen (lies:
griechischen) Viiter besteht ein grundlegender Unterschied.

Die Lehre Augustins, dass der Heilige Geist aus dem Vater und
dem Sohne als Finem Prinzip (unum principium) ausgehe, ist zu
verwerfen. Die Orthodoxen haben die Lehre Augustins nur
darum nicht ausdriicklich zuriickgewiesen, weil sie es fiir moglich
hielten, das Filioque im Sinne des orientalischen «durch» den
Sohn auszulegen.

Eine sprachliche Differenz von grosser sachlicher Tragweite liegt
darin, dass der Ausdruck «ausgehen» (éxmooetesior) von den
griechischen Vitern nie angewendet wird, wenn vom Ausgang
des Heiligen Geistes aus dem Sohne, sondern nur, wenn vom
Ausgang aus dem Vater die Rede ist. Augustin hingegen macht
diesen Unterschied nicht und wendet das Wort «procedere» in
beiden Fillen an, gleichviel ob es sich um den ewigen Ausgang
oder um die zeitliche Sendung des Heiligen Geistes handelt.

Das Tilioque ist nicht der Grund, der zur Trennung der morgen-
lindischen und der abendlindischen Kirche gefiithrt hat, und
* Theodor Weber, Trinitit und Weltschopfung, Gotha 1904,



— 32

kann auch heute kein impedimentum dirimens fiir eine kiinftige

Wiedervereinigung sein, wenn es — unter gewissen Bedingungen —

nur als private theologische Meinung aufgefasst wird. s kann

aber, wenn es mit strenger Konsequenz durchgefiihrt wird, zur

Annahme eines doppelten Prinzips in der Gottheit fithren. Es ist

darum zu fragen, ob das Filioque, um nicht missverstanden zu

werden, nicht gewisser Korrekturen vom orientalischen Stand-
punkt aus bedarf. Wie das geschehen konnte, ist eine Aufgabe
der theologischen Arbeit der Zukunftt.

8. Um alle Missverstindnisse auszuschliessen, wire es wiinschens-
wert, dass die Altkatholiken sich deutlich zur Lehre von Kinem
Prinzip oder Kiner Ursache in Gott bekennen und die Lehre von
der gemeinsamen spiratio des Heiligen Geistes durch den Vater
und den Sohn ausdriicklich zuriickweisen.

Das Gutachten schliesst mit dem Satz: «Man kénnte denken,
dass nur klare, keine weiteren Missverstindnisse zulassende Ausse-
rungen zur wirklichen Beseitigung aller Hindernisse und zur Uberein-
stimmung in diesem Punkte fithren wiirden.»

Das Gutachten der Rotterdamer Kommission vom 9, Miirz 1908

(unterzeichnet vom Prisidenten der Kommission, J.J. van Thiel,
Bischof von Deventer)

Zunichst wird der Genugtuung dariiber Ausdruck verliehen,
dass nach so langer Zeit eine Erwiderung auf das Gutachten der Rot-
terdamer Kommission von 1897 erfolgt ist, aber es wird auch die Iint-
tauschung dariiber nicht verhehlt, dass die bisherigen Erklirungen
der Altkatholiken noch immer als nicht geniigend betrachtet werden.
Es soll darum wiederholt werden, was bei den bisherigen Verhandlun-
gen schon des 6ftern hervorgehoben wurde: Fine Kinigung verschie-
dener Kirchen kann nur erfolgen auf der Grundlage der gliubigen
Annahme jener Lehren, welche die Eine, heilige, katholische und apo-
stolische Kirche mit unfehlbarer Autoritét als die Lehre Christi tiber-
liefert hat. Um allgemein verbindlichen Charakter zu haben, miissen
diese Lehren a) in der Heiligen Schrift deutlich bezeugt sein; b) durch
ein okumenisches Konzil bestitigt und definiert sein; ¢) durch den
consensus patrum angenommen sein. Erneut wird auf den Unter-
schied zwischen Dogma und theologischer Lehrmeinung aufmerksam
gemacht und beigefiigt, dass eine theologische Lehrmeinung als [r-
gebnis menschlichen Denkens nicht Anspruch darauf erheben kann,
eine allgemein verbindliche Wahrheit zu sein. Es muss die I'reiheit in



— 33 —

der Annahme und Verwerfung einer theologischen Lehrmeinung ge-
wahrt bleiben. Dass eine solche dem Dogma nicht widersprechen darf,
ist eine Selbstverstindlichkeit.

In Anwendung auf die Lehre vom Heiligen Geist besagen diese
Grundsitze : Der Heilige Geist ist gleichwesentlich mit dem Vater
und mit dem Sohn. Dogma kann nur sein, was im Niziischen Glau-
bensbekenntnis iiber den Heiligen Geist gesagt ist. Was dariiber hin-
ausgeht, kann nicht Dogma sein. Das gilt auch vom Filioque, das eine
unerlaubte Einschiebung in das Symbolum ist. Es muss aber festge-
stellt werden, dass der Sohn am (immanenten) Ausgang des Heiligen
Geistes aus dem Vater beterligt ist. Dass das die Lehre der Kirchenvi-
ter war, wird durch eine lange Reihe von Zitaten belegt (Tertullian,
Athanasius, Hilarius, Basilius der Grosse, Epiphanius, Didymus,
Ambrosius, Gregor von Nyssa, Cyrill von Alexandrien, Johannes
D&maseenus). Aus den angefiithrten Stellen geht hervor, dass die
Viter sich die zeitliche Sendung des Heiligen Geistes durch den Sohn
nur denken in untrennbarer Verbindung mit der immanenten Entfal-
tung der Gottheit. Die Fithigkeit des Sohnes, den Heiligen Geist zu
Senden, ist eine ihm immanente. Zur Lehre Augustins im besonderen
wird erklirt: Wenn Augustin die von den Orthodoxen vorgetragene
Lehre von der Mitwirkung des Sohnes beim ewigen Ausgang des Hei-
ligen Gieistes aus dem Vater in ein neues Licht gestellt hat, so hat er
diesen Ausgang doch nur in der Wesenseinheit der giottlichen Perso-
en und damit im ewigen Ursprungsprinzip der Gottheit gegriindet
gedacht. So steht das Augustinische Filioque im wesentlichen im Ein-
klang mit der iiberlieferten Lehre und besagt dasselbe wie das ortho-
doxe «durchy (0wt ). In der Filioque-Formel kann darum keine Hére-
Sie erblickt werden. Auch fiir die alte, ungeteilte Kirche war sie das
nicht. Noch Maximus Confessor hat die lateinische Lehrform in
Schutz genommen, indem er darin eine andere Ausdrucksform fiir das
griechische «durch» den Sohn sah. Das Filioque Augustins ist eine pri-
Vate Lehrmeinung wie die ebenfalls erst in spiterer Zeit aufgekom-
mene Formel «aus dem Vater alleiny der Orthodoxen. Sowenig die
Altkatholiken das Filioque, das sie im Sinne der Formel «durch den
Sohn» verstehen, den Orthodoxen aufdringen, sowenig konnen diese
erwarten, dass die Altkatholiken die Formel «aus dem Vater allein»
annehmen.

In diesem Zusammenhang wird betont, dass Bisechof Th. Weber
mit seiner philosophischen Begriindung des Filioque eine private Mei-
Nung vertritt, fiir die er allein die Verantwortung trigt. Er hat iibri-



. M —

gens in seinem Aufsatz «Nochmals zur Verstindigung?» anerkannt,
dass die dogmatische Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes—vom
kirchlichen Standpunkt aus betrachtet — «auf dem Wege philosophi-
scher Analyse weder begriindet noch entfaltet werden kann».

Abschliessend wird darauf verwiesen, dass Zweifel der Theologen
und private Lehrmeinungen keinen kirchlichen Trennungsgrund bil-
den konnen. Wenn die Orthodoxen an den Altkatholiken die correctio
fraterna iiben, muss diesen dasselbe Recht zugestanden werden. Um
der Verkiindigung des Evangeliums willen miissen die Kirchen darauf
verzichten, einander zu exkommunizieren, sie sollen den Irieden
suchen. Das Gutachten schliesst mit der Bitte, es mochte dasselbe
dem bevorstehenden russischen Konzil in Moskau vorgelegt und es
mochten daselbst Beschliisse gefasst werden, die «geeignet sind, die
Wunden der Christenheit zu heilen und durch Herstellung der kirchli-
chen Eintracht zwischen orthodoxen und altkatholischen Christen
den Anfang zu machen zu dem glorreichen Werke der Wiedervereini-
gung der getrennten christlichen Kircheny.

Die Antwort der Petersburger Kommission
vom 10.September 1913

«Auf das Gutachten deraltkatholischen Kommission vom 9. Mérz
1908, das einige Bedenken der Mitglieder der Petersburger Kommis-
sion beziiglich der Meinungen der Altkatholiken iiber das Filiogue er-
lautert, kam die Petersburger Kommission, nachdem sie zugleich
auch andere, bereits friiher seitens der Altkatholiken ausgesprochene
Ausserungen sowohl iiber dieselbe Frage als auch iiber die Fragen be-
treffend die heilige Eucharistie und die altkatholischen Weihen bespro-
chen hat, in betreff dieser drei Punkte der zwischen Altkatholiken
und orthodoxen Theologen des Orients bestehenden Meinungsver-
schiedenheiten, welche bis jetzt den Gegenstand gegenseitiger Ver-
handlungen gebildet haben, zu folgenden Schlussfolgerungen.

Nachdem die Schlussfolgerungen der Heiligen Synode zur Be-
gutachtung unterbreitet und von der Heiligen Synode als geniigende
Bedingung zum Einverstindnis mit den Altkatholiken in den genann-
ten Punkten anerkannt wurden, werden sie jetzt, kraft Verfiigung der
Heiligen Synode vom 6. Juli 1912, der hochgeehrten altkatholischen
Kommission mitgeteilt.

"RITH 1902, S. 4.



Hauptsichlich hatte in den vorhergegangenen Verhandlungen
die Frage iiber das Filioque die Aufmerksamkeit der Mitglieder der
Petersburger Kommission auf sich gelenkt und deren Bedenken er-
regt. Den Grund derselben muss man darin sehen, dass, obgleich diese
Verschiedenheit zwischen der orientalischen und der abendlindi-
schen Kirche klar und deutlich hervortrat und bereits nach der Tei-
lung der Kirche Gegenstand der Beurteilung und Polemik wurde,
deren Wurzeln sich aber bis in die Zeit der ungeteilten Kirche er-
strecken, damals verschiedener Griinde halber ohne gebiihrende
Erérterung blieb.

Durch die festbestiitigte Lehre der heiligen Viter der alten Kir-
che des Orients, die Dreieinigkeit betreffend, war es anerkannt, dass
Gott der Vater der einzige Uranfang und die einzige Ursache sei,
durch welche alles hervorgebracht wird, was in der Gottheit ist. Die-
ser Grundsatz ist iiberhaupt so klar in der orientalischen Theologie
von den heiligen Viitern ausgedriickt, dass die Lehre, die bei vielen
von ihnen im Zusammenhange damit vorkommt, niimlich von dem
Ergléinzen oder dem Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater durch
den Sohn (duk 70# d107), wenn man dieses Ergliinzen auch nicht auf
die zeitliche Sendung des Heiligen Geistes in die Welt, sondern auf
das ewige Leben der Gottheit bezieht, nicht auf den Sohn hinweist als
auf die Ursache (airix ) des Heiligen Geistes zugleich mit dem Vater.

Im Abendlande ist aber bereits im Altertum vom grossen Lehrer
der abendliindischen Kirche, dem heiligen Augustin, der das Geheim-
nis der Dreieinigkeit Gottes auf spekulative Weise zu erliutern ver-
suchte, eine besondere Meinung iiber den Ausgang des Heiligen Gei-
Stes nicht nur vom Vater, sondern auch vom Sohne ausgesprochen
worden. Diese Meinung, und selbst die Formel Filioque, wenn man
ihr nicht besondere beschrinkende Erklirungen folgen lisst, kann,
wie es die orientalischen Theologen glauben, gerade auf den
Gedanken von zwei Anfingen oder Ursachen im inneren gottlichen
Leben fiihren, da in diesem Falle auch der Sohn, #hnlich dem Vater,
als Urheber des Daseins des Heiligen Geistes und als seine Ursache
anerkannt wird, wenn auch in sekundiirer Stufe, nach dem Vater. Der
heilige Augustin selbst gab seinem Versuche einer rationalen Erkli-
rung der Lehre von der Dreieinigkeit iiberhaupt nur die Bedeutung
einer persénlichen Meinung, die einer neuen Priifung und Verbesse-
rung unterliegen kann. Gleichzeitig — als wie zur Vorbeugung der oben



— 36 —

genannten Schlussfolgerungen tiber zwei Anfénge in der Gottheit aus
der Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes auch vom Sohne - er-
klirte er, dass der Heilige Geist, indem er auch vom Vater ausgeht,
principaliter vom Vater ausgeht. Wie es aber bekannt ist, wurde in
der Folge in der romisch-katholischen Kirche die Lehre vom Filioque
zum Dogma erhoben und die Einfiigung des Filioque im Glaubens-
symbol unrechtmaéssig sanktioniert. Dass aber das Augustinische «ex
Patre princepaliter et Frilvoy im Abendland spéiterhin nicht immer
streng beobachtet wurde, darauf weist z. B. der Ausdruck des Papstes
Leo ITI. «a Patre et Filio aequaliter» hin (obgleich dieser Papst die Ein-
figung des Filioque in das Glaubenssymbol nicht billigte).

Die Altkatholiken haben das Wort Filioque aus dem Glau-
benssymbol beseitigt und halten die Lehre von dem Ausgange des
Heiligen Geistes nicht nur vom Vater, sondern auch vom Sohne fiir
kein Dogma, fiir keine unverinderliche und fiir alle Christen verbindli-
che Glaubenswahrheit, sondern nur fiir eine zulissige theologische
Meinung. Dabei sehen sie in der Meinung tiber das Filioque, wie sie
selbst diese annehmen, keinen Widerspruch zu der Lehre der alten
Viter des Orients; daher anerkannten sie auf der Bonner Konferenz
im Jahre 1875 die aus den Werken des heiligen Johannes aus Damas-
kus entlehnten Thesen, dass der Heilige Geist vom Vater (éx to®
matoeds ) ausgeht als vom Anfang (éoys ), von der Ursache (witin),
vom Quell (ny7 ) der Gottheit und dass er nicht vom Sohne ausgeht
(éx 70D Y109 ), weil in der Gottheit nur esn Anfang (apy? ) und ezne Ur-
sache (waitin) ist, wodurch alles, was in der Gottheit ist, entsteht,
sondern dass er ausgeht vom Vater durch den Sohn (dwt 709 dw0?),
als Grundsatz auch ihrer Lehre. Wenn daher die romisch-katholische
Kirche eine private theologische Meinung zum Dogma erhoben und
durch ihre Autoritéit eine ungesetzliche Einfiigung ins Glaubenssym-
bol bestéitigt hat, wenn selbst die Theologen dieser Kirche durch die
Lehre vom Filioque den orientalischen Theologen so oder anders
Grund dazu gaben, darin die Anerkennung zweier Anféinge oder Ursa-
chen in der Gottheit zu finden, so haben die Altkatholiken durch ihre
Verneinung der dogmatischen Verbindlichkeit der Lehre vom Filio-
que und durch ihre Ubereinstimmung mit den Thesen, die den Wer-
ken des heiligen Johannes von Damaskus entnommen sind, in diesem
Punkte die Hindernisse zur Herstellung einer Einigkeit zwischen
ihnen und der orthodoxen Kirche des Orients beseitigt.

Wenn die Petersburger Kommission im Jahre 1907 es fiir notwen-
dig hielt, sich an die altkatholische Kommission zu wenden, um einige



— 37 —

Bedenken in dieser Frage aufzukliaren, so war dabei ihr Wunsch, end-
gliltig alles das zu beseitigen, was in dieser — ihrer Meinung nach — sehr
Wichtigen Frage unklar erscheinen konnte, und vollstiindig feste
Grundlagen zu der beabsichtigten Vereinigung der beiden Kirchen zu
schaffen, so dass in Zukunft kein Anlass zu irgendwelchen uner-
Wiinschten Bedenken und Widerspriichen entstehen kann. Bei den
Mitgliedern der Petersburger Kommission hatte namlich der noch in
der ersten Antwort der Altkatholiken vom Jahre 1896 gebrauchte
Ausdruck «die sekundire Ursache» oder «die Mitursache» in Anwen-
dung auf den Sohn einige Bedenken erweckt, da ein solcher Ausdruck
bei den heiligen Viitern, soviel bekannt ist, {iberhaupt nicht vor-
kommt und nicht mit den aus den Schriften des heiligen Johannes
von Damaskus entnommenen Thesen iibereinstimmt, wo es heisst,
dass in der Gottheit nur ein Anfang und eine Ursache ist, nimlich der
Vater, und dieser Ausdruck (sc. « Mitursache»), wenn man keine be-
sonderen Erklirungen hinzufiigt, auf den Gedanken von zwei Anfin-
gen in der Gottheit fiihren konnte. Andrerseits erregte a uch der Um-
stand bei den Mitgliedern der Kommission einige Bedenken, dass der
sel. Bischof Th. Weber in einem seiner spiteren Werke unter dem
Titel (Trinitéit und Weltschopfung» (1904) die Lehre vom Filioque ein
Philosophisches Dogma nannte. Wohl befindet sich dieser Ausdruck
in dem Bischof Weber nur personlich gehirenden Werke, und er
Spricht von einem «philosophischen» Dogma, aber die Autoritiit des
geehrten Bischofs Weber, der Vorsitzender in der altkatholischen
Kommission war, lenkte natiirlicherweise die Aufmerksamkeit auf
die von ihm ausgesprochene Ausserung; und die Benennung der
Lehre vom Filioque als « Dogma», wenn auch einem philosophischen,
konnte mehr oder weniger als Anniherung an die romisch-katholische
Ansicht iiber die Verbindlichkeit dieser Lehre fiir alle erscheinen.
Dazu kinnte man noch die Tatsache hinzufiigen, dass in einem in der
Neuzeit herausgegebenen altkatholischen Leitfaden zum Religions-
unterricht das Filioque (obwohl in Klammern) in dem Glaubenssym-
bol angebracht ist (Max Rachel : Altkatholisches Religionshandbuch,
Ein Leitfaden fiir die altkatholischen Erstkommunikanten und Chri-
stenlehrschiiler sowie fiir die Oberstufe der Volksschulen, fiir die Mit-
telschulen und zur Selbstbelehrung, Bonn 1905).

Aus der Antwort der altkatholischen Kommission vom 9. Mérz
1908 konnte die Petersburger Kommission sich iiberzeugen, dass die
Altkatholiken mit ihrer deutlich ausgedriickten dogmatischen Lehre
In betreff des Ausganges des Heiligen Geistes auch jetzt, wie friiher,



— 3B —

das anerkennen, dass der Heilige Geist, der Geist der Wahrheit, vom
Vater ausgeht (Joh.XV, 26) und jeder weitergehenden Lehre eine
dogmatische Autoritit absprechen und sie nur fiir eine private Lehre
oder fiir eine theologische Meinung halten. Namlich so betrachten sie
die Lehre des heiligen Augustin iiber das Filioque wie auch die Lehren
der Theologen des Orients iiber den Ausgang des Heiligen Geistes a
Patre solo. Der von Bischof Weber gebrauchte Ausdruck wird ihm
nur personlich zugeschrieben, wobei bemerkt wird, dass er, von dem
«philosophischen» Dogma redend, sogar selbst nicht daran dachte,
ein theologisches Dogma festzustellen, wie es deutlich aus dem von
ihm verfassten Artikel « Nochmals zur Verstindigung» in der « Revue
Internationale de Théologie» 1902 ersichtlich ist. Und obgleich die
Lehre iiber das Filioque in der Antwort selbst an einer Stelle als eine
«unantastbare» theologische Meinung bekannt wird, sollte jedoch
nach der Erlauterung, die bald darauf vom sel. Bischof van Thiel in
seinem Brief an General Kirejew erfolgte, das Wort « unantastbar» nur
den Gedanken enthalten, dass diese Meinung, nach der Uberzeugung
der Altkatholiken, sich nicht im Widerspruch mit dem Dogma be-
finde und besagtes Wort durch den Ausdruck «zuléissig» ersetzt wer-
den konnte. Die Altkatholiken selbst nehmen das Augustinische
Filioque als eine nicht das Wesen des Glaubens betreffende Meinung
namentlich nur deshalb an, weil sie diese Meinung als unbedingt mit
der iiberlieferten (Glaubenslehre iibereinstimmend anerkennen und
keinen Unterschied zwischen dem Filioque und dem griechischen duwa
T00 vto? finden.

Diese in der letzten Antwort der altkatholischen Kommission
enthaltenen Erklirungen, welche deutlich zeigen, dass, wenn auch die
Altkatholiken die Lehre vom Filioque behalten, sie ihr doch keine sol-
che dogmatische Bedeutung zulegen, wie sie sie in der rémisch-katho-
lischen Kirche hat, und indem sie wiinschen, das Filioque in dem von
ihnen verstandenen Sinne von dua To? ¥i0® zu behalten, gewihren sie
eine ebensolche Freiheit auch anderen, sich an die Lehre vom Aus-
gange des Heiligen Geistes «a Patre solo» zu halten. Sie erheben gegen
diejenigen, welche eine solche Lehre annehmen, keinen Vorwurf, sich
dadurch von der romisch-katholischen Kirche unterscheidend. Diese
Erklédrungen mit Freuden begriissend, meint die Petersburger Kom-
mission ihrerseits: |

1. Dass in der Frage iiber den Ausgang des Heiligen Geistes als
einzige, feste Grundlage zur Ubereinstimmung zwischen den Alt-
katholiken und den Orientalen die von beiden Seiten auf der Bonner



W 11 -

Konferenz vom Jahre 1875 angenommenen Thesen aus den Werken
des heiligen Johannes von Damaskus dienen konnen; eine offizielle
Bestiitigung derselben in aller Kraft muss daher eine unentbehrliche
Bedingung der in Aussicht stehenden kirchlichen Vereinigung sein.
Durchaus nicht wiinschenswert wire es, von den wortlichen
Ausdriicken dieser Thesen abzuweichen und von dem CGrundsatze,
dass in der Gottheit ein Prinzip (doy) und eine Ursache («izix) ist,
abzustehen, da dadurch Anlass gegeben werden konnte zur Missdeu-
tung, als ob in der Lehre der Altkatholiken vom Filioque eine Aner-
kennung zweier Prinzipien in der Gottheit liege. Bekannt ist es, dass
noch vor der Kirchentrennung, als der heilige Maximus der Beken-
ner, die lateinische Formel Filioque, die in Konstantinopel bei den
Griechen Vorwiirfe erregt hatte, als zulissig anerkannte und in der-
selben nur eine andere Ausdrucksweise des griechischen dwd t0d
Y06 sah. Er glaubte dabei und bemerkte ausdriicklich, dass die
Abendlinder durch ihre Formel den Sohn nicht zur Ursache des Heili-
gen Geistes machen wollen (odx% aitiav moodvres ), sondern wissen,
dass die einzige Ursache (ular airiav) des Sohnes und des Heiligen
Geistes der Vater sei. Daher halten die Orientalen auch gegenwiirtig
in den erwithnten Thesen, die den Werken des heiligen Johannes von
Damaskus entnommen sind, nicht allein den Ausdruck ulx doy,
sondern auch ule alrio fiir wichtig.

2. Es ist notwendig, dass bei den Altkatholiken in den Lehrbii-
chern zum katholischen GGlaubensunterricht und um so mehr in den
symbolischen Biichern es mit aller Deutlichkeit betont werde, dass
das Augustinische Filioque kein Glaubensdogma sei, sondern nur eine
private theologische, richtiger gesagt, wissenschaftliche Schulmei-
nung, und dass sie, als solche, nicht verbindlich sei fiir andere Kirchen
nicht nur, sondern auch nicht fiir die Mitglieder der altkatholischen
Kirche, und dass sie nichts anderes sei als eine gewisse wissenschaft-
lich-theologische, das Geheimnis der Dreieinigkeit Gottes betreffende
Anschauungsweise.

3. Es ist notwendig, dass in den Lehrbiichern fiir den altkatholi-
schen Glaubensunterricht die Einschaltung des Filioque in das Glau-
benssymbol keinesfalls gestattet werde, selbst wenn auch nur in
Klammern, wie es in einem der altkatholischen Katechismen (im
oben erwihnten Buch M. Rachels) der Fallist ; im Gegenteil muss —in
betreff des achten Gliedes des Glaubenssymbols — die Ungesetzlich-
keit dieser romisch-katholischen Einschaltung betont werden.



— 40 —
I

In betreft des Dogmas {iber die heilige Eucharistie beziehungs-
weise liber die Gegenwart Jesu Christi in dem heiligen Abendmahl
erklaren die hochwiirdigen Mitglieder der Rotterdamer Kommission
in der Antwort vom 19. November 1898, dass «die Altkatholiken die-
ses Dogma nicht weniger fest glauben als die Orientalen» und dass
¢ Ubereinstimmung im Glauben und im Dogma zwischen der ortho-
doxen Kirche des Orients und der altkatholischen Kirche vorhanden
ist». Diese Erklarung, wie auch jene, die ein Jahr vorher gemacht
wurde iiber die vollstindige Ubereinstimmung zwischen den Altka-
tholiken und den Papisten in der dogmatisch festgesetzten «unverin-
derlichen» Lehre von der heiligen Kucharistie ist die Petersburger
Kommission — mit der Empfindung eines génzlichen Zutrauens an
ihre Aufrichtigkeit — veranlasst zu glauben, dass zwischen den Ortho-
doxen und den Altkatholiken in der Tat kein Unterschied in diesem
Glaubensdogma existiere und sich nichts finden werde, was als
Hindernis zur Vereinigung beider Kirchen gelten kinnte.

Aber in betreff eines so wichtigen und wesentlichen Glaubens-
dogmas erkennt es die Petersburger Kommission fiir ganz berechtigt
an, zu wiinschen, dass den Erklarungen, die von den Altkatholiken
iiber ihre Ubereinstimmung mit den Orthodoxen gemacht werden,
auch eine Formel der Lehre entspreche, welche zum genauen
Ausdruck des katholischen Glaubens zureichend wire und die nicht
so unbestimmt wire, dass sie zweideutig sein konnte und die Moglich-
keit nicht ausschliessen wiirde, ihrem Inhalt einen Sinn zu unterle-
gen, der von der orientalischen orthodoxen Kirche nicht anerkannt
wird.

Die verschiedenen von den Altkatholiken iiber die heilige Eucha-
ristie in den Antworten von 1896 und 1898 gegebenen Ausserungen
betrachtend, findet die Petersburger Kommission — obgleich sie ihrer-
seits irgendeine Uneinigkeit der Gedanken hinter der Wortverschie-
denheit zu suchen und zu ersehen keinesfalls wiinscht — in denselben
nicht das Mass von Genauigkeit, welches in einer so wichtigen Sache
als selbstverstindliche Vorsicht erscheint.

Es kommt nicht darauf an, dass in diesen Ausdriicken der

iebrauch des Wortes «Transsubstantiation» vermieden wird. Die
Petersburger Kommission erlaubt sich, den altkatholischen Theolo-
gen in Erinnerung zu bringen, dass seitens der Orthodoxen auch frii-
her kein Wunsch ausgesprochen wurde, ihnen das Wort « Transsub-



41 —

stantiation aufzubinden im Namen des Glaubens». Im Punkt I, Kap.
Il der Antwort der Petersburger Kommission vom 11./23. August
1897 wurde das Wort « Transsubstantiation» nicht gebraucht. Die den
Altkatholiken zur Annahme dargebotene Lehre war in folgenden
Worten ausgedriickt: « Das Brot und der Wein werden in der heiligen
Eucharistie, nach der Konsekration, auf eine fiir uns unerklirbare
Weise in den Leib und das Blut des Herrn verwandelt wahrhaftig,
wirklich und wesentlich.»

Die Petersburger Kommission, die auch mit den Erkliarungen
der Rotterdamer Kommission iiber die spitere Erfindung des Wortes
«Transsubstantiation» und iiber die demselben im Abendlande anhaf-
tende Gefahr einer Annahme entstellender, ja abstossender Vorstel-
lungen iibereinstimmt, hilt auch jetzt die Nichtannahme dieses Wor-
tes keinesfalls fiir einen wichtigen Grund zum Zweifel beziiglich der
Rechtgliubigkeit der Altkatholiken in der Lehre iiber die Gegenwart
Christi in der heiligen Eucharistie und erkennt sie folglich nicht als
«impedimentum dirimens» zur Einigung der Kirchen an.

In welchem Sinne die Petersburger Kommission die von den Alt-
katholiken gegebenen Ausserungen des Dogmas iiber die heilige Eu-
charistie fiir geniigend hiilt, zeigen die zwei folgenden Bemerkungen :

1. Die alte Kirche glaubte an die Verwandlung (uerafoir) der
heiligen Gaben durch die Wirkung des Heiligen Geistes in den Leib
und das Blut des Herrn. Dieser Ausdruck ist sowohl durch den Ge-
brauch bei den Kirchenviitern als auch in den ersten Liturgien des
Altertums sanktioniert. Kaum wiirde jemand diesem Worte auch den
Vorwurf machen, dass es zu irgendwelchen entstellenden Vorstellun-
gen Veranlassung gegeben hiitte. Folglich konnen hier jene von den
altkatholischen Theologen wider das Wort «Transsubstantiation»
angefiithrten Erwiigungen keinen Platz finden.

Dabei wird in den von der Rotterdamer Kommission gemachten
Darlegungen des Dogmas iiber die heilige Eucharistie der Giebrauch
auch dieses Wortes vermieden. Noch mehr. Beziiglich des Gebrauchs
dieses Wortes und anderer, mit ihm identischer, bemerkt die Rotter-
damer Kommission, dass sie in der Lehre der Kirchenviter hiufig
itberhaupt nur die Bedeutung hatten, dass das Brot und der Wein
nach der Konsekration nicht mehr das waren, was frither, nicht mehr
eine gewdhnliche Speise, sondern zu einer mystischen, géttlichen
Speise geworden waren. Und in der «Revue Internationale de
Théologie», auf die uns die Rotterdamer Kommission in ihrer letzten
Antwort verweist, liest man bereits, dass man alle Ausdriicke im



s A0 =

geistlichen Sinne erklidren muss, deren sich die Kirchenvéter zur Er-
klirung der sakramentalen Veranderungen des Brotes und des Weines
bedient haben, die gewéhnliches Brot und gewthnlicher Wein zu sein
aufhoren und die infolge der Konsekration zu wahrhaftigen Symbo-
len des Opfers Christi, zu Seinem Leibe und zu Seinem Blute, fiir uns
hingegeben, geworden sind (aussi doit-on interpréter dans le sens spi-
rituel toutes les expressions dont les Péres se servent pour expliquer le
changement sacramentel du pain et du vin qui cessent d’étre un pain
et un vin simplement ordinaires, et qui deviennent, par la consécra-
tion, les symboles vrais du sacrifice du Christ, de Son Corps et de Son
Sang livrés pour nous [1896, S.141]). Dem eigenen theologischen
Gewissen der Altkatholiken die Entscheidung iiberlassend, ob ihre
oben angefiihrte offizielle Ausserung dem Sinne nach mit den zitierten
Worten der «Revue» iibereinstimmt, die eigentlich eine der kalvini-
stischen sich nihernde Lehre von der heiligen Eucharistie aus-
driicken, meint die Petersburger Kommission, dass die Orthodoxen
bestimmte Griinde haben, das Wort «Verwandlung» in Beziehung
zur heiligen Eucharistie nicht in einem so weiten Sinne zu verstehen,
wie es die Rotterdamer Theologen tun, sondern in dem speziellen
Sinne, welchen es bei den Kirchenviitern hat, wenn es zur Bezeich-
nung der mystischen, wunderbaren, durch die gottliche Allmacht er-
folgenden Verinderung des Brotes und des Weines in den wahrhaften
Leib und das wahrhafte Blut Christi dient, ihnlich der wunderbaren
Verinderung z. B. des Wassers in den Wein zu Kana (Cyrill von Jeru-
salem). (Vgl. die Zusammenstellung der eucharistischen Verinderung
mit den Wundern der Verdnderung des Stabes in eine Schlange, des
Hervorfliessens des Wassers aus dem Felsen in der Wiiste, des Her-
unterholens des Feuers vom Himmel durch den Propheten Elias, mit
dem Worte des Schopfers zu Anfang der Schopfung [Ambrosius: De
mysteriis, 52].) Die Petersburger Kommission kann darum dem
festen Wunsche nicht entsagen, dass dieses Wort im erwéhnten Sinne
von den Altkatholiken in die Formel der Darstellung der Lehre von
der heiligen Eucharistie aufgenommen werde.

2. Die orientalisch-orthodoxe Kirche, welche die sogenannten
Kapernaumer Vorstellungen ablehnt und die heilige Eucharistie als
himmlische Nahrung, geistliches Mahl, mystische Speise versteht,
bekennt — der Kirche des Altertums folgend — gleicherweise, dass un-
ter den Gestalten des Brotes und des Weines die Kommunikanten
den wahren Leib und das wahre Blut Jesu Christi auf wahrhafte
und korperliche Weise empfangen, so dass der Leib und das Blut des



e e

Herrn in den Mund und den Leib des Kommunikanten, sowohl der
frommen wie auch der gottlosen, gelangen, den ersten zur Seligkeit
und den letzteren zur Verdammnis. Dieser Glaube der Kirche des
Altertums findet auch nicht eine geniigende oder — vielleicht richtiger
gesagt - iiberhaupt keine Darlegung in den Erklarungen der Rotter-
damer Kommission. Im Gegenteil: Die in ihrer letzten Antwort
stehenden Worte, dass «Jesus Christus in dem geweihten Brote
und Weine geistlich (avevuarixds ), aber nicht fleischlich (oapxixdc )
gegenwiirtig ist», konnen zu der Schlussfolgerung Veranlassung ge-
ben, dass am erwiihnten Glauben der Kirche des Altertums von den
Alktkatholiken, dem Anscheine nach, nicht festgehalten wird. Die
Petersburger Kommission wiinscht nicht, dies in betreff der geehrten
Theologen der Rotterdamer Kommission zu behaupten, zugebend,
dass die gebrauchten Worte einen anderen Sinn haben kénnen; sie
Will nur darauf hinweisen, inwieweit ihr — von ihrem Gesichtspunkte
aus — die von den Altkatholiken gemachten Darlegungen des Dogmas
als ungeniigend erscheinen, um die Glaubenslehre der orthodoxen
Kirche in ihrer ganzen Vollkommenheit auszudiircken.

Indem die Petersburger Kommission diese Bemerkungen den
altkatholischen Theologen zur Beachtung vorlegt, tut sie es in der
Uberzeugung, dass in einem so wesentlich wichtigen Glaubensdogma,
~ Wie dem von der heiligen Eucharistie, keine Undeutlichkeiten be-
stehenbleiben diirfen, damit das gesegnete Werk der Vereinigung der
Kirchen nicht einem (ebiude ihnlich werde, das auf Sand gebaut
wird. Wie die Petersburger Kommission zu meinen vollen Grund hat,
Ist den altkatholischen Theologen die wahre Glaubenslehre der
katholischen Kirche des Altertums iiber das heilige Abendmahl voll-
kommen bekannt. Und wenn in den Antworten der Rotterdamer
Kommission eine villige Ubereinstimmung zwischen den Altkatholi-
ken und den Orthodoxen im Glauben und Dogma erklirt wird, so ist
es fiir die altkatholischen Theologen nicht schwer, in dem Lehrschatz
der Viiter der altkatholischen Kirche. prizisere und passendere
Ausdriicke zur Darstellung des Dogmas zu finden, die der orthodoxen
VOrstellungsa,rt direkt entsprechen.

I1I

In der Frage nach der Gultigkeit der altkatholischen Weihen bleibt
die Petersburger Kommission, nach zweimaligem Meinungsaus-
tausch mit der Rotterdamer Kommission, wesentlich bei ihrem friihe-



ren Beschlusse, der in dem Bericht an die Heilige Synode vom Jahre
1893 ausgedriickt ist. Indem die Kommission die Utrechter Hierar-
chie ihrer Entstehung nach fiir unregelméssig hilt, betrachtet sie
diese Unregelmiissigkeit nicht als eine solche, welche die Moglichkeit,
die Utrechter Weihen als giiltigc anzuerkennen, ausschliessen wiirde,
und dass es von dem Ermessen der hochsten kirchlichen Autoritit
abhinge, den Altkatholiken Nachsicht zu gewihren und deren
Bischofe in ihrer Wiirde in die kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen
oder ihre Weihe als ungiiltig zu erkliren. Im einzelnen gibt die Kom-
mission zu, dass die Vollziehung der Weihe Cornelius Steenhovens,
des ersten Erzbischofs der von Rom unabhéangigen Kirche, von der
die altkatholische Hierarchie ihren Anfang nimmt, die ohne papstli-
che Einwilligung und durch einen damals suspendierten und wihrend
spaterer Weihen sogar exkommunizierten Bischofs erfolgte, an und
fiir sich nicht eine so wichtige Irregularitit ist, um die Bischofsweihe
in jedem Sinne des Wortes ungesetzlich (illicitam) oder sogar ungiiltig
(invalidam) zu machen. Die Forderung papstlicher Erlaubnis ist eine
Verordnung der Periode nach dem Abfall der abendlindischen Kirche
von der Orthodoxie, die im Interesse der Unterwerfung der 6rtlichen
abendlindischen Kirchen unter die pépstliche Macht eingefiihrt
wurde. Suspensionen und Exkommunikationen aber, die von einer
solchen Kirchenmacht ausgehen, welche selbst unter dem Banne der
okumenischen Kirche steht, kénnen an und fiir sich fiir die von diesen
Strafen betroffenen Personen nicht solche Folgen in bezug auf ihre
Befugnis und Fihigkeit zu sakramentalen Handlungen haben, wie sie
dhnliche Strafen in der orthodoxen Kirche nach sich ziehen.

In den Umstéinden, unter denen die Wahl und die Weihe Steen-
hovens erfolgte, findet die Petersburger Kommission einen Hinweis
darauf, dass der Beschluss der Utrechter Kirche, sich einen Erzbi-
schof zu ernennen, wenn man ihn vom Standpunkte nicht spezifisch
romischer Forderungen, sondern allgemeiner kirchlicher Prinzipien
betrachtet, an und fiir sich nichts Anstossiges, Tumultuarisches und
wesentlich der kirchlichen Ordnung Widersprechendes enthielt und
sich mit beachtenswerten Erwigungen rechtfertigen liess:

a) Das Utrechter Kapitel hatte Grund zu glauben, dass auch
withrend der Periode der Verwaltung der Utrechter Kirche durch
apostolische Vikare,d.h.nach Art der Verwaltung von Missionsdistrik-
ten, weder das Utrechter Erzbistum noch das Utrechter Kapitel zu
existieren aufhorten und unter neuer Form alle fritheren Rechte
bewahrt hatte, darunter auch das Recht zur Wahl eines Erzbischofs.



sey  obB s

b) Die hollindische Kirche hatte, wie auch jede andere, das Recht,
eine regelmissige bischofliche Verwaltung zu verlangen und nachzu-
Suchen, anstatt von papstlichen Bevollmiichtigten verwaltet zu
werden; sie hatte Grund, den Widerstand Roms gegen diese ge-
setzliche Forderung als einen Akt der Willkiir und des Despotismus
zu betrachten, wobei herrschsiichtige Anspriiche durch grundlose
Verdéichtigungen, dass die Utrechter Kirche dem Jansenismus ver-
fallen sei, verdeckt wurden. ¢) Die Utrechter durften Bischof Varlet,
an den sie sich in betreff der Weihe Steenhovens gewandt hatten, fiir
einen ungerecht Verfolgten halten, derim Kampfe der alten hollindi-
schen Kirche gegen die Jesuiten schuldlos gelitten hatte. d) Zur Wahl
und Weihe des Erzbischofs ohne pipstliche Erlaubnis und Bestiti-
gung schritten die Utrechter erst, nachdem ihre Versuche, die Einwil-
ligung des Papstes zu erlangen, erfolglos geblieben waren.

Die Petersburger Kommission sieht - vom Standpunkt allgemei-
her kanonischer Normen der orthodoxen Kirche aus — einen unbe-
streitbaren Defekt in der Bischofsweihe Steenhovens darin, dass die
Vollzichung der Weihe durch einen sein Bistum in einem fremden
Lande habenden Bischof und — besonders — durch nur einen einzigen
Bischof erfolgt ist. Die Petersburger Kommission anerkennt, dass
beide Unregelmiissigkeiten im Notstande zugelassen wurden infolge
der offenkundigen Unmaoglichkeit, einen Erzbischof auf kanonischem
Wege zu bekommen, und erst nach vorhergegangenen vergeblichen
Versuchen, eine gesetzliche Zahl von Bischofen aus den benachbarten
Provinzen zur Anteilnahmean der Weihe heranzuziehenund den Papst
um Dispensation zur Weihe durch einen einzigen Bischof zu erbitten.

Betreffend die Frage, inwieweit die erwithnten Defekte Steenho-
vVens Weihe disqualifizieren und entkriften, wie auch alle folgenden
altkatholischen Weihen, hilt sich die Petersburger Kommission fiir
berechtigt, folgende Erwiigungen auszusprechen :

l. Die im Altertum wie auch teils in der Neuzeit vorgekommenen
Fille von Bischofsweihen, die durch einen einzigen Bischof vollzogen
und die darnach von der Kirche als giiltig anerkannt wurden, bewei-
Sen, dass die Anwesenheit dreier oder zweier Bischofe bei der
Bischofsweihe keine solch absolut notwendige Bedingung der Giiltig-
keit der Bischofsweihe ist, die von dem Wesen des Sakraments gefor-
dert wire und deren Nichterfiillung die Weihe, unvermeidlich, auf
immer und unter allen Umstiinden, ungiiltig machen wiirde, und dass
die Kirche, falls sie es fiir niitzlich findet, die durch einen einzigen
Bischof vollzogenen Bischofsweihen fiir wirklich und giiltig erkliren



— 46 —

kann. Dasselbe kann auch auf der Grundlage der Praxis des Alter-
tums von den Weihen gesagt werden, die von einem Bischof, wel-
cher am gegebenen Orte keine Machtbefugnis zur Vollziehung dieser
Handlung hatte, vollzogen wurden; auch solche Weihen kénnen von
der Kirche als giiltig anerkannt werden.

2. Kaum jedoch kann es fiir ebenso unbestritten gehalten wer-
den, dass die Weihen, die von einem einzelnen Bischof vollzogen wor-
den oder in anderen Beziehungen kanonisch unregelmiissig sind, in
allen Féllen tiberhaupt fiir giiltig anerkannt werden miissen, wie es
die romisch-katholische Kirche annimmt, die die Ungesetzlichkeit
von der Ungiiltigkeit unterscheidet und die altkatholischen Weihen
als giiltig, keiner Wiederholung bediirfend und selbst deren Wieder-
holung nicht zulassend anerkennt, sie aber trotzdem als ungesetzlich
bezeichnet.

3. Auf der Grundlage der Praxis der Kirche des Altertums kann
man mit Bestimmtheit nur den Grundsatz feststellen, dass «die Kir-
che»—um die Worte des Berichts der Petersburger Kommission an die
Heilige Synode zu gebrauchen — «als eine lebendige und volle Macht
habende Gemeinde sich die Vollmacht anerkannt hat, iiber kanonisch
unrichtige Weihen zu urteilen und den einen gegeniiber die ganze
Strenge des Gesetzes anzuwenden und sie fiir nichtig und ungiiltig zu
erkliren, den anderen gegeniiber aber, die — dem buchstiblichen
Sinne des Kanons gemiss — ebenso unrichtig, ungesetzlich und daher
unwirksam sind, sich nachsichtig zu zeigen, sie autoritativ ihrer Un-
giiltigkeit zu entbinden und sie mit ihrer Einwilligung zu bestétigen.
Der Urteilsspruch der Kirche in betreff der unrichtigen Weihen war
ein verschiedener je nachdem, was das Wohl der Kirche selbst ver-
langte, was fiir die im Hinblick aufihre Beziehung zu den Thrigen und
den Fremden, in ihrer Sorge um die Glaubigen, die ihr treu sind, und
auch um die Glieder, die von ihr abgefallen sind, moglich ist» (Bericht
der Petersburger Kommission an die Heilige Synode).

Indem die Petersburger Kommission diese Erwigungen in
betreff der altkatholischen Weihen ausspricht, halt sie es dabei
fir notwendig, dem in der Meinungsiusserung vom Jahre 1893
ausgedriickten Schluss gemiss, darauf hinzuweisen, dass die Frage
itber die Anerkennung oder Nichtanerkennung der altkatholischen
Hierarchie nur von der hochsten kirchlichen Autoritit gelost werden
kann, d.h. durch eine Konzilsentscheidung oder durch einen ge-
meinsamen Beschluss aller orthodoxen autokephalen Kirchen des
Orients.



47 —

Indem die Petersburger Kommission ihre Meinung in betreff der
besprochenen Fragen der ehrwiirdigen altkatholischen Kommission
zur Beachtung vorlegt, erlaubt sie sich, die Zuversicht auszudriicken,
dass die von ihr dargestellten Ausfiihrungen nichts enthalten, was fiir
die altkatholischen Theologen schwer annehmbar und sich mit ihren
Erklirungen als nicht iibereinstimmend erweisen konnte, welche sie
in friiheren Zeiten bereits gemacht haben. Die Petersburger Kommis-
sion hofft, dass die lingst ersehnte kirchliche Vereinigung jetzt der
Verwirklichung nahe sei.

Soweit die Darlegungen der Petersburger Kommission. In einem
bald erscheinenden Aufsatz sollen — in bezug auf die Filioque-Frage -
einige Erwigungen grundsitzlich-theologischer Natur folgen.

Bern Urs Kiiry



	Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische Rotterdamer Kommission

