
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 1

Artikel: Katholizität

Autor: Catanzaro, C. J. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 19 —

Katholizität*

Es ist angemessen, dass eines dieser Referate im Namen der
Anglikanischen Gemeinschaft von einem Übersee-Anglikaner gehalten

wird. Unsere Lage in Übersee zwingt uns geradezu zum Versuch,
unsere Existenz zu rechtfertigen. Wir besitzen ja keine Bindungen
zum Staat, wir sind Minderheiten - in Kanada etwa 13% der gesamten

Bevölkerung, in den USA zwischen 2 und 3 %. Da ist natürlich die
Versuchung gross - und manche von uns sind ihr erlegen -, eine
Mentalität von kirchlichem Emigrantentum zu pflegen und sich in eine
Art von Ghetto zurückzuziehen. Indessen haben etliche von uns auch
versucht, erste Grundlagen ins Auge zu fassen.

Mit Worten, die für solche Erklärungen in der zweiten Hälfte des
19. und im ersten Teil dieses Jahrhunderts charakteristisch sind,
bekannten die Bischöfe, die Delegierten des Klerus und die Laienvertreter

der ersten allgemeinen Synode der anglikanischen Kirche in
Kanada im Jahre 1893 :

«Wir erklären, dass diese Kirche ist und weiterhin sein will ein

integrierender Teil des einen Leibes Christi, gebildet von Kirchen, die
vereint sind unter dem einen göttlichen Haupt und in Gemeinschaft
sind mit der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche,

und die am Einen Glauben festhalten, wie er in der Heiligen
Schrift offenbart wird und definiert wurde in den Glaubensbekenntnissen,

an denen die ursprüngliche, ungeteilte Kirche an den
anerkannten ökumenischen Konzilien festhielt...»

Was hier festgestellt wird, war nichts Neues in der anglikanischen

Kirche ; solche Aussagen waren mit den Traktarianern in der
Mitte des 19. Jahrhunderts aufgekommen. Sie haben aber auch feste
Wurzeln in der anglikanischen Vergangenheit. Zu Beginn des
17. Jahrhunderts richtete König Jakob I. als der erste Laie der Kirche
von England seine «Vorwarnung an alle höchsten Monarchen,
Könige, Fürsten und Staaten der Christenheit», zuerst an den Heiligen

Römischen Kaiser, Rudolf II. Darin sagt er :

«Ich bin ein katholischer Christ, der die drei Glaubensbekenntnisse

bekennt, das Apostolische, das Nizäische und jenes von Athana-
sius. »

*) Dieser Aufsatz gibt ebenfalls den Wortlaut eines Vortrages wieder, der
an der Tagung dor ILAFO vom 3. bis 8. Septembor 1967 in Freiburg
in der Schweiz gehalten wurde.



— 20 —

Feierlich widersagte er allem, was nicht zum katholischen Glauben

gehört. Typisch für den frommen Anglikaner jenes Jahrhunderts
ist die Versicherung Bischof Robert Sandersons im Vorwort zu seinen
«Praelectiones» ein halbes Jahrhundert später :

«Und hier bekenne ich, dass ich so, wie ich gelebt habe, durch die
Gnade Gottes auch zu sterben wünsche, nämlich in Gemeinschaft mit
der katholischen Kirche Christi. »

Es kann kein Zweifel bestehen über den Wunsch und die Absicht
von Anglikanern aller Jahrhunderte, katholisch zu bleiben, wobei

dahingestellt bleibe, ob dies uns gelungen ist oder nicht. Dieser
Anspruch war indessen nie ein ausschliesslicher, sondern bedeutete
bloss die Feststellung, dass die anglikanischen Provinzen legitime
und wahre Teile der katholischen Kirche geblieben sind.

Die Natur der Katholizität

Was meinen wir mit Katholizität, wenn wir diese Feststellungen
machen Eine klassische anglikanische Erklärung wird uns vom
Bischof JohnPearsonin seiner «Expositionof the Creed» im 17. Jahrhundert

gegeben, eine Erklärung, die zufällig von jener des hl. Cyrill von
Jerusalem im 4. Jahrhundert abgeleitet ist (Katechesen XVIII, 23) :

«Diese Katholizität der Kirche besteht allgemein in einer
Universalität, welche alle Arten von Personen umschliesst, in allen Nationen

verbreitet werden will, alle Zeitalter umfasst, alle notwendigen
und heilbringenden Wahrheiten enthält, die Menschen in jeder Situation

zu jeder Art von Gehorsam verpflichtet, die alle Krankheiten
heilt und alle Gnaden in die Seelen der Menschen pflanzt. »

Ferner bemerkt er über die katholische Kirche : «Christus hat sie
als einzigen Weg zum ewigen Leben bestimmt», und: «Was nicht zur
katholischen Kirche gehört, das kann nicht zur wahren Kirche gehören».

Von daher können wir Universalität wowie Ganzheit als die
Grundinhalte des Wortes «katholisch » ableiten.

Universalität in Christus

Seit apostolischen Zeiten gilt, dass in Christus «kein Grieche
noch Jude, keine Beschneidung noch Vorhaut, kein Barbar, Skythe,
Sklave, Freier mehr ist» (Kol. 3, 11 ; Gal. 3, 28), dass er die Scheidewand

der Feindschaft und Trennung zwischen ihnen abgebrochen
hat (Eph. 2, 14). Es gab eine Zeit, da wir Anglikaner uns zu natio-



— 21 —

naler Isolierung jenseits des englischen Kanals verdammt zu haben
schienen ; die grosse Prozession der Bischöfe und übrigen Delegierten
am anglikanischen Kongress 1963 zeigte uns aber als einen
multinationalen und mehrrassigen Ausschnitt der Christenheit. Einer meiner

frühern Studenten, ein Neger, der in einer der Negerkonfessionen
der USA gedient hatte, sagte mir, er möchte Priester in der Episcopal
Church werden, «weil es eine katholische Kirche ist» - wobei daran
erinnert werden mag, dass die Auseinandersetzung über die Sklaverei
m den Staaten jede grössere Konfession ausser der römisch-katholischen

und der bischöflichen Kirche spaltete zwischen Nord und Süd,
zwischen Schwarz und Weiss, und dass diese Spaltungen grösstenteils
bis heute noch andauern

Ganzheit in Christus

Ein weltweites Evangelium muss durch Ganzheit wie durch
Authentizität charakterisiert sein. Wir sollen hinanwachsen zu Christus
(Eph. 4, 15), zur Reife in ihm (Eph. 4, 13), zur Vollendung der Einheit
mit ihm und mit allen Gliedern seines mystischen Leibes. Darum ist
diese Ganzheit einerseits eschatologisch ; anderseits muss die heilige
Tradition von Christi Evangelium diese Ganzheit notwendigerweise

enthalten. So sagt Paulus, ein anderes Evangelium (exsqov

evayyéhov) sei überhaupt kein Evangelium, und das einzige
Evangelium, das rechtens so genannt werde, sei die heilige Tradition (ö
n&QeMßexe) (Gal. 1, 7-9). So ist «katholisch» seit spätestens dem
frühen 3. Jahrhundert das Gegenteil von «häretisch». Cyrill mahnt
seine Katechumenen im 4. Jahrhundert, dass sie beim Besuch einer
fremden Stadt gewissenhaft die katholische Kirche suchen und
häretische Gemeinschaften vermeiden sollten (Katechesen XVIII, 26).
Die Anglikaner sind vertraut mit der Feststellung des Athanasischen
Glaubensbekenntnisses : « Quicumque vult salvus esse : ante omni
opus est ut teneat catholicam fidem - Wer gerettet werden will, muss
vor allem den katholischen Glauben festhalten. »

Daher waren die Anglikaner nicht nur bestrebt, Katholizität im
Glauben aufrechtzuerhalten, sondern sie haben auch die Existenz
spezifisch anglikanischer Lehren verworfen. Als Lord Fisher noch
Erzbischof von Canterbury war, erklärte er :

«Wir haben keine eigene Lehre wir besitzen nur die katholische
¦Lehre der katholischen Kirche, wie sie in den katholischen
Glaubensbekenntnissen enthalten ist... »



— 22 —

Anglikanische Formulare, wie die 39 Artikel, haben eine
eindeutig sekundäre und vorläufige Bedeutung und spielen in der Tat
auch nur eine sehr untergeordnete Rolle. Kein Calvin oder Luther hat
die anglikanische Tradition geformt; sogar so grosse Theologen wie
Hooker und Andrews waren nie allein massgebend. Wir waren wenig
mit der anglikanischen Identität als solcher beschäftigt, auch in den
Überseekirchen, ausgenommen im Sinne der Sorge, die vitalen
Elemente der gemeinsamen katholischen Tradition aufrechtzuerhalten,
wenn auch zugegeben werden soll, dass ein gewisses anglikanisches
Ethos existiert.

Die Verkörperung der Katholizität

Wir wollen uns nun fragen, wie diese Katholizität im Leben der
Kirche verkörpert wird, welche Elemente sie unterscheiden von einer
Form des ëxegov evayyéAtov. Eine klassische anglikanische
Minimalliste, die nicht mehr weiter reduziert werden kann, ist im
sogenannten «Lambeth Quadrilateral» zu finden (es wurde übrigens
erstmals in Chicago formuliert :

1. Die heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes, die alle

zum Heil notwendigen Dinge enthält ;

2. das Apostolische und Nizäische Glaubensbekenntnis ;

3. die beiden Sakramente der Taufe und des Abendmahles ;

4. der historische Episkopat.
Die Anglo-Katholiken bestehen indessen darauf, dass diese Liste
nicht mehr als ein nacktes Skelett ist und dass seine Elemente im
Zusammenhang mit der Totalität der hl. Tradition der Kirche gesehen
werden müssen.

Die Liturgie

Eine der offensichtlichsten Möglichkeiten zum Ausdruck der
Katholizität in der Kirche ist die liturgische und sakramentale
Ordnung. Das Ethos der anglikanischen Kirche ist sehr weitgehend das

Produkt ihres liturgischen Lebens, das in den Riten des Allgemeinen
Gebetbuches zum Ausdruck kommt. Obwohl die Fassungen von 1552

bis 1662 recht viele der schlimmsten liturgischen Tendenzen der
Reformationszeit aufgenommen hatten, hatte es doch immer genügend

Kontinuität mit der alten liturgischen Tradition bewahrt, um
eine mächtige Quelle der Erneuerung gerade in jenen Zeiten sein zu



— 23 —

können, da der äussere Ausdruck der Katholizität unter den
Anglikanern den Stand der niedrigsten Ebbe erreicht hatte. Der eucharistische

Ritus gab trotz seinen Veränderungen den Impuls zu jener
Erneuerung des eucharistischen Lebens, die immer noch anhält und die
ihren Ausdruck findet in neuen Formen dieses Ritus, welche im Geiste
der alten Riten, von denen das Gebetbuch abstammt, konzipiert sind.

Die Liturgie gibt dem Glauben Ausdruck ; sie ist, wie ein neuerer
Autor sagte, «das Glaubensbekenntnis in langsamer Bewegung». Das
war schon zu einer sehr frühen Zeit bekannt. Ignatius von Antiochia
warnte seine Zeitgenossen vor jenen, die «von der Eucharistie und
dem Gebet abstehen, weil sie die Eucharistie nicht als das Fleisch
unseres Erlösers Jesus Christus bekennen» (An die Smyrner VI), und er
drängte sie: «Seid deshalb bedacht, die eine Eucharistie zu halten,
denn dort ist ein Fleisch unseres Herrn Jesus Christus und ein Becher
zur Vereinigung in seinem Blut» (An die Philadelphier IV). Gerade

wegen der Art, wie die Kirche lebte, fand es der hl. Justin der Märtyrer

wichtig, dem Kaiser in seiner Apologie einen gewissen Einblick in
Taufe und Eucharistie zu geben. Es ist darum kaum erstaunlich,
wenn der hl. Hippolyt von Rom in seiner «Apostolischen Tradition»
den liturgischen Anweisungen so grossen Raum gewährt

Die Handlung der Liturgie drückt Katholizität auf ihren
verschiedenen Ebenen aus; sie ist die Verkörperung des Evangeliums
und die Proklamation des Evangeliums. Mit den Worten Alexander
Schmemanns ist sie das Sakrament des Reiches Gottes. Als gemeinsame

Handlung drückt sie die gegenseitige Abhängigkeit von Klerus
und Laien aus, indem jeder Stand die ihm eigene Liturgie innerhalb
der gemeinsamen Handlung erfüllt. Die «horizontale Universalität»
des Evangeliums kann gesehen werden, wenn die versammelte
Gemeinde gemischt ist in bezug auf die Rasse, wie es in Nordamerika
recht oft vorkommt. Die «vertikale Universalität» der Kirche wiederum

wird gut dargestellt durch das Gedenken an die Heiligen und die
verstorbenen Gläubigen, durch den Heiligenkalender, durch die
Totenoffizien, das Fest aller Heiligen und das Allerseelenamt. Der
Zelebrant der Messe handelt auf Grund seiner Sendung von Christus
durch den Bischof und in Einheit mit den Bischöfen, sowohl wenn er
predigt als auch wenn er der eucharistischen Feier vorsteht. Das
Offertorium bezeichnet die Hingabe menschlicher Gaben, um teilzuhaben

am vollendeten, universalen Opfer Christi, der bei jeder Messe

nicht weniger als am Kreuz

«ipse sacerdos existit et hostia».



— 24 —

Der Akt der Kommunion meint gleichzeitig die Vereinigung mit Christus

und die Vereinigung in ihm mit allen Gliedern seines mystischen
Leibes. Der Gebrauch von traditionellem Wortlaut, Kleidung und
Zeremonial drückt nicht nur die Zeitlosigkeit der göttlichen Geheimnisse

aus, sondern ist auch ein wertvolles Zeugnis für unsere Verbindung

mit Christen aller Lande und Zeitalter.
Was damit über die Eucharistie gesagt wurde, gilt ebenso für

jedes andere Sakrament. Wir freuen uns darin unserer Indentität in
allem Wesentlichen mit katholischen Christen anderer Jurisdiktion,
obwohl wir wissen, dass vieles in unserem Handeln immer noch der
Verbesserung bedarf. Die erneute Übung der Krankenölung ist nicht
bei allen Anglikanern durchgedrungen; die Praxis des Buss-Sakramentes

ist keineswegs so allgemein, wie sie sein sollte ; die Beziehung
zwischen Taufe und Firmung und die daraus sich ergebenden praktischen

Folgerungen müssen erst noch erarbeitet werden.

Die Heiligen Schriften

Die Liturgie umschliesst in sich die verschiedenen andern
Elemente der Tradition. Dabei beanspruchen die Schriften einen besondern

Ehrenplatz. Sowohl im Israel des alten Bundes wie im neuen
Israel der katholischen Kirche war es die Verwendung von Schriften
in der Liturgie, was deren Status als kanonische Schriften
bestimmte ; für die Liturgie aber wurden sie angenommen, wenn sie die
authentische na.qâooatç enthielten.

Die anglikanische Praxis sorgte für einen ausgedehnten
Gebrauch der Schrift in der Liturgie, nicht nur durch den fortgesetzten
Gebrauch des alten Messlektionars der westlichen Christenheit,
sondern auch durch Erweiterung der Lesungen in den täglichen
Gottesdiensten der Matutin und Vesper. Das stimmt zusammen mit der
neuen Betonung der Schrift während der Reformationszeit. Tradi-
tionsgemäss haben die Anglikaner stets darauf bestanden, dass jedes

Dogma aus der Schrift hervorgehen muss, während für die theologischen

Spekulationen und die Frömmigkeitsübungen Freiheit besteht,
solange sie nicht offensichtlich gegen die Schrift Verstössen. Damit
sind sie in völliger Übereinstimmung mit den Vätern, so etwa mit dem
Leitsatz Cyrills von Jerusalem :

«Wenn wir von den göttlichen und heiligen Geheimnissen des

Glaubens handeln, so dürfen wir niemals irgend etwas ohne die Heilige

Schrift aussagen» (Katechesen IV, 17).



— 25 —

Während also die Schrift nicht aus der Gesamtheit der Tradition
herausgelöst werden kann, bildet sie doch zugleich die Norm für die
Tradition und bewahrt sie so einerseits vor ernsten Verkürzungen im
Interesse «zeitgenössischer» Religiosität oder theologischer Spekulation,

anderseits vor der Beherrschung durch ihr fremde Elemente,
wie etwa im Falle der «akuten Hellenisierung» durch das ëxeoov

evayyéktov der Gnostiker.

Die Glaubensregel

Im Jahre 1571 nahm die Convocation von Canterbury, nachdem
sie die 39 Artikel genehmigt hatte, einen Kanon an des Inhalts, der
Klerus

«möge zusehen, dass niemals in einer Predigt etwas gelehrt
werde, was vom Volk angenommen und geglaubt werden soll, ausser
demjenigen, was vereinbar ist mit den Lehren des Alten und Neuen
Testamentes und was die katholischen Väter und die alten Bischöfe
aus diesen Lehren gesammelt haben».

Das ist nur ein Beispiel dafür, wie sehr es für die Anglikaner
feststeht, dass die Schrift im ganzen Zusammenhang der hl. Tradition
betrachtet werden muss. So erklärte auch die Kirche der Provinz
Südafrika drei Jahrhunderte später mit einer für jene Periode
typischen Knappheit:

«Wir empfangen und halten den Glauben an unsern Herrn Jesus
Christus, wie er von den Heiligen Schriften gelehrt wird, von der alten
Kirche gehalten wurde, in den Glaubensbekenntnissen zusammenge-
fasst ist und bestätigt wurde durch die anerkannten allgemeinen
Konzilien. »

Deshalb schauen wir zurück auf das Zeugnis der Kirche der ältesten

Zeiten, auf die « Glaubensregel», von welcher Irenäus uns sagt :

«Diese Botschaft und diesen Glauben beobachtet die Kirche
sorgfältig, obwohl zerstreut über die ganze Welt, wie wenn sie nur ein
Haus bewohnte, sie glaubt, wie wenn sie nur einen Sinn hätte, und sie

predigt und lehrt, wie wenn sie nur einen Mund hätte. »

Das sogenannte Apostolische Glaubensbekenntnis, das die
Anglikaner und andere ererbt haben von der allgemeinen Tradition der
Westlichen Christenheit, ist nur eine entwickelte Form all jener
Taufbekenntnisse der lokalen Kirchen, welche diese Glaubensregel
zusammenfassen. Eine ausführliche und präzisere Formulierung dieser
selben Glaubensregel wurde aufgestellt, als die ökumenischen Konzi-



— 26 —

lien das «Nizäische» Glaubensbekenntnis schufen, welches seit dem
5. Jahrhundert fast universale Verwendung in den klassischen Liturgien

der Christenheit gefunden hat. Der liturgische Gebrauch der
Glaubensbekenntnisse bezeugt sowohl den persönlichen Glauben
jener, die sie rezitieren, wie die Annahme der gemeinsamen Ttagaoootc

der Christenheit durch die örtlichen Diözesen und Provinzen. So wird
überall in der ganzen anglikanischen Gemeinschaft das Nizäische
Credo bei der Eucharistie und das Apostolische Bekenntnis in
andern Gottesdiensten verwendet; dieser Gebrauch, zusammen mit
dem des Athanasianischen Bekenntnisses in einigen Provinzen,
bezeugt also unsere Absicht, jener gemeinsamen notoaoootc treu zu
bleiben.

Mit den Glaubensbekenntnissen zusammen ist somit das Zeugnis

der ökumenischen Konzilien massgebend für die Kirche. Die
klassische anglikanische Meinung hat nie gezögert, die ersten vier Konzilien

als ökumenisch anzuerkennen. In bezug auf die übrigen drei
Konzilien war die offizielle anglikanische Lehre weniger eindeutig, doch
haben katholisch gesinnte Anglikaner keine Hemmungen, sie alle
anzunehmen, da sie logisch und historisch miteinander in der Fülle
des Glaubens verbunden sind.

Der klassische Konsens

Die Anglikaner sind also mitbeteiligt bei der klassischen Berufung

auf das Zeugnis der «ursprünglichen, ungeteilten Kirche». Seien

es die karolingischen Theologen oder die Traktarianer, niemand
zögerte, die Regel des Vinzenz von Lerin anzuwenden, « Quod semper,
ubique, et ab omnibus creditum est, hoc est vere proprieque catholi-
cum» (Commonitorium 6), natürlich in Beziehung zur klassischen
Periode der Glaubensbekenntnisse und Konzilien verstanden. Die
ökumenischen Konzilien hatten von ihrer Aufgabe her nur Gelegenheit,

einen relativ kleinen Ausschnitt aus der Ganzheit des Glaubens

zu definieren. Für den beträchtlichen übrigen Teil des Glaubens, der
nie definiert wurde, ist nun Antiquität und Universalität sowie

Übereinstimmung mit der Schrift das Kriterium. Dazu kommt ein weiteres

Element ins Spiel, das als solches von Vinzenz nicht in Betracht
gezogen worden war, aber im anglikanischen Ethos sehr wichtig ist,
nämlich die Rationalität, denn der Gebrauch der Vernunft ist
untrennbar verbunden mit der Untersuchung des Anspruches irgendeiner

Lehre auf Authentizität, stamme nun diese Lehre von Luther,



— 27 —

Calvin, dem Konzil von Trient oder aus irgendeiner andern Quelle-
wie z.B. Bischof Robinson.

Auf den ersten Blick könnte es scheinen, dies sei ein Kriterium,
welches christlichen Glauben eher ausschliessen als einschliessen
würde, und tatsächlich wurde es schon oft so angewandt. Katholische
Anglikaner halten aber daran fest, dass dieses Kriterium, richtig
angewandt, die Fülle des Glaubens gerade schützt. Während also
Antiquität und Universalität von gewissen Feinheiten scholastischer
oder gegenreformatorischer Lehre nicht in Anspruch genommen werden

können, ist es klar, dass sie uns zu solchen Lehren wie der wirklichen

objektiven Anwesenheit Christi in der Eucharistie und dem
wahren Opfer der Eucharistie verpflichten. In ähnlicher Weise
empfehlen sich gewisse spätere Lehren manchen anglikanischen Katholiken

als fromme Lehrmeinungen, die in Übereinstimmung mit der
offenbarten Lehre und für die Devotion angemessen sind, obwohl der
obige Test ihre Annahme als Glaubensartikel ausschliesst.

Die bischöfliche Verfassung der Kirche

Eine der hervorstechenden Auffassungen der Anglikaner ist das

zähe Festhalten an der bischöflichen Verfassung der Kirche, so sehr,
dass wir in einigen Ländern einfach als «die bischöfliche Kirche»
bekannt sind. Manchmal erwecken wir den Eindruck, es sei dies unsere
grösste Sorge Die Fahne einer ehemaligen anglikanischen Schule, die
im Trinity College in Toronto aufbewahrt wird, führt eine Mitra und
die Inschrift (von Ignatius): «Nil sine episcopo» - wobei der
Korrektheit halber auch gesagt wei, dass über der Mitra die Worte stehen :

«In cruce salus»! Unsere Sorge um das dreifache bischöfliche Amt
entspricht gerade der grossen Wichtigkeit, die wir der Bewahrung
des liturgischen und sakramentalen Gutes des traditionellen Katholizismus

beimessen, welcher, zumindest nach unserer Erfahrung, überall

stark in Mitleidenschaft gezogen zu werden schien, wo immer
Episkopat und apostolische Sukzession verlorengingen. In seinem

liturgischen und sakramentalen Zusammenhang bezeugt der Episkopat

die Kontinuität der Kirche mit ihrer Vergangenheit. Er bezeugt
auch die Tatsache, dass die Ganzheit der göttlichen Offenbarung
Gabe ist, die wir stets neu von Christus welber entgegenzunehmen
haben, nicht nur als blosses Echo über die Jahrhunderte hin, sondern
konkret in der sichtbaren Kirche, der Fortsetzung der Inkarnation,
damit wie hier und jetzt ebenso konkret wirksam werde.



— 28 —

Zugegebenermassen haben wir damit jenen Aspekt der apostolischen

Sukzession nicht genügend betont, welcher in der frühen Kirche

am wichtigsten war, nämlich die Sukzession in der Lehre
rechtgläubiger Lehrer. Ebenso haben wir in unserer Situation die
Tendenz, die Wichtigkeit von Bischöfen, welche die sichtbare Gemeinschaft

mit den alten apostolischen Sitzen der Christenheit aufrechthalten,

zu unterschätzen. Indessen gibt das Gebet «Für alle Bischöfe»
in jeder anglikanischen Messe Zeugnis für die Erkenntnis, dass sichtbare

Gemeinschaft mit ihnen allen, darin eingeschlossen der Papst
und der ökumenische Patriarch, die normale und gesunde Bedingung
der Christenheit ist, welche wir erstreben.

Tradition und Erneuerung

In jeder Generation und in jedem Land muss die Kirche versuchen,

ihrer Katholizität durch ein authentisches apostolisches Zeugnis

für die Fülle Christi Ausdruck zu geben. Die authentische Tradition

muss ganz und relevant dargestellt werden. Da sie seit den Zeiten

der Traktarianer eine Reformbewegung bildeten, können die
katholischen Anglikaner gar nicht anders, als die Wahrheit des Satzes
«ecclesia semper reformanda» anerkennen. Wie der Traktarianer
R.I.Wilberforce sagte: «Sollte irgendein Punkt von Lebenswichtigkeit

vorhanden sein irgend etwas, was die Grundlage ihres
Glaubens und Lebens berührt, worin unsere Kirche von den Grundsätzen

der Antiquität abgewichen ist, so mussten ihre eigenen Prinzipien

verlangen, dass es geprüft und verbessert wird.» Indem wir die

Erneuerung suchen, die in der anglikanischen Gemeinschaft so

notwendig ist, beten wir, dass sie uns zu einer Wiederherstellung der
sichtbaren Einheit mit allen, die den katholischen Glauben festhalten,

führen möge.
Peterborough, Ontario (Canada)

C.J.de Catanzaro

(Aus dem Englischen übersetzt durch H. Vogt)


	Katholizität

