Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 1

Artikel: Katholizitat

Autor: Catanzaro, C. J. de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

19 —

Katholizitat*

Es ist angemessen, dass eines dieser Referate im Namen der
Anglikanischen Gemeinschaft von einem Ubersee-Anglikaner gehal-
ten wird. Unsere Lage in Ubersee zwingt uns geradezu zum Versuch,
unsere Kxistenz zu rechtfertigen. Wir besitzen ja keine Bindungen
zum Staat, wir sind Minderheiten — in Kanada etwa 139, der gesam-
ten Bevolkerung, in den USA zwischen 2 und 39,. Da ist natiirlich die
Versuchung gross - und manche von uns sind ihr erlegen —, eine Men-
talitit von kirchlichem Emigrantentum zu pflegen und sich in eine
Art von Ghetto zuriickzuziehen. Indessen haben etliche von uns auch
versucht, erste Grundlagen ins Auge zu fassen.

Mit Worten, die fiir solche Erklirungen in der zweiten Hilfte des
19. und im ersten Teil dieses Jahrhunderts charakteristisch sind, be-
kannten die Bischife, die Delegierten des Klerus und die Laienvertre-
ter der ersten allgemeinen Synode der anglikanischen Kirche in
Kanada im Jahre 1893:

«Wir erkliren, dass diese Kirche ist und weiterhin sein will ein
integriorender Teil des einen Leibes Christi, gebildet von Kirchen, die
Vereint sind unter dem einen gottlichen Haupt und in Gemeinschaft
sind mit der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kir-
che, und die am Einen Glauben festhalten, wie er in der Heiligen
Schrift offenbart wird und definiert wurde in den Glaubensbekennt-
nissen, an denen die urspriingliche, ungeteilte Kirche an den aner-
kannten kumenischen Konzilien festhielt...»

Was hier festgestellt wird, war nichts Neues in der anglikani-
schen Kirche; solche Aussagen waren mit den Traktarianern in der
Mitte des 19. Jahrhunderts aufgekommen. Sie haben aber auch feste
Wurzeln in der anglikanischen Vergangenheit. Zu Beginn des
17. Jahrhunderts richtete Konig Jakob I. als der erste Laie der Kirche
von England seine «Vorwarnung an alle hiochsten Monarchen,
Konige, Fiirsten und Staaten der Christenheit», zuerst an den Heili-
gen Romischen Kaiser, Rudolf I1. Darin sagt er:

«Ich bin ein katholischer Christ, der die drei Gilaubensbekennt-
nisse bekennt, das Apostolische, das Niziiische und jenes von Athana-
sius, »

*) Dieser Aufsatz gibt ebenfalls den Wortlaut eines Vortrages wieder, der
an der Tagung der ILAFO vom 3. bis 8. September 1967 in Freiburg
in der Schweiz gehalten wurde.



e ) e

Feierlich widersagte er allem, was nicht zum katholischen Glau-
ben gehort. Typisch fiir den frommen Anglikaner jenes Jahrhunderts
ist die Versicherung Bischof Robert Sandersonsim Vorwort zu seinen
«Praelectiones» ein halbes Jahrhundert spéter:

«Und hier bekenne ich, dass ich so, wie ich gelebt habe, durch die
Gnade Gottes auch zu sterben wiinsche, nimlich in Gemeinschaft mit
der katholischen Kirche Christi.» |

Es kann kein Zweifel bestehen tiber den Wunsch und die Absicht
von Anglikanern aller Jahrhunderte, katholisch zu bleiben, wobei
dahingestellt bleibe, ob dies uns gelungen ist oder nicht. Dieser An-
spruch war indessen nie ein ausschliesslicher, sondern bedeutete
bloss die Feststellung, dass die anglikanischen Provinzen legitime
und wahre Teile der katholischen Kirche geblieben sind.

Die Natur der Katholizitiit

Was meinen wir mit Katholizitat, wenn wir diese Feststellungen
machen ? Eine klassische anglikanische Erkldrung wird uns vom Bi-
schof John Pearsoninseiner « Expositionof the Creed» im 17. Jahrhun-
dert gegeben, eine Erklarung, die zufillig von jener des hl. Cyrill von
Jerusalem im 4. Jahrhundert abgeleitet ist (Katechesen X VIII, 23):

«Diese Katholizitit der Kirche besteht allgemein in einer Uni-
versalitit, welche alle Arten von Personen umschliesst, in allen Natio-
nen verbreitet werden will, alle Zeitalter umfasst, alle notwendigen
und heilbringenden Wahrheiten enthilt, die Menschen in jeder Situa-
tion zu jeder Art von Gehorsam verpflichtet, die alle Krankheiten
heilt und alle Gnaden in die Seelen der Menschen pflanzt.»

Ferner bemerkt er tiber die katholische Kirche: «Christus hat sie
als einzigen Weg zum ewigen Leben bestimmt», und : «Was nicht zur
katholischen Kirche gehort, das kann nicht zur wahren Kirche geho-
ren». Von daher konnen wir Universalitdt wowie Ganzheit als die
Grundinhalte des Wortes «katholisch» ableiten.

Universalitiit in Christus

Seit apostolischen Zeiten gilt, dass in Christus «kein Grieche
noch Jude, keine Beschneidung noch Vorhaut, kein Barbar, Skythe,
Sklave, Freier mehr ist» (Kol.3, 11; Gal. 3, 28), dass er die Scheide-
wand der Feindschaft und Trennung zwischen ihnen abgebrochen
hat (Eph.2, 14). Es gab eine Zeit, da wir Anglikaner uns zu natio-



— 921 —

naler Isolierung jenseits des englischen Kanals verdammt zu haben
schienen ; die grosse Prozession der Bischofe und iibrigen Delegierten
am anglikanischen Kongress 1963 zeigte uns aber als einen multi-
nationalen und mehrrassigen Ausschnitt der Christenheit. Einer mei-
ner frithern Studenten, ein Neger, der in einer der Negerkonfessionen
der USA gedient hatte, sagte mir, er mochte Priester in der Episcopal
Church werden, «weil es eine katholische Kirche ist» — wobei daran
erinnert werden mag, dass die Auseinandersetzung iiber die Sklaverei
in den Staaten jede grossere Konfession ausser der rémisch-katholi-
schen und der bischéflichen Kirche spaltete zwischen Nord und Siid,
zwischen Schwarz und Weiss, und dass diese Spaltungen griosstenteils
bis heute noch andauern!

Ganzheit in Christus

Ein weltweites Evangelium muss durch Ganzheit wie durch Au-
thentizitiit charakterisiert sein. Wir sollen hinanwachsen zu Christus
(Eph. 4, 15), zur Reife in ihm (Eph. 4, 13), zur Vollendung der Einheit
mit ihm und mit allen Gliedern seines mystischen Leibes. Darum ist
diese (lanzheit einerseits eschatologisch ; anderseits muss die heilige
Tradition von Christi Evangelium diese (lanzheit notwendiger-
weise enthalten. So sagt Paulus, ein anderes Evangelium (éregov
&ayyélior) sei iiberhaupt kein Evangelium, und das einzige Evan-
gelium, das rechtens so genannt werde, sei die heilige Tradition (&
Tageddfere) (Gal.1, 7-9). So ist «katholisch» seit spitestens dem
frithen 3. Jahrhundert das Gegenteil von ¢hiretischy. Cyrill mahnt
seine Katechumenen im 4. Jahrhundert, dass sie beim Besuch einer
fremden Stadt gewissenhaft die katholische Kirche suchen und hiire-
tische Giemeinschaften vermeiden sollten (Katechesen XVIII, 26).
Die Anglikaner sind vertraut mit der Feststellung des Athanasischen
Glaubensbekenntnisses: « Quicumque vult salvus esse: ante omni
Opus est ut teneat catholicam fidem — Wer gerettet werden will, muss
Vor allem den katholischen Glauben festhalten. »

Daher waren die Anglikaner nicht nur bestrebt, Katholizitit im
Glauben aufrechtzuerhalten, sondern sie haben auch die Existenz
Spezifisch anglikanischer Lehren verworfen. Als Lord Fisher noch
Erzbischof von Canterbury war, erklirte er:

«Wir haben keine eigene Lehre ... wir besitzen nur die katholische
Lehre der katholischen Kirche, wie sie in den katholischen Glaubens-
bekenntnissen enthalten ist...»



— 929

Anglikanische Formulare, wie die 39 Artikel, haben eine ein-
deutig sekundire und vorliaufige Bedeutung und spielen in der Tat
auch nur eine sehr untergeordnete Rolle. Kein Calvin oder Luther hat
die anglikanische Tradition geformt; sogar so grosse Theologen wie
Hooker und Andrews waren nie allein massgebend. Wir waren wenig
mit, der anglikanischen Identitit als solcher beschiftigt, auch in den
Uberseekirchen, ausgenommen im Sinne der Sorge, die vitalen Ele-
mente der gemeinsamen katholischen Tradition aufrechtzuerhalten,
wenn auch zugegeben werden soll, dass ein gewisses anglikanisches
Ithos existiert.

Die Verkorperung der Katholizitiit

Wir wollen uns nun fragen, wie diese Katholizitit im Leben der
Kirche verkorpert wird, welche Elemente sie unterscheiden von einer
Form des érepov edayyédwov. Eine klassische anglikanische Mini-
malliste, die nicht mehr weiter reduziert werden kann, ist im soge-
nannten « Lambeth Quadrilateral» zu finden (es wurde iibrigens erst-
mals in Chicago formuliert!):

1. Die heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes, die alle

zum Heil notwendigen Dinge enthélt;

2. das Apostolische und Nizéische Glaubensbekenntnis;

3. die beiden Sakramente der Taufe und des Abendmahles;

4. der historische Episkopat.

Die Anglo-Katholiken bestehen indessen darauf, dass diese Liste
nicht mehr als ein nacktes Skelett ist und dass seine Elemente im Zu-
sammenhang mit der Totalitét der hl. Tradition der Kirche gesehen
werden miissen.

Die Liturgie

Eine der offensichtlichsten Moglichkeiten zum Ausdruck der
Katholizitit in der Kirche ist die liturgische und sakramentale Ord-
nung. Das Ethos der anglikanischen Kirche ist sehr weitgehend das
Produkt ihres liturgischen Lebens, das in den Riten des Allgemeinen
Gebetbuches zum Ausdruck kommt. Obwohl die Fassungen von 1552
bis 1662 recht viele der schlimmsten liturgischen Tendenzen der
Reformationszeit aufgenommen hatten, hatte es doch immer genii-
gend Kontinuitit mit der alten liturgischen Tradition bewahrt, um
eine michtige Quelle der Erneuerung gerade in jenen Zeiten sein zu



kénnen, da der dussere Ausdruck der Katholizitit unter den Angli-
kanern den Stand der niedrigsten Ebbe erreicht hatte. Der eucharisti-
sche Ritus gab trotz seinen Verinderungen den Impuls zu jener Er-
heuerung des eucharistischen Lebens, die immer noch anhilt und die
thren Ausdruck findet in neuen Formen dieses Ritus, welche im Geiste
deralten Riten, von denen das Gebetbuch abstammt, konzipiert sind.

Die Liturgie gibt dem Glauben Ausdruck; sie ist, wie ein neuerer
Autor sagte, «das Glaubensbekenntnis in langsamer Bewegung». Das
war schon zu einer sehr frithen Zeit bekannt. Ignatius von Antiochia
warnte seine Zeitgenossen vor jenen, die «von der Eucharistie und
dem Giebet abstehen, weil sie die Eucharistie nicht als das Fleisch un-
seres Krlosers Jesus Christus bekennen» (An die Smyrner VI), und er
dré’mgte sie: «Neid deshalb bedacht, die eine Eucharistie zu halten,
denn dort ist ein Fleisch unseres Herrn Jesus Christus und ein Becher
zur Vereinigung in seinem Blut» (An die Philadelphier IV). Gerade
wegen der Art, wie die Kirche lebte, fand es der hl. Justin der Mérty-
rer wichtig, dem Kaiser in seiner Apologie einen gewissen Einblick in
Taufe und Eucharistie zu geben. Es ist darum kaum erstaunlich,
wenn der hl. Hippolyt von Rom in seiner « Apostolischen Tradition»
den liturgischen Anweisungen so grossen Raum gewihrt!

Die Handlung der Liturgie driickt Katholizitit auf ihren ver-
schiedenen Ebenen aus; sie ist die Verkorperung des Evangeliums
und die Proklamation des Evangeliums. Mit den Worten Alexander
Schmemanns ist sie das Sakrament des Reiches Gottes. Als gemein-
same Handlung driickt sie die gegenseitige Abhéngigkeit von Klerus
und Laien aus, indem jeder Stand die ihm eigene Liturgie innerhalb
der gemeinsamen Handlung erfiillt. Die «horizontale Universalitéit»
des Evangeliums kann gesehen werden, wenn die versammelte Ge-
meinde gemischt ist in bezug auf die Rasse, wie es in Nordamerika
recht oft vorkommt. Die «vertikale Universalitit» der Kirche wieder-
um wird gut dargestellt durch das Gedenken an die Heiligen und die
verstorbenen Glaubigen, durch den Heiligenkalender, durch die
Totenoffizien, das Fest aller Heiligen und das Allerseelenamt. Der
Zelebrant der Messe handelt auf Grund seiner Sendung von Christus
durch den Bischof und in Einheit mit den Bischofen, sowohl wenn er
predigt als auch wenn er der eucharistischen Feier vorsteht. Das
Offertorium bezeichnet die Hingabe menschlicher Gaben, um teilzu-
haben am vollendeten, universalen Opfer Christi, der bei jeder Messe
nicht weniger als am Kreuz

«ipse sacerdos existit et hostia».



Der Akt der Kommunion meint gleichzeitig die Vereinigung mit Chri-
stus und die Vereinigung in ihm mit allen Gliedern seines mystischen
Leibes. Der Gebrauch von traditionellem Wortlaut, Kleidung und
Zeremonial driickt nicht nur die Zeitlosigkeit der gottlichen Geheim-
nisse aus, sondern ist auch ein wertvolles Zeugnis fiir unsere Verbin-
dung mit Christen aller Lande und Zeitalter.

Was damit iiber die Kucharistie gesagt wurde, gilt ebenso fiir
jedes andere Sakrament. Wir freuen uns darin unserer Indentitit in
allem Wesentlichen mit katholischen Christen anderer Jurisdiktion,
obwohl wir wissen, dass vieles in unserem Handeln immer noch der
Verbesserung bedarf. Die erneute Ubung der Krankenoslung ist nicht
bei allen Anglikanern durchgedrungen; die Praxis des Buss-Sakra-
mentes ist keineswegs so allgemein, wie sie sein sollte ; die Beziehung
zwischen Taufe und Firmung und die daraus sich ergebenden pralti-
schen Folgerungen miissen erst noch erarbeitet werden.

Die Heiligen Schriften

Die Liturgie umschliesst in sich die verschiedenen andern Ele-
mente der Tradition. Dabei beanspruchen die Schriften einen beson-
dern Ehrenplatz. Sowohl im Israel des alten Bundes wie im neuen
Israel der katholischen Kirche war es die Verwendung von Schriften
in der Liturgie, was deren Status als kanonische Schriften be-
stimmte ; fiir die Liturgie aber wurden sie angenommen, wenn sie die
authentische waoddooic enthielten. '

Die anglikanische Praxis sorgte fiir einen ausgedehnten Ge-
brauch der Schrift in der Liturgie, nicht nur durch den fortgesetzten
Gebrauch des alten Messlektionars der westlichen Christenheit, son-
dern auch durch Erweiterung der Lesungen in den tiglichen Gottes-
diensten der Matutin und Vesper. Das stimmt zusammen mit der
neuen Betonung der Schrift wihrend der Reformationszeit. Tradi-
tionsgemiiss haben die Anglikaner stets darauf bestanden, dass jedes
Dogma aus der Schrift hervorgehen muss, withrend fiir die theologi-
schen Spekulationen und die Frommigkeitsiibungen Freiheit besteht,
solange sie nicht offensichtlich gegen die Schrift verstossen. Damit
sind sie in volliger Ubereinstimmung mit den Vitern, so etwa mit dem
Leitsatz Cyrills von Jerusalem :

«Wenn wir von den gottlichen und heiligen Geheimnissen des
Glaubens handeln, so diirfen wir niemals irgend etwas ohne die Hei-
lige Schrift aussagen» (Katechesen IV, 17).



Wihrend also die Schrift nicht aus der Gesamtheit der Tradition
herausgelost werden kann, bildet sie doch zugleich die Norm fiir die
Tradition und bewahrt sie so einerseits vor ernsten Verkiirzungen im
Interesse «zeitgenossischer» Religiositit oder theologischer Spekula-
tion, anderseits vor der Beherrschung durch ihr fremde Elemente,
wie etwa im Falle der «akuten Hellenisierung» durch das &regoy
edayyé oy der Gnostiker.

Die Glaubensregel

Im Jahre 1571 nahm die Convocation von Canterbury, nachdem
sie die 39 Artikel genehmigt hatte, einen Kanon an des Inhalts, der
Klerus

«moge zusehen, dass niemals in einer Predigt etwas gelehrt
werde, was vom Volk angenommen und geglaubt werden soll, ausser
demjenigen, was vereinbar ist mit den Lehren des Alten und Neuen
Testamentes und was die katholischen Viter und die alten Bischofe
aus diesen Lehren gesammelt habeny.

Das ist nur ein Beispiel dafiir, wie sehr es fiir die Anglikaner
feststeht, dass die Schrift im ganzen Zusammenhang der hl. Tradition
betrachtet werden muss. So erkliirte auch die Kirche der Provinz
Siidafrika drei Jahrhunderte spiter mit einer fiir jene Periode typi-
schen Knappheit:

«Wir empfangen und halten den Glauben an unsern Herrn Jesus
Christus, wie er von den Heiligen Schriften gelehrt wird, von der alten
Kirche gehalten wurde, in den (ilaubensbekenntnissen zusammenge-
fasst ist und bestiitigh wurde durch die anerkannten allgemeinen
Konzilien. »

Deshalb schauen wir zuriick auf das Zeugnis der Kirche der dlte-
sten Zeiten, auf die « Glaubensregel», von welcher Irenéius uns sagt :

«Diese Botschaft und diesen Glauben beobachtet die Kirche
Sorgfiltig, obwohl zerstreut iiber die ganze Welt, wie wenn sie nur ein
Haus bewohnte, sie glaubt, wie wenn sie nur eznen Sinn hitte, und sie
Predigt und lehrt, wie wenn sie nur eznen Mund hiitte.»

Das sogenannte Apostolische Glaubensbekenntnis, das die An-
glikaner und andere ererbt haben von der allgemeinen Tradition der
westlichen Christenheit, ist nur eine entwickelte Form all jener Tauf-
bekenntnisse der lokalen Kirchen, welche diese (laubensregel zu-
Sammenfassen. Kine ausfiithrliche und prizisere Formulierung dieser
selben Glaubensregel wurde aufgestellt, als die 6kumenischen Konzi-



PR 1 | ——

lien das «Niziische» Glaubensbekenntnis schufen, welches seit dem
5.Jahrhundert fast universale Verwendung in den klassischen Litur-
gien der Christenheit gefunden hat. Der liturgische Gebrauch der
Glaubensbekenntnisse bezeugt sowohl den personlichen Glauben
jener, die sierezitieren, wie die Annahme der gemeinsamen wrapddooig
der Christenheit durch die értlichen Ditzesen und Provinzen. So wird
tiberall in der ganzen anglikanischen Gemeinschaft das Niziische
Credo bei der Eucharistie und das Apostolische Bekenntnis in an-
dern Gottesdiensten verwendet; dieser Gebrauch, zusammen mit
dem des Athanasianischen Bekenntnisses in einigen Provinzen,
bezeugt also unsere Absicht, jener gemeinsamen mapddoois treu zu
bleiben.

Mit den Glaubensbekenntnissen zusammen ist somit das Zeug-
nis der 6kumenischen Konzilien massgebend fiir die Kirche. Die klas-
sische anglikanische Meinung hat nie gezogert, die ersten vier Konzi-
lien als 6kumenisch anzuerkennen. In bezug auf die iibrigen drei Kon-
zilien war die offizielle anglikanische Lehre weniger eindeutig, doch
haben katholisch gesinnte Anglikaner keine Hemmungen, sie alle
anzunehmen, da sie logisch und historisch miteinander in der Fiille
des Glaubens verbunden sind.

Der klassische Konsens

Die Anglikaner sind also mitbeteiligt bei der klassischen Beru-
fung auf das Zeugnis der «urspriinglichen, ungeteilten Kirche». Seien
es die karolingischen Theologen oder die Traktarianer, niemand
zogerte, die Regel des Vinzenz von Lerin anzuwenden, « Quod semper,
ubique, et ab omnibus creditum est, hoc est vere proprieque catholi-
cum» (Commonitorium 6), natiirlich in Beziehung zur klassischen
Periode der Glaubensbekenntnisse und Konzilien verstanden. Die
okumenischen Konzilien hatten von ihrer Aufgabe her nur Gelegen-
heit, einen relativ kleinen Ausschnitt aus der Ganzheit des Glaubens
zu definieren. Fiir den betrichtlichen iibrigen Teil des Glaubens, der
nie definiert wurde, ist nun Antiquitit und Universalitit sowie Uber-
einstimmung mit der Schrift das Kriterium. Dazu kommt ein weite-
res Element ins Spiel, das als solches von Vinzenz nicht in Betracht
gezogen worden war, aber im anglikanischen Ethos sehr wichtig ist,
nimlich die Rationalitit, denn der Gebrauch der Vernunft ist un-
trennbar verbunden mit der Untersuchung des Anspruches irgend-
einer Lehre auf Authentizitiit, stamme nun diese Lehre von Luther,



Calvin, dem Konzil von Trient oder aus irgendeiner andern Quelle —
wie z. B. Bischof Robinson.

Auf den ersten Blick konnte es scheinen, dies sei ein Kriterium,
welches christlichen Glauben eher ausschliessen als einschliessen
wirde, und tatsiichlich wurde es schon oft so angewandt. Katholische
Anglikaner halten aber daran fest, dass dieses Kriterium, richtig
angewandt, die Fiille des (ilaubens gerade schiitzt. Wihrend also
Antiquitit und Universalitit von gewissen Feinheiten scholastischer
oder gegenreformatorischer Lehre nicht in Anspruch genommen wer-
den konnen, ist es klar, dass sie uns zu solchen Lehren wie der wirkli-
chen objektiven Anwesenheit Christi in der Eucharistie und dem
wahren Opfer der Eucharistie verpflichten. In dhnlicher Weise emp-
fehlen sich gewisse spitere Lehren manchen anglikanischen Katholi-
ken als fromme Lehrmeinungen, die in Ubereinstimmung mit der
offenbarten Lehre und fiir die Devotion angemessen sind, obwohl der
obige Test ihre Annahme als Glaubensartikel ausschliesst.

Die bischofliche Verfassung der Kirche

Eine der hervorstechenden Auffassungen der Anglikaner ist das
zihe Festhalten an der bischoflichen Verfassung der Kirche, so sehr,
dass wir in einigen Lindern einfach als «die bischofliche Kirche» be-
kannt sind. Manchmal erwecken wir den Eindruck, es sei dies unsere
grosste Sorge ! Die Fahne einer ehemaligen anglikanischen Schule, die
im Trinity College in Toronto aufbewahrt wird, fithrt eine Mitra und
die Inschrift (von Ignatius): «Nil sine episcopo» — wobei der Kor-
rektheit halber auch gesagt wei, dass tiber der Mitra die Worte stehen :
¢In cruce salus»! Unsere Sorge um das dreifache bischéfliche Amt
entspricht gerade der grossen Wichtigkeit, die wir der Bewahrung
des liturgischen und sakramentalen Gutes des traditionellen Katholi-
zismus beimessen, welcher, zumindest nach unserer Erfahrung, iiber-
all stark in Mitleidenschaft gezogen zu werden schien, wo immer
Episkopat und apostolische Sukzession verlorengingen. In seinem
liturgischen und sakramentalen Zusammenhang bezeugt der Episko-
pat die Kontinuitit der Kirche mit ihrer Vergangenheit. Er bezeugt
auch die Tatsache, dass die Ganzheit der gottlichen Offenbarung
Gabe ist, die wir stets neu von Christus welber entgegenzunehmen
haben, nicht nur als blosses Echo iiber die Jahrhunderte hin, sondern
konkret in der sichtbaren Kirche, der Fortsetzung der Inkarnation,
damit wie hier und jetzt ebenso konkret wirksam werde.



— 98 —

Zugegebenermassen haben wir damit jenen Aspekt der apostoli-
schen Sukzession nicht gentigend betont, welcher in der frithen Kir-
che am wichtigsten war, nimlich die Sukzession in der Lehre recht-
gliubiger Lehrer. Ebenso haben wir in unserer Situation die Ten-
denz, die Wichtigkeit von Bischofen, welche die sichtbare Gemein-
schaft mit den alten apostolischen Sitzen der Christenheit aufrecht-
halten, zu unterschiitzen. Indessen gibt das Gebet « Fiir alle Bischofe»
in jeder anglikanischen Messe Zeugnis fiir die Erkenntnis, dass sicht-
bare Gemeinschaft mit ihnen allen, darin eingeschlossen der Papst
und der 6kumenische Patriarch, die normale und gesunde Bedingung
der Christenheit ist, welche wir erstreben. ‘

Tradition und Erneuerung

In jeder Generation und in jedem Land muss die Kirche versu-
chen, ihrer Katholizitat durch ein authentisches apostolisches Zeug-
nis fiir die Fiille Christi Ausdruck zu geben. Die authentische Tradi-
tion muss ganz und relevant dargestellt werden. Da sie seit den Zei-
ten der Traktarianer eine Reformbewegung bildeten, konnen die
katholischen Anglikaner gar nicht anders, als die Wahrheit des Satzes
«ecclesia semper reformanda» anerkennen. Wie der Traktarianer
R.I. Wilberforce sagte: «Sollte irgendein Punkt ... von Lebenswich-
tigkeit vorhanden sein ..., irgend etwas, was die Grundlage ihres
(Glaubens und Lebens beriihrt, worin unsere Kirche von den Grund-
sitzen der Antiquitit abgewichen ist, so miissten ihre eigenen Prinzi--
pien verlangen, dass es gepriift und verbessert wird.» Indem wir die
Erneuerung suchen, die in der anglikanischen (Gemeinschaft so not-
wendig ist, beten wir, dass sie uns zu einer Wiederherstellung der
sichtbaren Einheit mit allen, die den katholischen Glauben festhal-
ten, fithren moge.

Peterborough, Ontario (Canada)
C.J.de Catanzaro

(Aus dem Englischen iibersetzt durch H. Vogt)



	Katholizität

