Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 1

Artikel: Von der Katholizitat der Kirche
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Yon der Katholizitat der Kirche

In seinem bemerkenswerten Buch « Einheit ohne Vereinigung»
weist der orthodoxe Okumeniker L.Zander auf die grosse Denk-
schwierigkeit jeder 6kumenisch ausgerichteten Ekklesiologie hin, die
darin besteht, dass alle Aussagen iiber die Kirche, tiber ihr Wesen und
ihre Merkmale, immer schon Pridikate sind zu einem Subjekt, das als
allgemein anerkannt vorausgesetzt, in Wahrheit aber nach der je vor-
gegebenen konfessionellen Sicht grundverschieden verstanden wird?!.
Auch die exegetisch und dogmatisch sorgfiltigsten und umfassend-
sten Aussagen iiber die Kirche sind immer schon bestimmt durch eine
«Grundvorstellung» von der Kirche, die jenseits aller rational-wissen-
schaftlichen Reflexion steht und die ihre objektive Entsprechung in
der, wie sie Zander nennt, «mystischen Wirklichkeit» der Kirche hat
und der in subjektiver Beziehung eine konfessionell gepriagte Erfah-
rung eben dieser Wirklichkeit entspricht. So ist beispielsweise fiir
den Rimisch-Katholiken der pipstliche Primat, wie ihn das I. und
das IT. Vatikanum verstehen, ein Wesensbestandteil seiner Grund-
vorstellung von der Kirche, die sein ganzes tibriges Denken bestimmt.
Darum vermag er die Einwendungen gegen den Primat wohl bis zu
einem gewissen Grade zu verstehen und sogar als partiell berechtigt
anzuerkennen, aber sie erschiittern ihn nicht, weil sie jene Grundvor-
stellung nicht treffen, aus der der Primat abgeleitet ist. Auf der
anderen Seite vermag der Katholik den Protestanten nur schwer zu
verstehen, wenn dieser von der Kirche im «religiosen» oder « Glau-
benssinn» (Rudolf Sohm)2, d. h. von der Kirche als einer Wirklichkeit
spricht, die sich nicht nur subjektiv, sondern gerade auch objektivim
Glauben ihrer Angehérigen vollzieht, und nun gerade das, was dem
Katholiken wichtig ist, die objektiven Ordnungen der Kirche in Amt
und Sakrament, nur allzu leicht als unwesentlich beiseite schiebt.
Auch Kirchen wie die, die in der ILAFO3 vertreten sind und die die
ekklesiologische Bekenntnisformel des Niciums ohne Einschrin-

1 Leo A.Zander, Einheit ohne Vereinigung, Evangelisches Verlagswerk,
Stuttgart 1959, S. 173,

? Rudolf Sohm, Kirchenrecht, Leipzig 1892, Bd. I, S.19ff., Bd.II, 1923,
S.165, 172,

3 Dieser Aufsatz gibt den Text eines Vortrags wieder, der auf der Tagung
der ILAFO ( = International League for Apostolic Faith and Order) vom 3. bis
8. September 1967 in Freiburg in der Schweiz gehalten wurde. Ior ist bereits in
Heft 4/1967 der romisch-katholischen Zeitschrift UNA SANCTA erschienen.
Er wird hier als Beitrag zum orthodox-altkatholischen Gesprich nach-
gedruckt.



kung anzunehmen bereit sind, miissen sich klar sein dariiber, dass
sie, unter sich und erst recht gegeniiber den nicht diesem Kreis ange-
horigen Kirchen, solchen Grundvorstellungen von der Kirche ver-
haftet und darum von der Gefahr nicht entbunden sind, bei weit-
gehender Ubereinstimmung in ihrem ekklesiologischen Denken doch
unter der Kirche, ihrer inheit, Heiligkeit, Katholizitit und Aposto-
lizitét, letzterdings sehr Verschiedenes zu verstehen. Aus dieser fiir
das heutige kumenische Gespréich charakteristischen Lage kann es,
wie wir meinen, nur einen Ausweg geben: schlicht anzuerkennen, dass
es diese sehr verschiedenen Grundvorstellungen iiber die Kirche gibt
und dass sie infolge ihrer existentiell-konfessionellen Bezogenheit nur
relativ mitteilbar sind. Das aber notigt uns, unsere ekklesiologi-
schen Aussagen unter den ausdriicklichen Vorbehalt zu stellen, dass
die wirkliche Kirche ein Mysterium ist, das all unsere Begriffs-
bestimmungen iiber die Kirche transzendiert, und dass dieses Myste-
rium der Kirche sich in einem anderen Raum vollzieht als in dem
unseres Nachdenkens iiber sie, dass mit anderen Worten die von uns
gedachte Kirche noch nicht die wirkliche Kirche ist. Dieser Vorbehalt
ist zu machen, aber er entbindet uns andererseits nicht von unserer
Pflicht, einen echten Konsensus anzustreben, dessen Hauptmerkmal
darin wird bestehen miissen, dass unsere Begriffshbestimmungen nach
oben, nach dem Mysterium hin, offen bleiben, aber andererseits doch
so umfassend und plerophor sind, dass sie uns den Weg zu diesem
Mysterium zeigen und uns seine existenzielle Iirfassung ermoglichen.

Unter diesem ausdriicklichen Vorbehalt soll im folgenden ver-
sucht werden, auf Grund der ekklesiologischen Bestimmungen des Ni-
ciischen Glaubensbekenntnisses zu explizieren, was wir von unserer
altkatholischen Ekklesiologie her unterder Kirche, ihrer Einheit, Hei-
ligkeit, Katholizitit und Apostolizitit glauben verstehen zu miissen.

Ich glaube die Kine, heilige, katholische, apostolische Kirche,
heisst es genau genommen im Symbolum, und nicht: Ich glaube an ...
die Kirche. Denn glauben «an» kann man nur an gottliche Personen,
nicht aber an eine geschopfliche Grosse, wie das die Kirche unbescha-
det ihres gottlichen Ursprungs ist. Wenn wir aber bedenken, dass dem
Bekenntnis zur Kirche im Symbolum das Bekenntnis zum Vater,
zum Sohn und zum Heiligen Geist vorangeht, so kann in diesem
trinitarischen Zusammenhang das «ich glaube die Kirche» nur
bedeuten: ich glaube an den in dieser geschipflichen Kirche gegen-
wiirtigen Christus, an den in ihr waltenden Heiligen Geist, die beide
von Gottvater gesandt sind und die in ihrer Dreieinigkeit als ezn Sub-



jekt die Kirche schaffen, griinden, beleben. Die Kirche ist das auser-
wihlte Volk Gottes, der geheimnisvolle Leib Christi, der lebendige
Tempel des Heiligen Geistes in einem. Dass sie das in einem ist,
bedeutet, dass der dreieinige Gott als der Vater, der sendet, in dem
von ihm gesandten Sohn und Heiligen Geist der Kirche nach seiner
eigenen trinitarischen Ordnung gegenwiirtig ist und sie in der perso-
nalen Begegnung mit denen, die der Kirche durch den Glauben und
die Taufe auf die Heilige Dreifaltigkeit angehéren, mit seinem Leben
erfiillt. Die Kirche ist nach einem Wort Tertullians corpus trium?,
das irdische Gefiiss, in welchem und durch welches Gottvater als der
Sendende und der Sohn und der Heilige Geist als die von ihm Gesand-
ten den Gliaubigen die Fille ihres Lebens matteilen, das Gnade und
Wahrheit ist. Wenn es {iberhaupt eine Definition der Kirche geben
kann, so miisste — wie unsere orthodoxen Briider das von jeher be-
tont haben® — die grundlegende Aussage die sein: Die Kirche ist
wesentlich Leben, nimlich das vom dreieinigen Gott gewirkte und
von den Glaubigen in personaler Eigenstiandigkeit gelebte Leben in
der Gnade und in der Wahrheit Gottes. Gemeint ist nicht das reli-
gios-geistliche Leben des diesseitigen Menschen, das durch den drei-
einigen Gott bloss eine Steigerung oder Erhohung erfahren wiirde,
sondern das von Grund auf neue donenhaft-ewige Leben, das der tod-
geweihten Kreatur nur gegeben wird durch das grundlegende Um-
wandlungswunder der Auferstehung Christi. Iis ist wesentlich Auf-
erstehungsleben, das allein der Sohn,dem es der Vater verliechen hat,
denen vermitteln kann, die mit ihm gestorben sind und die durch den
Heiligen Geist erweckt, belebt und umgewandelt werden,

Dieses Leben ist der Kirche geschenkt als der communio sancto-
rum, diese verstanden im doppelten Sinne des Wortes als Gemein-
schaft der Heiligen und als Gemeinschaft am Heiligen. Das heisst: das
Leben wird der Kirche gegeben als der Gemeinschaft von Personen,
die durch das trinitarische Leben Gottes fortzu geheiligt werden. Es
ist der Kirche gegeben, sofern sie Heilsgemeinschaft ist. Und das
Leben wird den Heiligen gegeben als solchen, die Anteil haben an den-
selben sancta, an denselben heiligen Dingen, nimlich an den allen
Glaubigen gemeinsamen heiligen Ordnungen in Bekenntnis, Sakra-

1 de baptismo c. 6: ubi tres, id est Pater et Filius et Spiritus Sanctus, ibi
ecclesia, quae trium corpus est.

% Sergius Bulgakoff, Die Lehre von der Kirche in orthodoxer Sicht, Inter-
nationale Kirchliche Zeitschrift, Bern 1957, S.179ff. Ahnlich: M. J. Congar,
Chrétiens désunis, Principes d'un Oecuménisme catholique, Paris 1937, S. 70.



ment und Amt, wie sie Gott durch Christus und die Apostel eingesetzt
hat. Das Leben wird der Kirche auch gegeben, sofern sie Heilsstiftung
ist. Die Kirche ist durch das ihr geschenkte Leben Heilsgemeinschaft
und Heilsstiftung in einem. Sie sind die beiden Wesensgestalten der Ii-
nen Kirche: Als Heilsgemeinschaft ist die Kirche gelebtes Leben im
gegenseitigen Personbezug zwischen dem dreieinigen Gott und den
Glaubigen. Als Heilsstiftung ist die Kirche das durch die Verkiindi-
gung, das Bekenntnis, das Sakrament und das geistliche Amt verge-
genwirtigte, dargestellte und mitgeteilte Leben, das sich ebenfalls im
gegenseitigen Personbezug vollzieht. Keine dieser Wesensgestalten
kann ohne die andere sein. Durch ihre Doppelheit und gegenseitige
Bezogenheit wird die Eine Kirche in ihrer Abhéngigkeit vom Herrn,
dem dreieinigen Gott, als « Ursakrament» konstituiert.

Als diese Gemeinschaft der Heiligen und am Heiligen erst ist die
Kirche die Eine, heilige, katholische, apostolische. Wie die Kirche
selbst wesentlich Leben ist, so konnen auch ihre vier notae nur von
dem ihr gegebenen Leben her verstanden werden. Sie konnen darum
nicht am konkret-geschichtlichen Erscheinungsbild abgelesen und
beschrieben werden. Sie sind nicht quantitativ messbar, sondern nur
qualitativ einsichtig zu machen: sie kénnen nur im Glauben erkannt
und als Ausserungen des Lebens bezeugt werden, das der dreieinige
Gott der Kirche schenkt, das aber in ihrem Erscheinungsbild verbor-
gen bleibt. Sie haben, weil sie der Kirche nicht nur gegeben, sondern,
wie jede Gabe Gottes, immer auch aufgegeben sind, Sollens-Charak-
ter. Die Kirche ist nicht nur, sondern sie soll sein die Eine, heilige,
katholische und apostolische, und eben dieser Sollens-Charakter des
Wesens und der Merkmale der Kirche ist es, der sie nach oben, nach
dem Mysterium hin, offen sein lasst.

Von diesem ihrem Wesen und Sollens-Charakter her sind nun die
notae ecclesiae, wie die Kirche selbst, von innen nach aussen her zu
interpretieren, wobei darauf zu achten bleibt, dass sie unter sich in
engstem Zusammenhang stehen, im Zusammenhang des Einen
Lebens. Es kann darum von der Katholizitdt der Kirche nicht gespro-
chen werden, wenn nicht auch die drei anderen notae in unsere Be-
trachtung miteinbezogen werden.

Die Kirche ist Kine, weil der dreieinige Gott, in dem sie ihren
Ursprung hat, Einer ist, wie auch das Leben, das er ihr fortzu schenkt,
Eines ist. Das gilt sowohl fiir die Kirche als Heilsgemeinschaft wie als
Heilsstiftung. Sie ist die Eine als das vom dreieinigen Gott gewirkte,
von den sancti gelebte und als das in den sancta von ihm dargestellte



und mitgeteilte Leben. Wie Gott als dieser Eine der Einzige (unicus)
und der Einfache (simplex) ist, so ist die Kirche die Einzige, neben der
es keine zweite gibt ; und sie ist die Eine als die Einfache, deren Leben
sich zwar in einer Vielfalt von Gestalten dussert, aber in sich selbst
unteilbar Eines ist. Ihre Einzigkeit und Einfacheit sind zusammenge-
fasst in ihrer Einheit (unitas), die aber nicht unio, sondern communio
ist: Gemeinschaft als Teilhabe an dem Einen Leben des dreieinigen
Gottes. So verstanden, ist die Hinkeit der Kirche die in den sanctis
und sancta aller Riume und Zeiten sich durchsetzende Selbstidentitit
des vom dreieinigen Golt gewirkten Gnadenlebens. Zum Verstindnis des
Folgenden mag es nicht unwichtig sein zu betonen: die Einheit, die
der Kirche als Heilsgemeinschaft zukommt und die eine christolo-
gisch-pneumatische Grosse ist, die sogenannte innere Einheit, und die
Einheit, die der Kirche als Heilsstiftung zukommt, die sogenannte
dussere Einheit, die als unio fidei, sacramentorum und regiminis zu
umschreiben ist, ist nicht als Wesensgleichheit, sondern als Wesens-
dhnlichkeit zu verstehen®. I&s kann und soll in der Kirche keine Unifor-
mitit geben, weder in bezug auf das innere Leben, das der Kirche ge-
geben ist, noch auf ihre drei dusseren Ordnungen. Wohl aber miissen
diese unter sich wesensihnlich sein; es muss ihre Gleichheit grosser
sein alsihre Ungleichheit. Erst auf der Grundlage der Wesensihnlich-
keit ist der heute so viel angerufene Grundsatz der « Einheit in der
Mannigfaltigkeit» sinnvoll und konkret vollziehbar.

Die Kirche ist heilig, weil der dreieinige Gott, in dem sie ihren
Ursprung hat, heilig ist und weil er als der allein Heilige durch das
Leben, das er ihr schenkt, sich an thr selbst heiligt. Thre Heiligkeit ist
die Heiligkeit des ihr von Gott in Christusdurch den Heiligen Geist
gegebenen Lebens, in welchem er sich fortzu selbst heiligt. Auch die
Heiligkeit ist eine christologisch-pneumatische Grosse. Sie besagt,
dass die Kirche einerseits aus der Welt ausgesondert, «entweltlichte
Welt» ist und der gittlichen Sphiire angehort, andererseits, dass sie
durch das ihr geschenkte Leben mit gottlicher Kraft und Vollmacht
geladen ist, durch die sie an der Welt zu wirken hat. Und sie ist diese
heilige Kirche nicht nur als Heilsgemeinde, sondern auch als Heilsstif-
tung. Als Heilsstiftung ist sie heilig in dem Masse, als sie — und das ist
zum Verstindnis ihrer Katholizitit und Apostolizitit wichtig — die
ihr von Christus in den Aposteln iibergebenen Ordnungen in Bekennt-
nis, Sakrament und Amt heilig hilt, sie treu befolgt.

8 Sergius Bulgakoff, ebendort, S.191.



Bei den friihchristlichen Vitern erfiahrt aber der Begriff der Hei-
ligkeit noch eine ganz bestimmte Ausweitung, die zum Verstindnis
ihrer Katholizitit wichtig ist?. Die Kirche ist als die Heilige nach
I1.Clem. 14, 2 zeitlich und raumlich «anothen»: als die Heilige ist sie
die priexistente und die himmlische (Eph. 1, 3.4). Himmlisch ist sie,
weil sie nicht nur zu Gott, der in den Himmeln thront, gehort, sondern
auch zu allem, was ihn umgibt, von ihm ausgeht und zu ihm hinfiihrt.
Sie hat mit den Engeln und seligen Geistern Anteil an der gottlichen
Doxa, die vom Himmel her die Erde verklirt und die Glaubigen, die
auf ihr wohnen, zu «ewigen Wesen» (Clemens) macht. So verstanden,
bedeutet die Heiligkeit der Kirche die Selbstidentitiit des thr geschenk-
ten gnadenhaften Lebens in der Doxa auf Erden, wie tm Himmel, in der
Zeit, wiein der Fwigkeit.

Als diese Eine und heilige Kirche nun ist die Kirche die katholi-
sche. Wiahrend die beiden ersten Wesensmerkmale der Kirche, ihre
Einheit und ihre Heiligkeit, durch das Neue Testament ausdriicklich
bezeugt werden (Eph.4, 4; 5, 27), ist das Wort «katholisch» ein aus
der Tradition der Frithkirche stammender Begriff. Er besagt indessen
gegeniiber der Heiligen Schrift nichts grundsitzlich Neues oder
anderes, sondern entfaltet das, was mit der Einheit und Heiligkeit der
Kirche gemeint ist, nach einer ganz bestimmten Richtung hin.

Esist bekanntlich Ignatius von Antiochien gewesen, der die Eine
und heilige Kirche zum erstenmal die katholische genannt hat. Das
Wort bedeutet bei ihm primér nicht — wie spiter vielfach iibersetzt
worden ist — allgemein, gemein-christlich, universal, iiber die ganze
Erde verbreitet, sondern «dem Ganzen gemdiss», das Ganze beinhal-
tend. Das geht aus seinem oft, aber meistens unvollstiindig zitierten
Wort im Brief an die christliche Gemeinde zu Smyrna (8.2) hervor, wo
es heisst: «Wo man den Bischof sieht, da sei die versammelte Ge-
meinde, ganz wie nur dort, wo Christus ist, die katholische Kirche
ist.» Gemeint ist: Wie dort, wo der Bischof ist, die Gemeinde, die zu
ihm gehort, sich in ihrer Ganzheit (plethos) um ihn sammeln, sich hin-
ter ihn stellen soll, so ist tiberall dort, wo Christus ist, auch die Kir-
che, die zuihm gehort, nimlich die eine und einzige, die mia mone, wie
Kattenbusch paraphrasiert®. Und das heisst : sie ist die Kirche, neben
der es keine andere gibt, der nichts fehlt und der nichts Fremdes, Chri-
stuswidriges beigemischt ist. Gemeint ist die Kirche in ihrer Einheit,

" Ferdinand Kattenbusch, Der Quellort der Kirchenidee, Festgabe fiir
A.v.Harnack, Ttbingen 1921, S. 150ff.
8 Ferdinand Kattenbusch, ebendort, S. 148.



die zugleich ihre Ganzheit und ihre Fiille ist. In ihrer Fiille ist aber die
Kirche iiberall da, wo Christus ist, wo — wie sinngemiiss beizufiigen
wiire — der ganze Christus ist, wobei, wie das Wort vom Bischof zeigt,
an die ortliche Gemeinde gedacht ist und nicht an die universale Kir-
che, die aber als solche eben diese Eine und Ganze reprisentiert und
ist. So ist auch die Anrede eines anderen friihchristlichen Sendschrei-
bens, des sogenannten Martyrium Polycarpi, zu verstehen, wo es
heisst: « An alle Gemeinden der heiligen und katholischen Kirche an
allen Orten.» Gedacht ist auch hier an die Kirche Gottes, die «an allen
Orteny, d.h. in ihrer Ausbreitung iiber die Erde iiberall die Eine und
(Ganze (mia mone) und als solche die heilige ist. Auch die Katholizitiit
ist primir eine innere, qualitative und erst sekundiir eine dussere,
quantitative Grosse. Das heisst : katholisch ist die Kirche nicht schon
dadurch, dass sie auf der ganzen Erde verbreitet ist, sondern dadurch,
dass sie iiberall, wo sie verbreitet ist, die Eine und Ganze Kirche in
threr Fiille ist. So verstanden, ist die Katholizitit der Kirche die
Selbstidentitit des ihr geschenkten gnadenhaften Lebens «an allen
Orteny, d.h. in threr riumlich-geographischen Ausdehnunyg.

Diese Deutung der Katholizitét von innen, von der Fiille Christi
her, haben die altkatholischen Viiter zum Teil schon in ihrem vorvati-
kanischen Schrifttum mit Nachdruck vertreten. So erklirt I. Dollin-
ger unter Berufung auf Eph. 1, 23 und 4, 13: Die katholische Kirche
ist die Kirche, die «fortwithrend demjenigen Alter entgegenreift, in
welchem der alles in allem erfiillende Christus sich ihr mit dem ganzen
Reichtum seines Wesens und seiner GGaben mitteilen, sie wie ein Ge-
féiss mit Ausschluss jeden anderen Inhaltes erfiillen wird®». In éhnli-
cher Weise hat der erste deutsche altkatholische Bischof, J. H. Rein-
kens, unter Berufung auf J. A.Méhler darauf hingewiesen, dass jede
Einzelgemeinde — durch ihren Anteil an dem Einen géttlichen Leben
—immer die Eine und Ganze Kirche ist, «wie ein Feuerfunke und ein
Wassertropfen ihrem Wesen nach dasselbe sind wie ein Feuerbrand
oder eine Wassermasse!%». Diese Fiille Christi ist — auf ihren Inhalt
gesehen — Gott selbst, Gottes Wesen nach der Seite seines Geoffen-
bartseins an der Kreatur. Sie ist der Inbegriff aller Wahrheit und
Gnade, die Gott durch Christus und den Heiligen Geist auf die Krea-
tur iibergehen lasst. «Die ganze Fiille der Gottheit» — so sagt der

¥ Ignaz von Déllinger, Christentum und Kirche, Regensburg 1868, S. 224,

10 J. Hubert Reinkens, Uber die Einheit der Kirche, Wiirzburg 1877
S.138. Vgl. dazu J.A.Mohler, Die Einheit der Kirche oder das Prinzip des
Katholizismus, Tiibingen 1843, S. 265 ff.



Apostel Kol. 2, 9 - «wohnt in Jesus Christus leibhaftig». Christus aber
behilt die gottliche Fiille nicht fiir sich, vielmehr erfiillt er mit ihr
nach seiner Himmelfahrt das ganze All, die ganze Schopfung, deren
Haupterist (Eph. 4, 16). In hervorgehobener Weise erfiillt er aber mit
seinem pleroma die Kirche, die inmitten der Schopfung sein Leib ist,
zu desen Haupt, Herr und Erloser er durch seinen himmlischen Vater
erhoht worden ist. Damit erst, dass er als das Haupt der Schopfung
zum Haupt der Kirche erh6ht worden ist, hat er die oberste Stufe sei-
ner Erhohung erreicht. In dieser seiner unvergleichlichen Hoheits-
stellung tibergibt Christus seiner Kirche die «I'iille dessen, der alles in
allem erfiillt», die Gottesfiille (Eph. 1, 23). Das geschieht so, dass die
Glaubigen «die alle Erkenntnis tibersteigende Liebe Christi erkennen
und erfiillt werden von der ganzen Gottesfiille» (Eph. 3, 18. 19), bis die
Kirche unter dem stindigen Zufluss des gottlichen Lebens heran-
wichst «zum Vollmass der Christusfiille» (Eph.4, 13). Sofern diese
Christusfiille uns erst in der Endzeit zuteil wird, ist die Katholizitit
der Kirche grundlegend eine eschatologische Grosse.

Die so zu verstehende Katholizitit kommt der Kirche zuin ihren
beiden Wesensgestalten, die sie als Gemeinschaft der Heiligen und am
Heiligen hat. Als Gemeinschaft geheiligter Personen ist die Kirche
katholisch durch die unmittelbare Kinheit, Ganzheit und Fille des
Lebens, das ihren Gliedern grundsétzlich «an allen Orten» in gleicher
(wesensiahnlicher) Weise gegeben wird. Als Gemeinschaft am Heili-
gen ist die Kirche katholisch durch ihr treues Festhalten an den auf
Christus und die Apostel zuriickgehenden Ordnungen im Bekenntnis,
Kultus und in der Amterordnung «an allen Orten». Diese beiden Ge-
stalten der Katholizitit, die innere, unsichtbare, und die dussere,
sichbare, miissen aber — und darauf ist der Nachdruck zu legen — in
ihrer Finheit gesehen werden. Beide zusammen bilden die «organische
Katholizitit», wie sie besonders deutlich am Kirchenbegriff Augu-
stins aufleuchtet, wenn er die Katholizitit der Kirche mit der Formel
ecclesia universaliter perfecta umschreibt!!. Unter dieser organischen
Katholizitiat verstehen wir, dass die Kirche — ihrem Sollens-Charak-
ter entsprechend — katholisch, ganzheitlich sein muss in ihren Ord-
nungen, damit die Glaubigen ungeschmélert Anteil bekommen an der
ganzen I'ille des Lebens, die Christus durch eben diese Ordnungen
der Kirche schenkt.

Wird der Begriftf der Katholizitdat von den pleroma-Stellen des
Epheserbriefes in diesem umfassenden Sinne verstanden, so gewinnt

11 KFriedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, Miinchen 1937, S. 6.




er — wie das Sartory in seinem bemerkenswerten Aufsatz: «Was ist
katholisch 712y darlegt — dadurch immer auch einen kosmischen
Aspekt. Wir meinen zwar nicht, die Katholizitit der Kirche besage,
dass die Kirche selbst so im Besitze der Gottesfiille sei, dass sie mit ihr
jetzt schon den Kosmos durchdringen kénne und dass Katholizitit an
sich «allumfassende Erlosung» bedeute. Um nicht ausschweifenden
Spekulationen iiber die Katholizitéit in ihrem kosmischen Aspekt zu
verfallen, ist es notwendig, sich stets vor Augen zu halten, dass der
Herr seiner Kirche die Gottestfiille, die als Auferstehungsleben zu ver-
stehen ist, immerfort erst gibt, und zwar nur in dem Masse, als sie sich
im Gehorsam gegen ihn unter das Kreuz stellt. Darum kann sie der
Welt ihre Katholizitit immer nur tectam cruce bezeugen, d.h.durch
den Dienst, den sie ihr in der Unterstellung unter das Kreuz erweist.
Aber in dieser Unterstellung unter das Kreuz - und dasist dasrichtige
an dem kosmischen Aspekt — muss sie der Welt gegeniiber offen, all-
seitig und unvoreingenommen sein, sie muss sich dem Kosmos und
der iiber ihm und in ihm waltenden Vernunft offenhalten — Vernunft
hier nicht verstanden als ratio und schon gar nicht als menschliche
ratio, sondern als das in der Uroffenbarung sich vollziechende Wirken
des Logos, in dem die grossen Ordnungen des menschlichen Zusam-
menlebens und die ganze Geisteskultur der Menschheit ihren Grund
haben. Um das an drei Beispielen zu verdeutlichen : katholisch sein
heisst unter diesem kosmischen Aspekt : sich nicht auf ein bestimmtes
Vernunft- und Denkschema oder eine einseitige philosophische Sicht
festlegen, weder auf die aristotelische, noch auf die platonische, noch
auf die existentialistische, sondern allen Denkrichtungen ihr relatives
Recht einriiumen, sofern sie sich nicht gegen die Offenbarung richten
und die Hoheitsstellung Christi nicht antasten. Die Kirche muss
sodann katholisch sein in dem Sinne, dass sie die grossen Grundord-
nungen im rechtlichen und staatlichen, im wirtschaftlichen und so-
zialen Leben der Vélker in ihrer relativen Selbstindigkeit respektietr
und sich dem kulturelllen Schaffen der Menschheit in Wissenschaft
und Kunst, sofern sie das Heilige nicht entweihen, aufgeschlossen
zeigt. Und die Katholizitit der Kirche wird sich darin zeigen miissen,
dass sie — um ihrer Sichtbarkeit willen — die wertvollsten Giiter kultu-
rellen Schaffens in ihren Dienst stellt und dabei den nationalen und
lokalen Eigentiimlichkeiten der verschiedenen Vélker, ihren durch
die Tradition bewihrten Sitten und Gebriuchen den gebiihrenden
Spielraum lisst.

 2Thomas Sartory, Was heisst katholisch ? UNA SANCTA 1958, S. 263.



e MY o

Dies und manch anderes mehr, das soll mit Nachdruck betont
werden, gehort nicht unbedingt zum Wesen der Katholizitiat der Kir-
che, macht aber ihre Integritiat und Vollstindigkeit aus. Es scheint
uns wichtig zu sein, dass wir diesen Unterschied, auf den wir noch zu-
riickkommen werden, jetzt schon machen: den Unterschied zwischen
dem Wesen und der Vollstindigkeit der Katholizitit. Zu ihrem Wesen
gehort alles, was fiir sie konstitutiv, wesensnotwendig ist, die soge-
nannten necessaria, wihrend zu ihrer Vollstiandigkeit alle Dinge geho-
ren, durch die diese necessaria ihre konkrete Ausgestaltung und Fiil-
lung erfahren, die aber nicht wesenskonstitutiv sind und in deren Aut-
nahmeoder Ablehnung weitgehende Freiheit bestehen muss. Die Voll-
standigkeit ist aber — wohlverstanden — noch nicht das pleroma, die
Fiille, die als Geoffenbartsein des Wesens Gottes an der Kreatur immer
im Verborgenen bleibt. Sie kannnur deren Reflex oder Spiegelbild sein.

Allzu weitgehenden Spekulationen iiber die Katholizitat der
Kirche, die oft sehr zeitbedingt sind, ist eine uniibersteighare Grenze
gesetzt durch die vierte nota der Kirche, durch ihre Apostolizitit.

Das Pradikat apostolisch hat verhaltnisméssig spit — endgiiltig
erst durch das 1I.6kumenische Konzil von 381 — allgemeine Auf-
nahme in das kirchliche Denken gefunden. Es wurde unerlisslich, als
sich der zeitliche Abstand vom apostolischen Zeitalter immer mehr
vergrossert hatte und das ausdriickliche Bekenntnis zum Gegriindet-
sein der Kirche auf dem « Fundament der Apostel und Propheten, des-
sen Eckstein Christusist» (Eph. 2, 20), sich fiir die konkrete geschicht-
liche Kirche aufdringte. Dieses vierte Wesensmerkmal ist indessen
gegeniiber den drei ersten keine Neuerung, sondern deren Anwen-
dung auf die Zeit. Wie die Einheit, Heiligkeit und Katholizitit die
Selbstidentitit des gottlichen Gnadenlebens meinen (die letztere
diese Selbstidentitit in der raumlichen Ausdehnung der Kirche), so
meint die 4 postolizitit der Kirche die Selbstidentitiit thres Lebens in der
zewtlichen Abfolge: die Kirche ist apostolisch als die, die im Verlauf der
(reschichte das Leben fortzu empfingt in der Unterordnung unter das
Wort und den Willen der Apostel, durch die der Herr selbst zur Kir-
che spricht. Als ¢innere» Apostolizitit, die sich im Glauben und im
Gehorsam der Heilsgemeinde gegeniiber dem apostolischen Wort und
Willen vollzieht, ist sie eine christologisch-pneumatische Grosse. Als
«dussere» Apostolizitit kommt sie der Kirche als Heilsstiftung in dem
Masse zu, als sie in den fiir sie konstitutiven Grundordnungen — in
Bekenntnis, Kultus und Amt — verharrt und grundsitzlich-intentio-
nal das tut, was Christus und die Apostel von ihr getan haben wollen.



I T .

So verstanden, gehoren Katholizitat und Apostolizitiat der Kir-
che untrennbar zusammen wie Raum und Zeit. Katholizitit ist — rich-
tig verstanden — bewahrte und entfaltete Apostolizitit!3. Die Aposto-
lizitiit hat in gewisser Beziehung vor der Katholizitiit sogar den sach-
lichen Vorrang, insofern als die Katholizitit der Kirche immer wieder
an ihrer Apostolizitit zu messen ist. Die Frage ist dann allerdings die,
wie weit oder wie eng das apostolische Depositum gefasst wird.

[n einer gewissen Wechselwirkung zu dem, was tiber die Katholi-
zitit der Kirche gesagt wurde, ist auch in Beziehung auf ihre Aposto-
lizitit zu unterscheiden zwischen dem, was zu threm Wesen, und dem,
was zu vhrer Vollstindighkeit gehort. Zum Wesen der Apostolizitit ge-
hort das, was Luther das « apostolische Evangelium» nennt, namlich
das durch die Apostel bezeugte Wort Gottes. An diesem Punkte aber
scheiden sich die Geister: evangelisch-reformatorisches Denken ver-
. steht unter diesem Wort rein nur das Verkiindigungswort im engeren
Sinn, withrend katholisches Denken immer auch das, was die Apostel
als Botschafter ihres Herrn in der Urgemeinde nicht nur verkiindet,
sondern unter dem Walten des Heiligen Geistes gewollt, angeordnet
oder einfach geiibt haben, in das apostolische Evangelium mit ein-
schliesst. s gehort mit anderen Worten zum apostolischen Deposi-
tum nicht nur die Heilige Schrift, sondern auch die apostolische Ur-
tradition, die mit der neutestamentlichen Kanonbildung um das Jahr
200 ihren Abschluss fand und die von der spiteren kirchlichen Lehr-
tradition wohl zu unterscheiden ist. Zu dieser apostolischen Urtradi-
tion gehdren nach gemeinkatholischer Lehre die Kanonbildung
selbst, das (Glaubensbekenntnis in seiner Urform als regula fidei, das
dreigestufte Amt des Bischofs, Priesters und Diakons und die sakra-
mentalen Handlungen der Kirche, die tiber die beiden sogenannten
Herrensakramente hinausgehen. Zum Wesen der Apostolizitit der
Kirche gehort weiterhin die Interpretation des apostolischen Deposi-
tums, wie sie durch den consensus patrum und die Glaubensentschei-
dungen der 6kumenischen Konzilien der ungeteilten Kirche, soweit
sich diese in der Unterordnung unter die Heilige Schrift als der norma
normans vollzogen, als allgemeinverbindliche norma normata ange-
nommen wordenist. Aufdiesem Boden stehen jedenfalls grundsitzlich
die orthodoxe, die anglikanische und die altkatholische Kirche, wih-
rend die romisch-katholische und die evangelisch-reformatorische
Kirche noch ihre eigenen Sonderbekenntnisse und ihre Sondertradi-
tionen haben, die nicht unbedingt aus dem depositum fidei der alten
Wﬁsﬁer, Katholisch, Altkatholisches Jahrbuch 1958, S. 26.



e I8 s

Kirche abzuleiten sind oder dieses in einseitiger Weise interpretieren.
Um solchen Sonderentwicklungen entgegenzuwirken und sie fiir das
eigene kirchliche Leben zu verhindern, haben die altkatholischen
Bischofe in ihrer Utrechter Erklarung von 1889 zum obersten Krite-
rium ihres kirchlichen Handelns den Grundsatz des hl. Vinzenz von
Lerin gewihlt: « Lasset uns festhalten, was immer, iiberall und von
allen geglaubt worden ist, denn dies allein ist wahrhaftig und eigent-
lich katholisch.»

Esist hier nicht der Ort, diesen Grundsatz, wie er von den Altka-
tholiken verstanden wird, niher zu erklirenl4. Es geniigt hier zu
sagen, dass durch diesen Grundsatz die Grenzen abgesteckt wurden,
innerhalb deren die Apostolizitit der Kirche sich zu entfalten hat,
Damit ist aber noch nichts iiber ihre Vollstindigkeit gesagt. Zu die-
ser gehort — wie zur Katholizitit der kosmische Aspekt — der Aeils-
geschichtliche Aspekt's. Weil Jesus Christus das verbum incarnandum
von Anbeginn war, muss die Kirche und ihre Apostolizitit immer
auch im Gesamtzusammenhang des Offenbarungsgeschehens gesehen
werden. Unter diesem Aspekt ist die Apostolizitit der Kirche schon
in der alttestamentlichen Heilsgeschichte als deren Vorausbild gegen-
wirtig und wird ihr andererseits in ihrer Vollstindigkeit erst zuteil
werden, wenn Jesus Christus, umgeben von seinen Aposteln, erschei-
nen wird in Macht und Herrlichkeit. Die Apostolizitit der Kirche in
diesem umfassenden Sinn ist das heilsgeschichtlich-eschatologische
Moment im Leben der Kirche. Unter diesem heilsokonomischen
Aspekt gehoren zur Vollstéindigkeit der Apostolizitit der Kirche alle
jene Elemente, an denen deutlich wird, dass in der Kirche und durch
die Kirche die Heilsgeschichte, wenn auch verhiillt, weitergeht. Zu
denken ist vor allem an die Heiligen, die durch ihr Wirken sich als be-
sonders begnadete Zeugen des der Kirche gegebenen Lebens erwiesen
haben, an die in der Gemeinde immer wieder auf brechenden Charis-
men, an das Ménchstum mit seiner Askese und Kontemplation, an die
verhéltnismissig sehr spiite Fixierung der Siebenzahl der Sakra-
mente, an die im Zeichen der Auferstehung und Wiederkunft Christi
sich vollziehende Ausgestaltung und Ausschmiickung der Eucharis-
tiefeier, an die mit ihr verbundene Verherrlichung Gottes in der Ge-
meinschaft mit den himmlischen Heerscharen, an das Gebet fiir die

14 Urs Kiiry, Der canon fidei der alten Kirche und wir, Internationale
Kirchliche Zeitschrift, Bern 1962, S. 86 ff.

15 Thomas Sartory, a.a. 0., S.260. Bei ihm allerdings auf die Katholizitét
der Kirche bezogen.



wem 1B mees

Verstorbenen, an den diakonischen Dienst der Kirche und an anderes
mehr. Wie zur Apostolizitiat der Kirche, gehoren alle diese Elemente
immer auch zu ihrer Katholizitit, woran denn auch konkret sichtbar
wird, wie eng diese beiden notae zusammengehoren.

Doch geht es uns hier nicht um eine phinomenologische Um-
schreibung der Katholizitit und Apostolizitit der Kirche, sondern
um die heute so aktuelle Frage, ob und wie, wenn diese beiden Attri-
bute im dargelegten Sinn verstanden werden, ein Gesprich oder gar
eine Annitherung zwischen den getrennten Kirchen méglich sei. Nach
dem Letztgesagten diirfte es klar sein — das ist jedenfalls das Anliegen
der altkatholischen Kirche von Anfang an gewesen —, dass es zu einer
Wiedervereinigung der Kirchen nur kommen kann auf der Basis des-
sen, was zum Wesen der Katholizitit und Apostolizitiat der Kirche
gehort, nicht aber noch alles dessen, was ihre Vollstindigkeit aus-
macht. Damit ist nicht einem Minimalismus das Wort geredet, wohl
aber dem augustinischen, auf dem II.Vatikanum auch von der
rémisch-katholischen Kirche angenommenen Grundsatz Rechnung
getragen, dass die Einheit eine solche in der Substanz, in den necessa-
ria sein, wihrend in den dubia Freiheit, in allem aber die Liebe walten
miisse!®. Durch diese necessaria wird gleichsam das Kraftfeld abge-
steckt, auf dem die volle Katholizitit und Apostolizitit in aller Frei-
heit und darum in je verschiedener Weise sichtbare Giestalt anneh-
men kann.

Welches diese necessaria sind, die die Katholizitit bzw. die
Apostolizitit der Kirche ausmachen, hat der erste christkatholische
Bischof der Schweiz, Eduard Herzog, im Giespriich mit der anglikani-
schen Kirche im Sinne dessen, was wir die organische Katholizitit
genannt haben, auf die prignante Formel gebracht: die Kirche muss
— in der Unterordnung unter die Heilige Schrift — katholisch sein im
Bekenntnis, in threm Gottesdienst und in threm Amit'7. Er stand damit
in Ubereinstimmung mit der Unionsformel, auf die sich auf dem Alt-

16 Tgnaz von Déllinger in der Einladung zur ersten Bonner Unionskon-
ferenz. H. Reusch, Bericht iiber die Unionskonferenzen, Bonn 1874, S.1. Der
entsprechende Satz im Dekret tiber den Okumenismus lautet : « Beim Vergleich
der Lehren miteinander soll man nicht vergessen, dass es eine Rangordnung
oder Hierarchie der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je nach
der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christli-
chen Glaubens.»

17 Eduard Herzog, Hirtenbrief iiber die kirchliche Gemeinschaft mit der
anglo-amerikanischen Kirche, Bern 1881. Ferner: Der religiose Standpunkt
der christkatholischen Kirche, Internationale Kirchliche Zeitschrift, Bern
1919, 8. 273 ff.



sl s

katholiken-Kongress von 1872 die Vertreter der orthodoxen, anglika-
nischen und altkatholischen Kirche geeinigt hatten!® und die dann
spater im anglikanischen Lambeth Quadrilateral von 1888 eine. For-
mulierung gefunden hat, die als sehr knappe, aber das Wesentliche
erfassende Umschreibung der Katholizitit der Kirche gelten kann?.

In diesem wichtigen Dokument werden — so meinen wir das
Lambeth Quadrilateral verstehen zu kénnen — unter Betonung des
Vorranges der Heiligen Schrift gerade die drei Grundelemente nam-
haft gemacht, die auch Bischof Eduard Herzog als konstitutiv fiir die
Katholizitit der Kirche bezeichnet hat und die es der altkatholischen
Kirche im Jahre 1931 ermoglicht haben, unter Anerkennung der
Katholizitit der anglikanischen Kirche mit ihr in die Abendmahls-
gemeinschaft zu treten. Darnach ist katholisch die Kirche, die als
Bekenntnisgrundlage die beiden Glaubenssymbole, das apostolische
und das niciische, als «hinreichende Darstellung des christlichen
“Glaubens» anerkennt, wobei vorausgesetzt wird, dass diese zu ihrem
vollen Verstindnis der Interpretation durch die dogmatischen Ent-
scheidungen der allgemeinen Konzilien der ungeteilten Kirchen
bediirfen, von denen diejenigen iiber die Dreieinigkeit Gottes, die
Gott-Menschheit Christi und die Jungfrau Maria als Gottesgebérerin
die wichtigsten sind. Katholisch ist sodann die Kirche, die in den
Mittelpunkt ihres kirchlichen Handelns die beiden sogenannten Her-
rensakramente, Taufe und Abendmahl, stellt. Dadurch wird aber

18 Der Beschluss der Unionskommission des II. Altkatholiken-Kongresses
in Kéln vom 23. September 1872 lautet:
Prinzipien, die unserer Arbeit zugrunde liegen miissen :
1. Gottheit Christi. 2. Er hat eine Kirche gegriindet. 3. Als Quellen sind anzu-
nehmen: a) die Heilige Schrift, b) die Lehren der ¢kumenischen Konzilien, c)
die Lehren der Kirchenviter der ungeteilten Kirche (die mit der Heiligen
Schrift iibereinstimmende Uberlieferung). 4. Criterium : der Ausspruch des hl.
Vincentius Lerinensis « Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum
est». 5. Als Methode ist die historische gewiihlt.

1 Wortlaut des Lambeth- Quadrilateral von 1888:
1. Die Schriften des Alten und Neuen Testamentes, da sie alles enthalten, was
zum Heil notwendig ist, und weil sie die Regel und hochste Richtschnur des
Glaubens sind.
2. Das Glaubensbekenntnis der Apostel als Taufsymbol und das Niciische
Glaubensbekenntnis als hinreichende Darlegung des christlichen Glaubens.
3. Die zwei von Christus eingesetzten Sakramente: die Taufe und das Abend-
mahl des Herrn, zu spenden unter dem unabéinderlichen Gebrauch der Einset-
zungsworte Christi und der von ihm selbst verordneten Elemente.
4. Der historische Episkopat, angepasst je nach der Art seiner Verwaltung den
verschiedenen lokalen Bediirfnissen der Voélker und Menschen, welche von
Gott zur Einheit seiner Kirche berufen sind.



s 1B ==

nicht ausgeschlossen, dass auch andere kirchliche Handlungen als
Sakramente gelten kénnen und es nach dem Wortlaut des anglikani-
schen Prayer-Book tatsichlich auch sind, so vor allem die Fir-
ung, die Busse, der ordo, die Ehe (wie das heute auch von einzelnen
orthodoxen Theologen anerkannt wird). Katholisch ist die Kirche in
threr Amterordnung darin, dass sie festhiilt am sogenannten «histori-
schen Episkopat», d.h. an dem von der alten Kirche angenommenen
Bischofsamt in Verbindung mit dem Presbyterat und dem Diakonat.

In dieser Interpretation sind jedenfalls die Grundelemente der
Katholizitat der Kirche gewahrt, aber sie bediirfen der Entfaltung,
die — wohlverstanden — zunichst im Rahmen des Wesens der Katholi-
zitiit zu bleiben hat und die Frage nach deren Vollstéindigkeit noch
Immer offenliisst. Diese Entfaltung aber miisste im Blick auf die heu-
tige Situation der Okumene folgendes bedeuten :

In bezug auf die Bekenntnisfrage kann es nicht mehr dabei blei-
ben, dass wir die beiden 6kumenischen (laubenssymbole und die all-
gemeinen Glaubensentscheidungen der alten Kirche denkend nach-
vollziehen. Es muss vielmehr versucht werden, die Glaubensfragen,
die die alte Kirche in ihren Entscheidungen offengelassen hat — so die
Fragen der Soteriologie und der Eschatologie sowie die Lehre von der
Kirche, vom kirchlichen Amt und von den Sakramenten — von den
beiden altkirchlichen Grunddogmen, vom Satze iiber die Trinitéit und
vor allem vom Dogma von der Gott-Menschheit Christi her, neu zu
durchdenken und iiber sie durch Uberwindung spiiterer einseitiger
konfessioneller Fixierungen zu einem Konsensus zu gelangen, der mit,
den beiden grundlegenden Siitzen der altenKirche in innerer Uberein-
stimmung steht. Nur auf diesem Wege ist es moglich, in der Lehre zur
katholischen Fiille zu gelangen 2°.

Was die Sakramente betrifft, so sind sie deutlicher als bis jetzt
in die Heilsgeschichte, die sich in der Kirche abbildlich ereignet, ein-
zuordnen und von diesem heilsgeschichtlich-apostolischen Aspekt
her neu zu durchdenken. Dabei miisste die oft iibersehene Tatsache,
dass ihre Siebenzahl im Westen erst im 11.Jahrhundert und im
Osten noch spiiter fixiert worden ist, im gemeinsamen Gespriich ab-
geklirt und ein entsprechender Konsensus herbeigefithrt werden.
Wichtiger aber noch fiir die Katholizitiit der Kirche ist es, dass eine

2 I'n welcher Richtung das geschehen kénnte, hat der Verfasser dieses Auf-
satzes in seinem Buch «Die altkatholische Kirche» (Evangelisches Verlags-
werk, Stuttgart 1966) fiir die Probleme der Soteriologie zu skizzieren versucht,
S.162ff.



— 16 —

Sakramentenlehre angestrebt wird, die alle Einseitigkeiten, die ein-
seitig ontisch-kausative und die einseitig eidetisch-kognitive Deu-
tung der Sakramente, die sich schon in der katholischen Friithkirche
und dann im Frithmittelalter unversohnlich gegeniiberstanden, tiber-
windet, was allein moglich ist durch eine stirkere Ausrichtung auf
den eschatologischen Charakter der Sakramente. Dabei wire zu iiber-
legen, ob die erste Deutung mehr auf die unmittelbar-gegenwirtige,
die zweite mehr auf die zukiinftig-eschatologische Heilswirkung zu
beziehen wiire.

Das in der heutigen ékumenischen Situation aktuellste und
auch umstrittenste Postulat ist dasjenige eines wahrhaft und eigent-
lich katholischen Verstindnisses des geistlichen Amtes. Es ginge iiber
den Rahmen unserer Ausfiihrungen hinaus, wollten wir hier auf die
katholische Lehre von der Kirche und vom Amt, wie wir sie verste-
hen, niher eingehen. Wir kénnen nur eben stichwortartic das Wich-
tigste hervorheben?!. Mit dem historischen Episkopat, von dem das
Lambeth- Quadrilateral spricht, kann nach unserem Verstindnis nur
das Bischofsamt (in seiner Verbindung mit dem Presbyterat und
dem Diakonat) gemeint sein, wie es auf Grund des neutestamentli-
chen Zeugnisses etwa um das Jahr 200 von der ganzen Kirche im
Nachvollzug der in der Urkirche sich abzeichnenden Entscheidung
Gottes angenommen worden ist. Die Annahme des Bischofsamtes
war nicht nur eine «praktische» Massnahme, sondern eine von der
Kirche im Glauben vollzogene Entscheidung, die in analoger Weise
erfolgt ist wie die Entscheidung fiir den Schriftkanon und fiir das
Taufsymbol als regula fidei. Das dreigestufte «apostolisch-katholi-
sche Amt» ist — im Unterschied zum Amt der spiteren reformatori-
schen Kirchen - dadurch gekennzeichnet, dass es nicht nur auf das
Wort und den Heiligen Geist, sondern primér auf den Willen und die
Anordnung der Apostel zuriickgefiihrt und damit in den heils-
geschichtlichen Stiftungszusammenhang mit Christus geriickt wird,
sodann dass es durch Handauflegung unter Anrufung des Heiligen
Greistes iitbertragen wird, wobei diese Ubertragung bedeutet, dass der
Empfinger eine Gnadengabe empfingt, die er vorher nicht besessen
hat, und endlich dass durch diese Handauflegung die Ubertragung
einer Vollmacht erfolgt, die zugleich mandatum und munus ist und
die nach dem Urbild des dreifachen Amtes Christi die Beauftragung

21 Fbendort, S.279ff. Vgl. dazu die Ausfithrungen des Verfassers zu den
anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen, Internationale Kirchli-
che Zeitschrift, Bern 1966, S. 193 {f.



und Bevollmichtigung zum Lehr-, Priester- und Hirtenamt in sich
schliesst. Die katholische Handauflegung hat also nicht nur — wie im
allgemeinen von der protestantischen, speziell von der reformierten
Theologie gelehrt wird — die Bedeutung eines Zeichens und einer
segnenden Bestitigung dafiir, dass der zum Dienst in der Kirche Be-
rufene die Gnadengabe schon empfangen hat, oder einer blossen Fiir-
bitte um den Heiligen Geist, sondern sie ist eine in der Horizontalen
durch Vermittlung der apostolischen Amtssukzession sich vollzie-
hende (Jbertragung eines Auftrages und einer Vollmacht, die ihren
Grund in der in der Vertikalen sich vollziehenden Sendung durch den
Herrn der Kirche hat (Jo. 20, 21 ff.). s muss aber zugegeben werden,
dass es nach dem neutestamentlichen Zeugnis Amter und Dienste
gibt, die nicht durch Handauflegung, sondern unmittelbar vom Hei-
ligen Geist oder vom erhohten Herrn eingesetzt worden sind : so die
freien pneumatischen Dienste der Lehrer, Propheten, Apostel, Hir-
ten, Evangelisten. Insofern kann gesagt werden, dass die Entschei-
dung der alten Kirche fiir das apostolisch-katholische Amt durch
Vollmachtiibertragung unter Handauflegung zwar nicht falsch oder
etwa nicht ganzheitlich-katholisch war, wohl aber dass diese Knt-
scheidung darin unvollstiindig war, dass diesen freien Diensten nicht
der notige Raum belassen und so das apostolisch-katholische Amt,
wenn nicht grundsitzlich, so doch faktisch, monopolisiert worden ist.
Sollnun im heutigen ckumenischen Gespriich iiber das geistliche Amt
eine Anniherung oder Einigung erzielt werden, so kann der Weg dazu
nicht der sein, einfach zu erkliren : Weil die Kirche heute in viele Teil-
kirchen aufgespalten ist, besitzt keine dieser Teilkirchen das ganze
Amt, sondern nur einen Teil oder Ausschnitt davon. Richtig an dieser
Sicht ist, dass sich die Kirchen heute alle in einem Notstand befinden,
auch die Kirchen, die das apostolisch-katholische Amt beibehalten
haben. Aber dieser Notstand kann nicht in der Weise behoben wer-
ven, dass die — wie man meint — in den verschiedenen Kirchen sich
vorfindenden Teilstiicke des einen Amtes zusammengelegt und die
verschiedenen kirchlichen Amter in diesem Sinne gegenseitig «reinte-
griert» werden. Wir meinen vielmehr, der Weg konne nur der sein,
dass das apostolisch-katholische Amt in seiner Unversehrtheit und
Ganzheit in einer vereinigten Kirche der Zukunft die «ordnende
Mitte» wird sein miissen, der die grundsiitzlich andersgearteten, un-
mittelbar vom Heiligen Geist geschaffenen Dienste zugeordnet wiir-
den. Wenn das nicht geschieht, sondern statt dessen eine voreilige
Reintegration der verschiedenen Amter angestrebt wird, dann ent-



— 18 —

steht ein Kompromissgebilde, das im Neuen Testament ohne Grund
und Anhalt ist und durch das sowohl das katholische wie das genuin-
reformatorische Amt in ihrem je verschiedenen Wahrheitsgehalt
aufgehoben wiirden. Und ich frage mich, ob es angesichts dieser Lage
nicht eine der vordinglichsten Aufgaben der in der ILAFO vertrete-
nen Kirchen sein miisste, in der Frage des Amtes im dargelegten Sinn
ein richtunggebendes Wort zu suchen? Das kann aber nur so gesche-
hen, dass wir unter dem Festhalten am historischen Episkopat eine
moglichst umfassende und plerophore Lehre vom Amt iiberhaupt
-anstreben, in der sowohl das durch Handauflegung vermittelte, in der
apostolischen Sukzession stehende apostolisch-katholische Amt, wie
die freien Dienste der Kirche und die von ihnen zu unterscheidenden
Charismen den ihnen gebiihrenden Platz finden.

Wir kommen zum Schluss. Wir haben mit unseren letzten Be-
merkungen tber das Bekenntnis, das Sakrament und das geistliche
Amt nur einige konkrete Hinweise geben wollen, in welcher Richtung
sich nach unserer Meinung die theologische Arbeit der ILAFO in Zu-
kunft gestalten konnte. Wir wollen diese Hinweise nicht abschliessen,
ohne noch einmal daran zu erinnern, was wir zu Beginn unserer Aus-
fithrungen gesagt haben: wir haben uns bewusst zu bleiben, dass all
unsere Aussagen iiber die Kirche und ihre Katholizitit von je ver-
schiedenen Grundvorstellungen bestimmt sind, die infolge ihrer exi-
stenziell-konfessionellen Bezogenheit nie ganz mitteilbar und schon
gar nicht iibertragbar sind. Wer die uns damit aufgerichteten Schran-
ken nicht sehen will, det verfallt dem kirchlichen Synkretismus, dem
schlimmsten Feind der echten Okumene. Wir konnen in dieser Lage
nur eines tun: die durch unser existenziell-konfessionelles Kirchesein
geprigten (Grundvorstellungen in ihrer Gegensitzlichkeit entschér-
fen durch ein ebenso existenzielles Wissen darum, dass wir alle als
Glieder unserer verschiedenen Kirchen — was immer uns die «mysti-
sche Wirklichkeit» der Kirche bedeuten mag und was immer wir iiber
sie denken und aussagen mogen —zuerst und grundlegend Glieder des
Einen wandernden Gottesvolkes sind und dass wir als dieses wan-
dernde Gottesvolk alle vom gleichen Ursprung, von Jesus Christus,
herkommen und dass wir alle auf das gleiche Ziel hinwandern, auf das
Reich hin, mit dessen Kommen erst Gott sein letztes Wort sprechen
wird.

Bern Urs Kiiry



	Von der Katholizität der Kirche

