
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 58 (1968)

Heft: 1

Artikel: Von der Katholizität der Kirche

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Katholizität der Kirche

In seinem bemerkenswerten Buch «Einheit ohne Vereinigung»
weist der orthodoxe Ökumeniker L.Zander auf die grosse
Denkschwierigkeit jeder ökumenisch ausgerichteten Ekklesiologie hin, die
darin besteht, dass alle Aussagen über die Kirche, über ihr Wesen und
ihre Merkmale, immer schon Prädikate sind zu einem Subjekt, das als

allgemein anerkannt vorausgesetzt, in Wahrheit aber nach der je
vorgegebenen konfessionellen Sicht grundverschieden verstanden wird1.
Auch die exegetisch und dogmatisch sorgfältigsten und umfassendsten

Aussagen über die Kirche sind immer schon bestimmt durch eine
« Grundvorstellung» von der Kirche, die jenseits aller rational-wissenschaftlichen

Reflexion steht und die ihre objektive Entsprechung in
der, wie sie Zander nennt, «mystischen Wirklichkeit» der Kirche hat
und der in »subjektiver Beziehung eine konfessionell geprägte Erfahrung

eben dieser Wirklichkeit entspricht. So ist beispielsweise für
den Römisch-Katholiken der päpstliche Primat, wie ihn das I. und
das II. Vatikanum verstehen, ein Wesensbestandteil seiner
Grundvorstellung von der Kirche, die sein ganzes übriges Denken bestimmt.
Darum vermag er die Einwendungen gegen den Primat wohl bis zu
einem gewissen Grade zu verstehen und sogar als partiell berechtigt
anzuerkennen, aber sie erschüttern ihn nicht, weil sie jene Grundvorstellung

nicht treffen, aus der der Primat abgeleitet ist. Auf der
anderen Seite vermag der Katholik den Protestanten nur schwer zu
verstehen, wenn dieser von der Kirche im «religiösen» oder
«Glaubenssinn» (Rudolf Sohm)2, d. h. von der Kirche als einer Wirklichkeit
spricht, die sich nicht nur subjektiv, sondern gerade auch objektiv im
Glauben ihrer Angehörigen vollzieht, und nun gerade das, was dem
Katholiken wichtig ist, die objektiven Ordnungen der Kirche in Amt
und Sakrament, nur allzu leicht als unwesentlich beiseite schiebt.
Auch Kirchen wie die, die in der ILAFO3 vertreten sind und die die
ekklesiologische Bekenntnisformel des Nicäums ohne Einschrän-

1 Leo A.Zander, Einheit ohno Vereinigung, Evangelisches Verlagswerk,
Stuttgart 1959, S.173ff.

2 Rudolf Sohm, Kirchenrecht, Leipzig 1892, Bd.I, S.19ff., Bd.II, 1923,
S.165, 172.

3 Dieser Aufsatz gibt den Text eines Vortrags wieder, der auf der Tagung
der ILAFO International League for Apostolic Faith and Order) vom 3. bis
8. September 1967 in Freiburg in der Schweiz gehalten wurdo. Kr ist bereits in
Heft 4/1967 der römisch-katholischen Zeitschrift UNA SANCTA erschienen.
Er wird hier als Beitrag zum orthodox-altkatholischen Gespräch
nachgedruckt.



kung anzunehmen bereit sind, müssen sich klar sein darüber, dass

sie, unter sich und erst recht gegenüber den nicht diesem Kreis ange-
hörigen Kirchen, solchen Grundvorstellungen von der Kirche
verhaftet und darum von der Gefahr nicht entbunden sind, bei
weitgehender Übereinstimmung in ihrem ekklesiologischen Denken doch

unter der Kirche, ihrer Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität,

letzterdings sehr Verschiedenes zu verstehen. Aus dieser für
das heutige ökumenische Gespräch charakteristischen Lage kann es,

wie wir meinen, nur einen Ausweg geben : schlicht anzuerkennen, dass

es diese sehr verschiedenen Grundvorstellungen über die Kirche gibt
und dass sie infolge ihrer existentiell-konfessionellen Bezogenheit nur
relativ mitteilbar sind. Das aber nötigt uns, unsere ekklesiologischen

Aussagen unter den ausdrücklichen Vorbehalt zu stellen, dass

die wirkliche Kirche ein Mysterium ist, das all unsere
Begriffsbestimmungen über die Kirche transzendiert, und dass dieses Mysterium

der Kirche sich in einem anderen Raum vollzieht als in dem

unseres Nachdenkens über sie, dass mit anderen Worten die von uns
gedachte Kirche noch nicht die wirkliche Kirche ist. Dieser Vorbehalt
ist zu machen, aber er entbindet uns andererseits nicht von unserer
Pflicht, einen echten Konsensus anzustreben, dessen Hauptmerkmal
darin wird bestehen müssen, dass unsere Begriffsbestimmungen nach

oben, nach dem Mysterium hin, offen bleiben, aber andererseits doch
so umfassend und plerophor sind, dass sie uns den Weg zu diesem

Mysterium zeigen und uns seine existenzielle Erfassung ermöglichen.
Unter diesem ausdrücklichen Vorbehalt soll im folgenden

versucht werden, aufGrund der ekklesiologischen Bestimmungen des Ni-
cäischen Glaubensbekenntnisses zu explizieren, was wir von unserer
altkatholischen Ekklesiologie her unter der Kirche, ihrer Einheit,
Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität glauben verstehen zu müssen.

Ich glaube die Eine, heilige, katholische, apostolische Kirche,
heisst es genau genommen im Symbolum, und nicht : Ich glaube an...
die Kirche. Denn glauben «an» kann man nur an göttliche Personen,
nicht aber an eine geschöpfliche Grösse, wie das die Kirche unbeschadet

ihres göttlichen Ursprungs ist. Wenn wir aber bedenken, dass dem
Bekenntnis zur Kirche im Symbolum das Bekenntnis zum Vater,
zum Sohn und zum Heiligen Geist vorangeht, so kann in diesem
trinitarischen Zusammenhang das «ich glaube die Kirche» nur
bedeuten : ich glaube an den in dieser geschöpflichen Kirche
gegenwärtigen Christus, an den in ihr waltenden Heiligen Geist, die beide

von Gottvater gesandt sind und die in ihrer Dreieinigkeit als ein Sub-



jekt die Kirche schaffen, gründen, beleben. Die Kirche ist das
auserwählte Volk Gottes, der geheimnisvolle Leib Christi, der lebendige
Tempel des Heiligen Geistes in einem. Dass sie das in einem ist,
bedeutet, dass der dreieinige Gott als der Vater, der sendet, in dem

von ihm gesandten Sohn und Heiligen Geist der Kirche nach seiner
eigenen trinitarischen Ordnung gegenwärtig ist und sie in der personalen

Begegnung mit denen, die der Kirche durch den Glauben und
die Taufe auf die Heilige Dreifaltigkeit angehören, mit seinem Leben
erfüllt. Die Kirche ist nach einem Wort Tertullians corpus trium4,
das irdische Gefäss, in welchem und durch welches Gottvater als der
Sendende und der Sohn und der Heilige Geist als die von ihm Gesandten

den Gläubigen die Fülle ihres Lebens mitteilen, das Gnade und
Wahrheil ist. Wenn es überhaupt eine Definition der Kirche geben
kann, so müsste - wie unsere orthodoxen Brüder das von jeher
betont haben5 - die grundlegende Aussage die sein: Die Kirche ist
wesentlich Leben, nämlich das vom dreieinigen Gott gewirkte und
von den Gläubigen in personaler Eigenständigkeit gelebte Leben in
der Gnade und in der Wahrheit Gottes. Gemeint ist nicht das

religiös-geistliche Leben des diesseitigen Menschen, das durch den
dreieinigen Gott bloss eine Steigerung oder Erhöhung erfahren würde,
sondern das von Grund aufneue äonenhaft-ewige Leben, das der
todgeweihten Kreatur nur gegeben wird durch das grundlegende
Umwandlungswunder der Auferstehung Christi. Es ist wesentlich
Auferstehungsleben, das allein der Sohn,dem es der Vater verliehen hat,
denen vermitteln kann, die mit ihm gestorben sind und die durch den
Heiligen Geist erweckt, belebt und umgewandelt werden.

Dieses Leben ist der Kirche geschenkt als der communio sanctorum,

diese verstanden im doppelten Sinne des Wortes als Gemeinschaft

der Heiligen und als Gemeinschaft am Heiligen. Das heisst : das
Leben wird der Kirche gegeben als der Gemeinschaft von Personen,
die durch das trinitarische Leben Gottes fortzu geheiligt werden. Es
ist der Kirche gegeben, sofern sie Heilsgemeinschaft ist. Und das
Leben wird den Heiligen gegeben als solchen, die Anteil haben an
denselben sancta, an denselben heiligen Dingen, nämlich an den allen
Gläubigen gemeinsamen heiligen Ordnungen in Bekenntnis, Sakra-

4 de baptismo c. 6 : ubi très, id est Pater et Filius et Spiritus Sanctus, ibi
ecclesia, quae trium corpus est.

6 Sergius Bulgakoff, Die Lehre von der Kircho in orthodoxer Sicht,
Internationale Kirchliche Zeitschrift, Bern 1957, S.179ff. Ähnlich: M. J.Congar,
Chrétiens désunis, Principes d'un Oecuménisme catholique, Paris 1937, S. 70.



— 4 —

ment und Amt, wie sie Gott durch Christus und die Apostel eingesetzt
hat. Das Leben wird der Kirche auch gegeben, sofern sie Heüsstiftung
ist. Die Kirche ist durch das ihr geschenkte Leben Heilsgemeinschaft
und Heilsstiftung in einem. Sie sind die beiden Wesensgestalten der
Einen Kirche : Als Heilsgemeinschaft ist die Kirche gelebtes Leben im
gegenseitigen Personbezug zwischen dem dreieinigen Gott und den

Gläubigen. Als Heilsstiftung ist die Kirche das durch die Verkündigung,

das Bekenntnis, das Sakrament und das geistliche Amt
vergegenwärtigte, dargestellte und mitgeteilte Leben, das sich ebenfalls im
gegenseitigen Personbezug vollzieht. Keine dieser Wesensgestalten
kann ohne die andere sein. Durch ihre Doppelheit und gegenseitige
Bezogenheit wird die Eine Kirche in ihrer Abhängigkeit vom Herrn,
dem dreieinigen Gott, als «Ursakrament» konstituiert.

Als diese Gemeinschaft der Heiligen und am Heiligen erst ist die
Kirche die Eine, heilige, katholische, apostolische. Wie die Kirche
selbst wesentlich Leben ist, so können auch ihre vier notae nur von
dem ihr gegebenen Leben her verstanden werden. Sie können darum
nicht am konkret-geschichtlichen Erscheinungsbild abgelesen und
beschrieben werden. Sie sind nicht quantitativ messbar, sondern nur
qualitativ einsichtig zu machen : sie können nur im Glauben erkannt
und als Äusserungen des Lebens bezeugt werden, das der dreieinige
Gott der Kirche schenkt, das aber in ihrem Erscheinungsbild verborgen

bleibt. Sie haben, weil sie der Kirche nicht nur gegeben, sondern,
wie jede Gabe Gottes, immer auch aufgegeben sind, SoZZens-Charak-

ter. Die Kirche ist nicht nur, sondern sie soll sein die Eine, heilige,
katholische und apostolische, und eben dieser Sollens-Charakter des

Wesens und der Merkmale der Kirche ist es, der sie nach oben, nach
dem Mysterium hin, offen sein lässt.

Von diesem ihrem Wesen und Sollens-Charakter her sind nun die
notae ecclesiae, wie die Kirche selbst, von innen nach aussen her zu

interpretieren, wobei darauf zu achten bleibt, dass sie unter sich in
engstem Zusammenhang stehen, im Zusammenhang des Einen
Lebens. Es kann darum von der Katholizität der Kirche nicht gesprochen

werden, wenn nicht auch die drei anderen notae in unsere
Betrachtung miteinbezogen werden.

Die Kirche ist Eine, weil der dreieinige Gott, in dem sie ihren
Ursprung hat, Einer ist, wie auch das Leben, das er ihr fortzu schenkt,
Eines ist. Das gilt sowohl für die Kirche als Heilsgemeinschaft wie als

Heilsstiftung. Sie ist die Eine als das vom dreieinigen Gott gewirkte,
von den sancti gelebte und als das in den sancta von ihm dargestellte



— 5 —

und mitgeteilte Leben. Wie Gott als dieser Eine der Einzige (unicus)
und der Einfache (simplex) ist, so ist die Kirche die Einzige, neben der
es keine zweite gibt ; und sie ist die Eine als die Einfache, deren Leben
sich zwar in einer Vielfalt von Gestalten äussert, aber in sich selbst
unteilbar Eines ist. Ihre Einzigkeit und Einfacheit sind zusammenge-
fasst in ihrer Einheit (unitas), die aber nicht unio, sondern communio
ist : Gemeinschaft als Teilhabe an dem Einen Leben des dreieinigen
Gottes. So verstanden, ist die Einheit der Kirche die in den Sanctis
und sancta aller Räume und Zeiten sich durchsetzende Selbstidentität
des vom dreieinigen Gott gewirkten Gnadenlebens. Zum Verständnis des

Folgenden mag es nicht unwichtig sein zu betonen : die Einheit, die
der Kirche als Heilsgemeinschaft zukommt und die eine christolo-
gisch-pneumatische Grösse ist, die sogenannte innere Einheit, und die

Einheit, die der Kirche als Heilsstiftung zukommt, die sogenannte
äussere Einheit, die als unio fidei, sacramentorum und regiminis zu
umschreiben ist, ist nicht als Wesensgleichheit, sondern als Wesens-

ähnlichkeit zu verstehen6. Es kann und soll in der Kirche keine Unifor-
mität geben, weder in bezug auf das innere Leben, das der Kirche
gegeben ist, noch auf ihre drei äusseren Ordnungen. Wohl aber müssen
diese unter sich wesensähnlich sein ; es muss ihre Gleichheit grösser
sein als ihre Ungleichheit. Erst aufder Grundlage der Wesensähnlichkeit

ist der heute so viel angerufene Grundsatz der «Einheit in der

Mannigfaltigkeit » sinnvoll und konkret vollziehbar.
Die Kirche ist heilig, weil der dreieinige Gott, in dem sie ihren

Ursprung hat, heilig ist und weil er als der allein Heilige durch das

Leben, das er ihr schenkt, sich an ihr selbst heiligt. Ihre Heiligkeit ist
die Heiligkeit des ihr von Gott in Christus durch den Heiligen Geist
gegebenen Lebens, in welchem er sich fortzu selbst heiligt. Auch die

Heiligkeit ist eine christologisch-pneumatische Grösse. Sie besagt,
dass die Kirche einerseits aus der Welt ausgesondert, «entweltlichte
Welt» ist und der göttlichen Sphäre angehört, andererseits, dass sie

durch das ihr geschenkte Leben mit göttlicher Kraft und Vollmacht
geladen ist, durch die sie an der WTelt zu wirken hat. Und sie ist diese

heilige Kirche nicht nur als Heilsgemeinde, sondern auch als Heilsstiftung.

Als Heilsstiftung ist sie heilig in dem Masse, als sie - und das ist
zum Verständnis ihrer Katholizität und Apostolizität wichtig - die
ihr von Christus in den Aposteln übergebenen Ordnungen in Bekenntnis,

Sakrament und Amt heilig hält, sie treu befolgt.

* Sergius Bulgakoff, ebendort, S. 191.



Bei den frühchristlichen Vätern erfährt aber der Begriff der
Heiligkeit noch eine ganz bestimmte Ausweitung, die zum Verständnis
ihrer Katholizität wichtig ist7. Die Kirche ist als die Heilige nach
Il.Clem. 14, 2 zeitlich und räumlich «anothen»: als die Heilige ist sie

die präexistente und die himmlische (Eph. 1, 3.4). Himmlisch ist sie,

weil sie nicht nur zu Gott, der in den Himmeln thront, gehört, sondern
auch zu allem, was ihn umgibt, von ihm ausgeht und zu ihm hinführt.
Sie hat mit den Engeln und seligen Geistern Anteil an der göttlichen
Doxa, die vom Himmel her die Erde verklärt und die Gläubigen, die
auf ihr wohnen, zu «ewigen Wesen» (Clemens) macht. So verstanden,
bedeutet die Heiligkeit der Kirche die Selbstidentität des ihr geschenkten

gnadenhaften Lebens in der Doxa auf Erden, wie im Himmel, in der

Zeit, wie in der Ewigkeit.
Als diese Eine und heilige Kirche nun ist die Kirche die katholische.

Während die beiden ersten Wesensmerkmale der Kirche, ihre
Einheit und ihre Heiligkeit, durch das Neue Testament ausdrücklich
bezeugt werden (Eph.4, 4; 5, 27), ist das Wort «katholisch» ein aus
der Tradition der Frühkirche stammender Begriff. Er besagt indessen

gegenüber der Heiligen Schrift nichts grundsätzlich Neues oder
anderes, sondern entfaltet das, was mit der Einheit und Heiligkeit der
Kirche gemeint ist, nach einer ganz bestimmten Richtung hin.

Es ist bekanntlich Ignatius von Antiochien gewesen, der die Eine
und heilige Kirche zum erstenmal die katholische genannt hat. Das
Wort bedeutet bei ihm primär nicht - wie später vielfach übersetzt
worden ist - allgemein, gemein-christlich, universal, über die ganze
Erde verbreitet, sondern «dem Ganzen gemäss», das Ganze beinhaltend.

Das geht aus seinem oft, aber meistens unvollständig zitierten
Wort im Briefan die christliche Gemeinde zu Smyrna (8.2) hervor, wo
es heisst : «Wo man den Bischof sieht, da sei die versammelte
Gemeinde, ganz wie nur dort, wo Christus ist, die katholische Kirche
ist.» Gemeint ist: Wie dort, wo der Bischof ist, die Gemeinde, die zu
ihm gehört, sich in ihrer Ganzheit (plethos) um ihn sammeln, sich hinter

ihn stellen soll, so ist überall dort, wo Christus ist, auch die Kirche,

die zu ihm gehört, nämlich die eine und einzige, die mia mone, wie
Kattenbusch paraphrasiert8. Und das heisst : sie ist die Kirche, neben
der es keine andere gibt, der nichts fehlt und der nichts Fremdes,
Christuswidriges beigemischt ist. Gemeint ist die Kirche in ihrer Einheit,

7 Ferdinand Kattenbusch, Der Quellort der Kirchenidee, Festgabe für
A.v.Harnack, Tübingen 1921, S. 150ff.

8 Ferdinand Kattenbusch, ebendort, S. 148.



— 7 —

die zugleich ihre Ganzheit und ihre Fülle ist. In ihrer Fülle ist aber die
Kirche überall da, wo Christus ist, wo - wie sinngemäss beizufügen
wäre - der ganze Christus ist, wobei, wie das Wort vom Bischof zeigt,
an die örtliche Gemeinde gedacht ist und nicht an die universale Kirche,

die aber als solche eben diese Eine und Ganze repräsentiert und
ist. So ist auch die Anrede eines anderen frühchristlichen Sendschreibens,

des sogenannten Martyrium Polycarpi, zu verstehen, wo es
heisst: «An alle Gemeinden der heiligen und katholischen Kirche an
allen Orten. » Gedacht ist auch hier an die Kirche Gottes, die «an allen
Orten», d. h. in ihrer Ausbreitung über die Erde überall die Eine und
Ganze (mia mone) und als solche die heilige ist. Auch die Katholizität
ist primär eine innere, qualitative und erst sekundär eine äussere,

quantitative Grösse. Das heisst : katholisch ist die Kirche nicht schon
dadurch, dass sie auf der ganzen Erde verbreitet ist, sondern dadurch,
dass sie überall, wo sie verbreitet ist, die Eine und Ganze Kirche in
ihrer Fülle ist. So verstanden, ist die Katholizität der Kirche die
Selbstidenlität des ihr geschenkten gnadenhaften Lebens «an allen
Orten», d.h. in ihrer räumlich-geographischen Ausdehnung.

Diese Deutung der Katholizität von innen, von der Fülle Christi
her, haben die altkatholischen Väter zum Teil schon in ihrem
vorvatikanischen Schrifttum mit Nachdruck vertreten. So erklärt I. Döllinger

unter Berufung auf Eph. 1, 23 und 4, 13 : Die katholische Kirche
ist die Kirche, die «fortwährend demjenigen Alter entgegenreift, in
welchem der alles in allem erfüllende Christus sich ihr mit dem ganzen
Reichtum seines Wesens und seiner Gaben mitteilen, sie wie ein Ge-
fäss mit Ausschluss jeden anderen Inhaltes erfüllen wird9». In ähnlicher

Weise hat der erste deutsche altkatholische Bischof, J. H. Reinkens,

unter Berufung auf J. A.Möhler daraufhingewiesen, dass jede
Einzelgemeinde - durch ihren Anteil an dem Einen göttlichen Leben

- immer die Eine und Ganze Kirche ist, «wie ein Feuerfunke und ein
Wassertropfen ihrem Wesen nach dasselbe sind wie ein Feuerbrand
oder eine Wassermasse10». Diese Fülle Christi ist - auf ihren Inhalt
gesehen - Gott selbst, Gottes Wesen nach der Seite seines Geoffen-
bartseins an der Kreatur. Sie ist der Inbegriff aller Wahrheit und
Gnade, die Gott durch Christus und den Heiligen Geist auf die Kreatur

übergehen lässt. «Die ganze Fülle der Gottheit» - so sagt der

9 Ignaz von Döllinger, Christentum und Kirche, Regensburg 1868, S. 224.
10 J.Hubert Reinkons, Über die Einheit dor Kirche, Würzburg 1877

S. 138. Vgl. dazu J.A.Möhlor, Die Einheit der Kirche oder das Prinzip dea
Katholizismus, Tübingen 1843, S. 265ff.



Apostel Kol. 2,9- «wohnt in Jesus Christus leibhaftig». Christus aber
behält die göttliche Fülle nicht für sich, vielmehr erfüllt er mit ihr
nach seiner Himmelfahrt das ganze All, die ganze Schöpfung, deren

Haupt er ist (Eph. 4,16). In hervorgehobener Weise erfüllt er aber mit
seinem pleroma die Kirche, die inmitten der Schöpfung sein Leib ist,
zu desen Haupt, Herr und Erlöser er durch seinen himmlischen Vater
erhöht worden ist. Damit erst, dass er als das Haupt der Schöpfung
zum Haupt der Kirche erhöht worden ist, hat er die oberste Stufe
seiner Erhöhung erreicht. In dieser seiner unvergleichlichen Hoheitsstellung

übergibt Christus seiner Kirche die «Fülle dessen, der alles in
allem erfüllt», die Gottesfülle (Eph. 1, 23). Das geschieht so, dass die

Gläubigen « die alle Erkenntnis übersteigende Liebe Christi erkennen
und erfüllt werden von der ganzen Gottesfülle» (Eph. 3,18.19), bis die
Kirche unter dem ständigen Zufluss des göttlichen Lebens
heranwächst «zum Vollmass der Christusfülle» (Eph.4, 13). Sofern diese

Christusfülle uns erst in der Endzeit zuteil wird, ist die Katholizität
der Kirche grundlegend eine eschatologische Grösse.

Die so zu verstehende Katholizität kommt der Kirche zu in ihren
beiden Wesensgestalten, die sie als Gemeinschaft der Heiligen und am

Heiligen hat. Als Gemeinschaft geheiligter Personen ist die Kirche
katholisch durch die unmittelbare Einheit, Ganzheit und Fülle des

Lebens, das ihren Gliedern grundsätzlich «an allen Orten» in gleicher
(wesensähnlicher) Weise gegeben wird. Als Gemeinschaft am Heiligen

ist die Kirche katholisch durch ihr treues Festhalten an den auf
Christus und die Apostel zurückgehenden Ordnungen im Bekenntnis,
Kultus und in der Ämterordnung «an allen Orten». Diese beiden
Gestalten der Katholizität, die innere, unsichtbare, und die äussere,
sichbare, müssen aber - und darauf ist der Nachdruck zu legen - in
ihrer Einheit gesehen werden. Beide zusammen bilden die «organische
Katholizität», wie sie besonders deutlich am Kirchenbegriff Augustins

aufleuchtet, wenn er die Katholizität der Kirche mit der Formel
ecclesia universaliter perfecta umschreibt11. Unter dieser organischen
Katholizität verstehen wir, dass die Kirche - ihrem Sollens-Charakter

entsprechend - katholisch, ganzheitlich sein muss in ihren
Ordnungen, damit die Gläubigen ungeschmälert Anteil bekommen an der

ganzen Fülle des Lebens, die Christus durch eben diese Ordnungen
der Kirche schenkt.

Wird der Begriff der Katholizität von den pleroma-Stellen des

Epheserbriefes in diesem umfassenden Sinne verstanden, so gewinnt
11 Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, München 1937, S. 6.



— 9 —

er - wie das Sartory in seinem bemerkenswerten Aufsatz : «Was ist
katholisch?12» darlegt - dadurch immer auch einen kosmischen

Aspekt. Wir meinen zwar nicht, die Katholizität der Kirche besage,
dass die Kirche selbst so im Besitze der Gottesfülle sei, dass sie mit ihr
jetzt schon den Kosmos durchdringen könne und dass Katholizität an
sich «allumfassende Erlösung» bedeute. Um nicht ausschweifenden
Spekulationen über die Katholizität in ihrem kosmischen Aspekt zu
verfallen, ist es notwendig, sich stets vor Augen zu halten, dass der
Herr seiner Kirche die Gottesfülle, die als Auferstehungsleben zu
verstehen ist, immerfort erst gibt, und zwar nur in dem Masse, als sie sich
im Gehorsam gegen ihn unter das Kreuz stellt. Darum kann sie der
Welt ihre Katholizität immer nur tectam cruce bezeugen, d. h. durch
den Dienst, den sie ihr in der Unterstellung unter das Kreuz erweist.
Aber in dieser Unterstellung unter das Kreuz - und das ist das richtige
an dem kosmischen Aspekt - muss sie der Welt gegenüber offen,
allseitig und unvoreingenommen sein, sie muss sich dem Kosmos und
der über ihm und in ihm waltenden Vernunft offenhalten - Vernunft
hier nicht verstanden als ratio und schon gar nicht als menschliche

ratio, sondern als das in der Uroffenbarung sich vollziehende Wirken
des Logos, in dem die grossen Ordnungen des menschlichen
Zusammenlebens und die ganze Geisteskultur der Menschheit ihren Grund
haben. Um das an drei Beispielen zu verdeutlichen: katholisch sein
heisst unter diesem kosmischen Aspekt : sich nicht auf ein bestimmtes
Vernunft- und Denkschema oder eine einseitige philosophische Sicht
festlegen, weder auf die aristotelische, noch auf die platonische, noch
auf die existentialistische, sondern allen Denkrichtungen ihr relatives
Recht einräumen, sofern sie sich nicht gegen die Offenbarung richten
und die Hoheitsstellung Christi nicht antasten. Die Kirche muss
sodann katholisch sein in dem Sinne, dass sie die grossen Grundordnungen

im rechtlichen und staatlichen, im wirtschaftlichen und
sozialen Leben der Völker in ihrer relativen Selbständigkeit respektietr
und sich dem kulturelllen Schaffen der Menschheit in Wissenschaft
und Kunst, sofern sie das Heilige nicht entweihen, aufgeschlossen
zeigt. Und die Katholizität der Kirche wird sich darin zeigen müssen,
dass sie - um ihrer Sichtbarkeit willen - die wertvollsten Güter kulturellen

Schaffens in ihren Dienst stellt und dabei den nationalen und
lokalen Eigentümlichkeiten der verschiedenen Völker, ihren durch
die Tradition bewährten Sitten und Gebräuchen den gebührenden
Spielraum lässt.

~
"Thomas Sartory, Was heisst katholisch UNA SANCTA 1958, S. 263.



— 10 —

Dies und manch anderes mehr, das soll mit Nachdruck betont
werden, gehört nicht unbedingt zum Wesen der Katholizität der Kirche,

macht aber ihre Integrität und Vollständigkeit aus. Es scheint

uns wichtig zu sein, dass wir diesen Unterschied, auf den wir noch
zurückkommen werden, jetzt schon machen : den Unterschied zwischen
dem Wesen und der Vollständigkeit der Katholizität. 7>u ihrem Wesen

gehört alles, was für sie konstitutiv, wesensnotwendig ist, die
sogenannten necessaria, während zu ihrer Vollständigkeit alle Dinge gehören,

durch die diese necessaria ihre konkrete Ausgestaltung und
Füllung erfahren, die aber nicht wesenskonstitutiv sind und in deren
Aufnahme oder Ablehnungweitgehende Freiheit bestehen muss. Die
Vollständigkeit ist aber - wohlverstanden - noch nicht das pleroma, die
Fülle, die als Geoffenbartsein des Wesens Gottes an derKreatur immer
im Verborgenen bleibt. Sie kannnur deren Reflex oder Spiegelbild sein.

Allzu weitgehenden Spekulationen über die Katholizität der
Kirche, die oft sehr zeitbedingt sind, ist eine unübersteigbare Grenze

gesetzt durch die vierte nota der Kirche, durch ihre Apostolizität.
Das Prädikat apostolisch hat verhältnismässig spät - endgültig

erst durch das IL ökumenische Konzil von 381 - allgemeine
Aufnahme in das kirchliche Denken gefunden. Es wurde unerlässlich, als
sich der zeitliche Abstand vom apostolischen Zeitalter immer mehr

vergrössert hatte und das ausdrückliche Bekenntnis zum Gegründetsein

der Kirche aufdem « Fundament der Apostel und Propheten, dessen

Eckstein Christus ist» (Eph. 2, 20), sich für die konkrete geschichtliche

Kirche aufdrängte. Dieses vierte Wesensmerkmal ist indessen

gegenüber den drei ersten keine Neuerung, sondern deren Anwendung

auf die Zeit. Wie die Einheit, Heiligkeit und Katholizität die
Selbstidentität des göttlichen Gnadenlebens meinen (die letztere
diese Selbstidentität in der räumlichen Ausdehnung der Kirche), so
meint die Apostolizität der Kirche die Selbstidentität ihres Lebens in der
zeitlichen Abfolge : die Kirche ist apostolisch als die, die im Verlaufder
Geschichte das Leben fortzu empfängt in der Unterordnung unter das

Wort und den Willen der Apostel, durch die der Herr selbst zur Kirche

spricht. Als «innere» Apostolizität, die sich im Glauben und im
Gehorsam der Heilsgemeinde gegenüber dem apostolischen WTort und
Willen vollzieht, ist sie eine christologisch-pneumatische Grösse. Als
« äussere » Apostolizität kommt sie der Kirche als Heilsstiftung in dem
Masse zu, als sie in den für sie konstitutiven Grundordnungen - in
Bekenntnis, Kultus und Amt - verharrt und grundsätzlich-intentio-
nal das tut, was Christus und die Apostel von ihr getan haben wollen.



— 11-
So verstanden, gehören Katholizität und Apostolizität der Kirche

untrennbar zusammen wie Raum und Zeit. Katholizität ist- richtig

verstanden - bewahrte und entfaltete Apostolizität13. Die Apostolizität

hat in gewisser Beziehung vor der Katholizität sogar den
sachlichen Vorrang, insofern als die Katholizität der Kirche immer wieder
an ihrer Apostolizität zu messen ist. Die Frage ist dann allerdings die,
wie weit oder wie eng das apostolische Depositum gefasst wird.

In einer gewissen Wechselwirkung zu dem, was über die Katholizität

der Kirche gesagt wurde, ist auch in Beziehung auf ihre Apostolizität

zu unterscheiden zwischen dem, was zu ihrem Wesen, und dem,
was zu ihrer Vollständigkeit gehört. Zum Wesen der Apostolizität
gehört das, was Luther das «apostolische Evangelium» nennt, nämlich
das durch die Apostel bezeugte Wort Gottes. An diesem Punkte aber
scheiden sich die Geister : evangelisch-reformatorisches Denken
versteht unter diesem Wort rein nur das Verkündigungswort im engeren
Sinn, während katholisches Denken immer auch das, was die Apostel
als Botschafter ihres Herrn in der Urgemeinde nicht nur verkündet,
sondern unter dem Walten des Heiligen Geistes gewollt, angeordnet
oder einfach geübt haben, in das apostolische Evangelium mit ein-
sehliesst. Es gehört mit anderen Worten zum apostolischen Depositum

nicht nur die Heilige Schrift, sondern auch die apostolische
Urtradition, die mit der neutestamentlichen Kanonbildung um das Jahr
200 ihren Abschluss fand und die von der späteren kirchlichen
Lehrtradition wohl zu unterscheiden ist. Zu dieser apostolischen Urtradition

gehören nach gemeinkatholischer Lehre die Kanonbildung
selbst, das Glaubensbekenntnis in seiner Urform als régula fidei, das

dreigestufte Amt des Bischofs, Priesters und Diakons und die
sakramentalen Handlungen der Kirche, die über die beiden sogenannten
Herrensakramente hinausgehen. Zum Wesen der Apostolizität der
Kirche gehört weiterhin die Interpretation des apostolischen Depositums,

wie sie durch den consensus patrum und die Glaubensentscheidungen

der ökumenischen Konzilien der ungeteilten Kirche, soweit
sich diese in der Unterordnung unter die Heilige Schrift als der norma
normans vollzogen, als allgemeinverbindliche norma normata
angenommen wordenist. Aufdiesem Boden stehen jedenfallsgrundsätzlich
die orthodoxe, die anglikanische und die altkatholische Kirche, während

die römisch-katholische und die evangelisch-reformatorische
Kirche noch ihre eigenen Sonderbekenntnisse und ihre Sondertraditionen

haben, die nicht unbedingt aus dem depositum fidei der alten
13 Paul Pfister, Katholisch, Altkatholisches Jahrbuch 1958, S. 26.



— 12 —

Kirche abzuleiten sind oder dieses in einseitiger Weise interpretieren.
Um solchen Sonderentwicklungen entgegenzuwirken und sie für das

eigene kirchliche Leben zu verhindern, haben die altkatholischen
Bischöfe in ihrer Utrechter Erklärung von 1889 zum obersten Kriterium

ihres kirchlichen Handelns den Grundsatz des hl. Vinzenz von
Lerin gewählt: «Lasset uns festhalten, was immer, überall und von
allen geglaubt worden ist, denn dies allein ist wahrhaftig und eigentlich

katholisch.»
Es ist hier nicht der Ort, diesen Grundsatz, wie er von den

Altkatholiken verstanden wird, näher zu erklären14. Es genügt hier zu

sagen, dass durch diesen Grundsatz die Grenzen abgesteckt wurden,
innerhalb deren die Apostolizität der Kirche sich zu entfalten hat.
Damit ist aber noch nichts über ihre Vollständigkeit gesagt. Zu dieser

gehört - wie zur Katholizität der kosmische Aspekt - der
heilsgeschichtliche Aspekt15. Weil Jesus Christus das verbum incarnandum
von Anbeginn war, muss die Kirche und ihre Apostolizität immer
auch im Gesamtzusammenhang des Offenbarungsgeschehens gesehen
werden. Unter diesem Aspekt ist die Apostolizität der Kirche schon
in der alttestamentlichen Heilsgeschichte als deren Vorausbild gegenwärtig

und wird ihr andererseits in ihrer Vollständigkeit erst zuteil
werden, wenn Jesus Christus, umgeben von seinen Aposteln, erscheinen

wird in Macht und Herrlichkeit. Die Apostolizität der Kirche in
diesem umfassenden Sinn ist das heilsgeschichtlich-eschatologische
Moment im Leben der Kirche. Unter diesem heilsökonomischen
Aspekt gehören zur Vollständigkeit der Apostolizität der Kirche alle
jene Elemente, an denen deutlich wird, dass in der Kirche und durch
die Kirche die Heilsgeschichte, wenn auch verhüllt, weitergeht. Zu
denken ist vor allem an die Heiligen, die durch ihr Wirken sich als
besonders begnadete Zeugen des der Kirche gegebenen Lebens erwiesen
haben, an die in der Gemeinde immer wieder aufbrechenden Charismen,

an das Mönchstum mit seiner Askese und Kontemplation, an die
verhältnismässig sehr späte Fixierung der Siebenzahl der
Sakramente, an die im Zeichen der Auferstehung und Wiederkunft Christi
sich vollziehende Ausgestaltung und Ausschmückung der Eucharistiefeier,

an die mit ihr verbundene Verherrlichung Gottes in der
Gemeinschaft mit den himmlischen Heerscharen, an das Gebet für die

14 Urs Küry, Der canon fidei der alten Kirche und wir, Internationale
Kirchliche Zeitschrift, Bern 1962, S. 86ff.

15 Thomas Sartory, a.a.O., S.260. Bei ihm allerdings auf die Katholizität
der Kirche bezogen.



— 13 —

Verstorbenen, an den diakonischen Dienst der Kirche und an anderes
mehr. Wie zur Apostolizität der Kirche, gehören alle diese Elemente
immer auch zu ihrer Katholizität, woran denn auch konkret sichtbar
wird, wie eng diese beiden notae zusammengehören.

Doch geht es uns hier nicht um eine phänomenologische
Umschreibung der Katholizität und Apostolizität der Kirche, sondern
um die heute so aktuelle Frage, ob und wie, wenn diese beiden Attribute

im dargelegten Sinn verstanden werden, ein Gespräch oder gar
eine Annäherung zwischen den getrennten Kirchen möglich sei. Nach
dem Letztgesagten dürfte es klar sein - das ist jedenfalls das Anliegen
der altkatholischen Kirche von Anfang an gewesen -, dass es zu einer
Wiedervereinigung der Kirchen nur kommen kann auf der Basis dessen,

was zum Wesen der Katholizität und Apostolizität der Kirche
gehört, nicht aber noch alles dessen, was ihre Vollständigkeit
ausmacht. Damit ist nicht einem Minimalismus das Wort geredet, wohl
aber dem augustinischen, auf dem IL Vatikanum auch von der
römisch-katholischen Kirche angenommenen Grundsatz Rechnung
getragen, dass die Einheit eine solche in der Substanz, in den necessaria

sein, während in den dubia Freiheit, in allem aber die Liebe walten
müsse16. Durch diese necessaria wird gleichsam das Kraftfeld
abgesteckt, auf dem die volle Katholizität und Apostolizität in aller Freiheit

und darum in je verschiedener Weise sichtbare Gestalt annehmen

kann.
Welches diese necessaria sind, die die Katholizität bzw. die

Apostolizität der Kirche ausmachen, hat der erste christkatholische
Bischof der Schweiz, Eduard Herzog, im Gespräch mit der anglikanischen

Kirche im Sinne dessen, was wir die organische Katholizität
genannt haben, auf die prägnante Formel gebracht : die Kirche muss

- in der Unterordnung unter die Heilige Schrift - katholisch sein im
Bekenntnis, in ihrem Gottesdienst und in ihrem Amt11. Er stand damit
in Übereinstimmung mit der Unionsformel, auf die sich auf dem Alt-

19 Ignaz von Döllinger in der Einladung zur ersten Bonner Unionskonferenz.

H.Reusch, Bericht über die Unionskonferenzen, Bonn 1874, S. 1. Der
entsprechende Satz im Dekret über den Ökumenismus lautet : « Beim Vergleich
der Lehren miteinander soll man nicht vergessen, dass es eine Rangordnung
oder Hierarchie der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je nach
der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen

Glaubens. »

17 Eduard Herzog, Hirtenbrief über die kirchliche Gemeinschaft mit der
anglo-amerikanischen Kirche, Bern 1881. Ferner: Der religiöse Standpunkt
der christkatholisehen Kirche, Internationale Kirchliche Zeitschrift, Bern
1919, S.273ff.



— 14 —

katholiken-Kongress von 1872 die Vertreter der orthodoxen, anglikanischen

und altkatholischen Kirche geeinigt hatten18 und die dann

später im anglikanischen Lambeth Quadrilateral von 1888 eine.For¬

mulierung gefunden hat, die als sehr knappe, aber das Wesentliche
erfassende Umschreibung der Katholizität der Kirche gelten kann19.

In diesem wichtigen Dokument werden - so meinen wir das

Lambeth Quadrilateral verstehen zu können - unter Betonung des

Vorranges der Heiligen Schrift gerade die drei Grundelemente namhaft

gemacht, die auch Bischof Eduard Herzog als konstitutiv für die

Katholizität der Kirche bezeichnet hat und die es der altkatholischen
Kirche im Jahre 1931 ermöglicht haben, unter Anerkennung der
Katholizität der anglikanischen Kirche mit ihr in die
Abendmahlsgemeinschaft zu treten. Darnach ist katholisch die Kirche, die als

Bekenntnisgrundlage die beiden Glaubenssymbole, das apostolische
und das nicäische, als «hinreichende Darstellung des christlichen
Glaubens» anerkennt, wobei vorausgesetzt wird, dass diese zu ihrem
vollen Verständnis der Interpretation durch die dogmatischen
Entscheidungen der allgemeinen Konzilien der ungeteilten Kirchen
bedürfen, von denen diejenigen über die Dreieinigkeit Gottes, die
Gott-Menschheit Christi und die Jungfrau Maria als Gottesgebärerin
die wichtigsten sind. Katholisch ist sodann die Kirche, die in den

Mittelpunkt ihres kirchlichen Handelns die beiden sogenannten
Herrensakramente, Taufe und Abendmahl, stellt. Dadurch wird aber

18 Der Beschluss der Unionskommission des II. Altkatholiken-Kongresses
in Köln vom 23. September 1872 lautet :

Prinzipien, die unserer Arbeit zugrunde liegen müssen :

1. Gottheit Christi. 2. Er hat eine Kirche gegründet. 3. Als Quellen sind
anzunehmen: a) die Heilige Schrift, b) die Lehren der ökumenischen Konzilien, c)
die Lehren der Kirchenväter der ungeteilten Kirche (die mit der Heiligen
Schrift übereinstimmende Überlieferung). 4. Criterium: der Ausspruch des hl.
Vincentius Lerinensis « Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum
est». 5. Als Methode ist die historische gewählt.

19 Wortlaut des Lambeth-Quadrilateral von 1888:
1. Die Schriften des Alten und Neuen Testamentes, da sie alles enthalten, was
zum Heil notwendig ist, und weil sie die Regel und höchste Richtschnur des
Glaubens sind.
2. Das Glaubensbekenntnis der Apostel als Taufsymbol und das Nicäische
Glaubensbekenntnis als hinreichende Darlegung des christlichen Glaubens.
3. Die zwei von Christus eingesetzten Sakramente : die Taufe und das Abendmahl

des Herrn, zu spenden unter dem unabänderlichen Gebrauch der
Einsetzungsworte Christi und der von ihm selbst verordneten Elemente.
4. Der historische Episkopat, angepasst je nach der Art seiner Verwaltung den
verschiedenen lokalen Bedürfnissen der Völker und Menschen, welche von
Gott zur Einheit seiner Kirche berufen sind.



— 15 —

nicht ausgeschlossen, dass auch andere kirchliche Handlungen als
Sakramente gelten können und es nach dem Wortlaut des anglikanischen

Prayer-Book tatsächlich auch sind, so vor allem die
Firmung, die Bus.se, der ordo, die Ehe (wie das heute auch von einzelnen
orthodoxen Theologen anerkannt wird). Katholisch ist die Kirche in
ihrer Ämterordnung darin, dass sie festhält am sogenannten «historischen

Episkopat», d.h. an dem von der alten Kirche angenommenen
Bischofsamt in Verbindung mit dem Presbyterat und dem Diakonat.

In dieser Interpretation sind jedenfalls die Grundelemente der
Katholizität der Kirche gewahrt, aber sie bedürfen der Entfaltung,
die - wohlverstanden - zunächst im Rahmen des Wesens der Katholizität

zu bleiben hat und die Frage nach deren Vollständigkeit noch
immer offenlässt. Diese Entfaltung aber müsste im Blick auf die heutige

Situation der Ökumene folgendes bedeuten :

In bezug auf die Bekenntnisfrage kann es nicht mehr dabei bleiben,

dass wir die beiden ökumenischen Glaubenssymbole und die
allgemeinen Glaubensentscheidungen der alten Kirche denkend
nachvollziehen. Es muss vielmehr versucht werden, die Glaubensfragen,
die die alte Kirche in ihren Entscheidungen offengelassen hat - so die
Fragen der Soteriologie und der Eschatologie sowie die Lehre von der
Kirche, vom kirchlichen Amt und von den Sakramenten - von den
beiden altkirchlichen Grunddogmen, vom Satze über die Trinität und
vor allem vom Dogma von der Gott-Menschheit Christi her, neu zu
durchdenken und über sie durch Überwindung späterer einseitiger
konfessioneller Fixierungen zu einem Konsensus zu gelangen, der mit
den beiden grundlegenden Sätzen der altenKirche in innerer
Übereinstimmung steht. Nur auf diesem Wege ist es möglich, in der Lehre zur
katholischen Fülle zu gelangen20.

Was die Sakramente betrifft, so sind sie deutlicher als bis jetzt
m die Heilsgeschichte, die sich in der Kirche abbildlich ereignet,
einzuordnen und von diesem heilsgeschichtlich-apostolischen Aspekt
her neu zu durchdenken. Dabei müsste die oft übersehene Tatsache,
dass ihre Siebenzahl im Westen erst im 11. Jahrhundert und im
Osten noch später fixiert worden ist, im gemeinsamen Gespräch
abgeklärt und ein entsprechender Konsensus herbeigeführt werden.
Wichtiger aber noch für die Katholizität der Kirche ist es, dass eine

20 In welcher Richtung das geschohen könnte, hat der Verfasser dieses
Aufsatzes in seinem Buch «Die altkatholische Kirche» (Evangelisches Verlagswerk,

Stuttgart 1966) für die Probleme der Soteriologie zu skizzieren versucht,
S.162ff.



— 16 —

Sakramentenlehre angestrebt wird, die alle Einseitigkeiten, die
einseitig ontisch-kausative und die einseitig eidetisch-kognitive Deutung

der Sakramente, die sich schon in der katholischen Frühkirche
und dann im Frühmittelalter unversöhnlich gegenüberstanden,
überwindet, was allein möglich ist durch eine stärkere Ausrichtung auf
den eschatologischen Charakter der Sakramente. Dabei wäre zu
überlegen, ob die erste Deutung mehr auf die unmittelbar-gegenwärtige,
die zweite mehr auf die zukünftig-eschatologische Heilswirkung zu
beziehen wäre.

Das in der heutigen ökumenischen Situation aktuellste und
auch umstrittenste Postulat ist dasjenige eines wahrhaft und eigentlich

katholischen Verständnisses des geistlichen Amtes. Es ginge über
den Rahmen unserer Ausführungen hinaus, wollten wir hier auf die
katholische Lehre von der Kirche und vom Amt, wie wir sie verstehen,

näher eingehen. Wir können nur eben stichwortartig das Wichtigste

hervorheben21. Mit dem historischen Episkopat, von dem das

Lambeth- Quadrilateral spricht, kann nach unserem Verständnis nur
das Bischofsamt (in seiner Verbindung mit dem Presbyterat und
dem Diakonat) gemeint sein, wie es auf Grund des neutestamentlichen

Zeugnisses etwa um das Jahr 200 von der ganzen Kirche im
Nachvollzug der in der Urkirche sich abzeichnenden Entscheidung
Gottes angenommen worden ist. Die Annahme des Bischofsamtes

war nicht nur eine «praktische» Massnahme, sondern eine von der
Kirche im Glauben vollzogene Entscheidung, die in analoger Weise

erfolgt ist wie die Entscheidung für den Schriftkanon und für das

Taufsymbol als régula fidei. Das dreigestufte «apostolisch-katholische
Amt» ist - im Unterschied zum Amt der späteren reformatori-

schen Kirchen - dadurch gekennzeichnet, dass es nicht nur auf das

Wort und den Heiligen Geist, sondern primär auf den Willen und die

Anordnung der Apostel zurückgeführt und damit in den heils-

geschichtlichen Stiftungszusammenhang mit Christus gerückt wird,
sodann dass es durch Handauflegung unter Anrufung des Heiligen
Geistes übertragen wird, wobei diese Übertragung bedeutet, dass der

Empfänger eine Gnadengabe empfängt, die er vorher nicht besessen

hat, und endlich dass durch diese Handauflegung die Übertragung
einer Vollmacht erfolgt, die zugleich mandatum und munus ist und
die nach dem Urbild des dreifachen Amtes Christi die Beauftragung

21 Ebendort, S. 279ff. Vgl. dazu die Ausführungen des Verfassers zu den
anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen, Internationale Kirchliche

Zeitschrift, Bern 1966, S. 193ff.



— 17 —

und Bevollmächtigung zum Lehr-, Priester- und Hirtenamt in sich
schliesst. Die katholische Handauf legung hat also nicht nur - wie im
allgemeinen von der protestantischen, speziell von der reformierten
Theologie gelehrt wird - die Bedeutung eines Zeichens und einer
segnenden Bestätigung dafür, dass der zum Dienst in der Kirche
Berufene die Gnadengabe schon empfangen hat, oder einer blossen
Fürbitte um den Heiligen Geist, sondern sie ist eine in der Horizontalen
durch Vermittlung der apostolischen Amtssukzession sich vollziehende

Übertragung eines Auftrages und einer Vollmacht, die ihren
Grund in der in der Vertikalen sich vollziehenden Sendung durch den
Herrn der Kirche hat Jo. 20, 21 ff. Es muss aber zugegeben werden,
dass es nach dem neutestamentlichen Zeugnis Ämter und Dienste
gibt, die nicht durch Handauflegung, sondern unmittelbar vom
Heiligen Geist oder vom erhöhten Herrn eingesetzt worden sind : so die
freien pneumatischen Dienste der Lehrer, Propheten, Apostel, Hirten,

Evangelisten. Insofern kann gesagt werden, dass die Entscheidung

der alten Kirche für das apostolisch-katholische Amt durch
Vollmachtübertragung unter Handauflegung zwar nicht falsch oder
etwa nicht ganzheitlich-katholisch war, wohl aber dass diese

Entscheidung darin unvollständig war, dass diesen freien Diensten nicht
der nötige Raum belassen und so das apostolisch-katholische Amt,
wenn nicht grundsätzlich, so doch faktisch, monopolisiert worden ist.
Soll nun im heutigen ökumenischen Gespräch über das geistliche Amt
eine Annäherung oder Einigung erzielt werden, so kann der Weg dazu
nicht der sein, einfach zu erklären : Weil die Kirche heute in viele
Teilkirchen aufgespalten ist, besitzt keine dieser Teilkirchen das ganze
Amt, sondern nur einen Teil oder Ausschnitt davon. Richtig an dieser
Sicht ist, dass sich die Kirchen heute alle in einem Notstand befinden,
auch die Kirchen, die das apostolisch-katholische Amt beibehalten
haben. Aber dieser Notstand kann nicht in der Weise behoben wer-
ven, dass die - wie man meint - in den verschiedenen Kirchen sich
vorfindenden Teilstücke des einen Amtes zusammengelegt und die
verschiedenen kirchlichen Ämter in diesem Sinne gegenseitig «reintegriert»

werden. Wir meinen vielmehr, der Weg könne nur der sein,
dass das apostolisch-katholische Amt in seiner Unversehrtheit und
Ganzheit in einer vereinigten Kirche der Zukunft die «ordnende
Mitte» wird sein müssen, der die grundsätzlich andersgearteten,
unmittelbar vom Heiligen Geist geschaffenen Dienste zugeordnet würden.

Wenn das nicht geschieht, sondern statt dessen eine voreilige
Reintegration der verschiedenen Ämter angestrebt wird, dann ont-



— 18 —

steht ein Kompromissgebilde, das im Neuen Testament ohne Grund
und Anhalt ist und durch das sowohl das katholische wie das genuin-
reformatorische Amt in ihrem je verschiedenen Wahrheitsgehalt
aufgehoben würden. Und ich frage mich, ob es angesichts dieser Lage
nicht eine der vordinglichsten Aufgaben der in der ILAFO vertretenen

Kirchen sein müsste, in der Frage des Amtes im dargelegten Sinn
ein richtunggebendes Wort zu suchen? Das kann aber nur so geschehen,

dass wir unter dem Festhalten am historischen Episkopat eine

möglichst umfassende und plerophore Lehre vom Amt überhaupt
anstreben, in der sowohl das durch Handauflegung vermittelte, in der

apostolischen Sukzession stehende apostolisch-katholische Amt, wie
die freien Dienste der Kirche und die von ihnen zu unterscheidenden
Charismen den ihnen gebührenden Platz fänden.

Wir kommen zum Schluss. Wir haben mit unseren letzten
Bemerkungen über das Bekenntnis, das Sakrament und das geistliche
Amt nur einige konkrete Hinweise geben wollen, in welcher Richtung
sich nach unserer Meinung die theologische Arbeit der ILAFO in
Zukunft gestalten könnte. Wir wollen diese Hinweise nicht abschliessen,
ohne noch einmal daran zu erinnern, was wir zu Beginn unserer
Ausführungen gesagt haben: wir haben uns bewusst zu bleiben, dass all
unsere Aussagen über die Kirche und ihre Katholizität von je
verschiedenen Grundvorstellungen bestimmt sind, die infolge ihrer exi-
stenziell-konfessionellen Bezogenheit nie ganz mitteilbar und schon

gar nicht übertragbar sind. Wer die uns damit aufgerichteten Schranken

nicht sehen will, der verfällt dem kirchlichen Synkretismus, dem
schlimmsten Feind der echten Ökumene. Wir können in dieser Lage
nur eines tun : die durch unser existenziell-konfessionelles Kirchesein
geprägten Grundvorstellungen in ihrer Gegensätzlichkeit entschärfen

durch ein ebenso existenzielles Wissen darum, dass wir alle als
Glieder unserer verschiedenen Kirchen - was immer uns die «mystische

Wirklichkeit» der Kirche bedeuten mag und was immer wir über
sie denken und aussagen mögen- zuerst und grundlegend Glieder des

Einen wandernden Gottesvolkes sind und dass wir als dieses
wandernde Gottesvolk alle vom gleichen Ursprung, von Jesus Christus,
herkommen und dass wir alle auf das gleiche Ziel hinwandern, auf das

Reich hin, mit dessen Kommen erst Gott sein letztes Wort sprechen
wird.

Bern Urs Küry


	Von der Katholizität der Kirche

