
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 2

Artikel: Dokumente zur Vorbereitung des altkatholisch-orthodoxen Dialogs

Autor: Karmiris, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Dokumente zur Vorbereitung
des altkatholisch-orthodoxen Dialogs

Vorbemerkung

Parallel zu den Vorbereitungen auf orthodoxer Seite, wie sie besonders

durch die Belgrader gesamt-orthodoxe Zusammenkunft vom 1. bis
Ib.September 1966 deutlich wurden, schreitet auch die inner-altkatho-
ttsche Zurüstung zu dem von der dritten panorthodoxen Rhodos-Konferenz

beschlossenen, gemeinsamen Dialog voran. Zur Besprechung der
Belgrader Ergebnisse trat am 24. und 25. April 1967 in Bonn in Ver-
"indung mit einem altkatholischen Bischofstreffen eine Gruppe von theo-
WQischen Beratern der Bischöfe zusammen. Dabei wurde die eigene

" eiterarbeit unter Beteiligung sämtlicher Mitgliedskirchen der Utrech-
er Union besprochen. Zum Vorsitzenden der Beratergruppe wurde
rof. Dr. Werner Küppers in Bonn bestellt und Pfarrer Peter Amiet in

*agden (Schweiz) mit der Aufgabe eines Sekretärs betraut. Die Ergeb-
isse der Beratung wurden dem zu gleicher Zeit unter Leitung von
Erztschof D. Dr. Andreas Rinkel tagenden Kreis der Bischöfe unterbreitet
nd von diesem mit Zustimmung aufgenommen.

Das genannte altkatholische Arbeitsprogramm fiat folgenden Wortlaut:

Vorschlag eines Arbeitsprogramms
für die gemischte altkatholisch-orthodoxe Kommission

Bonn, 25. April 1907

A- Historische und theologische Fragen:
a) Überschau und Dokumentation der bisherigen Beziehungen und

Verhandlungen (Feststellung von Archivbeständen, Bibliographie

und Synopse offizieller und halboffizieller Erklärungen).
Austausch der Ergebnisse bisheriger älterer und neuerer
Untersuchungen.

b) Feststellung vorhandener Übereinstimmungen unter besonderer

Berücksichtigung der Bonner Konferenz des Jahres 1931,
besonders :

~ Autorität der Heiligen Schrift im Verhältnis zur Tradition,
- Bischofsamt in der apostolische?i Sukzession,

- Bedeutung des Heiligen Geistes für das Verständnis der

Kirche, der Sakramente und des Verhältnisses von Hierarchie
und Kirchenvolk (Laien),



— 66 —

- Autorität der sieben ökumenischen Konzilien,

- Ablehnung des Filioque als Dogma und

- Ablehnung der Dogmen des I. Vatikanums über
Jurisdiktionsprimat und Lehrautorität des Bischofs von Rom.

c) Feststellung und Ausgleichsbemühung betreffend noch offener
theologischer und kanonischer Fragen, besonders:

- das Filioque als Theologumenon,

- Verwendung und Erklärung des theologischen Begriffes der

Transsubstantiation in der Eucharistielehre,

- genauere Bestimmung der Autorität der Kirche,

- Grenzen der Kirche und der Verhältnisse historischkonU-
nuierter Einheit zu den geschichtlichen Trennungen und

Spaltungen,

- «Irregularität» der von Bischof Varlet im 18. Jahrhundert
erteilten Weihen,

- Eheschliessung von Geistlichen nach erhaltener Diakonalsoder

Priesterweihe,

- Wahl verheirateter Geistlicher zum Bischofsamt und

- Sakramentsgemeinschaft zwischen Kirchen ohne vollständig6

dogmatische Übereinstimmung,

- Notwendigkeit und Möglichkeit der Verdeutlichung von Lehren,

die in der altkatholischen Kirche nach orthodoxer
Auffassung nicht «deutlich)) genug ausgedrückt sind, durch eine

verbindliche kirchliche Erklärung.

II. Methodisch-prinzipielle Fragen, die in und zwischen beiden %&'
chen noch zu klären sind :

a) Grundbedingungen der vollen kirchlichen Gemeinschaft. K*d~

rung der unterschiedlichen Bedeutung

- von Dogma der Kirche und theologischer Lehre,

- von kanonischer Ordnung und kirchlichem Brauch,

- von Glaubensüberlieferung der Gesamtkirche und deren dure»

zeitliche und örtliche Umstände bedingter Entfaltung.
b) Die normative Bedeutung der alten und ungeteilten Kirche p

die Bestimmung der «necessaria» im Sinne des Vincentinischen

Kanons der Katholizität.
c) Die Unterscheidung von «Wiedervereinigung getrennter Ktr'

chen » und «Aufnahme in die Kirche » in bezug auf die intendier
altkatholisch-orthodoxe Vereinigung (enosis) im Sinne v°

Rhodos I.



— 67 —

d) Frage der über die Vereinigung entscheidenden Instanzen und
deren relativer oder letzter Autorität.

Hl. Praktische Fragen :

a) Organisation und Aufgaben der gemischten Kommission.
b) Planung der Arbeit bezüglich Ort und Zeit der Zusammenkünfte

und der Aufgabenverteilung.
c) Überlegungen über den etwaigen Vollzug und die praktischen

Auswirkungen der vollen kirchlichen Gemeinschaft im Falle
ihres Zustandekommens in organisatorischer, kirchenrechtlicher

und ökumenischer Hinsicht.

Von aussen gesehen mag es im Zeitalter überraschend fortschreiten-
er dialogischer Begegnungen zwischen einander fernstehenden Kirchen
^wunderlich erscheinen, dass gerade hier, d.h. zwischen den altkatho-
lschen Kirchen der Utrechter Union und den orthodoxen Kirchen der
n°dos-Konferenzen unter Führung des Ökumenischen Patriarchates,

er direkte Dialog noch immer nicht offiziell aufgenommen wurde. Tat-
achlich haben sich gelegentliche Meldungen über den bevorstehenden

^arnmentritt der vereinbarten1, gemischten Kommission schon im
ahre 1967 als verfrüht erwiesen. Die Belgrader inter-orthodoxe Kon-

Ijenz hat es für erforderlich gehalten, zur Erfüllung ihres Auftrages dem
umenischen Patriarchen wenigstens noch eine weitereZusammenkunft
dem Zusammentreten der gemischten Kommission vorzuschlagen.
So auffallend eine solche Verzögerung im Vergleich zu anderen,

schen und überraschenden ökumenischen Entwicklungen erscheinen
g> sie kann nur richtig verstanden werden, wenn der besondere
Chalet'gerade dieser kirchlichen Beziehung berücksichtigt wird. Vom ersten
ginn in den siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts an

hier stets von «Unionsverhandlungen» und «Unionskonferenzen»
Rede. Auch die erste offizielle, gesamt-orthodoxe Stellungnahme in

ser Frage durch die erste panorthodoxe Rhodoskonferenz sprach von
einem Drängen auf Kircheneinheit2.

Der altkatholisch-orthodoxe Dialog hat also die Einheit nicht nur
Fernziel, sondern recht eigentlich als Nahziel! Die Ostkirche hat

Pati-' ,^egentlieh des Besuches altkatholischor Bischöfe beim Ökumenischen

ortlwi at> 28-März bis é.April 1962, IKZ 52 (1962), 213, und Ill.Pan-
225 oxeRhodoskonforonz, l--l-r).Novomber 1964, Herd. Korr. 19(1964/65),

bi8 i n, -Küppers: Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos, 24. Soptember
l-Oktober 1961; IKZ 52 (1962), 45 f.



— 68 —

jedoch seit den erfolglosen Wiedervereinigungsversuchen der
byzantinischen Kaiser mit der abendländischen Kirche in Lyon 1274 und

Florenz 1439 keine offiziellen Einheitsverhandlungen geführt. Dazu

kommt, dass ihre verschiedenen, unabhängigen Kirchen diese Frage nur
in synodaler Übereinstimmung zu entscheiden bereit sind. Nicht ganz
ohne Bedeutung ist auch die Tatsache, dass die Kenntnis der altkatholischen

Geschichte und der gegenivärtigen Lage der altkatholischen
Kirchen in den einzelnen orthodoxen Kirchen unterschiedlich ist, so dass die

Verbreitung der nötigen Informationen eine gewisse Zeit erfordert. Auf
altkatholischer Seite ist man bei gleicher Zielsetzung von jeher für die

rasche Aufnahme des direkten Dialoges eingetreten, und es besteht auch

heute die Ansicht, dass auch in das gegenwärtige Vorstadium der
innerorthodoxen Gesprächsvorbereitung direkte Gesprächsberührungen
einbezogen werden sollten und könnten. Gerade weil noch bestimmte Klärungen

sachlicher und grundsätzlicher Art zusammen mit breiteren
Informationen sich als notwendig herausgestellt haben, könnten durch solche

direkten Berührungen zeitraubende Umwege im Bereich der Informationen

vermieden und gewisse sachliche Missverständnisse leichter
überwunden werden. Ergebnis der Bonner Besprechungen vom 24. und

25. April 1967 war die Aufstellung des Schemas über die Thematik des

bevorstehenden Dialoges, das in der Sache vier Bereiche von Fragen um-

fasst: Historisch-theologische, prinzipiell-methodische, kanonische und

praktische Fragen. Im ersten Bereich sind die historischen Arbeiten auf

beiden Seiten schon in Gang gekommen1.
Um den schon zurückgelegten Weg in seinen Wendungen,

Hemmungen und Fortschritten noch deutlicher und deutbarer zu machen,

bedarf es gewiss noch mancher Veröffentlichung aus altkatholischen und

orthodoxen Archiven und Briefsammlungen. Vor allem wären aueit

Übersetzungen älterer russischer und griechischer Dokumente zu
wünschen. Mit dem gegenseitigen Austausch derartigen Materials braucht

nicht bis zum eigentlichen Dialogbeginn gewartet zu werden.
Über die theologischen Fragen, unter denen auch die kanonische

einbegriffen sind, gibt es einen Katalog von Einzelfragen, der ähnlte

auch in Belgrad aufgestellt wurde. Dabei wird deutlich, dass eine wet

gehende Übereinstimmung in einer ganzen Reihe von Fragen teils scho

vorhanden, teils angebahnt erscheint. Vor allem darf gesagt werden, das

1 Stefan Zankow: Beziehungen zwischen altkatholischen und ortn
doxon Kirchen, IKZ 52 (1962), 25-37.

g.Christian Oeyen: Chronologisch-bibliographische Übersicht der Unio
Verhandlungen zwischen der Orthodoxen Kircho des Ostens und der e

katholischen Kirche der Utrechter Union, IKZ 57 (1967), 25-51.



— 69 —

%n den Grundfragen entweder schon klare Übereinstimmimg besteht oder
doch tragbare Ausgleichsmöglichkeiten erkennbar geworden sind.

Bei den prinzipiell-methodischen Fragen handelt es sich im Kern
Um die auf beiden Seiten massgebenden und anerkannten Voraussetzungen

voller kirchlicher Gemeinschaft. Diese Fragen sind mehr oder weniger
scharf und deutlich schon im Verlauf der bisherigen Verhandlungen
gestellt, aber noch nicht abschliessend in gegenseitiger Übereinstimmung
beantwortet worden.

Die Gruppe der praktischen Fragen bezieht sich auch auf den

'Ollzuy der Einigung und deren Auswirkung. Als Beispiel sei nur die
gegenseitige Stellung von Bischöfen in sich überschneidenden, Jurisdik-
l°rtsgebieten und das Verhältnis der internationalen allkatholischen
%schofskonferenz zur panorthodoxen Synode genannt. Mag diese Kategorie

praktischer Fragen zur Zeit noch nicht aktuell sein, sie sollte bei

"erneinsamer Bejahung der kirchlichen Gemeinschaft als «Nahziel» im
lalog nicht aus den Augen gelassen werden.

Um einem grösseren Leserkreis auch die Ergebnisse der innerortho-
°xen Vorbereitung, die in griechischer Sprache schon veröffentlicht wur-
en zugänglich zu machen, werden im folgenden die wesentlichen
tücke des Berichtes von Prof. Dr. Joh. Karmiris, Athen, dem Sekretär
er Interorthodoxen Vorbereitungskonimission, ohne Stellungnahme zu
en inhaltlichen, darin aufgeworfenen Fragen veröffentlicht. Diesem
bricht wird, ungeachtet einzelner Wiederholungen, die Übersetzung des

m gleichen Verfasser stammenden Berichtes über den Verlauf der alt-
n°Hsch-orthodoxen Beziehungen anlässlich der dritten Rhodoskonfe-

nz vorangestellt. Es ist nicht beabsichtigt, in gleichem Umfang wei-
es Material über den Fortgang des Dialoges in dieser Zeitschrift zu
°ffentlichen. Diese Mitteilungen, die auch als Sonderdruck erhältlich
a, schienen jedoch jetzt zur allgemeineren Unterrichtung und auch zur
rnieidung von Missverständnissen über die bestehende Lage dienlich.

Mitglieder der allkatholischen theologischen Unionskom mission
Slnd bisher:

ür Holland: Der Erzbischof von Utrecht, Mgr. Dr. A. Rinkel. Der Bi-
schof von Deventer, Mgr. P.J.Jans

„ Deutschland: Bischof Josef Brinkhues, Bonn
J^i^Schweiz: Bischof Dr. I Ws Küry, Bern

s a Pi'!"^1' Karmiris: Orthodoxie und All katholizismus (griech.). Athen 1966,
' ^kklesjn /,'i (1966), 557 562. 576 5S5, 615 62S.

off ..''"h. Karmiris: Kkklosia 42 (1965), 49 M. Die Übersetzung und Vordem

v c"ung der beiden Berichte erfolgt im freundlichen Einverständnis mit' ' v erfasser.



— 70 —

Für Österreich: Bischof Dr.St. Török, Wien
Für Polen: Bischof Majewski
Für die Polnische katholische Nationalkirche in den USA: Bischof

(Primat) Dr.L.Grochowski, Scrandon, Bischof Th.F.Zielinski,
Bitffalo. Bischof E. Magyar, Passaic

Berater: Prof. Dr. W. Küppers, Bonn, Prof. Dr.phil. und Dr. theol-

h. c. Spuler, Hamburg, Prof. Dr. P. J. Maan, Utrecht, Pfarrer Lie-
theol. L. Gauthier, Genf

Sekretär: Pfarrer P. Amiet, Mägden.

Die dritte Panorthodoxe Konferenz von Rhodos

Der Dialog zwischen der orthodox-katholischen und der
altkatholischen Kirche1

Auf der Sitzung vom 11. November beschäftigte sich die dritte
panorthodoxe Konferenz auch mit dem dritten und letzten Thema
ihrer Tagesordnung, mit der Fortsetzung der theologischen Erörterungen

und Unionsverhandlungen zwischen der ältesten der Kirchen

- der orthodox-katholischen Kirche - und der jüngsten aller - der

altkatholischen Kirche, die sofort nach der Gründung und
Organisierung der letzteren begannen und bis zum Jahre 1931 offiziell for*'

gesetzt wurden, von da an aber mehr inoffiziell und gelegentlich. Die

einstweilige Einstellung der offiziellen kirchlichen Erörterungen war

hauptsächlich auf den zweiten Weltkrieg und auf andere ähnliche

Gründe zurückzuführen. Deswegen besuchte auch zur Entfachung
des gemeinsamen Einigungsverlangens und zur Fortführung de

unionsfreundlichen Verhandlungen und Besprechungen im Jam
1962 eine offizielle altkatholische Vertretung, bestehend aus dem Erz*

bischof von Utrecht, Andreas Rinkel, dem schweizerischen Bische-

Urs Küry und dem Priester und Professor Jan Maan das Ökum
nische Patriarchat. Die Vertretung bat auch um Fortsetzung
eingestellten theologischen Gespräche. «Bei dieser Begegnung g"

schah von beiden Seiten eine Einsichtnahme der seit 1871 bestehen

den Bande der Freundschaft zwischen Orthodoxie und Altkathoi
zismus, und der bestehende gemeinsame Wunsch einer Fortführung

der

1 In «Ekklèsia» Jahrgang 42 (1965).



— 71 —

des Werkes zwischen ihnen wurde festgestellt. Bestimmt wurde
genieinsam die Linie, der demnächst zur Erreichung des wie oben
gesteckten Zieles Folge zu leisten ist, nachdem die Bildung einer ,aus
Vertretern der beiden Kirchen gemischten fortführenden Kommission'

beschlossen worden war, im Einklang auch mit dem, was auf
der ersten panorthodoxen Konferenz von Rhodos über Pflege und
Vorantreiben der Beziehungen mit den übrigen christlichen Kirchen
und besonders mit den Altkatholiken ausgetauscht wurde, die
insbesondere in dem bestimmenden Themenkatalog erwähnt werden,
lri dem das Thema der Beziehungen zwischen den beiden Kirchen
formuliert wird als ,Vorantreiben der Beziehungen mit ihnen im
leiste der bis heute erfolgten theologischen Erörterungen und der
offen erklärten Bestrebungen zur Einigung mit der orthodoxen
Kirche1'.

Nach all dem Früheren wie auch nach einer diesbezüglichen
Patriarchalischen Enzyklika des Jahres 1962 an die orthodoxen
Kirchen richtete nun S.G.H. (Seine Göttliche Allheiligkeit) der
Ökumenische Patriarch am 16. September 1964 ein Rundschreiben an
^e autokephalen orthodoxen Kirchen mit einem entsprechenden
•Bericht über die allchristlichen Fragen einer patriarchalischen
Kommission, durch welches er um ihre Meinung über die Aufnahme auch
dieses Themas in die Tagesordnung der 3. Rhodoskonferenz bat. Nach
ih TTinrer Einwilligung wurde auch dieses Thema unter die Themen der
Konferenz aufgenommen, von welcher der Vorsitzende, der Metro-
Pont von HeJiopolis und Theira, eine historische Einführung gab,
"Obei er am Ende die Bildung einer eigenen Kommission zum Stu-

Urtl dieser Frage und zur Unterbreitung einer diesbezüglichen Er-
-^làrung vorschlug. Diese Kommission wurde gebildet aus den Bi-
ehöfen Hieronymus von Rhodopolis (vom Ökumenischen

Patriarchat), Stephan von Biaystok (von der Kirche Polens), Elias von
ern°knet (von der Kirche Georgiens) und Methodius von Trevis-

sovsky (von der Kirche der Tschechoslowakei), den Arehimandriten
Germanos (vom Patriarchat Jerusalem) und Philaret (vom Patri-
archat Russland) und den Professoren D. Moraitis (vom Patriarchat
Alexandrien), P.Christu (vom Patriarchat Antiochien), N.Niko-
^esku (vom Patriarchat Rumänien), A.Michaelov (vom Patriarchat

Bulgarien), A.Mitsidis (von der Kirche Cyperns) und Johannes
Karmiris (von der Kirche Griechenlands).

«Ha
' S"ehe «Orthodoxia» 37 (1962), S.172-184. Vgl. auch Joh.Karmiris,flAt ^anorthodoxos Diaskepsis Rhodou, S. 18.



72

Dieser Ausschuss, der sich zweimal eigens - am 11. und ^.No¬
vember - versammelte, verfasste und unterbreitete an die
Vollversammlung eine Erklärung, in welcher er vorschlug ,die Bildung einer
Interorthodoxen theologischen Kommission zum Studium der ganzen

Frage der Beziehungen zwischen den beiden Kirchen und die

Durchführung der betreffenden Diskussionen... Die Arbeiten dieses

Ausschusses werden in zwei Stadien ausgeführt werden... Was das

erste Stadium anbelangt, dürften sie in folgendem bestehen: a) im
Studium der Texte (von Protokollen, Erklärungen, Berichten,
Studien), die sich auf die Kontakte zwischen Orthodoxen und Altkatho-
liken von 1872 bis heute beziehen, besonders aber auf die ersten
Bonner Konferenzen (1874-1875), die Erörterungen zwischen den

Ausschüssen von Petersburg und Rotterdam (1892-1898), die neue

Bonner Konferenz (1931) und die Diskussionen anlässlich der
Zusammenkünfte und Konferenzen der ökumenischen Bewegung und
die Resultate auf der Grundlage dieser Texte zur Erklärung der

Kennzeichen der Übereinstimmung und der Meinungsverschiedenheit;

b) im Studium der dogmatischen Schriften, der Symboltexte
und der liturgischen Bücher der Altkatholiken zur Ergänzung der

Liste der Übereinstimmungen und der Meinungsverschiedenheiten ;

c) im örtlichen - an den bedeutenderen Zentren der altkatholischen
Kirche - Studium der Gestalten des theologischen Denkens, des

Gottesdienstes und des kirchlichen Lebens der altkatholischen Kirche
überhaupt; d) in der Verfassung eines Berichtes auf der Grundlage
des obigen Studiums, welcher allgemeine Ergebnisse über die
Übereinstimmungen und Meinungsverschiedenheiten zwischen den zwei

Kirchen im Dogma, Gottesdienst und Kirchenorganisation enthalten
und sowohl die positiven als auch die negativen Elemente andeuten
sollte.

Die interorthodoxe Kommission soll nach der Vervollständigung
dieser Vorbereitungsarbeit und soweit die entsprechende altkatholische

Kommission ebenso bereit ist zum zweiten Stadium ihrer
Arbeit kommen, mit anderen Worten zur gemeinschaftlichen Diskussion

in einem gemischten Ausschuss, um eine Art der Lösung dei

Unterschiede und des Einverständnisses zu finden. Über den Gang

der Arbeiten dieser gemischten Kommission sollen von Zeit zu Zeit

Berichte an die orthodoxen Teilkirchen zur Information und zum

Nachsuchen um Weisungen gegeben werden.' Im Zusammenhang
damit schlug sie vor, ,dass die orthodoxen Teilkirchen zur Schaffung
eines Klimas des Verstehens, Beziehungen und Kontakte auf prak-



uscher Ebene entwickeln und die gegenseitige Bekanntschaft und
Zusammenarbeit durch Besuche, Professorenaustausch und
Studentenaustausch und dergleichen fortführen'.

Die obige Erklärung der Konferenz wurde von deren
Vollversammlung auf der Sitzung am 13.November verlesen, und sofort
machte der Verfasser den Vorschlag, der von der Vollversammlung
augenommen wurde, dass in der interorthodoxen theologischen
Kommission, die bestimmt werden wird zur Durchführung des
J-ualogs mit einer ähnlichen altkatholischen Kommission, die orthodoxen

Kirchen durch einen bis drei Spezialtheologen vertreten
Verden, wobei diese auch eine andere orthodoxe Kirche, die
eben einen aus diesen bestimmen wollte, zu vertreten vermögen, ja
uoch mehr, dass diese Kommission die Ergebnisse ihrer Studien
rechtzeitig an die orthodoxen Kirchen unterbreite und sie
alsdann jedesmal durch Berichte über den Gang der theologischen
-Erörterungen mit den Altkatholiken und ihre Ergebnisse unter-
"Chte, die zur Information der Hierarchie und des orthodoxen
leromas veröffentlicht werden müssen. Darauf nahm die Voll-
ersammlung die obige Erklärung der Kommission an, die in ihrem
ungültigen allgemeinen Beschluss den unter Nummer 7 folgenden

e%enen Beschluss enthält:
.Was das Thema der Fortsetzung der theologischen Gespräche

wischen unserer orthodoxen Kirche und den Altkatholischen anbe-
rifft, beschliesst die 3. Panorthodoxe Konferenz : a) die unmittelbare

'Stellung einer intcrorthodoxen theologischen Kommission aus
'sonderen Theologen, deren Zahl und Personen nach gemeinsamem
nvernchmen zwischen den orthodoxen Ostkirchen bestimmt wer-
u sollen ; b) die systematische Vorbereitung der orthodoxen Thesen
üen künftigen theologischen Erörterungen auf der Grundlage der

ymbohschen, dogmatischen und liturgischen Texte der altkatho-
". Ten Kirche, des bis heute gesammelten Materials und der Ergeb-

sse der früheren diesbezüglichen Diskussionen, und c) den Anfang
-Erörterungen mit der entsprechenden theologischen Kommission

' ^katholischen Kirche nach gemeinsamem Einverständnis der
Archen beiderseits.

JJas beschloss die 3. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos über
- Fortsetzung des Dialoges zwischen den Orthodoxen und den Alt-

ohken. Dieser Besch luss bildet das Ziel langwieriger Anstrengun-
von beiden Seiten zur Annäherung und zum Einverständnis der
en Kirchen. In der Tat begann der Dialog zwischen ihnen nahezu



— 74 —

nach den ersten Anfängen des Altkatholizismus. Wie bekannt ist,
trennten sich die Altkatholiken, die die Entscheidungen des 1.

Vatikanischen Konziles nicht annahmen, von der römisch-katholischen
Kirche und gründeten eine eigene Kirche. Das taten sie hauptsächlich,

weil das 1. Vatikanische Konzil am 18. Juli 1870 als von Gott
geoffenbartes Dogma verkündete, dass der Bischof von Rom, wenn

er von seinem Stuhle spricht (cum ex cathedra loquitur), mit anderen

Worten, wenn er in Ausübung seines Amtes als Hirte und Lehrer aller
Christen vermöge seiner apostolischen Gewalt eine Lehre über Glauben

und Sitten (de fide vel moribus), die sich auf die ganze Kirche
bezieht, definiert; und vor allem diese Darlegungen sind aus sich

(ex sese) und nicht infolge der Zustimmung der Kirche (non ex
consensu Ecclesiae) unwandelbar. Die Verkündigung dieses neuen
lateinischen Dogmas erregte heftigen Widerstand unter den Römisch-

Katholischen, von denen viele Theologen und Kleriker, welchen auch

Tausende von Laien folgten, anfingen, von der Kirche Roms sich zu

trennen und, sich Altkatholiken nennend, in Deutschland und der

Schweiz, zum Teil aber auch in Österreich die ersten altkatholischen
Gemeinschaften zu bilden. Sie beriefen verschiedene Kongresse, pro"
testierten gegen das neue Dogma über die Unfehlbarkeit des Papstes
und gegen andere Neuerungen und Missbräuche in der römischen

Kirche. So verwarfen die Altkatholiken nicht nur die päpstliche
Unfehlbarkeit, sondern auch andere lateinische Dogmen wie die
unbefleckte Empfängnis der Gottesgebärerin, das Fegefeuer, den
Zusatz des Filioque zum heiligen Glaubenssymbol, die Ablässe, die
Entziehung des Kelches den Laien gegenüber, die zwangsweise Ehelosig'
keit des Klerus, die lateinische Sprache im Gottesdienst und anderes,

darüber später.
Aber diese altkatholischen Positionen brachten automatisch die

eben gegründete Kirche sehr nahe an die alte orthodox-katholische

Kirche, die längst in gleicher Weise die obigen und andere lateinische

Neuerungen verworfen hatte. Deswegen kündigten die Altkatholiken
auf ihrem ersten Kongress in München im September 1871 betreu
der orthodoxen Kirche an : ,Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung
mit der griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Iren
nung ohne zwingende Ursache erfolgte und in keinen unausgleicn
baren dogmatischen Unterschieden begründet ist.' Deswegen mach

ten die Altkatholiken, die grossen Wert auf ihre Einigung mit de

Orthodoxen legten, tüchtige Anstrengungen, um diese zu erlangen-

Unter anderem luden sie die Orthodoxen zu ihren Kongressen ein,



— 75 -
bei denen russische Theologen auf dem ersten Kongress in München
1871 und auf dem zweiten in Köln 1872 zugegen waren, bei denen die
gleicherweise geladenen Griechen, d.h. der Erzbischof von Syros und
Tinos, Alexander Lykurgos, und der Leiter der Risarios-Schule,
Sokrates Koliatsos, nicht dabei sein konnten. Aber auf den
darauffolgenden zwei altkatholischen Kongressen in Bonn 1874/1875 waren
hinreichend Griechen und andere Orthodoxe mit vielen Anglikanern
gegenwärtig. Gleicherweise wohnten orthodoxe Vertreter auch den
altkatholischen Kongressen in Köln 1890, in Luzern 1892, in Rotterdam

1894, in Wien 1897 und in Bonn 1931 bei. Ausserdem aber wurde
zwischen Russen und Altkatholiken in den Jahren 1892-1899 auch
eine erwähnenswerte Korrespondenz durchgeführt. Nach dem ersten
Weltkrieg aber wurden die Kontakte zwischen den Orthodoxen und
Altkatholiken häufiger zustande gebracht, besonders im Rahmen der
ökumenischen Bewegung und vor allem auf ihren Konferenzen in
Genf 1920, in Lausanne 1927, in Genf 1930 und anderen bis zu den
letzten des Weltkirchenrates. Schliesslich folgten Altkatholiken zu
uen Festen des Apostels Paulus 1961 und der Tausendjahrfeier des
heiligen Berges 1963 wie auch der Arbeit der ersten panorthodoxen
Konferenz aufRhodos 1961, während im folgenden Jahr eine offizielle
Vertretung von ihnen das Ökumenische Patriarchat besuchte, die
um Fortsetzung des theologischen Dialogs zwischen den zwei Kirchen

at, das, was auch von der 3. Panorthodoxen Konferenz beschlossen
urde. So begann, wie vorher gesagt wurde, der Dialog zwischen
rthodoxen und Altkatholiken, von welchem die vom Ökumenischen
atriarchat verfasste und zur Information und zum Gebrauch der
ueder der 3. Panorthodoxen Konferenz zusammengestellte und ver-

eilte Note über die Beziehungen von Orthodoxen und Altkatho-
luW handelt, die folgenden Inhalt hat:

«Die Geschichte dieser Beziehungen kann in drei Stadien untersucht

werden:
a) Die Unionskonferenzen von Bonn (1874-1875). Diese Unions-

onterenzen sind nicht einfach eine innere Angelegenheit der Alt-
ttioliken, sondern auch breitere Begegnungen interkonfessionell-
ristlichen Gepräges. In ihnen fanden sich ausser den Altkatho-
en Orthodoxe, Anglikaner und einige Protestanten. Es ist mögen,

dass diese als Vorbild und Anfang der späteren dogmatischen
onlerenzen zwischen Orthodoxen auf der einen und Anglikanern
lcl Altkatholiken auf der anderen Seite und der Zusammenkünfte
r ökumenischen Bewegung aufgefasst werden. Die Altkatholiken



— 76 —

schritten vor zur Annahme mancher orthodoxen Dogmen und Lehren.

Auf der ersten Konferenz zu Bonn wurden 14 Punkte diskutiert :

1. dass die apokryphischen oder deuterokanonischen Bücher des

Alten Testamentes nicht dieselbe Kanonizität haben wie die im
hebräischen Kanon ; 2. dass keine Übersetzung der Heiligen Schrift
eine höhere Autorität beanspruchen kann als der Grundtext; 3. dass

das Lesen der Heiligen Schrift nicht verboten werden kann; 4. dass

die liturgie in der vom Volke verstandenen Sprache vollzogen werde ;

5. dass ,der in der Liebe wirksame Glaube' die Bedingung der
Rechtfertigung ist; 6. dass die Seligkeit nicht durch ,merita de condigno
verdient werden kann, weil der unendliche Wert der von Gott ver-
heissenen Seligkeit nicht im Verhältnis steht zu dem endlichen Werte
der Werke des Menschen; 7. Verwerfung der Lehre von den ,opera

supererogationis' und dem,thesaurus meritorum sanctorum' ; 8. über
die Zahl der Sakramente, dass die Zahl 7 nicht als apostolische
Tradition, sondern als theologische Betrachtungsweise des 12. Jahrhunderts

festgesetzt wurde und dass die zwei Sakramente - Taufe und

göttliche Eucharistie - Hauptsakramente sind; 9. über die Heilige
Schrift und die (heilige) Tradition, als Quellen der göttlichen
Offenbarung und die Bewahrung der ununterbrochenen bischöflichen
Sukzession von der Kirche von England; 10. Verwerfung der Lehre über

die unbefleckte Empfängnis der Gottesgebärerin ; 11. dass die Beichte

ihren Anfang zurückführt auf die frühe Kircho und beizubehalten

ist; 12. über die Ablässe der Kirchenstrafen; 13. dass die Gebete für
die Verstorbenen ihren Anfang von der frühen Kirche herleiten und

beizubehalten sind; 14. über die göttliche Eucharistie als Sühnopfer
und heiliges Mahl. Auf der zweiten Konferenz zu Bonn wurde (1875)

nur das Dogma über den Ausgang des Heiligen Geistes ,auch aus dem

Sohn' ernstlich erörtert und studiert. Die Vertreter dort stimmten
überein auf Grund eines Textes, der als von historischer Bedeutung

angesehen wurde und in dem ersten Teil vier allgemeine Sätze
enthielt, von denen drei mit der Lehre über den Heiligen Geist
zusammenhängen und in dem zweiten sechs Sätze, die der Lehre des

heiligen Johannes von Damaskus über dasselbe Thema entnommen
werden. So stimmten alle überein auf Grund des kanonwidrig - ,nich
nach dem kirchlichen Recht' - erfolgten Zusatzes, auf Grund der

Lehre der Väter der ungeteilten Kirche, auf Grund der Verwerfung
jedes Gedankens oder Ausdruckes, der zwei aitiai oder archai in dei

Heiligen Dreifaltigkeit einschliesst und auf Grund der Aussage des

Johannes von Damaskus, dass der /Heilige Geist aus dem \ ate



durch den Sohn ausgeht'. Die Altkatholiken versprachen die
Streichung des Zusatzes aus dem Symbolum.

b) Die Kontakte zwischen der Theologischen Akademie von
Petersburg und der altkatholischen Kommission Rotterdams. Hier
Werden die von beiden ausgetauschten Erklärungen (1892-1898) und
die ganze fast zwanzig Jahre lang durchgeführte theologische
Forschung der Unterschiede und der gemeinsamen Merkmale zwischen
Orthodoxie und Altkatholizismus aufgestellt, durch welche das

meiste, was Merkmale der Lehre der beiden Kirchen sind,
klargemacht wurde. Wichtig für die Geschichte des Altkatholizismus und
für die Beziehungen der beiden Kirchen ist die Erklärung von Utrecht
(1889). Im Zusammenhang damit muss auch die Enzyklika vom
Jahre 1902 des Ökumenischen Patriarchen Joachim III. mit den
übrigen gewechselten Dokumenten (1902-1904) erwähnt werden,
Wo mit viel Liebe und Verständnis das Thema unserer Beziehungen
zu den Altkatholiken berührt wird. In der Antwort der grossen
Kirche Christi wird unter anderem gesagt : Es dürfte nützlich sein,
von ihnen über die Hoffnung, die in ihnen ist, Auskunft zu fordern,
anders gesagt ein deutliches, genaues und offizielles Bekenntnis ihres
Glaubens, ein in einer Synode von ihren Bischöfen und Hirten
herausgegebenes und unterzeichnetes, damit so eine Diskussion, eine
Erläuterung und ein Einvernehmen möglich sei und mit Gottes
Beistand eine Erfüllung der gemeinsamen Sehnsucht. »

c) Vom ersten Weltkrieg bis heute (1918 und die folgenden
Jahre). Die Gegenwart der orthodoxen und der altkatholischen
Vertreter in der Konferenz der ökumenischen Bewegung gab ihnen die
v eranlassung, gemeinsam inoffiziell zusammenzukommen und
Meinungen über die gemeinsamen Kennzeichen und Unterschiede und
Über die in der Zukunft einzuschlagende Linie auszutauschen. Solehe

Begegnungen geschahen in den Jahren 1920 und 1927 in Genfund
m Lausanne, wo die Bestimmung einer dogmatischen Kommission
Zwischen den zwei Kirchen beschlossen wurde. Die vorbereitende
Kcommission der heiligen orthodoxen Kirchen auf dem heiligen Berge
(Athos) 1930 definierte die Beziehungen der orthodoxen Kirche zu
uen Altkatholiken als «Beziehungen im Geiste der Liebe». Das

beutsamere Ereignis dieser Periode ist die gemeinsame Konferenz
der gemischten theologischen Kommission von Orthodoxen und Alt-

ein-atholiken, welche auf Initiative des Ökumenischen Patriarchen i

erufen wurde und am 27. und 28. Oktober stattfand. Auf dieser
Urden alle Kirchen des Altkatholizismus und der Orthodoxen ver-



— 78 —

treten, ausser der russischen Kirche, die damals in Gefahr war.
Vorsitzende der zwei Vertretungen waren der Erzbischof von Utrecht,
Kenninck, und der Metropolit von Thyteira, Germanos, der auch den

Vorsitz dieser Konferenz hatte. Dort trat eine beträchtliche
Übereinstimmung über die meisten der diskutierten Themen ein. Diese
Konferenz bildet ohne Zweifel die bedeutendste Station in der Geschichte

der Beziehungen zwischen Altkatholizismus und Orthodoxie, und

zwar auf Grund der weitesten Anteilnahme der orthodoxen Kirche,
aber hauptsächlich und vor allem auf Grund der gefassten
Beschlüsse, die sehr wichtige Bedeutung für das Werk der Annäherung
der beiden Kirchen enthalten. Erörtert wurden die Themen: 1.

Dokumente der Lehre der altkatholischen Kirche, 2. Symbola, 3. Heilige

Tradition, 4. Kanon der Heiligen Schrift, 5. Canones der Kirche,
6. Ehe der Kleriker, 7. Sitten und Gebräuche, 8. der Sinn des Wortes

Kirche, 9. Sakramente, 10. Eschatologie, 11. Proskynesis, Heiligenbilder,

12. Reliquien, 13. Fasten, 14. Apostolische Sukzession.
1. In der Erörterung des ersten Themas verwiesen die Altkatholiken

die Orthodoxen auf die Utrechter Erklärung, die altkatholischen

Katechismen und ihre liturgischen Bücher, die die Grundlage
der Erörterungen bildeten. «Das Ergebnis ist, dass alle sieben
ökumenischen Konzilien angenommen werden. Auch die Entscheidungen

lokaler Synoden werden altkatholischerseits als richtig
anerkannt, wenn diese Entscheidungen nachträglich von ökumenischen

Synoden gebilligt würden. » Die Altkatholiken fügten im ersten
Artikel der Utrechter Erklärung zum Ausdruck «der ökumenischen

Synoden» die Zahl 7 hinzu.
2. Als offizielles Glaubensbekenntnis wurde einstimmig das von

Nicaea-Konstantinopel (ohne Zusatz) anerkannt, das Apostolicum
als Taufsymbol. Die Altkatholiken erklärten, dass der Zusatz aus den

Kirchen Hollands und der Schweiz hinausgeworfen wurde und dass

dieses auch von den Kirchen Deutschlands und Österreichs geschähe-

3. Die Altkatholiken bestimmen die Tradition wie folgt:
«Tradition ist Erklärung und Ergänzung der Heiligen Schrift durch die

einmütige schriftliche Überlieferung der alten Kirche.»
4. Über den Kanon der Heiligen Schrift trat eine Übereinstimmung

über die protokanonischen und deuterokanonischen Schriften

der Heiligen Schrift ein.
5. Die altkatholische Kirche erkennt die Canones der sieben

ökumenischen Konzilien an, «insofern sie nicht nach dem Buchstaben,

sondern im Geist der alten Kirche gedeutet werden». Ebens



— 79 —

Wurde bewiesen, dass in der Anerkennung der alten Canones
Übereinstimmung besteht.

6. Zu dem, was die Ehe der Kleriker anbelangt, wird die Ansicht
jeder Kirche festgestellt: «a) Die orthodoxe Kirche gestattet die
Eheschliessung nur vor der Ordination; b) die Bischöfe sollen
unverheiratet sein. Die altkatholischo Kirche gestattet die Ehe auch
nach der Ordination, und zwar ebenso für Priester wie für Bischöfe.
Die ganze Frage gilt als Adiaphoron. »

7. Sitten und Gebräuche: «Die Einzelkirche kann bestimmte
Gebräuche anwenden, wenn diese nicht den allgemeinen
Kirchenentscheidungen widersprechen oder diese benachteiligen.»

8. Der Sinn des Wortes Kirche. «Die Kirche ist als Hüterin in
Glauben und Moral für die Gläubigen autoritativ. Die Kirche steht
uaher in der Auslegung über der Heiligen Schrift, nicht die Heilige
Schrift über der Kirche. » «Die ökumenische Synode entscheidet über
Ute wahre Kirchenlehre autoritativ, die Kirche ist aber nicht berechtigt,

neue Lehren zu verkünden, die nicht in Schrift und Tradition
begründet sind. Die Rede war auch von den Partikularsynoden.»
Bezüglich der Artikel 2 und 3 der Utrechter Erklärung herrscht
Übereinstimmung, und die Artikel 4 und 5 werden allseitig anerkannt.

9. Es trat eine Übereinstimmung über die Bedeutung und über
•ue Siebenzahl der Sakramente ein. Darauf folgt eine Erklärung der
gemeinsamen Kennzeichen und der Unterschiede der Form des
Vollzuges der Sakramente. Es erfolgt der Vorschlag von Seiten der Alt-
atholiken, dass die orthodoxe Kirche den Zutritt ihrer Kinder zur

gottlichen Eucharistie in der Schweiz gestatte.
10. Verworfen wird die Fegfeuerlehre. «Wir beten, die Barm-

erzigkeit Gottes anrufend, für die Verstorbenen, alles übrige bleibt
em Mysterium.»

11
• Der Lehre von der « Fürbitte der Heiligen » wird zugestimmt,

en der Verehrung gegenüber der Gottesmutter, den Heiligen, den
euigenbüdern und den Reliquien nach der Lehre der 7.ökume-

nischen Synode.
12. Fasttage sind auch bei den Altkatholiken der Freitag und

e grosse vierzigtägige Fastenzeit.
*3- Die Altkatholiken erklärten, dass sie die apostolische Suk-

.' ssion annehmen und stellten die Frage, was die orthodoxe Kirche
uber die altkatholische Kirche denke.

Das waren die diskutierten Themen auf der Konferenz der
rtbodoxen und der Altkatholiken zu Bonn vom 27./28. Oktober



— 80 —

1931. Auf ihr stimmten die Altkatholiken in vielem mit den Orthodoxen

überein, mit der Leichtigkeit, mit der sie ein wenig früher (am
2. Juli 1931) auch mit den Anglikanern übereinstimmten, wobei sie

mit ihnen die Sakramentsgemeinschaft (intercommunio) annahmen,
die die Orthodoxen in der Vergangenheit aufzunehmen sich weigerten,

wie wir oben sahen. Im Zusammenhang damit bemerkte der

Metropolit von Sardes, Maximos, neulich richtig: «Obgleich auf der

gemeinsamen Konferenz über die meisten von den diskutierten Themen

Übereinstimmung eintraf, erfordert es aber nichtsdestoweniger
noch immer die vollkommene Zurüstung und Glättung des zur vollen
Übereinstimmung führenden Weges, denn nach dem Vorübergehen
so vieler Zeit und nach so vielen ernsten Forschungen und Diskussionen

bleiben noch immer genügend Themen zur genauen Erhellung
und sicheren Bestimmung. Eines dieser Themen, das sicher viele und

ernste Fragen aus der Sicht und von der Seite eines Orthodoxen
gebiert, Fragen, in welchen die Altkatholiken zur Antwort gerufen
werden, ist auch die Frage des in Bonn am 2. Juli 1931 über die
Sakramentsgemeinschaft (intercommunio) getroffenen Übereinkommens
zwischen Vertretern der altkatholischen Kirchen und der Kirchen des

anglikanischen Bekenntnisses, laut welchem gilt :

,1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und

Selbständigkeit der anderen und hält ihre eigene aufrecht.
2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von

Mitgliedern der anderen zur Teilnahme an den Sakramenten zu.
3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschalt

die Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit
oder liturgischen Praxis, die der anderen eigentümlich ist, sondern

schliesst in sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche
des christlichen Glaubens fest.'

Dieses Übereinkommen der aus Altkatholiken und Anglikanern
gemischten dogmatischen Kommission wurde später auch von den

zuständigen Kirchenbehörden beiderseits bestätigt, mit anderen

Worten der Synode der altkatholischen Bischöfe, die in Wien am

25. September 1931 unter der Führung des Erzbischofs von Utrecn
zusammenkam, auf der einen Seite, und den zwei Kirchenversammlungen

(Convocations) oder Synoden (von Canterbury und York) dei

anglikanischen Kirche, die am 20. Januar 1932 sich versammelten,
auf der anderen Seite1.»

1 In «Ekklèsia» Jahrgang 42 (1965), übers, von D. Prinz



— 81 —

Andererseits, auf orthodoxer Seite, zerfielen die orthodoxen
Theologen, die von Anfang an die Bewegung des Altkatholizismus
Und seine Wendung zur Orthodoxie begleiteten, von denen manche
auch an den genannten Versammlungen teilnahmen, «in zwei Lager.
Und zwar die einen von ihnen (von den Griechen Nikephoros Kalogeras,

A.Diomedes Kyriakos, Philippos Papadopulos und andere
und von den Russen B.Bolotov, J. Janyschev, A.Kirejev, J. Soko-
l°v, Svietlov und andere), die mehr das liberale Lager repräsentierten,

begnügten sich damit, dass die Altkatholiken den Papismus und
die päpstlichen Dogmen, die nach dem Schisma eingeführt worden
Waren, verwarfen und sich, zu dem Stand der westlichen Kirche vor
dem 8. Jahrhundert zurückkehrend, auf die Lehre der ersten acht
Jahrhunderte stützten; deshalb sahen sie die Einigung mit den Alt-
Katholiken vor der Tür. Die anderen von ihnen wieder (Sikos Rosis,
"•Mesoloras und andere von den Griechen, Gusev, Maltzev, Sergios,
damals Bischof von Finnland, und andere Russen) konservativer
Achtungen waren mehr unversöhnlich, wobei sie dachten, die Alt-
Katholiken mussten nicht nur die Beschlüsse aller 7 - ohne Ausnahme
"" ökumenischen Synoden, sondern auch die anderer Synoden, besonders

die Beschlüsse der Synoden des 16. Jahrhunderts, annehmen,
nd folglich mussten sie bedingungslos der orthodoxen Ostkirche bei-
reten. Das Fehlen eines genauen Masses in den beiden - wie oben -
agern und schliesslich die Vorherrschaft der konservativen

Richtungen trug nicht nur zum Scheitern des Übereinkommens unserer
r^-rrche mit den Altkatholiken bei, welches ohne auch den geringsten

uckzug auf Seiten unserer Dogmatik gewiss auf beiden Seiten
behütende Ergebnisse hätte, sondern auch zur Schaffung einer fast

ganzlichen Isolierung der Altkatholiken, die später inmitten einer
remden Umgebung schwächer wurden, während sie ihre Stellung
erteidigten und vielen Gefahren ausgesetzt waren1».

37 I Oi^axinios von Sardes naXawxalrolixianòi; xal "Og&oöoCla' ev " 'Oq&oòoCìo."

Ian I \ '' ***"' Diesbezüglich schrieb auch dor Vertretor dor Kircho Griechen-

jj„ ^'Metropolit von Tikke und Stagoi Polykarp, in seinem Bericht an die Hei-
S Synode vom 9. April 1932, dass im Gegensatz zu den gegenüber der Sakra-

te nt?gemoinschaft zwischen Orthodoxen und Altkatholiken günstig gestimm-
t t

-Nektarios von Bukowina und N. Arseniew, die übrigen orthodoxen Versen

6ff: *•W'r lms vors'chtig zeigten, nicht nur weil der Sakramentsgemein-
steh

»c*'° dogmatische Einigung vorangehon muss, welche wogen der be-

if- enden Unterschiode jetzt nicht erreichbar scheint, sondern auch, weil wir
gern c^° ^bon, clasa die Altkatholiken in ihrer Kirche schon die Sakraments-
n0(.jUlnschaft mit don Anglikanern gebilligt und angewandt haben, obgleich
Lei)1 frmatische Unterschiede zwischen ihnen bestehon... Nach orthodoxer
ben '' Wm* dio Kirche von Gliedern gebildet, die für ein und donselben Glau-

e'ntreten, und folgerichtig sind die Häretiker, dio diosen orthodoxen Glau-



— 82 —

Da sich dieses so verhält, wollen wir wünschen, dass nun die von
der 3. Panorthodoxen Konferenz auf Rhodos bestimmte interorthodoxe

theologische Kommission mit Verstand die dogmatischen,
liturgischen und übrigen altkatholischen Bücher studiere und
systematisch in harmonischer Zusammenarbeit auch mit der entsprechenden

altkatholischen theologischen Kommission arbeite, damit sie die

genaue Kenntnis über die altkatholische Kirche und ihre Lehre und

die richtige Beurteilung und Einschätzung der orthodox-katholischen

Kirche deutlich mache und ergänze, wobei sie pünktlich die

zwischen beiden Kirchen bestehenden Gleichheiten und Verschiedenheiten

im Glauben, Gottesdienst und in der Verfassung bezeichne

und gemeinsam mit der altkatholischen Kirche die Möglichkeit der

Behebung der verschiedenen Meinungen und im Wege stehenden

Hindernisse prüfe mit dem Ziel, dass diese beiden Kirchen vom
Geiste Gottes nach dem göttlichen Widen zu der von beiden Seiten
ersehnten Einigung geführt werden.

Athen Joh. Karmiris
(Übersetzung durch D. Prinz, Bonn)

ben nicht haben, nicht Glieder der Kirche und können nicht an ihren
Sakramenten teilnehmen. Deswegen gestattete unsero orthodoxe Kircho weder
einmal, dass Glieder einer anderen heterodoxen Kirche an ihren Sakramenten
Anteil nehmen, noch erlaubte sie ihren eigenen Gliedern, dass sie an den
Sakramenten einer anderen heterodoxen Kirche Anteil nehmen. Aber auch nich*
die Anerkennung der Weihen einer anderen heterodoxen Kircho bringt die

Sakramentsgemeinschaft mit sich ; solange wie nicht die Identität der dogmatischen

Lehre eintritt, die Glieder der heterodoxen Kirche, die nicht Guedel
der Kirche bilden, können nicht an ihren Sakramenten teilnehmen. Durch das

Sakrament der göttlichen Eucharistie werden die Gläubigen nach dem Aposte
auf geistige Weise mit Christus und miteinander geeint und ein Leib werden.
Und es ist offenkundig, dass die Glieder einer anderen Kirche nicht an den

unbefleckten orthodoxen Mysterien teilnehmen und diese geistige Einigung
nicht nur mit Christus, sondern auch mit den Gliedern der Orthodoxen Kirch
nicht erlangen können. Die orthodoxe Lehre darüber entfaltet am besten de

Kirchenvater Johannes von Damaskus: «Gemeinschaft heisst sie und ist 3\

wirklich, weil wir durch sie mit Christus Gemeinschaft haben und weil wi
durch sie miteinander Gemeinschaft haben und geeint werden. Denn weil wi
alle an einem Brote Anteil nehmen, werden wir alle ein Leib Christi und ei

Blut, voneinander Glieder heissend. Mit aller Kraft wollen wir uns daher hüten,
die Teilnahme (Kommunion) von Häretikern zu empfangen und zu geben•->
damit wir nicht Teilhaber ihrer Irrlehre und ihrer Verurteilung werden. Den <

wenn sie ganz und gar Einigung mit Christus und miteinander ist, vereine
wir uns vorsätzlich auch gänzlich mit allen, die mit uns Anteil nennte
ÇEy.&eatç oo&oôoÇov Tiiarecoç IV, 13. Migne Patrologia Graeca 94, ' ' k
Danach identifizierten die Altkatholiken, als sie die Sakramentsgemeinscha
mit den Anglikanern auf der Grundlage der Gültigkeit der anglikanische
Weihen ohne vorhergehende Behebung der dogmatischen Unterschiede ül
ton, ihre Stellung unserer Kirche gegenüber mit der Stellung der Anglikaner.
dass keine ernste Rede sein kann von der Vereinigung mit den Altkathohk01 >

ohne dass auch die Anglikanische Kircho in Augenschein genommen wird.


	Dokumente zur Vorbereitung des altkatholisch-orthodoxen Dialogs

