
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 1

Artikel: Historischer Rückblick auf das Schisma Rom-Utrecht, gehalten im
liturgischen Gottesdienst von Montag, dem 7. November 1966

Autor: Kok, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 52 —

Historischer Rückblick auf das Schisma

Rom-Utrecht, gehalten im liturgischen Gottesdienst

von Montag, dem 7. November 1966

In dieser denkwürdigen Stunde gehen unsere Gedanken wie

von selbst zurück zum Anfang des 18. Jahrhunderts, zu der Zeit,

in welcher das Schisma Rom-Utrecht zur vollendeten Tatsache

wurde.
Die tatsächliche Veranlassung zum Schisma war die im Jahre

1702 erfolgte Suspension und die darauffolgende Absetzung des ErZ"

bischofs Petrus Codde im Jahre 1704. Sie wurde ausgesprochen aui

Grund seiner Weigerung, das Formular des Papstes Alexander VU-
vorbehaltlos zu unterzeichnen und die päpstliche Unfehlbarkeit
ohne irgendwelche Einschränkung anzunehmen. Die tiefere Ursache

des Schismas ist indessen in den bedeutenden Unterschioden in der

Spiritualität zu suchen, die in den Tagen der Gegenreformation in
der Kirche ans Licht traten und zu heftigen Konflikten führten.

Das Problem des Verhältnisses zwischen Gnade und freiem

Willen, das die Kirche seit den Tagen des hl. Augustin stets in heftige

Bewegung versetzt hatte, war auch durch das Tridentinische Konzil
nach Meinung vieler Geistlicher nicht scharf genug formuliert vroi'
den. Auch spätere Besprechungen in den sogenannten «Congrega-
tiones de Auxiliis» führten infolge der entgegengesetzten Auffassungen

der Dominikaner und Jesuiten zu nichts. Bischof Cornelius

Jansenius glaubte, die Lösung dieses Problems, gemäss den Aul'
fassungen der Universität Löwen, im Sinne Augustins verstehe*1

und wiedergeben zu müssen in dem Werk, das er über diesen Kjr'
chenvater schrieb. Das nach seinem Tod im Jahre 1640 veröffent-

lichte Buch wurde auf Anstiftung der Jesuiten durch Rom im Jahre

1643 verurteilt. Das gab Anlass zu einem ganz besonders unerquic*'
liehen Streit, in dem politische, juristische und oft auch personnel1

Faktoren ebenfalls eine grosse Rolle spielten.
Im Jahre 1654 verurteilte Papst Innozenz X. fünf Thesen, lJ1

welchen das Werk des Jansenius durch seine Gegner zusammenge

fasst worden war. Um dem neuen Streit, der darauf entbrannte, e)i

Ende zu bereiten, erliess Papst Alexander VII. 1665 ein Formula'
das von jedem Priester und jeder Ordensperson zu unterzeichne

war, wobei das Buch des Jansenius und die fünf Thesen aufs neU



— 53 —

Verurteilt wurden, und zwar im Sinne des Verfassers. Der zu
vermiedenen Interpretationen Anlass gebende Wortlaut des Forimi-
ars beschwor wieder viele neue Streitfragen herauf, namentlich

beaglieli die Tragweite der Macht des Bischofs von Rom und der
Päpstlichen Unfehlbarkeit.

Da in Frankreich und den Niederlanden viele glaubten, dass
hier mit Jansenius auch Augustin, ja sogar die hl. Schrift und die
Tradition verurteilt wurden, wuchs diese Forderung zur
Unterzeichnung sich zu einer Gewissensfrage aus, die eine letzte, entschei-

ende Wahrheit berührte. Das Resultat der Weigerung zur
Unternehmung war die Zerstörung des Klosters Port-Royal und die Ver-
annung vieler aus Frankreich, die ihre Zuflucht in den Niederlanden

fanden.

Die Verurteilung des Buches von Pasquier Quesnel, « Beschau-
e Betrachtungen zum Neuen Testament», ist aus demselben Geen

tswinkel zu betrachten. Quesnel gehörte zum Kreis der Port-
°yalisten und wurde denn auch als «Jansenist» betrachtet, welches
nirnpfwort oft bei jeder gebührenden und ungebührenden Ge-

genheit gebraucht wurde. Die Konstitution Unigenitus, die
sogenannte Bulle Unigenitus von Papst Klemens XL, verurteilte,

ne den Verfasser anzuhören, 101 Thesen aus Quesnels Buch, was
enfalls zu einer Quelle des Streites, des Hasses, der Erbitterung
Q Verfolgung wurde. Verfechter und Gegner interpretierten auch
zt wieder diese Thesen in sehr verschiedenem Sinne. So wurden

16 Geologischen Probleme, welche der Bulle und dem Formular
gründe lagen, überwuchert durch allerlei andere Faktoren, die
n° fehlerfreie Urteilsbildung verhinderten. Die Unterzeichnung

• NichtUnterzeichnung der Bulle und des Formulars bot so im
riauf des Streites keine Gewähr mehr für die unversehrte Katholizität.

L>a die niederländischen Geistlichen grossenteils in Löwen aus-
udet worden waren, wurden auch die Niederlande bei diesem
« in Mitleidenschaft gezogen, was noch mehr der Fall wurde,

eine grosse Schar von Flüchtlingen aus Frankreich, die das Herz
von diesen Fragen hatten, hier ein Asyl fanden. Da das Verhält-

I

Wlgchen der weltlichen und der Ordensgeistlichkeit, namentlich

ih •
esu^en> ln den Niederlanden ohnehin sehr viel zu wünschen

s less, wurde unter den apostolischen Vikaren, die seit dem Be-
^es 17. Jahrhunderts die durch die Reformation heimgesuchte



— 54 —

Kirche von Utrecht verwalteten, auch in den Niederlanden zur

Schlichtung der Meinungsverschiedenheiten die Beschuldigung des

«Jansenismus» bei jeder gebührenden und ungebührenden Gelegenheit

zur Anwendung gebracht.
Der heillose und durch allerlei nebensächliche Faktoren

getrübte Streit, der sich daraus ergab, kulminierte in der Verurteilung
Coddes und der Wahl von Cornelia Steenoven zum Erzbischof von
Utrecht. Steenoven und seine Nachfolger, die Rom immer wieder

um Anerkennung baten, wurden ohne weiteres in den Bann getan
und die Rechte des Metropolitankapitels von Utrecht geleugnet-
Die ganze Bewegung des sogenannten Jansenismus, in der so viele

gesunde, erneuernde Tendenzen vorhanden waren, war so leider
durch allerlei nebensächliche Faktoren getrübt und eine Quelle des

Streites und der Trennung geworden.

Die vielen Versöhnungsversuche im 18. Jahrhundert, wobei die

verschiedensten Personen, wie der Marquis Nicolini, die Kaiserin
Maria Theresia, Professor de Haen und Graf Dupac de Bellegarde

zu nennen sind, sind leider alle gänzlich misslungen. Die Forderung
der Unterzeichnung der Bulle und des Formulars bildeten das grosse

Hindernis.

Das sogenannte Provinzialkonzil von 1763 mit seinem positiven
Glaubensbekenntnis konnte ebenfalls die Aufhebung des Schismas

nicht bewirken. Auch die im 19. Jahrhundert unternommenen
Friedensversuche von Erzpriester ten Hulscher und Pfarrer Cramer, von

Bischof Henri Grégoire und dem Priester Degola, von Professo!

Lexius und anderen Theologen römisch-katholischerseits sowie von

Pfarrer Glasbergen, den Erzbischöfen van Os und van Santen und

den Bischöfen Bon, Vet und anderen Geistlichen altkatholischer-
seits, hatten kein positives Resultat. Beim letzten offiziellen
Gespräch zwischen dem Vertreter Roms in Brüssel, Mgr. Francesco

Capaccini, und den Bischöfen van Santen, Bon und Vet, wurde CÜ

kategorische Forderung zur Unterzeichnung der Bulle und des I °r'
mulars als Bedingung für ein weiteres Gespräch von den Vertretern
der Utrechter Kircho ohne weiteres abgelehnt.

Die Wiederherstellung der römisch-katholischen Hierarchie m°

Jahre 1853 und die Worte, mit welchen Papst Pius IX. seinen
Beschluss bekanntmachte, sowie die Verkündung der neuen Dogme

von 1854, 1870 und 1950 hatten die Kluft Rom-Utrecht derniassen

vergrössert und vertieft, dass mancher in den beiden Kirchen glaubte,



— Sodass

dieses so sehr bedauerte Schisma niemals aufgehoben werden
könnte.

Gottes Heiliger Geist leitet die Kirche aber noch immer auf
"Wunderbaren Wegen. Das Zweite Vatikanische Konzil hat im
Verkehr der Kirchen ein ganz anderes, frisches Klima geschaffen.

Da die rein historische Prüfung der Quellen unter Hintansetzung
aller Polemik bereits den Anlass zu einer neuen Besinnung und Sicht
auf das Schisma schuf1, lagen die Möglichkeiten für einen offenen
analog zwischen beiden Kirchen in unseren Tagen überaus günstig,
-^•n Beharren auf dem alten Standpunkt, die Unterzeichnung der
-Bulle und des Formulars zu fordern, erwies sich als dieser Zeit und
nem neuen Klima entschieden nicht mehr gemäss.

Darum kam die Gcsprächsgruppe Rom-Utrecht, die im Jahre
1J64 ihre Arbeit aufnahm, denn auch einstimmig zu der Schluss-
lolgerung, dass die Aufrechterhaltung dieser Forderung in der heu-
Jgen Situation in Kirche und Welt und beim Stand des heutigen
Geologischen Denkens nicht mehr annehmbar sei.

Die von der Arbeitsgruppe aufgesetzte «Declaration» verleiht
lesena Gedanken Ausdruck und bittet, die immer wieder gestellte
orderung zur Unterzeichnung der Bulle und des Formulars, als

edingung für ein Gespräch Rom-Utrecht, fallen zu lassen.
Die den Episkopaten beider Kirchen überreichte «Declaration»

gab Anlass, die erforderlichen Schritte in Rom zu tun. Die Antwort
°ms soll nach der nunmehr vorzulesenden «Declaration» bekanntgemacht

werden.
Haag M.Kok.

l„v Cf. L.J.Rofrier; Geschiedenis van het katholieis.no in Noord-Neder-
land'2Bd., Amsterdam, 2, 1947.
r>„.. ¦L'-Willaort; Les origines du .Jansénisme dans les Pays-Bas catholiques,
aussei, 1948.

'-•Willaert; Bibliothoca Jansoniana Belgica, l-III, Paris, 1949-1951.
},„» y- Ceyssens ; Jansenistica, Studien in verband met de geschiedenis van

Jansénisme, I-IV, Mechelen, 1950 1959.
L-Ceyssens; Jansenistica Minora, 1 IV, 1950 ff. (Ges. aufs, zum J.).

in«,..! .'^ysaens; Sources relatives aux débuts du Jansénismo ot do l'Anti-
janserusme, Löwen, 1957.
IR Li,-,^ysens ; Autour de la publication de la bullo «In eminonti»W-H-E. 49 1954, 90 115).
h;«». -Ceyssens; La première bulle contre Jansenius. Sources relatives à sa
*'iStOliWllidd._liiK'>\ >> •<— " "¦«' in»o f> U,M>'?( 1644-1653). Bruxelles Rome, 1961, 1962 (2 Bd

•'•Orcibal; Les origines du Jansénisme, Lòwiorigines du Jansénisme, Löwen-Paris, 1947 (6 Bd.).
do ir'uÒ rc'hal; Louis XIV contro Innocent XL Les appels au futur concilo

">88 ftf l'^^.*_: £¦ • r. • ,i\*r.1688 ot
J.O

opinion française, Paris 1949
y^rcibal; Saint Cyran et le Jansénisme, Paris 1961.
J'A.G.Tans; Pasquier Quesnol ot les Pays-Bas, Groironingen, 1960.



56

B.A. van Kleef; Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche,
IKZ, 1949.

Die Priesterseminare der Utrechtor Kirche seit dem Konzil von Trient,
IKZ, 1957.

Franeiscus Meganck ; IKZ, 1958.
Das Utrechter Provinoial-Konzil vom Jahre 1763, IKZ, 1959-1960.
Aegidius de Witte; IKZ, 1961-1962.
Dominious Maria Varlet, IKZ, 1963.
Zeger Bernard van Espen, IKZ, 1966.


	Historischer Rückblick auf das Schisma Rom-Utrecht, gehalten im liturgischen Gottesdienst von Montag, dem 7. November 1966

