
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 4

Artikel: Orthodoxe Ekklesiologie und der Primat Petri

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 265 —

Orthodoxe Ekklesiologie und der Primat Petri

Vorbemerkung der Rodaktion: Das diesem Artikel zugrunde liegend,,auch ist in dieser Zeitschrift zwar bereits kurz besprochen worden (Jg 19Mh- 127). Sein reicher und gewichtiger (lohalt rechtfertigt es jedoch dn«a 0
'• '

ausführlicherer Weise gewürdigt wird. Die Heiträge der vier prominenten
verlasser sind zudem geeignet, fur die gegenwärtig wieder intensivierten
geologischen Gespräche der römisch-katholischen, anglikanischen und a]ikatholischen Kirchon mit der Orthodoxie inanche wertvolle A,m,„„geben. Anregung zu

In der «Bibliothek für Orthodoxe Theologie und Kirche»
(herausgegeben von B. Bobrinskoy, 0. Clément, B. Fize, J. Meyendorff
erschienen im Evangelischen Verlag Zürich 1961) ist ein erster Band
herausgekommen, betitelt: «Der Primat des Petrus in der orthodoxen

Kirche». Die Beiträge der verschiedenen Mitarbeiter gehen weit
üher das umschriebene Thema hinaus, bieten eine ganz bestimmte
Grundlehre orthodoxen Kirchenverständnisses und vermitteln tiefe
¦Einsichten in das zum Teil anders verstandene Wesen der östlichen
Kirchen, das mehr pneumatisch-charismatischen statt, wie im
Westen, rechtlichen Charakter trägt.

1.

Nicolas Afanassiefff, ehemaliger Professor am St.-Sergius-
Institut zu Paris, geht in seinem Beitrag «Das Hirtenamt der Kirche»
grundsätzlich der Frage nach, ob es in der Kirche überhaupt einen
lrgendwie gearteten Primat geben dürfte. Er stellt fest, die orthodoxe

Theologie besitze bis heute keine zusammenhängende, einheit-
h'che Lehre von der Leitung der Kirche, eine Frage, die wir uns
8elbst auch vorlegen müssen und die in den zwischen Orthodo»xen
und Altkatholiken bisher geführten Gesprächen immer wieder
hindernd zum Vorschein gekommen ist. Afanassieff ordnet die Vielzahl
der vorhandenen Kirchensystemc, soweit sie auf die Leitung der
Khehe Bezug haben, in zwei Grundtypen : die universelle und die
eUcharistische Ekklesiologie.

Nach der universellen Ekklesiologie, »soweit sio von den
Orthodoxen mehr in praktischer als in grundsätzlicher Weise vertre-
ten wird, ist die Kirche als ein Ganzes zu verstehen, wobei die einzel-
1100 Gemeinden und die autonomen kirchlichen Gebilde Einzelzellen
Zxx

vergleichen sind. So bildet in der heute gültigen russisch-orthodo-



— 266 —

xen Kirchenlehre (siehe Beschlüsse des Konzils von Moskau aus den
Jahren 1917/18) jede Diözese einen integrierenden Teil der
russischorthodoxen Kirche, sofern diese Diözese von einem Bischof gemäss
dem Kirchenrecht («Canones») geleitet wird. Afanassieff führt die
entscheidenden Grundlagen dieser universellen Ekklesiologie auf
Cyprian von Carthago zurück, dem seinerseits in seiner Kirchenlehre
das damalige Bild des römischen Imperiums als einer Vielheit einzelner

Völker in der Einheit dos Cäsaren vorgeschwebt hat.
Cyprian, Ignatius und Tertullian erkennen die Kirche als eine :

«Deus unus est, Christus unus est et una ecclesia» (Cyprian, ep. 43,

V, 2). «Una ecclesia per totum mundum in multa membra divisa»

(ep. 55, XXIV, 2). So und ähnlich lautet die Devise, und nur diese

über die ganze Erde verbreitete Kirche besitzt in der Einheit des

Geistes zugleich die Fülle der Wahrheit. Die einzelnen lokalen
Kirchen nehmen an der Fülle der Wahrheit nur in begrenztem Masse

teil; sie erleben die wahre Katholizität nur im innern und äussern

Zusammenhang mit der universellen Kirche. Gegenüber dem ignati-
anischen Verständnis kirchlicher Einheit, der Katholizität, wird bei

Cyprian der Akzent bereits auf die Gesamtheit aller lokalen
Kirchen als dem Abbild der wirklichen Ökumene gelegt. Nicht mehr ist
in Kraft die bekannte apostolische Auffassung, nach der sich laut
den Briefadressen die ganze Kirche sowohl zu Ephesus wie zu Rom
findet und andernorts. Nicht mehr ist die Kirche dort, wo der

Bischof ist. Und so kommt Cyprian nach dem Verständnis des
Verfassers dazu, die Kirche als die eine dort zu sehen, wo der eine
Lehrstuhl Petri sich findet (ep. 43, V, 2): «Es ist ein Gott und ein
Christus und eine Kirche und ein Lehrstuhl, der auf Petrus durch
das Wort des Herrn gegründet wurde.» Freilich hat Cyprian dieser

Auffassung eine gewisse Sicherung eingebaut, indem er die Gesamtheit

aller Bischöfe an diesem einen Lehrstuhl Petri noch teilhaben
lässt: «Episkopatus unus est, cujus a singulis insoli dum (in
Gemeinschaft) pars tenetur. » Noch steht jeder Bischof seiner Kirche
allein und selbständig vor; alle zusammen bilden als Inhaber des

einen Lehrstuhles Petri eine einmütige Menge («Concors numerosi-

tas»). Cyprian glaubt an die innere, geistige Einheit aller Bischöfe'

Wo einer diese Einheit in Teilnahme am Lehrstuhl der Kirche ruis-

achten sollte, schliesst er sich selbst vom universalen Episkopat
aus. Von daher ist seine bekannte Aussage zu verstehen: «Du musst

also wissen, dass der Bischof in der Kirche und die Kirche im Bischoi

ist und dass, wer nicht mit dem Bischof ist, auch nicht in der Kirche



267

ist» (ep. 66, VIII, 3). Nur ein kleiner Schritt trennt diese Auffassung
der Katholizität der Kirche von jener verhängnisvollen
Akzentverschiebung, die Cyprian schliesslich selbst noch vollzogen hat,
indem er die Kirche von Rom, d.h. ihren Bischof, «matricem et radi-
cem ecclesiae» nannte (ep. 48, III, 1). Cyprian hat mit dieser
seiner Ekklesiologie gewollt oder ungewollt schon den Weg zum
kirchlichen Primat gewiesen, es mag dieser anfänglich noch so geistig

verstanden und umschrieben werden. Sicherungen brennen
bekanntlich eines Tages durch. Afanassieff »spricht in diesem

Zusammenhang die Überlegung aus : Wenn die lokalen Kirchen ihr sichtbares

Haupt in den Bischöfen erkennen, warum soll denn die Kirche
als Ganzes eines sichtbaren Hauptes entbehren? Wenn Synoden
und Konzilien als oberste Instanzen der Kirchen fungieren, stellt
sich dann nicht sofort die Frage, wem denn das Recht zustehe, solche

Konzilien einzuberufen, zu leiten, zu beschliessen, notfalls auch

zu unterbrechen Jahrhundertelang lag dieses Recht eindeutig in
der Macht der römischen Kaiser. Nach dem Zerfall des römischen

Imperiums aber errang im Westen der Bischof von Rom sehr bald
jene kaiserliche Vorzugsstellung, während es im Osten selbst der so

angesehene Patriarch von Konstantinopel seit dem 9. Jahrhundert
nicht mehr wagte, ein allgemeines Konzil einzuberufen. Die

Gegenüberstellung von Konzil und kirchlichem Primat hat nur bedingten

Wert, hat nur Sinn und Wirkung insoweit, als durch die

Existenz eines ökumenischen Konzils die Macht des Bischofs, der den

Primat ausübt, begrenzt wird. In dieser Hinsicht schreibt Afanassieff:

«Der Bischof, der den Primat innehat, handelt mit der Zustimmung

des gesamten Episkopats, diese Zustimmung kommt im Konzil

zum Ausdruck, an welchem der Primas als Präsident teilnimmt.
Die orthodoxe Theologie sieht im Patriarchen den ,primus inter
Pares' unter den Bischöfen» (S. 20). Er übersieht aber keineswegs,

dass auch diese so vorsichtige Formulierung «primus inter pares» die

Gefahr zur pontifikalen Ekklesiologie schon in sich trägt.
Tatsächlich so führt er aus, sei seit dem Konzil von Trient der Bischof

von Rom schon über dem Konzil gestanden, und wo und wann
immer Konzilien noch stattgefunden hätten oder noch stattfinden

bürden gehe es nach der universellen pontifikalen Auffassung nur
mehr um Konsultativ-Versammlungen, deren Ergebnisse sich der

Papst zunutze machen oder auch ablehnen könne, und dies wiewohl

nach kanonischem Gesetz die Stellung der Bischöfe in «göttlichem

fechte» begründet erscheine.



268

«Die universelle Ekklesiologie», so fasst dor Verfasser die ersten
Ergebnisse seiner Untersuchungen zusammen, «trägt in sich die
Lehre von einem einheitlichen Oberhaupt der Kirche in der Person
eines einzigen Hirten» (S. 23/24).

Dieser mit innerer Notwendigkeit nach einem sichtbaren
Oberhaupt drängenden universellen Ekklesiologie stellt dann Afanassieff
die sogenannte «eucharistische Ekklesiologie» entgegen. Er geht
von der Aussage aus, es sei während der apostolischen und
nachapostolischen Zeit bis hinein ins dritte Jahrhundert jede lokale Kirche

autonom gewesen. Sie war dem Ortsbischof und seinen geistlichen

Dienern unterstellt. Gegenüber dieser scheinbar so eindeutigen
Feststellung muss meines Erachtens freilich sofort die Frage gestellt
werden, ob diese gemeindliche und absolute Autonomie für die

eigentlich apostolische Zeit wirklich zutreffe. Denken wir an die sehr

weitgehenden Massnahmen, die beispielsweise der Apostel Paulus
gegenüber der Gemeinde zu Korinth bezüglich des Blutschänders
angeordnet hat, so ist zum mindesten solcher Aussage gemeindlicher
Autonomie mit grosser Vorsicht zu begegnen. Voll beipflichten kann
man dem Ausspruch, dass dazumal «jede Gemeinde die Kirche Gottes

in ihrer ganzen Fülle» darstellte (S. 26/27), noch zutreffender
formuliert möchte ich sagen, dass der Begriff der Ekklèsia Ortsge-
meincle und Gesamtkirche in sich beschloss. Jede Ortsgemeinde ist
«die Kirche Gottes in Christus», weil sich nach der Lehre der
eucharistischen Ekklesiologie inmitten dor Gemeinde die Gegenwart
Christi durch die Feier der Eucharistie vollzieht und der «Leib
Christi» unteilbar ist. Wo also Christus gegenwärtig ist, da ist auch

Vergegenwärtigung der ganzen Fülle Christi und der Kirche, weil

Christus schlechthin unteilbar ist. Darum auch die immer
wiederkehrende Anrede in den apostolischen Briefen : «An die Ekklcsia, die

in ist.» Die Vielzahl der Ortsgemeinden ist der Einheit der Kirche
nicht abträglich, denn überall wird im Herrenmahl die Gegenwart
des erhöhton und unteilbaren Christus erfahren. So ist nach Afanassieff

der Bischof Leiter der örtlichen Mahlfeier und zugleich Vorsteher

der Ortsgemeinde. Die Vielzahl der Eucharistiefeiern
versinnbildlicht die Menge der Lokalgcmeinden in ihrer Einheit dor Liebe

und der Vereinigung mit dem «Leib Christi». Die gemeindliche
Autonomie, so führt der Verfasser aus, beruht auf der «Fidle des

Christus», erfahren und bezeugt in dor Mahlfeier. Solche gemeindliche
Autonomie behindere aber keineswegs die Entstehung einer gewissen

Hierarchie im Aufbau der Gesamtkirche, jenen «Vorrang in der



— 269 —

Autorität», der zugleich «Vorrang in der Liebe» ist, der aber eine
Vorherrschaft der einen über die andern ausschliesst. Einen «Vorrang

in der Ehre» kenne die Zeit der ersten Jahrhunderte kirchlichen
Seins freilich nicht, wohl aber einen «Vorrang des Dienstes» gemäss
dem Wort Christi: «Wer unter euch Erster sein will, der sei aller
Diener.»

Das Wesen der «eucharistischen Ekklesiologie» schliesst nach
Afanassieff die Idee eines eigentlichen Primats aus. Die juristischen
Begriffe «Primat» und «Primus» sind der Kirche Christi fremd. Die
Lehre vom petrinischen Lehramt, seinem Hirtenamt, rechnet der
Verfasser bereits einer zweiten Schicht kirchlicher Entwicklung zu,
deren Ergebnis dogmatisch nicht verpflichtend sei. Die Frage nach
dem Primat Petri sei von Anfang an falsch gestellt worden, denn sie

entspreche keineswegs dem Wesen der Urkirche. So sagt er: «Wenn
Petrus wirklich der Fels, also der Grundstein ist, auf welchem die
Kirche auferbaut werden soll, so ist er doch zuunterst Wie kann er
dann gleichzeitig zuoberst an der Spitze sein als deren Haupt» Er
weist darauf hin, dass Petrus eine gewisse Zeit der Gemeinde zu
Jerusalem vorgestanden habe, später aber durch Jakobus, den Bruder

des Herrn, in dieser Funktion abgelöst worden sei. Die
Sonderstellung Petri im Kreise der Zwölf anerkennt Afanassieff voll und

ganz, begrenzt sie aber ebenso entschieden auf dessen eigene Person.

Auf die später einsetzende Entwicklung der Gemeinde zu Rom
anspielend, versteht Afanassieff die Haltung der römischen gegenüber
der korinthischen Gemeinde im Sinne einer blossen «Ermahnung»
und nicht einer Vorherrschaft. Erst bei Ignatius tauche die Bezeichnung

«Vorsitz (im Gebiete der Römer) auf, wobei das Wesen dieses

«Vorsitzes» als in der «Liebe» begründet erscheine. In vornizänischer
Zeit, so sagt der Verfasser des Artikels, könne von einem eigentlichen

Primat Roms über die andern Kirchen nicht die Rede sein. Die
römischen Kaiser beriefen die Konzilien, leiteten sie durch ihre
Delegaten, griffen oft selbst dogmatisch in ihre Entscheidungen ein, was
bei einem anerkannten Vorrang Roms im Sinne der Vorherrschaft
nicht denkbar gewesen wäre. Geht die «universelle Ekklesiologie»

zur Hauptsache von einem Rechtsbegriff aus, so die «eucharistische»

vom Stand der Gnade. Sie ist primär, die universelle sekundär.
Afanassieff stellt dann zum Schluss seiner Untersuchungen

folgendes fest : Auch in der orthodoxen Theologie hat die Idee der
«universellen Ekklesiologie» mit der Zeit diejenige der «eucharistischen»

stark eingeengt, wenn auch nie ganz ausgelöscht. Von dieser Tat-



— 270 —

sache der Praxis her sind die widersprechenden Definitionen in der
Frage des kirchlichen Primats zu verstehen. «Die Bezeichnung der

Katholizität», so schreibt er, «welche nach der .eucharistischen
Ekklesiologie' der von einem Bischof geleiteten Kirche zukommt, ist
auf die autokephale Kirche übertragen worden, welche in Wirklichkeit

eine kirchenpolitische Grösse ist Die moderne orthodoxe
Theologie verwirft den Primatgedanken für die Kirche als Ganzes,

anerkennt aber einen beschränkten, teilweisen Primat im Rahmen

jeder autokephalen Kirche, und dieser gehört dem Haupt der
betreffenden Kirche In der heutigen Zeit ist die Einheit der orthodoxen

Kirche zu einer Art abstraktem Ideal geworden, das den Weg
zur Gestaltwerdung in der Wirklichkeit des kirchlichen Lebens nicht
mehr findet. Wer in einem panorthodoxen oder ökumenischen Konzil

ein Organ sehen möchte, welches die Einheit der orthodoxen Kirche

sichtbar zu machen vermöchte, vertauscht nur Ursache und
Wirkungen miteinander: denn eigentlich sollte ja das panorthodoxe
Konzil die Folge der Einheit der orthodoxen Kirchen sein, die von
einer bestimmten Kirche oder deren Bischof geleitet wird, und nicht
die Begründung dieser Einheit» (S. 64/65). Seine letzte Folgerung
lautet: «Der Vorrang an Ansehen in der Gestalt des Zeugnisses dessen,

was in der Kirche geschieht, gehört nur derjenigen Kirche, die

in der Liebe den Vorsitz führt.»

2.

Die Stellung des Apostels Petrus in der Urkirche

untersucht Prof. Nicolas Koulomzine vom St.-Sergius-Institut zu
Paris eingehend. Er unterteilt sein Thema wie folgt: Petrus in der
Urkirche, in der ersten Missionszeit und nach seinem Weggang von
Jerusalem.

Koulomzine sieht Petrus durchaus in der Stellung des Ersten
in der Urgemeinde Jerusalem. Er ordnet die Ersatzwahl für Judas
Ischariot an, Petrus hält die grosse Pfingstrede, spricht vor dem
Hohen Rat, durch ihn geschieht das Wunder am Lahmgeborenen, er
übt jenes erschreckende Geistgericht an Ananias und Saphira, sorgt
zusammen mit den Aposteln für die gerechte Verteilung der Gaben

aus der Gemeinde, schlägt vor, es möchte das «Zu-Tische-Dienen» in
Zukunft sieben zu erwählenden Männern anvertraut werden. Petrus
wird auch vom Hohen Rat als Repräsentant der Zwölfe angesehen

(Apg. 4, 1-22; 5, 17-42).



— 271 —

Als dann zufolge einer ersten Verfolgungszeit sich auch andernorts

- vor allem in Samarien - christliche Gemeinden bildeten,
standen diese in engem Kontakt mit der Urgemeinde. Petrus und
Johannes waren es, die den dort Getauften durch Handauflegung
und Gebet als Abgeordnete des Apostelkollegiums die Gabe des Heiligen

Geistes vermittelten (Apg. 8, 14-17). Petrus war es, der kraft
besonderer Offenbarung den ersten NichtJuden Cornelius in die

Kirche aufnahm (Apg. 9, 31 ff.; 10, 1-11, 18). All dies geschah im

Auftrag der Urgemeinde, in Übereinstimmung mit dem Apostelkollegium.

In diese geradlinige Entwicklung der vorerst an die Urgemeinde
gebundenen Missionstätigkeit tritt dann ein neues Prinzip durch
den Apostel Paulus, den Repräsentanten einer andersgearteten

Apostellinie, gekennzeichnet durch unmittelbare Berufung kraft des

Erhöhten. Wir alle kennen die starke Betonung dieses Umstandes

durch Paulus selbst : Nicht von Menschen berufen, nicht mit Fleisch

und Blut zu Rate gegangen, nicht nach Jerusalem gezogen, zu

denen, die vor mir Apostel waren, so und anders lauten seine Feststellungen

(Gal. 1, 1; 1, 11-12; 1, 15-17). Um aber die Einheit und
Kontinuität mit der Gemeinde zu Jerusalem und den Zwölfen zu bezeugen,

zog Paulus später, begleitet von Barnabas, nach der Heiligen
Stadt (Apg. 9, 27 ; Gal. 1, 18), um dort Petrus kennenzulernen. Aber

von einer Unterstellung oder gar Unterwerfung unter den «Ersten

der Zwölfe» kann nicht die Rede sein.

Als dann später durch eine neue Flüchtlingswelle die Gemeinde

zu Antiochien entstand und sich bald zum Mittelpunkt eines

umfassenden Missionsgebietes entwickelte (Apg. 11, 19-21), da wurde von
Jerusalem keiner der Apostel dorthin gesandt, um, ähnlich wie zu

Samarien, der dort entstehenden Kirche gleichsam die Bestätigung

zu erteilen. Barnabas ging hin, Barnabas rief Paulus herbei. Mit dem

Einbruch einer neuen Verfolgungszeit (veranlasst durch Herodes

Agrippa), wobei Jakobus, der Bruder des Johannes, den Tod erlitt
(Apg. 12, 1), tritt das Kollegium der Zwölfe als Einheit mehr und

mehr zurück. Es wird auch keine Ersatzwahl getroffen. Petrus, aus

dem Gefängnis entlassen, verlässt bald hernach Jerusalem, um «an

einen andern Ort» zu gehen, einen nicht näher bestimmten (Apg.

12>7)-
Damit beginnt die Zeit der paulinisohen Missionsreisen, seine

Wirksamkeit klar umschreibend. Des Petrus weitere Tätigkeit ist

kaum festzustellen. Sein möglicher Aufenthalt zu Rom wird indirekt



272

durch die bekannte Stelle aus dem 1. Petrusbrief 5, 13, wahrscheinlich

gemacht, denn die Bezeichnung «Miterwählte zu Babylon» darf
wohl auf die Gemeinde zu Rom gedeutet werden. Dass Petrus in der
Zwischenzeit auch in Antiochien gewesen, wobei es zu dem bekannten

Zusammenstoss mit Paulus gekommen war (Gal. 2, 1-114), dass

Petrus auf dem sogenannten Apostelkonzil zu Jerusalem war und
dort die Missionstätigkeit des Barnabas und des Paulus billigte, sei

nur der Vollständigkeit halber erwähnt. Des Petrus Aufenthalt zu
Rom kann zeitlich kaum lange gewährt haben, kann auch für die

dortige Gemeinde nicht von entscheidender Wirkung gewesen sein,
denn die lange Grussliste des Römerbriefes enthält seinen Namen
nicht. Des Paulus Äusserung: «Ich setze meine Ehre darein, das

Evangelium nicht dort zu predigen, wo Christus schon genannt worden

ist, damit ich nicht auf fremdem Grund baue» (Röm. 15, 20)

macht ersichtlich, class des Petrus Wirksamkeit zu Rom keinesfalls
als gemeindegründend verstanden werden kann. Des Petrus Tätigkeit

ist in dieser Periode nicht mehr ortsgebunden. Zu Jerusalem

tritt Jakobus, der Bruder des Plerrn, von Petrus selbst als Haupt
dieser Gemeinde anerkannt, führend hervor (Apg. 15, 13).
Entweder war Petrus sehr früh einmal in Rom gewesen, oder er kam
erst kurze Zeit vor seinem gut bezeugten Martyrium dorthin.

Koloumzine fasst seine Untersuchungen, die sich weitgehend in
ihren Resultaten mit denjenigen Cullmanns decken (Petrus, Jünger

- Apostel - Märtyrer), in folgende Thesen zusammen :

1. Der Aposteldienst des Petrus ist nach seinem Weggang von
Jerusalem ein Wanderdienst, an keinen festen Ort gebunden.

2. Seine führende Stellung im Kreis der Zwölf und hinsichtlich der

Urgemeinde und der ersten Missionszeit (Samarien) war
vorübergehender Art.

3. Jerusalem verliert in der dritten Missionsepoche seine Stellung
als Mittelpunkt der jungen Kirche.

4. In Jerusalem ist der Primat des Petrus an das Vorhandensein
der Zwölf und der beginnenden ItLxistenz der pfingstlichen
Urgemeinde gebunden.

5. Diese Situation ist geschichtlich einmalig, wie die Institution
des Apostelkollegiums auf Grund der Einsetzung durch den
geschichtlichen Jesus von Nazareth einmalig ist.

6. Das bekannte Wort Matth. 16, 18 hat sich an Petrus inmitten
der Zwölf und in dem Vorhandensein der Urgemeinde zu
Jerusalem erfüllt. Auf diese Zeit sind auch die Verheissungen Christi



— 273 —

nach Lk. 22, 32, «Stärke deine Brüder», und Joh. 21, 15-17,
«Weide meine Lämmer - Hüte meine Schafe», als erfüllte Ver-
heissungen zu beziehen.

3.

Pater Jean Meyendorff vom St.-Wladimir-Seminar in New
York untersucht die kirchenrechtlich wichtige Frage :

«Der heilige Petrus, sein Primat und seine Sukzession
in der byzantinischen Theologie. »

Von Anbeginn an hätten die orthodoxen Kirchen derjenigen
von Rom grosses Ansehen zugesprochen, nie aber eine juristische
Machtbefugnis über andere Kirchen. Meyendorff nimmt dabei
Bezug, auf Kanon 28 des Konzils von Chalzedon, wo es heisst: «Mit
Recht haben die Väter dem alten Rom Vorrechte zuerkannt, da
diese Stadt der Sitz des Kaisers und des Senats war ...» Die Stellung
Roms beruht auf einem nicht näher umschriebenen Consensus. Laut
Kanon 6 des nizäischen Konzils nimmt Rom unter den privilegierten
Bischofssitzen den ersten Rang ein. Petrinische und paulinische
Wirksamkeit zu Rom, beider Martyrium in der Hauptstadt des

Imperiums, haben solches stillschweigend bewirkt. Jahrhundertelang,

so meint der Verfasser, hätten die östlichen Kirchen die immer
deutlicher werdenden Machtansprüche Roms über andere kaum

bemerkt, auf jeden Fall im Bewusstsein eigener Autonomie nicht
zum Anlass ernsthafter Befürchtungen genommen. Diese Situation
habe sich erst verändert mit dem Streit um das filioque.

Anhand exegetischer Texte und polemischer Schriften geht

Meyendorff dann den östlichen Äusserungen zum Primat Roms, dem

geforderten, sorgfältig nach. Die volltönigen Ehrenbezeugungen, die

beispielsweise vom Patriarchen Photius (820-897) dem Apostel
Petrus zugesprochen werden: «Koryphäe der Apostel», «Schlüsselträger

des Himmels», «Spitze aller Kirchen», sind mit orientalischen

Zungen ausgesprochen und wollen orientalisch gehört werden. Sie

kamen zu jener Zeit übrigens freigebig auch andern Kirchenfürsten

zu. Sie beweisen indirekt nur, dass sich Konstantinopel durch Rom

in keiner Weise im Ansehen oder in der Machtstellung bedroht

fühlte.
Das alles änderte dann schlagartig mit der Eroberung Konstantinopels

durch die westlichen Kreuzfahrer vom Jahr 1204 und der



— 274 —

Absicht Roms, die Bischofssitze der östlichen Diözesen selbst mit
geeigneten Leuten zu besetzen. Papst Innozenz III., der vorerst das

grauenhafte Wüten der Kreuzfahrer noch verurteilte, fand sich später

mit der Eroberung der östlichen Metropole ab, ja er ernannte in
der Person des Thomas Morosoni von Venedig einen lateinischen
Patriarchen. Das war das Signal zur antirömischen Polemik, zur
bewussten Kenntnisnahme von den entscheidenden kirchlichen
Machtentwicklungen des Westens. Eine wahre Flut polemischer
Schriften ergoss sich wider die Ansprüche Roms : Brief des

rechtmässigen Patriarchen Johannes Kamateros (1I98-I206) an Innozenz

III., zwei Schriften des Diakons Nikolaus Mesarites u.a.m., von
den anonymen Veröffentlichungen ganz zu schweigen. Zwar wird in
diesen Äusserungen Petrus nach wie vor «Koryphäe» und «Fels» der

Apostel genannt, aber die Tragweite der Bezeichnungen wird
abgeschwächt und das paulinische Wort Eph. 2, 20, vom «auferbaut sein

auf dem Grund der Apostel und der Propheten, wobei Christus der
Eckstein ist, auf dem der ganze Bau zusammengefügt heranwächst»,
wird unendliche Male abgewandelt zum Erweis, dass die Kirche nur
ein Haupt hat: Christus Jesus! Die bei Afanassieff öfters erwähnte
«eucharistische Ekklesiologie», nach der jede Ortsgemeinde die Gna-
denfülle der Wahrheit und des Lebens in sich trägt und alle zusammen

wiederum die Kirche in ihrer Totalität bilden, taucht immer
klarer auf. Der Patriarch Johannes kam zum Schluss: «Wir erklären
uns einverstanden damit, sowohl Petrus zu ehren als ersten Jünger
Christi, ihn mehr als andere zu ehren und ihn zu lobpreisen als den,
der den andern vorsteht; aber wir sehen nicht, dass die Heilige
Schrift uns zwingt, sie (d.h. Rom) als Mutter der andern zu anerkennen,

die die andern in sich schlösse Wenn wir von der einen,
katholischen und apostolischen Kirche reden, so sprechen wir nicht,
wie es die unverschämte römische Unwissenheit möchte, von der

Kirche Petri oder Roms, Byzanz oder des Andreas, Alexandriens,
Antiochiens oder Palästinas; wir sprechen nicht von der Kirche
Asiens, Europas oder Lybiens oder von derjenigen im Norden des

Bosporus, sondern von der Kirche, die ausgebreitet ist über die

ganze Welt» (S. 109). Die ontologische Identität und die Gleichwertigkeit

aller Ortsgemeinden bezüglich der Gnaden gehört zum Tiefsten

und Eigentlichsten östlicher Ekklesiologie.
Das Vorhandensein des römischen Primatanspruches führen die

orthodoxen Theologen dieser Zeit nur auf die Tatsache zurück, dass

Rom die Hauptstadt des Imperiums war. Nach Mesarites bildete



— 275 —

dieser römische Primat das nötige geistliche Gegengewicht zur
kaiserlichen Autorität, und von daher stamme der stillschweigende
Consensus aller Kirchen, derjenigen zu Rom einen Ehrenvorrang
zuzubilligen, der aber mit dem Bekenntnis des rechten orthodoxen
Glaubens steht und fällt!

Im 14. und 15. Jahrhundert lehrten hervorragende byzantinische

Theologen in ähnlicher Weise: So Abt Barlaam, Neilos Kabasi-

las, Symeon von Thessalonich und Gennadios IT. Scholarios, um nur
diese zu nennen. Symeon von Thessalonich deutet die petrinische
Sukzession als Nachfolge im wahren Glauben. «Der», so schreibt er,
«welchen man Papst nennt, wird nie Papst sein, solange er nicht den

Glauben Petri hat» (S. 114).

Zusammenfassend formuliert Meyendorff wie folgt: «Die Fülle
der Offenbarung, die uns in Christus gegeben ist, geht durch die Apostel

auf uns weiter. Die Kirche bewahrt diese Offenbarung in
Übereinstimmung mit ihrem eigenen Wesen. Sie ist ein sakramentaler

Leib und steht auf Petrus, der auf dem Wege nach Caesarea

Philippi die Wahrheit der Fleischwerdung bekannt hatte. Wo die Fülle

dieses sakramentalen Leibes ist, da ist Christus, da ist Gottes Kirche,

die auf Petrus auferbaut ist In der Sicht der Orthodoxie
erscheint die römische Ekklesiologie als der Verlust eines Gleichgewichts,

das notwendig vorhanden sein muss zwischen der petrinischen

Sukzession in jeder Ortskirche in der Person des Bischofs und

zwischen der ,analogen' Sukzession des Koryphäen in der Person

eines universellen Primas Nur eine geduldige und beharrliche

Untersuchung der Überlieferungen vermag den Westen zur
Wiederherstellung des verlorenen Gleichgewichts hinzuführen» (S. 116/117).

I.

Schliesslich sei der sehr wertvolle Beitrag näher besprochen,

den Pater Alexander Schmemann, Professor am St.-Wladimir-In¬

stitut zu New York, verfasst hat:

«Der Begriff des Primats in der orthodoxen Ekklesiologie.»

Primat heisst für ihn: «eine grössere und umfassendere

Machtbefugnis als diejenige des auf seine Diözese beschränkten Bischofs»

(S. 119). Dabei unterscheidet Schmemann nach der Kirehengc-

schichte und der Tradition dreierlei Ausdrucksformen des Primats :



— 276 —

a) «regionale» Primate innerhalb einer Gruppe von Kirchen oder

von Diözesen (Kirchenprovinz unter der Leitung eines
Metropoliten) ;

b) den Primat in den sogenannten «autokephalen» Kirchen, d.h.
denjenigen des Patriarchen, des Erzbischofs usw. ;

c) schliesslich einen universellen Primat (denjenigen Roms,
Konstantinopels).
Schmemann untersucht die grundsätzliche Frage: «Gibt es in

der orthodoxen Kirche eine Autorität, die höher wäre als diejenige des

Bischofs über die von ihm geleitete Diözesankirche?» (S. 121).
Die Antworten, die von der orthodoxen Ekklesiologie her zu

hören sind, stehen im Widerspruch zu denjenigen, die das «gültige
Kirchenrecht» erteilt.

Von der Kirchenlehre her kennt die östliche Kirche nur die drei
hierarchischen Stufen des Bischofs, des Priesteramtes und des

•Diakonats. Die höchsteist der Episkopat. Vom «gültigen» Recht her
aber unterstehen die Bischöfe höheren Instanzen (Primas, Konzilien,

Synoden), die die Autorität eines Episkopos beschränken.
Schmemann fordert daher eine Rückkehr zu der ursprünglichen
Ordnung orthodoxer Kirchenlehre, zum anfänglichen Aufbau der
Kirche.

Die orthodoxe Überlieferung erkennt die Kirche als eine
organische Einheit, und dieser Organismus ist der Leib Christi. Die
empirische Gemeinschaft der Kirche ist nichts anderes als die
Offenbarung und Verwirklichung des Leibes Christi. In der Praxis aber
wurde diese Grundlehre von der Kirche aus achtenswerter Scheu vor
Begriffsbestimmungen nie klar und völlig ausgedeutet. Aber das

Kirche-Sein inmitten der Zeit, die Fragen nach den Befugnissen der
einzelnen Glieder am Leibe Christi, ihrer Beziehungen untereinander
und zu andern Kirchen hin verdichteten sich mählich notgedrungen
zu dem, was man «kanonisches Recht» heisst, wobei verhängnisvollerweise

die grundsätzlichen theologischen Aussagen über Wesen

und Aufgabe der Kirche zum Teil unberücksichtigt blieben. Man

ging allzusehr von den rein praktischen Erfordernissen aus.
Schmemann billigt Rom zu, class es die «universelle Ekklesiologie»

am konsequentesten entwickelt habe, denn die Sichtbarkeit der

Kirche im Amt der Bischöfe könne nicht auf diese beschränkt werden,

anders gesagt, die örtliche Sichtbarmachung der Kirche müsse

auch universell in Erscheinung treten, sofern man sich der universellen

Kirche verpflichtet wisse.



— 277 —

Hier stellt sich die Frage, ob solche Annahme auch für die orthodoxen

Kirchen und ihre Ekklesiologie verpflichtend sei. Bei der
Trennung zwischen Ost und West wurde mit Entschiedenheit der
Anspruch Roms auf seine Vormachtstellung abgelehnt. Diesem
Nein folgte aber bis heute nie eine genaue Definition dogmatischer
Art, die zu sagen vermöchte, was denn die Orthodoxie der Suprematie

Roms lehrmässig entgegenzustellen hat. Man verwies wohl immer
wieder auf die hier eingehend dargelegte «eucharistische Ekklesiologie»

als das ursprünglichste und älteste Selbstverständnis orthodoxen

Kirchenwesens, nach der also «die Ortsgemeinde als sakramentaler

Organismus und als Gabe Gottes an die Menschen in Christus
nicht ein Teil oder Glied eines umfassenderen ,lokalen' oder .univer¬
sellen' Organismus, sondern die Kirche selbst ist» (S. 129). Von
da her, so sagt der Verfasser, ist eine «höchste Gewalt», die sich über
der Ortskirche und deren Bischof geltend machen will, abzulehnen.

Denn wollte man eine solche annehmen und in Kraft setzen, so

würde solch eine «höchste Gewalt» in «Tat und Wahrheit über die

Kirche, über den Leib Christi - und das heisst über Christus
selbst - ausgeübt» (S. 130). Die Machtbefugnis des Bischofs

empfängt dieser aus der Tatsache, dass er der zur Eucharistiefeier
versammelten Gemeinde vorsteht, und allein aus diesem Sakrament

entspringen alle andern Funktionen bischöflicher Art: Priestertum,
Lehramt und Hirtenamt. «In der Ekklesiologie der Urkirche... sind

die Funktionen und das Wesen der Macht bestimmt durch die

unauflösliche Einheit der Kirche, der Eucharistie und des Bischofs»,

formuliert Schmemann. Wenn das gegenwärtige orthodoxe kanonische

Denken erklärt, alle Bischöfe seien einander «aus Gnade» gleichgestellt,

so wird dadurch die Lehre von der «eucharistischen Ekklesiologie»

nur bestätigt.
Immerhin stellt sich auch Schmemann die Frage, ob die orthodoxe

Ekklesiologie den Gedanken eines irgendwie gearteten Primats

grundsätzlich ablehne, d.h. ausschliesse.

Er verneint dies dann, wenn ein Primat nicht mit der Macht

verbunden wird, denn «Macht über die Kirche» ist irgendwie «Macht

über Christus», was letztlich nichts anderes bedeutet als Entmachtung

Christi, Aufhebung des Grundsatzes, dass jede Gemeinde in

sich und alle miteinander die eine, heilige, katholische und apostolische

Kirche darstellen.
Anderseits aber ergibt sich gerade aus dem «Christus-Sein» der

einzelnen Gemeinde die Notwendigkeit, dass die Ortsgemeinde mit



278

allen andern in unlösbarer Gemeinschaft steht, recht verstanden,
von ihnen abhängig ist, wie das einzelne Glied des Leibes vom
Haupt desselben. Darum die alte Forderung, dass die Bischofsweihe
durch eine Vertretung der Gesamtheit der Bischöfe, d.h. der Kirche
vorgenommen werde und dass nach erfolgter Weihe durch Hand-
auflegung nicht etwa der Vorsitzende, sondern der Neugeweihte die
Eucharistie feiert. Dadurch wird die Identität der einen Kirche zur
andern bejaht und bekräftigt. Ist nach heutigem Verständnis der

«apostolischen Sukzession» das Plauptgewicht auf die konsekrie-
rende Person gelegt, so macht Schmemann darauf aufmerksam, dass

davon bei Irenäus von Lyon noch keine Rede sei. Das Entscheidende

der «apostolischen Sukzession» ist nach ihm nicht in der Person

des Konsekrators zu ersehen, sondern im Umstand, dass solche

«apostolische Nachfolge» an ein und denselben Sitz gebunden»
erscheint. Darum heisst Sukzession der Bischöfe «Identität jeder
gegebenen Kirche in der Zeit und im Räume mit Gottes Kirche, mit
der Fülle der Gabe Christi» (S. 134). So sind die mitversammelten
Bischöfe samt dem Konsekrator Zeugen dieser Identität von Gottes
Kirche in Raum und Zeit. So mündet das volle und ganze Kirche-
Sein jeder Ortsgemeinde, in der die Eucharistie gefeiert wird,
natürlicherweise in die Einheit der Kirche als solcher

Schmemann anerkennt eine Notwendigkeit des Primats in
folgenden Gestalten:

1. Im Konzil der Bischöfe. Dieses wird nicht als sogenanntes
«höchstes Organ» verstanden, weil es sich als solches ja logischerweise

wiederum als über der Kirche stehend erkennen müsste. Das
Konzil ist aber «ein Zeugnis der Identität der Kirchen»
(S. 136), ist «Ausdruck der Einheit der Kirche und deren Mund»...
«Das Konzil spricht nicht zur Kirche, sondern es redet innerhalb
der Kirche in der Fülle seines katholischen Bewusstseins» (S. 136).

Schmemann sagt schliesslich : «Es (das Konzil) ist weder .vollständi¬
ger', noch besitzt es ,mehr' an Fülle als die Ortsgemeinde ; aber in
ihm erkennen und verwirklichen alle Kirchen ihre ontologische Einheit

als die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche».
Am reinsten trete das so gezeichnete Wesen des Konzils in

seiner natürlichen regionalen Zusammenkunft in Erscheinung. Hier
soll und darf unter den Bischöfen ein Erster, ein Primas sein, sagt
doch der 34. apostolische Kanon: «Es gehört sich, dass die Bischöfe

jedes Volkes wissen, welcher unter ihnen der Erste ist, und dass sie



— 279 —

diesen als ihr Haupt anerkennen, dass sie ausserhalb ihrer eigenen
Kirche nichts tun, ohne vorher mit diesem darüber beraten zu
haben... Aber auch der Erste soll nichts tun, ohne es mit allen
andern zu besprechen... Nur so wird es Einheit im Denken geben und
Gott verherrlicht werden durch den Herrn im Heiligen Geist»
(S. 138).

2. Dieselbe Grundlage und Bedeutung wohnt aber auch dem
grösseren Metropolitanverband inne. Spricht auch der 6.

Kanon des ersten ökumenischen Konzils dem Metropolitan «Macht»
(exousia) zu, so haben neuere Untersuchungen (so vor allem diejenige

von Bischof Milas) dargetan, dass «exousia» im kirchlichen
Gebrauch auch mit «Privileg», mit «Vorrang der Ehre», übersetzt
werden kann. Milas hat dies für die Kirchenprovinz Ägypten mit
Überzeugung dargetan. Es handelt sich um einen «Primat der
Ehre», der sich gleichermassen auch bei Ignatius von Antiochien, bei
Polykarp von Smyrna, bei Irenäus von Lyon, später dann auch in
den Konzilsverhandlungen von Antiochien und Karthago des
3. Jahrhunderts findet. Der Metropolit ist das Zeichen der Einmütigkeit

eines grösseren als des Diözesanverbandes im Glauben und
im Leben.

3. Wie steht es aber mit der Form eines universellen
Primats

Der Verfasser bekennt, dieser brauche der Kirche durchaus
nicht fremd zu sein, sofern er nicht verstanden und praktiziert werde
im Sinne Roms, also als höchste Gewalt über alle Bischöfe, als ein

«principium, radix et origo» kirchlicher Einheit. Schmemann

betont, es habe der Kirche Christi nie an solchen Mittelpunkten
gefehlt: Jerusalem, Antiochia, Rom u.a.m. Solcher universeller
Primat diene dazu, «die Einheit der Kirchen im Glauben und im Leben

zu erhalten und auszudrücken, ihre Gemeinschaft im Denken zu
bewahren und zu bezeugen» (S. 141). Ist dieser Primat universeller

Art kein Primat der Macht, so darf er anderseits auch nicht einfach

«präsidial» im Sinne des Parlamentarischen verstanden werden.

Wahre geistige Hierarchie gehört zum Wesen der Kirche, ist Abbild
Christi selbst. Zu beachten ist, dass ein so verstandener universeller

Primat grundsätzlich keine höhere Stellung in sich birgt als die Stellung

eines Bischofs. Darum bleibt diese Art des universellen Primats
in der Geschichte immer an den Bischofssitz einer ganz bestimmten

Kirche gebunden. Der so verstandene «Primas» ist aber auch nicht
ein «Bischof im allgemeinen»!



— 280 —

So führt Schmemann in Übereinstimmung mit Afanassieff jegliche

Primatsform echter Art (Bisehof, Metropolit, universeller
Primat) auf die «eucharistische Ekklesiologie» zurück, die er in schärfstem

Gegensatz zur «universellen Ekklesiologie» und dem ihm
entspringenden «universellen Primat» rechtlicher Art im Sinne der
kirchlichen Allgewalt und Unfehlbarkeit sieht.

Dass aber auch inmitten der Orthodoxie die Versuchung zu dieser

Art «universellen Primats» und deutliche Ansätze zur
entsprechenden «universellen Ekklesiologie» immer wieder wirksam waren
und es noch sind, verschweigt Schmemann keineswegs. Schon das

Prinzip der «Autonomie», d.h. der sogenannten Autokephalie einer

Kirche, ist ein Abfall, zum mindesten eine Schwächung der
«eucharistischen Ekklesiologie». Die schuldhafte Verschmelzung von «Kirche

und Staat» im Byzantinismus und seinen verschiedenen Abarten,

auch der «religiöse Nationalismus», stehen dieser «Autokephalie»

zu Gevatter und entwickeln sich nur allzu leicht zur unbedingten

Schranke wider die Tatsache der «einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche». Sie führen zur Selbstgenügsamkeit im
Rahmen der eigenen Kirchenmauern. Byzantinismus ist nach ihm
«sukzessives Eindringen eines politisch-juristischen Machtbegriffes
in die Kirche» (S. 145).

Schmemann erkennt eine endgültige und heilende Abkehr vom
«universellen Primat» im Sinne petrinisch-römischer Formen nur als

möglich durch eine entschiedene Zuwendung zu dem, was er und
andere die «eucharistische Ekklesiologie» heissen.

Rüschlikon-Zürich Max Heinz


	Orthodoxe Ekklesiologie und der Primat Petri

