Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 4

Artikel: Orthodoxe Ekklesiologie und der Primat Petri
Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 265
Orthodoxe Ekklesiologie und der Primat Petrj

Vorbemerkung der Redaktion: Das diesemn Artikel zugrunde liegende
Buch ist in dieser Zeitschrift zwar bereits kurz besprochen worden (,]g.‘ 1963
5. 127). Sein reicher und gewichtiger Gehalt rechtfertigt es jedoch, dass es in
ausfithrlicherer Weise gewiirdigt wird. Die Beitriige doer Vier prominenten

Verfasser sind zucdem geeignet, fir die gegenwiirtic wieder intensivierten
thnnlngis(*hon Gespriiche der l'(")I]\le‘.h-I(d“l()llH('h(‘H, anglikanischen wng ailt.-
kuthniis(-h(-n Kirchen mit der Orthodoxie manche wertvolle “\m"‘ﬂtmg i
”(’-l')(\.n
=] .

In der « Bibliothek fiir Orthodoxe Theologie und Kirche, (her-
ausgegeben von B. Bobrinskoy, O. Clément, B. Fize, .J, Moy(rndorﬁ',
erschienen im Evangelischen Verlag Ziirich 1961) ist ein erstor Band
hemusgelmmmcm betitelt: « Der Primat des Petrus in der orthodo-
Xen Kirchey. Die Beitrige der verschiedenen Mitarbeiter gehen weit
iber das umschriebene Thema hinaus, bieten eine ganz bestimmte
Grundlehre orthodoxen Kirchenverstindnisses und vermitteln tiefe
Einsichten in das zum Teil anders verstandene Wesen der ostlichen
Kirohen, das mehr pneumatisch-charismatischen statt, wie jm

Westen, rechtlichen Charakter trigt.

Nicolas Afanassiefff, ehemaliger Professor am St.-Sergiug-
Institus 4 Paris, geht in seinem Beitrag « Das Hirlenamt der Kiyepe,
grundsiitzlich der Frage nach, ob es in (101‘_Kirche tiberhaupt einen
iI'gendwie gearteten Primat geben diirfte. Er stellt fest, die ortho-
doxe Theologie besitze bis heute keine zusammenhiingende, einheit.-
liche Lehre von der Leitung der Kirche, eine Frage, die wir ung
Selbst auch vorlegen miissen und die in den zwischen Orthodoxen
Und Algkatholiken bisher gefiihrten Gesprichen immer wieder hin-
dern(l zum Vorschein gekommen ist. Afanassieff ordnet die Vielzahl
der vorhandenen I(i_l‘éll(?nS}’StCm(3, soweit sie auf die Leitung der
Kirche Bezug haben, in zwei Grundtypen: die universelle und die
®Ucharistische Ekklesiologie.

Nach der universellen Ekklesiologie, soweit sie von den
OrthO(.loxen mehr in praktischer als in grundsitzlicher W f‘-ise vertre-
ben wird, ist die Kirche als ein Ganzes zu V(él‘st(?hgzll, wobe; die einzel-
e Gemeinden und die autonomen kirchlichen Gebilde Einzelzellon
“u vergleichen sind. So bildet in der heute giiltigen russisch-orthodo-



— 266 —

xen Kirchenlehre (sieche Beschliisse des Konzils von Moskau aus den
Jahren 1917/18) jede Ditzese einen integrierenden Teil der russisch-
orthodoxen Kirche, sofern diese Di6zese von einem Bischof geméss
dem Kirchenrecht («Canones») geleitet wird. Afanassieff fiihrt die
entscheidenden Grundlagen dieser universellen Ekklesiologie auf
Cyprian von Carthago zuriick, dem seinerseits in seiner Kirchenlehre
das damalige Bild des rémischen Imperiums als einer Vielheit einzel-
ner Volker in der Einheit des Céisaren vorgeschwebt hat.

Cyprian, Ignatius und Tertullian erkennen die Kirche als eine:
«Deus unus est, Christus unus est et una ecclesia» (Cyprian, ep. 43,
V, 2). «Una ecclesia per totum mundum in multa membra divisa»
(ep. 55, XXIV, 2). So und dhnlich lautet die Devise, und nur diese
tiber die ganze Erde verbreitete Kirche besitzt in der Einheit des
Geistes zugleich die Fiille der Wahrheit. Die einzelnen lokalen Kir-
chen nehmen an der Fiille der Wahrheit nur in begrenztem Masse
teil; sie erleben die wahre Katholizitit nur im innern und dussern
Zusammenhang mit der universellen Kirche. Gegeniiber dem ignati-
anischen Verstindnis kirchlicher Einheit, der Katholizitit, wird bei
Clyprian der Akzent bereits auf die Gesamtheit aller lokalen Kir-
chen als dem Abbild der wirklichen Okumene gelegt. Nicht mehr ist
in Kraft die bekannte apostolische Auffassung, nach der sich laub
den Briefadressen die ganze Kirche sowohl zu Ephesus wie zu Rom
findet und andernorts. Nicht mehr ist die Kirche dort, wo der
Bischof ist. Und so kommt Cyprian nach dem Verstéindnis des Ver-
fassers dazu, die Kirche als die eine dort zu sehen, wo der eine
Lehrstuhl Petri sich findet (ep. 43, V, 2): «Es ist ein Gott und ein
Christus und eine Kirche und ein Lehrstuhl, der auf Petrus durch
das Wort des Herrn gegriindet wurde.» Freilich hat Cyprian dieser
Auffassung eine gewisse Sicherung eingebaut, indem er die Gesamt-
heit aller Bischife an diesem einen Lehrstuhl Petri noch teilhaben
lasst: «Episkopatus unus est, cujus a singulis insolidum (in Ge-
meinschaft) pars tenetur.» Noch steht jeder Bischof seiner Kirche
allein und selbstindig vor; alle zusammen bilden als Inhaber des
einen Lehrstuhles Petri eine einmiitige Menge («concors numerosi-
tas»). Cyprian glaubt an die innere, geistige Einheit aller Bischafe:
Wo einer diese Einheit in Teilnahme am Lehrstuhl der Kirche mis-
achten sollte, schliesst er sich selbst vom universalen Episkop&t ‘
aus. Von daher ist seine bekannte Aussage zu verstehen: « Du musst
also wissen, dass der Bischof in der Kirche und die Kirche im Bischof
ist und dass, wer nicht mit dem Bischof ist, auch nicht in der Kirche



— 267 —

ist» (ep. 66, VIII, 3). Nur ein kleiner Schritt trennt diese Auffassung
der Katholizitit der Kirche von jener verhidngnisvollen Akzent-
verschiebung, die Cyprian schliesslich selbst noch vollzogen hat, in-
dem er die Kirche von Rom, d.h. ihren Bischof, «matricem et radi-
cem ecclesiae» nannte (ep. 48, III, 1). Cyprian hat mit dieser
seiner Ekklesiologie gewollt oder ungewollt schon den Weg zum
kirchlichen Primat gewiesen, es mag dieser anfinglich noch so gei-
stig verstanden und umschrieben werden. Sicherungen brennen be-
kanntlich eines Tages durch. Afanassieff spricht in diesem Zusam-
menhang die Uberlegung aus: Wenn die lokalen Kirchen ihr sichtba.-
res Haupt in den Bischofen erkennen, warum soll denn die Kirche
als Glanzes eines sichtbaren Hauptes entbehren? Wenn Synoden
und Konzilien als oberste Instanzen der Kirchen fungieren, stellt
sich dann nicht sofort die Frage, wem denn das Recht zustehe, sol-
che Konzilien einzuberufen, zu leiten, zu beschliessen, notfalls auch
zu unterbrechen ? Jahrhundertelang lag dieses Recht eindeutig in
der Macht der romischen Kaiser. Nach dem Zerfall des romischen
Imperiums aber errang im Westen der Bischof von Rom sehr bald
jene kaiserliche Vorzugsstellung, withrend es im Osten selbst der so
angesehene Patriarch von Konstantinopel seit dem 9. Jahrhundert
nicht mehr wagte, ein allgemeines Konzil einzuberufen. Die Gegen-
liberstellung von Konzil und kirchlichem Primat hat nur beding-
ten Wert, hat nur Sinn und Wirkung insoweit, als durch die Exi-
stenz eines 6kumenischen Konzils die Macht des Bischofs, der den
Primat ausiibt, begrenzt wird. In dieser Hinsicht schreibt Afanas-
sieff: « Der Bischof, der den Primat innehat, handelt mit der Zustim-
mung des gesamten Episkopats, diese Zustimmung kommt im Kon-
zil zum Ausdruck, an welchem der Primas als Priisident teilnimmt,
Die orthodoxe Theologie sieht im Patriarchen den ,primus inter
pares’ unter den Bischofen» (S. 20). Er iibersieht aber keineswegs,
dass auch diese so vorsichtige Formulierung ¢ primus inter pares» die
Gefahr zur pontifikalen Ekklesiologie schon in sich triigt. Tat-
sichlich, so fiihrt er aus, sei seit dem Konzil von Trient der Bischof
von Rom schon iiber dem Konzil gestanden, und wo und wann
Immer Konzilien noch stattgefunden hiitten oder noch stattfinden
Wiirden, gehe es nach der universellen pontifikalen Auffassung nur

Mehr ym Konsultativ-Versammlungen, deren Ergebnisse sich der
r auch ablehnen kénne, und dies wiewohl|

P&PSt zunutze machen ode nne, unc
Stellung der Bischofe in «gottlichem

Nach kanonischem Gesetz die
Rechte) begriindet erscheine.



— 268 —

« Die universelle likklesiologie», so fasst der Verfasser die ersten
Krgebnisse seiner Untersuchungen zusammen, «trigt in sich die
Lehre von einem einheitlichen Oberhaupt der Kirche in der Person
eines einzigen Hirten» (S. 23/24).

Dieser mit innerer Notwendigkeit nach einem sichtbaren Ober-
haupt driingenden universellen Ekklesiologie stellt dann Afanassieff
die sogenannte «eucharistische Ekklesiologie» entgegen. Er geht
von der Aussage aus, es sei withrend der apostolischen und nachapo-
stolischen Zeit bis hinein ins dritte Jahrhundert jede lokale Kir-
che autonom gewesen. Sie war dem Ortsbischof und secinen geistli-
chen Dienern unterstellt. (Gegeniiber dieser scheinbar so eindeutigen
Feststellung muss meines Erachtens freilich sofort die Frage gestellt
werden, ob diese gemeindliche und absolute Autonomie fiir die
eigentlich apostolische Zeit wirklich zutreffe. Denken wir an die sehr
weitgehenden Massnahmen, die beispielsweise der Apostel Paulus
gegeniiber der Gemeinde zu Korinth beziiglich des Blutschinders
angeordnet hat, so ist zum mindesten solcher Aussage gemeindlicher
Autonomie mit grosser Vorsicht zu begegnen. Voll beipflichten kann
man dem Ausspruch, dass dazumal «jede Gemeinde die Kirche Got-
tes in ihrer ganzen Fiille» darstellte (S. 26/27), noch zutreffender for-
muliert moéchte ich sagen, dass der Begriff der Ekklesia Ortsge-
meinde und Gesamtkirche in sich beschloss. Jede Ortsgemeinde ist
«die Kirche Gottes in Christus», weil sich nach der Lehre der eucha-
ristischen Ekklesiologie inmitten der Gemeinde die Gegenwart
Christi durch die Feier der FEucharistic vollzicht und der «Leib
Christi» unteilbar ist. Wo also Christus gegenwiirtig ist, da ist auch
Vergegenwiirtigung der ganzen Fiille Christi und der Kirche, weil
Christus schlechthin unteilbar ist. Darum auch die immer wieder-
kehrende Anrede in den apostolischen Briefen: « An die Ekklesia, die
in ... ist.» Die Vielzahl der Ortsgemeinden ist der Einheit der Kirche
nicht abtriglich, denn iiberall wird im Herrenmahl die Gegenwart
des erhohten und unteilbaren Christus erfahren. So ist nach Afanas-
sieff der Bischof Leiter der értlichen Mahlfeier und zugleich Vorste-
her der Ortsgemeinde. Die Vielzahl der Kucharistiefeiern versinn-
bildlicht die Menge der Lokalgemeinden in ihrer Kinheit der Liebe
und der Vereinigung mit dem «Leib Christi». Die gemeindliche Auto-
nomie, so fithrt der Verfasser aus, beruht auf der «Fiille des Chri-
stusy, erfahren und bezeugt in der Mahlfeier. Solche gemeindliche
Autonomie behindere aber keineswegs die Entstehung einer gcwis-
sen Hierarchie im Aufbau der Gesamtkirche, jenen ¢Vorrang in der



— TG

Autoritiaty, der zugleich «Vorrang in der Liebe» ist, der aber eine
Vorherrschaft der einen uber die andern ausschliesst. Einen «Vor-
rang in der Ehre» kenne die Zeit der ersten Jahrhunderte kirchlichen
Seins freilich nicht, wohl aber einen «Vorrang des Dienstes» gemiiss
dem Wort Christi: «Wer unter euch Erster sein will, der sei aller
Diener.»

Das Wesen der «eucharistischen Ekklesiologie» schliesst nach
Afanassieft die Idee eines eigentlichen Primats aus. Die juristischen
Begriffe « Primat» und « Primus» sind der Kirche Christi fremd. Die
Lehre vom petrinischen Lehramt, seinem Hirtenamt, rechnet der
Verfasser bereits einer zweiten Schicht kirchlicher Entwicklung zu,
deren Krgebnis dogmatisch nicht verpflichtend sei. Die Frage nach
dem Primat Petri sei von Anfang an falsch gestellt worden, denn sie
entspreche keineswegs dem Wesen der Urkirche. So sagt er: «Wenn
Petrus wirklich der Fels, also der Grundstein ist, auf welchem die
Kirche auferbaut werden soll, so ist er doch zuunterst ... Wie kann er
dann gleichzeitig zuoberst an der Spitze sein als deren Haupt» ? Er
weist darauf hin, dass Petrus eine gewisse Zeit der Gemeinde zu
Jerusalem vorgestanden habe, spiter aber durch Jakobus, den Bru-
der des Herrn, in dieser Funktion abgelost worden sei. Die Sonder-
stellung Petri im Kreise der Zwdolf anerkennt Afanassieff voll und
ganz, brcgt'cnzt sie aber ebenso entschieden auf dessen eigene Person.
Auf die spiter einsetzende Entwicklung der Gemeinde zu Rom an-
spielend, versteht Afanassieff die Haltung der romischen gegeniiber
der korinthischen Gemeinde im Sinne einer blossen « Krmahnung»
und nicht einer Vorherrschaft. Erst bei Ignatius tauche die Bezeich-
nung «Vorsitz (im Gebiete der Romer) auf, wobei das Wesen dieses
«Vorsitzes» als in der « Liebe» begriindet erscheine. In vornizinischer
Zeit, so sagt der Verfasser des Artikels, konne von einem eigentli-
chen Primat Roms iiber die andern Kirchen nicht die Rede sein. Die
romischen Kaiser beriefen die Konzilien, leiteten sie durch ihre Dele-
gaten, griffen oft selbst dogmatisch in ihre Entscheidungen ein, was
bei einem anerkannten Vorrang Roms im Sinne der Vorherrschaft
nicht denkbar gewesen wire. Geht die «universelle Ekklesiologie»
sur Hauptsache von einem Rechtsbegriff aus, so die «eucharistische»
vom Stand der Gnade. Sie ist primiir, die universelle sekundiir.

Afanassieff stellt dann zum Schluss seiner Untersuchungen fol-
gendes fest: Auch in der orthodoxen Theologie hat die [dee der «uni-
versellen IEkklesiologie» mit der Zeit diejenige der «eucharistischeny
stark eingeengt, wenn auch nie ganz ausgeloscht. Von dieser Tat-



— 270 —

sache der Praxis her sind die widersprechenden Definitionen in der
Trage des kirchlichen Primats zu verstehen. «Die Bezeichnung der
Katholizitat», so schreibt er, «welche nach der ,eucharistischen
Ekklesiologie‘ der von einem Bischof geleiteten Kirche zukommt, ist
auf die autokephale Kirche tibertragen worden, welche in Wirklich-
keit eine kirchenpolitische Grosse ist ... Die moderne orthodoxe
Theologie ... verwirft den Primatgedanken fiir die Kirche als Gan-
zes, anerkennt aber einen beschrinkten, teilweisen Primat im Rah-
men jeder autokephalen Kirche, und dieser gehort dem Haupt der
betreffenden Kirche ... In der heutigen Zeit ist die Kinheit der ortho-
doxen Kirche zu einer Art abstraktem Ideal geworden, das den Weg
zur Gestaltwerdung in der Wirklichkeit des kirchlichen Lebens nicht
mehr findet. Wer in einem panorthodoxen oder 6kumenischen Kon-
zil ein Organ sehen mochte, welches die Einheit der orthodoxen Kir-
che sichtbar zu machen vermochte, vertauscht nur Ursache und
Wirkungen miteinander: denn eigentlich sollte ja das panorthodoxe
Konzil die Folge der Einheit der orthodoxen Kirchen sein, die von
einer bestimmten Kirche oder deren Bischof geleitet wird, und nicht
die Begriindung dieser Einheit» (S. 64/65). Seine letzte Folgerung
lautet: « Der Vorrang an Ansehen in der Gestalt des Zeugnisses des-
sen, was in der Kirche geschieht, gehort nur derjenigen Kirche, die
in der Liebe den Vorsitz fithrt.»

2,

Die Stellung des Apostels Petrus in der Urkirche

untersucht Prof. Nicolas Koulomzine vom St.-Sergius-Institut zu
Paris eingehend. Er unterteilt sein Thema wie folgt: Petrus in der
Urkirche, in der ersten Missionszeit und nach seinem Weggang von
Jerusalem.

Koulomzine sieht Petrus durchaus in der Stellung des Ersten
in der Urgemeinde Jerusalem. Er ordnet die Ersatzwahl fiir Judas
Ischariot an, Petrus halt die grosse Pfingstrede, spricht vor dem
Hohen Rat, durch ihn geschieht das Wunder am Lahmgeborenen, er
iibt jenes erschreckende Geistgericht an Ananias und Saphira, sorgt
zusammen mit den Aposteln fiir die gerechte Verteilung der Gaben
aus der Gemeinde, schligt vor, es mochte das «Zu-Tische-Dienen» in
Zukunft sieben zu erwihlenden Ménnern anvertraut werden. Petrus
wird auch vom Hohen Rat als Repriasentant der Zwolfe angesehen
(Apg. 4, 1-22; 5, 17-42).



— 271 —

Als dann zufolge einer ersten Verfolgungszeit sich auch andern-
orts — vor allem in Samarien — christliche Gemeinden bildeten,
standen diese in engem Kontakt mit der Urgemeinde. Petrus und
Johannes waren es, die den dort Getauften durch Handauflegung
und Gebet als Abgeordnete des Apostelkollegiums die Gabe des Heili-
gen Geistes vermittelten (Apg. 8, 14-17). Petrus war es, der kraft
besonderer Offenbarung den ersten Nichtjuden Cornelius in die
Kirche aufnahm (Apg. 9, 31 ff.; 10, 1-11, 18). All dies geschah im
Auftrag der Urgemeinde, in Ubereinstimmung mit dem Apostelkol-
legium.

In diese geradlinige Entwicklung der vorerst an die Urgemeinde
gebundenen Missionstitigkeit tritt dann ein neues Prinzip durch
den Apostel Paulus, den Reprisentanten einer andersgearteten
Apostellinie, gekennzeichnet durch unmittelbare Berufung kraft des
Erhohten. Wir alle kennen die starke Betonung dieses Umstandes
durch Paulus selbst: Nicht von Menschen berufen, nicht mit Fleisch
und Blut zu Rate gegangen, nicht nach Jerusalem gezogen, zu de-
nen, die vor mir Apostel waren, so und anders lauten seine Feststel-
lungen (Gal. 1, 1; 1, 11-125 1, 15-17). Um aber die Einheit und Kon-
tinuitit mit der Gemeinde zu Jerusalem und den Zwolfen zu bezeu-
gen, zog Paulus spiter, begleitet von Barnabas, nach der Heiligen
Stadt (Apg. 9, 27; Gal. 1, 18), um dort Petrus kennenzulernen. Aber
von einer Unterstellung oder gar Unterwerfung unter den « Ersten
der Zwolfe» kann nicht die Rede sein.

Als dann spitter durch eine neue Fliichtlingswelle die Gemeinde
zu Antiochien entstand und sich bald zum Mittelpunkt eines umfas-
senden Missionsgebietes entwickelte (Apg. 11, 19-21), da wurde von
Jerusalem keiner der Apostel dorthin gesandt, um, dhnlich wie zu
Samarien, der dort entstehenden Kirche gleichsam die Bestéitigung
zu erteilen. Barnabas ging hin, Barnabas rief Paulus herbei. Mit dem
Einbruch einer neuen Verfolgungszeit (veranlasst durch Herodes
Agrippa), wobei Jakobus, der Bruder des Johannes, den Tod erlitt
(Apg. 12, 1), tritt das Kollegium der Zwdlfe als Einheit mehr und
mehr zuriick. Es wird auch keine Ersatzwahl getroffen. Petrus, aus
dem Gefiingnis entlassen, verlisst bald hernach Jerusalem, um «an
einen andern Ort» zu gehen, einen nicht niher bestimmten (Apg.
12, 7).

Damit beginnt die Zeit der paulinischen Missionsreisen, seine
Wirksamkeit klar umschreibend. Des Petrus weitere Titigkeit ist
kaum festzustellen. Sein méglicher Aufenthalt zu Rom wird indirekt



— 272 —

durch die bekannte Stelle aus dem 1. Petrusbrief 5, 13, wahrschein-
lich gemacht, denn die Bezeichnung «Miterwihlte zu Babylon» darf
wohl auf die Gemeinde zu Rom gedeutet werden. Dags Petrus in der
Zwischenzeit auch in Antiochien gewesen, wobei es zu dem bekann-
ten Zusammenstoss mit Paulus gekommen war (Gal. 2, 1-114), dass
Petrus auf dem sogenannten Apostelkonzil zu Jerusalem war und
dort die Missionstitigkeit des Barnabas und des Paulus billigte, sei
nur der Vollstindigkeit halber erwihnt. Des Petrus Aufenthalt zu
Rom kann zeitlich kaum lange gewihrt haben, kann auch fur die
dortige Gemeinde nicht von entscheidender Wirkung gewesen sein,
denn die lange Grussliste des Romerbriefes enthilt seinen Namen
nicht. Des Paulus Ausserung: «Ich setze meine Ehre darein, das
Evangelium nicht dort zu predigen, wo Christus schon genannt wor-
den ist, damit ich nicht auf fremdem Grund baue» (Rom. 15, 20)
macht ersichtlich, dass des Petrus Wirksamkeit zu Rom keinesfalls
als gemeindegriindend verstanden werden kann. Des Petrus Titig-
keit ist in dieser Periode nicht mehr ortsgebunden. Zu Jerusalem
tritt. Jakobus, der Bruder des Herrn, von Petrus selbst als Haupt
dieser Gemeinde anerkannt, fiihrend hervor (Apg. 15, 13). Ent-
weder war Petrus sehr frith einmal in Rom gewesen, oder er kam
erst kurze Zeit vor seinem gut bezeugten Martyrium dorthin.

Koloumzine fasst seine Untersuchungen, die sich weitgehend in
ihren Resultaten mit denjenigen Cullmanns decken (Petrus, Jiin-
ger — Apostel - Mirtyrer), in folgende Thesen zusammen :

1. Der Aposteldienst des Petrus ist nach seinem Weggang von
Jerusalem ein Wanderdienst, an keinen festen Ort gebunden.

2. Seine fithrende Stellung im Kreis der Zwolf und hinsichtlich der
Urgemeinde und der ersten Missionszeit (Samarien) war vor-
tibergehender Art.

3. Jerusalem verliert in der dritten Missionsepoche seine Stellung
als Mittelpunkt der jungen Kirche.

4. In Jerusalem ist der Primat des Petrus an das Vorhandensein
der Zwolf und der beginnenden Existenz der pfingstlichen Urge-
meinde gebunden.

5. Diese Situation ist geschichtlich einmalig, wie die Institution
des Apostelkollegiums auf Grund der Einsetzung durch den ge-
schichtlichen Jesus von Nazareth einmalig ist.

6. Das bekannte Wort Matth. 16, 18 hat sich an Petrus inmitten
der Zwolf und in dem Vorhandensein der Urgemeinde zu Jeru
salem erfiillt. Auf diese Zeit sind auch die Verheissungen Christ!



— 2713 —

nach Lk. 22, 32, «Stirke deine Briider», und Joh. 21, 15-17,
«Weide meine Limmer — Hiite meine Schafe», als erfiillte Ver-
heissungen zu beziehen.

3.

Pater Jean Meyendorff vom St.-Wladimir-Seminar in New
York untersucht die kirchenrechtlich wichtige Frage:

« Der heilige Petrus, sein Primat und seine Sukzession
wn der byzantinaschen Theologue.»

Von Anbeginn an hitten die orthodoxen Kirchen derjenigen
von Rom grosses Ansehen zugesprochen, nie aber eine juristische
Machtbefugnis iiber andere Kirchen. Meyendorff nimmt dabei Be-
zug auf Kanon 28 des Konzils von Chalzedon, wo es heisst: «Mit
Recht haben die Viter dem alten Rom Vorrechte zuerkannt, da
diese Stadt der Sitz des Kaisers und des Senats war ...» Die Stellung
Roms beruht auf einem nicht niher umschriebenen Consensus. Laut
Kanon 6 des niziischen Konzils nimmt Rom unter den privilegierten
Bischofssitzen den ersten Rang ein. Petrinische und paulinische
Wirksamkeit zu Rom, beider Martyrium in der Hauptstadt des
Imperiums, haben solches stillschweigend bewirkt. Jahrhunderte-
lang, so meint der Verfasser, hitten die éstlichen Kirchen die immer
deutlicher werdenden Machtanspriiche Roms iiber andere kaum
bemerkt, auf jeden Fall im Bewusstsein eigener Autonomie nicht
zum Anlass ernsthafter Befiirchtungen genommen. Diese Situation
habe sich erst verindert mit dem Streit um das filioque.

Anhand exegetischer Texte und polemischer Schriften geht
Meyendorff dann den éstlichen Ausserungen zum Primat Roms, dem
geforderten, sorgfiiltig nach. Die volltonigen Ehrenbezeugungen, die
beispielsweise vom Patriarchen Photius (820-897) dem Apostel
Petrus zugesprochen werden: «Koryphie der Apostel», «Schliissel-
triger des Himmels», « Spitze aller Kirchen», sind mit orientalischen
Zungen ausgesprochen und wollen orientalisch gehort werden. Sie
kamen zu jener Zeit iibrigens freigebig auch andern Kirchenfiirsten
zu. Sie beweisen indirekt nur, dass sich Konstantinopel durch Rom
in keiner Weise im Ansehen oder in der Machtstellung bedroht
fihlte.

Das alles inderte dann schlagartig mit der Eroberung Konstan-
tinopels durch die westlichen Kreuzfahrer vom Jahr 1204 und der



— 274 —

Absicht Roms, die Bischofssitze der ostlichen Diozesen selbst mit
geeigneten Leuten zu besetzen. Papst Innozenz 111., der vorerst das
grauenhafte Wiiten der Kreuzfahrer noch verurteilte, fand sich spii-
ter mit der Eroberung der ostlichen Metropole ab, ja er ernannte in
der Person des Thomas Morosoni von Venedig einen lateinischen
Patriarchen. Das war das Signal zur antiromischen Polemik, zur
bewussten Kenntnisnahme von den entscheidenden kirchlichen
Machtentwicklungen des Westens. Kine wahre Flut polemischer
Schriften ergoss sich wider die Anspriiche Roms: Brief des recht-
méssigen Patriarchen Johannes Kamateros (1198-1206) an Inno-
zenz I11., zwei Schriften des Diakons Nikolaus Mesarites u.a.m., von
den anonymen Verdffentlichungen ganz zu schweigen. Zwar wird in
diesen Ausserungen Petrus nach wie vor « Koryphie» und « Felsy der
Apostel genannt, aber die Tragweite der Bezeichnungen wird abge-
schwicht und das paulinische Wort Iiph. 2, 20, vom «auferbaut sein
auf dem Grund der Apostel und der Propheten, wobei Christus der
Eckstein ist, auf dem der ganze Bau zusammengefiigt heranwéichsty,
wird unendliche Male abgewandelt zum Erweis, dass die Kirche nur
ein Haupt hat: Christus Jesus! Die bei Afanassieft 6fters erwihnte
«eucharistische kklesiologie», nach der jede Ortsgemeinde die Gna-
dentiille der Wahrheit und des Lebens in sich trigt und alle zusam-
men wiederum die Kirche in ihrer Totalitiit bilden, taucht immer
klarer aut. Der Patriarch Johannes kam zum Schluss: «Wir erkliren
uns einverstanden damit, sowohl Petrus zu ehren als ersten Jiinger
Christi, ihn mehr als andere zu ehren und ihn zu lobpreisen als den,
der den andern vorsteht; aber wir sehen nicht, dass die Heilige
Schrift uns zwingt, sie (d.h. Rom) als Mutter der andern zu anerken-
nen, die die andern in sich schlosse ... Wenn wir von der einen,
katholischen und apostolischen Kirche reden, so sprechen wir nicht,
wie es die unverschimte romische Unwissenheit mochte, von der
Kirche Petri oder Roms, Byzanz oder des Andreas, Alexandriens,
Antiochiens oder Palistinas; wir sprechen nicht von der Kirche
Asiens, Europas oder Lybiens oder von derjenigen im Norden des
Bosporus, sondern von der Kirche, die ausgebreitet ist iiber die
ganze Welt» (S. 109). Die ontologische Identitit und die Gleichwer-
tigkeit aller Ortsgemeinden beziiglich der Gnaden gehort zum Tief-
sten und Eigentlichsten ostlicher Kkklesiologie.

Das Vorhandensein des romischen Primatanspruches fiihren die
orthodoxen Theologen dieser Zeit nur auf die Tatsache zuriick, dass
Rom die Hauptstadt des Imperiums war. Nach Mesarites bildete



dieser romische Primat das notige geistliche Gegengewicht zur kai-

serlichen Autoritiit, und von daher stamme der stillschweigende

(lonsensus aller Kirchen, derjenigen zu Rom einen Ehrenvorrang

zuzubilligen, der aber mit dem Bekenntnis des rechten orthodoxen
Hlaubens steht und fallt!

Im 14.und 15. Jahrhundert lehrten hervorragende byzantini-
sche Theologen in dhnlicher Weise: So Abt Barlaam, Neilos Kabasi-
las, Symeon von Thessalonich und Gennadios [1. Scholarios, um nur
diese zu nennen. Symeon von Thessalonich deutet die petrinische
Sukzession als Nachfolge im wahren Glauben. « Der», so schreibt er,
«welchen man Papst nennt, wird nie Papst sein, solange er nicht den
(ilauben Petri hat» (S. 114).

Zusammenfassend formuliert Meyendorff wie folgt: « Die Fiille
der Offenbarung, die uns in Christus gegeben ist, geht durch die Apo-
stel auf uns weiter. Die Kirche bewahrt diese Offenbarung in
Ubereinstimmung mit ihrem eigenen Wesen. Sie ist ein sakramenta-
ler Leib und steht auf Petrus, der auf dem Wege nach Caesarea Phi-
lippi die Wahrheit der Fleischwerdung bekannt hatte. Wo die Fiille
dieses sakramentalen Leibes ist, da ist Christus, da ist Gottes Kir-
che, die auf Petrus auferbaut ist ... In der Sicht der Orthodoxie er-
scheint die romische Ekklesiologie als der Verlust eines Gleichge-
wichts, das notwendig vorhanden sein muss zwischen der petrini-
schen Sukzession in jeder Ortskirche in der Person des Bischofs und
zwischen der ,analogen‘ Sukzession des Koryphien in der Person
eines universellen Primas ... Nur eine geduldige und beharrliche
Untersuchung der Uberlieferungen vermag den Westen zur Wieder-
herstellung des verlorenen Gleichgewichts hinzufithren» (S. 116/117).

4.

Schliesslich sei der sehr wertvolle Beitrag niher besprochen,
den Pater Alexander Schmemann, Professor am St.-Wladimir-In-

stitut zu New York, verfasst hat:

«Der Begriff des Primats in der orthodoxen Ekklesiologie.»

Primat heisst fiir ihn: «eine grossere und umfassendere Macht-
befugnis als diejenige des auf seine Diozese beschrinkten Bischofsy
(S. 119). Dabei unterscheidet Schmemann nach der Kirchenge-
schichte und der Tradition dreierlei Ausdrucksformen des Primats:



— 276 —

a) «regionale» Primate innerhalb einer Gruppe von Kirchen oder
von Diozesen (Kirchenprovinz unter der Leitung eines Metro-
politen);

b) den Primat in den sogenannten ¢autokephalen» Kirchen, d.h. -
denjenigen des Patriarchen, des Erzbischofs usw.;

c) schliesslich einen universellen Primat (denjenigen Roms,
Konstantinopels).

Schmemann untersucht die grundséitzliche Frage: «Gibt es in
der orthodoxen Kirche eine Autorilit, die hoher wire als diejenige des
Buschofs diber die von thm geleitete Didzesankirche?» (S. 121).

Die Antworten, die von der orthodoxen Ikklesiologie her zu
héren sind, stehen im Widerspruch zu denjenigen, die das «giiltige
Kirchenrecht» erteilt. |

Von der Kirchenlehre her kennt die 6stliche Kirche nur die drei
hierarchischen Stufen des Bischofs, des Priesteramtes und des
.Diakonats. Die hochste ist der Episkopat. Vom «giiltigen» Recht her
aber unterstehen die Bischife hoheren Instanzen (Primas, Konzi-
lien, Synoden), die die Autoritéit eines Episkopos beschrinken.
Schmemann fordert daher eine Riickkehr zu der urspriinglichen
Ordnung orthodoxer Kirchenlehre, zum anfénglichen Aufbau der
Kirche.

Die orthodoxe Uberlieferung erkennt die Kirche als eine orga-
nische Einheit, und dieser Organismus ist der Leib Christi. Die
empirische Gemeinschaft der Kirche ist nichts anderes als die Offen-
barung und Verwirklichung des Leibes Christi. In der Praxis aber
wurde diese Grundlehre von der Kirche aus achtenswerter Scheu vor
Begriffsbestimmungen nie klar und vollig ausgedeutet. Aber das
Kirche-Sein inmitten der Zeit, die Fragen nach den Befugnissen der
einzelnen (ilieder am Leibe Christi, ihrer Beziehungen untereinander
und zu andern Kirchen hin verdichteten sich méhlich notgedrungen
zu dem, was man «kanonisches Recht» heisst, wobei verhéingnisvol-
lerweise die grundsitzlichen theologischen Aussagen iiber Wesen
und Aufgabe der Kirche zum Teil unberiicksichtigt blieben. Man
ging allzusehr von den rein praktischen Erfordernissen aus.

Schmemann billigt Rom zu, dass es die «universelle Ekklesiolo-
gie» am konsequentesten entwickelt habe, denn die Sichtbarkeit der
Kirche im Amt der Bischofe kénne nicht auf diese beschrinkt wer-
den, anders gesagt, die ortliche Sichtbarmachung der Kirche miisse
auch universell in Erscheinung treten, sofern man sich der universel-
len Kirche verpflichtet wisse.



— 277 —

Hier stellt sich die Frage, ob solche Annahme auch fiir die ortho-
doxen Kirchen und ihre Ekklesiologie verpflichtend sei. Bei der
Trennung zwischen Ost und West wurde mit Entschiedenheit der
Anspruch Roms auf seine Vormachtstellung abgelehnt. Diesem
Nein folgte aber bis heute nie eine genaue Definition dogmatischer
Art, die zu sagen vermaochte, was denn die Orthodoxie der Suprema-
tie Roms lehrmissig entgegenzustellen hat. Man verwies wohl immer
wieder auf die hier eingehend dargelegte «eucharistische Ekklesiolo-
gie» als das urspriinglichste und dlteste Selbstverstindnis orthodo-
xen Kirchenwesens, nach der also «die Ortsgemeinde als sakramen-
taler Organismus und als Gabe Gottes an die Menschen in Christus
nicht ein Teil oder Glied eines umfassenderen ,lokalen’ oder ,univer-
sellen’ Organismus, sondern die Kirche selbst ist» (S. 129). Von
da her, so sagt der Verfasser, ist eine «héchste Gewalty, die sich iiber
der Ortskirche und deren Bischof geltend machen will, abzulehnen.
Denn wollte man eine solche annehmen und in Kraft setzen, so
wiirde solch eine ¢hochste Gewalt» in «Tat und Wahrheit iiber die
Kirche, iiber den Leib Christi - und das heisst iiber Christus
selbst - ausgeiibt» (S. 130). Die Machtbefugnis des Bischofs emp-
fangt dieser aus der Tatsache, dass er der zur Eucharistiefeier ver-
sammelten Gemeinde vorsteht, und allein aus diesem Sakrament
entspringen alle andern Funktionen bischoflicher Art: Privstertum,
Lehramt und Hirtenamt. «In der Ekklesiologie der Urkirche... sind
die Funktionen und das Wesen der Macht bestimmt durch die unauf-
16sliche Einheit der Kirche, der Eucharistie und des Bischofs», for-
muliert Schmemann. Wenn das gegenwirtige orthodoxe kanonische
Denken erklirt, alle Bischofe seien einander «aus Gnade» gleichge-
stellt, so wird dadurch die Lehre von der «eucharistischen Ekklesio-
logie» nur bestitigt.

Immerhin stellt sich auch Schmemann die Frage, ob die ortho-
doxe Ekklesiologie den (Giedanken eines irgendwie gearteten Primats
grundsitzlich ablehne, d.h. ausschliesse.

Er verneint dies dann, wenn ein Primat nicht mit der Macht
verbunden wird, denn «Macht iiber die Kirche» ist irgendwie «Macht
{iber Christus», was letztlich nichts anderes bedeutet als Entmach-
tung Christi, Auf hebung des Grundsatzes, dass jede Gemeinde in
sich und alle miteinander die eine, heilige, katholische und apostoli-
sche Kirche darstellen.

Anderseits aber ergibt sich gerade aus dem «Christus-Sein» der
einzelnen Gemeinde die Notwendigkeit, dass die Ortsgemeinde mit



= BB =

allen andern in unlosbarer Gemeinschaft steht, recht verstanden,
von ihnen abhingig ist, wie das einzelne Glied des Leibes vom
Haupt desselben. Darum die alte Forderung, dass die Bischofsweihe
durch eine Vertretung der Gesamtheit der Bischofe, d.h. der Kirche
vorgenommen werde und dass nach erfolgter Weihe durch Hand-
auflegung nicht etwa der Vorsitzende, sondern der Neugeweihte die
Kucharistie feiert. Dadurch wird die Identitit der einen Kirche zur
andern bejaht und bekriftigt. Ist nach heutigem Verstindnis der
«apostolischen Sukzession» das Hauptgewicht auf die konsekrie-
rende Person gelegt, so macht Schmemann darauf aufmerksam, dass
davon bei Irendus von Lyon noch keine Rede sei. Das Entschei-
dende der «apostolischen Sukzession» ist nach ihm nicht in der Per-
son des Konsekrators zu ersehen. sondern im Umstand, dass solche
«apostolische Nachfolge» an ein und denselben Sitz gebunden»
erscheint. Darum heisst Sukzession der Bischofe «Identitit jeder
gegebenen Kirche in der Zeit und im Raume mit Gottes Kirche, mit
der Fiille der Gabe Christi» (S. 134). So sind die mitversammelten
Bischofe samt dem Konsekrator Zeugen dieser Identitit von Gottes
Kirche in Raum und Zeit. So miindet das volle und ganze Kirche-
Sein jeder Ortsgemeinde, in der die Eucharistie gefeiert wird, natiir-
licherweise in die Einheit der Kirche als solcher!

Schmemann anerkennt eine Notwendigkeit des Primats in fol-
genden Gestalten:

1. Im Konzil der Bischife. Dieses wird nicht als sogenanntes
«hochstes Organy verstanden, weil es sich als solches ja logischer-
weise wiederum als iber der Kirche stehend erkennen miigste. Das
Konzil ist aber «ein Zeugnis der Identitdt der Kirchen»
(S. 136), ist ¢ Ausdruck der Einheit der Kirche und deren Mundp...
«Das Konzil spricht nicht zur Kirche, sondern es redet innerhalb
der Kirche in der Fiille seines katholischen Bewusstseins» (S. 136).
Schmemann sagt schliesslich : « Eis (das Konzil) ist weder ,vollstindi-
ger’, noch besitzt es ;mehr’ an Fiille als die Ortsgemeinde; aber in
ihm erkennen und verwirklichen alle Kirchen ihre ontologische Iin-
heit als die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche».

Am reinsten trete das so gezeichnete Wesen des Konzils in sei-
ner natiirlichen regionalen Zusammenkunft in Erscheinung. Hier
soll und darf unter den Bischéfen ein Erster, ein Primas sein, sagt
doch der 34. apostolische Kanon: «Es gehort sich, dass die Bischofe
jedes Volkes wissen, welcher unter ihnen der Erste ist, und dass sie



— 279 —

diesen als ihr Haupt anerkennen, dass sie ausserhalb ihrer eigenen
Kirche nichts tun, ohne vorher mit diesem dariiber beraten zu
haben... Aber auch der Erste soll nichts tun, ohne es mit allen an-
dern zu besprechen... Nur so wird es Einheit im Denken geben und
Gott verherrlicht werden durch den Herrn im Heiligen Geisty
(S. 138).

2. Dieselbe Grundlage und Bedeutung wohnt aber auch dem
grosseren Metropolitanverband inne. Spricht auch der 6.
Kanon des ersten 6kumenischen Konzils dem Metropolitan « Macht»
(exousia) zu, so haben neuere Untersuchungen (so vor allem dieje-
nige von Bischof Milas) dargetan, dass «exousia» im kirchlichen
Gebrauch auch mit «Privileg», mit «Vorrang der Ehrey, iibersetzt
werden kann. Milas hat dies fiir die Kirchenprovinz Agypten mit
Uberzeugung dargetan. s handelt sich um einen «Primat der
Ehre», der sich gleichermassen auch bei Ignatius von Antiochien, bei
Polykarp von Smyrna, bei Ireniius von Lyon, spiter dann auch in
den Konzilsverhandlungen von Antiochien und Karthago des
3. Jahrhunderts findet. Der Metropolit ist das Zeichen der Einmii-

tigkeit eines grosseren als des Diozesanverbandes im (Glauben und
im Leben.

3. Wie steht es aber mit der Form eines universellen Pri-
mats ?

Der Verfasser bekennt, dieser brauche der IKirche durchaus
nicht fremd zu sein, sofern er nicht verstanden und praktiziert werde
im Sinne Roms, also als hochste Gewalt iiber alle Bischofe, als ein
¢principium, radix et origo» kirchlicher Kinheit. Schmemann be-
tont, es habe der Kirche Christi nie an solchen Mittelpunkten ge-
fehlt: Jerusalem, Antiochia, Rom u.a.m. Solcher universeller Pri-
mat diene dazu, «die Einheit der Kirchen im Glauben und im Leben
zu erhalten und auszudriicken, ihre Gemeinschaft im Denken zu

N 14 10 P g 1 ATrQO 3
bewahren und zu bezeugen» (S. 141). Ist dieser Primat univer seller
Art kein Primat der Macht, so darf er anderseits auch nicht einfach
«priisidialy im Sinne des Parlamentarischen verstanden werden.
Wahre, geistige Hierarchie gehort zum Wesen der Kirche, 1§t Abbild
Christi selbst. Zu beachten ist, dass ein so verstandener universeller
Primat grundsiitzlich keine héhere Stellung in sich birgt als die Stel-
lung eines Bischofs. Darum bleibt diese Art des universellen Primats
in der GGeschichte immer an den Bischofssitz einer ganz bestimmten
Kirche gebunden. Der so verstandene « Primas» ist aber auch nicht

\ ge

ein « Bischof im allgemeinen»!



— 280 —

So fithrt Schmemann in Ubereinstimmung mit Afanassieff jegli-
che Primatsform echter Art (Bischof, Metropolit, universeller Pri-
mat) auf die «eucharistische Ilkklesiologie» zuriick, die er in schérf-
stem Gegensatz zur «universellen Ekklesiologie» und dem ihm ent-
springenden «universellen Primat» rechtlicher Art im Sinne der
kirchlichen Allgewalt und Unfehlbarkeit sieht.

Dass aber auch inmitten der Orthodoxie die Versuchung zu die-
ser Art ¢universellen Primats» und deutliche Anséitze zur entspre-
chenden «universellen Ekklesiologie» immer wieder wirksam waren
und es noch sind, verschweigt Schmemann keineswegs. Schon das
Prinzip der « Autonomie», d.h. der sogenannten Autokephalie einer
Kirche, ist ein Abfall, zum mindesten eine Schwiichung der «eucha-
ristischen Ekklesiologie». Die schuldhafte Verschmelzung von «Kir-
che und Staat» im Byzantinismus und seinen verschiedenen Abar-
ten, auch der «religiose Nationalismus», stehen dieser « Autokepha-
lie» zu Gevatter und entwickeln sich nur allzu leicht zur unbeding-
ten Schranke wider die Tatsache der «einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche», Sie fiihren zur Selbstgeniigsamkeit im
Rahmen der eigenen Kirchenmauern. Byzantinismus ist nach ihm
«sukzessives Hindringen eines politisch-juristischen Machtbegriffes
in die Kirche» (S. 145).

Schmemann erkennt eine endgiiltige und heilende Abkehr vom
«universellen Primaty im Sinne petrinisch-romischer Formen nur als
méglich durch eine entschiedene Zuwendung zu dem, was er und
andere die «eucharistische Ekklesiologie» heissen.

Riischlikon-Ziirich Max Heinz



	Orthodoxe Ekklesiologie und der Primat Petri

