
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie : Zeichen der Einheit

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 241 —

Eucharistie — Zeichen der Einheit

Einige historische Überlegungen

Redakt ioneile Vorbemerkung : Im Einverständnis mit dem Verfasser und
mit der Redaktion der Zeitschrift «Studia Liturgica», in der nachfolgender
Aufsatz in englischer Sprache erschienen ist, bringen wir diesen gewichtigen
Beitrag zu einem der schwierigsten Probleme der heutigen Ökumene in seiner
deutschen Fassung zum »Abdruck.

Einleitung

Die Spaltung der Christenheit kommt darin besonders deutlich
zum Ausdruck, dass wir nicht imstande sind, das Mahl gemeinsam zu
feiern, das Christus als Zeichen der Gemeinschaft eingesetzt hat. Wir
kommen zusammen. Wir reden von unserem Herrn. Wir verstehen
einander und legen gemeinsam von ihm Zeugnis ab. Wenn wir aber
zum Tische treten, den er selbst unter uns bereitet hat, müssen wir -
jedenfalls vorläufig - getrennt bleiben. Jeder, der an der
ökumenischen Bewegung teilnimmt, weiss, wie schmerzlich diese Erfahrung
ist. Wir wollen sie hier nicht einmal mehr beschreiben. Wenn wir
immer wieder darstellen, in welch widersprüchlicher Situation wir
uns befinden, setzt sich nur die Überzeugung in uns fest, dass das Ziel
der Einheit unerreichbar sei, und wir geben uns bald damit zufrieden,
die Schwierigkeit und die damit verbundenen Leiden zu beschreiben,
^ie Darstellung kann zur erbaulichen Gewohnheit werden, und wer
oie gegenwärtige ökumenische Literatur kennt, weiss, wie gross die
Cefahr ist, sich in dieser Erbaulichkeit zu ergehen und die Beschreitung

des Problems zum Ersatz für eine Lösung zu machen. Wir
müssen vielmehr alle Kräfte an das Problem selbst wenden und den
versuch machen, einer Lösung näherzukommen. Die Sache ist nicht
aussichtslos. Wenn es wahr ist, dass wir in Christus Einheit haben,
"muss sie auch an dieser Stelle in Erscheinung treten können. Wir
Tonnen in der Gewissheit fragen und forschen, dass sich in aller Ver-

irrung und scheinbaren Auswegslosigkeit eine Lösung zeigen wird.
!e Gegensätze können nicht endgültig sein.

Wie sollen wir aber vorgehen '. Der Hinweis auf die uns in
"ristus gegebene Einheit stärkt uns zwar in der Gewissheit, dass die
mheit an seinem Tische möglich ist. Er genügt aber nicht, um die

Gegensätze zu überwinden. Wenn wir wissen, dass wir in Christus



— 242 —

auch mit den Gliedern anderer Kirchen verbunden sind, lernen wir
zwar, ihre eucharistische Feier mit anderen Augen zu betrachten.
Wir verstehen, dass Christus auch bei ihnen gegenwärtig ist. Wir
beurteilen ihr Tun nicht mehr in erster Linie unter den Gesichtspunkten

von Irrtum, Verfälschung und Ungültigkeit, sondern gehen
davon aus, dass der Heilige Geist auch bei ihnen am Werke ist und
Früchte bringt. Diese Einsicht ist die Voraussetzung für jedes
ökumenische Gespräch über die Eucharistie. Solange wir uns nicht
auf Grund dieser Voraussetzung begegnen, können wir einander
nicht wirklich ernstnehmen, und wenn wir auch freundlicher
miteinander reden mögen, findet doch kein wirkliches Gespräch, sondern

nur eine ökumenisch verkleidete Bekämpfung statt. Der Hinweis auf
die uns in Christus gegebene Einheit ist darum der unerlässliche
Ausgangspunkt für alle unsere Bemühungen. Wir vermögen aber damit
allein die Mauern, die uns trennen, noch nicht zu durchbrechen.

Die weitere Voraussetzung sind eingehende geschichtliche und
theologische Untersuchungen. Die Unterschiede sind tief im Leben
der Kirche begründet, und wenn wir gemeinsam Fortschritte
erzielen wollen, müssen wir verstehen, wie und warum sie entstanden
sind und aus welchen Gründen sie aufrechterhalten werden. Die
Lücken und schwachen Stellen in den Mauern können nur in geduldiger

Arbeit entdeckt werden.
Vor allem vertiefte geschichtliche Untersuchungen sind

notwendig. Die ökumenischen Diskussionen über die Eucharistie
kranken an dem Mangel, dass sie zu sehr auf Grund der gegenwärtigen
Situation geführt werden. Die Positionen der einzelnen Kirchen werden

geschildert, und es wird versucht, die Gegensätze so darzustellen,
dass das gegenwärtige Verstehen erleichtert wird. Können wir aber

auf diese Weise wirklich ein besseres Verstehen erreichen Müssen

wir nicht tiefer in die Geschichte eindringen und die Wurzeln der

Trennung aufdecken Wenn wir einen Strick durchschneiden und

das abgeschnittene Ende betrachten, können wir nur in sehr
beschränktem Masse verstehen, warum die einzelnen Stränge gerade
auf diese Weise nebeneinander liegen. Erst wenn wir die gesamte
Länge ins Auge fassen, wird der Schnitt verständlich. Die Betrachtung

der Geschichte ist darum für die richtige Beurteilung der
gegenwärtigen Situation unerlässlich.

Und dürfen wir von der ruhigen Betrachtung der Vergangenheit
nicht noch mehr erwarten Vermag die Auseinandersetzung mit den

Ursprüngen nicht auch die heutige Praxis zu verändern Die Be'



— 243 —

trachtung der Geschichte macht uns zunächst frei von manchen
Positionen, die unumstösslich fixiert schienen. Denn manche
Positionen sind in bestimmten geschichtlichen Umständen begründet
und haben mit dem Wandel der Zeiten ihren ursprünglichen Sinn
verloren. Diese Einsicht ist in einer Zeit, in der nahezu alle Formen
des menschlichen Lebens Veränderungen unterworfen sind von
besonderer Bedeutung. Haben die Aussagen, die wir in scheinbarer
Übereinstimmung mit unseren Vätern über die Eucharistie machen
heute noch denselben Sinn Haben sich die Fronten nicht so
verschoben, dass sio in mancher Hinsicht gegenstandslos geworden
sind Je genauer wir die Vergangenheit kennen, desto klarer lassen
sich diese Fragen beantworten, und es kann darum gerade durch die
Beschäftigung mit der Geschichte dazu kommen, dass sich die
Probleme der Eucharistie in neuer Weise zu stellen beginnen.

Lassen sich aber aus der Geschichte nicht auch Gesichtspunkte
für eine Lösung gewinnen, die sich aus der blossen Betrachtung der
Gegenwart nicht ergeben Ì Die Wahrheit, in die Gott uns führen will,
liegt nicht einfach zwischen den Gegensätzen, die sich in der heutigen
Christenheit finden, und wir dürfen darum unsere Aufgabe nicht nur
darin sehen, die gegenwärtigen Gegensätze in möglichst überzeugender

Weise auf einen Nenner zu bringen. Das uns von Christus
gegebene Zeichen hat in sämtlichen Traditionen Verkürzungen
erfahren, und wir müssen uns darum fragen, wie es heute in seiner
Fülle verwirklicht werden kann. Die Auseinandersetzung mit der
Geschichte kann uns dabei helfen. Sie weist uns nicht nur daraufhin,
Worin die Verkürzungen bestehen, sondern macht uns auch auf
Möglichkeiten der Erneuerung aufmerksam, die in keiner der heute
existierenden Kirchen bereits Wirklichkeit sind.

Der Blick in die Vergangenheit ist immer zugleich auch der
Blick in die Zukunft. Wir betrachten die Geschichte nicht um ihrer
8elbst willen. Wir wollen erkennen, was Gott heute von uns will. Die
einzelnen Kirchen stehen heute alle in einer Bewährung. Sie müssen
Sl°h alle fragen, wie das gottesdienstliche Leben gestaltet werden
'nu.ss, damit die heutige Generation Gott anzubeten und zu preisen
vermag. Die Dringlichkeit von Reformen wird darum in steigendem
Masse bewusst. Die Beschäftigung mit der Geschichte darfuns darum
n*cht nach rückwärts wenden. Es kann in der ökumenischen Bewegung

nicht darum gehen, die Gegensätze von gestern zu regeln,
sondern nur darum, die Einheit von morgen vorzubereiten. Die Beschaffung

mit der Vergangenheit hebt diese Einsicht nicht auf. Sie



244

schafft im Gegenteil, wenn sie mit der Offenheit für die heutigen
Probleme verbunden ist, die Voraussetzung, von falschen Bindungen
frei zu werden und aus den Ursprüngen neue Lösungen zu finden. Sie

weitet den Blick und hilft uns, unsere Schwierigkeiten in der grossen
Gemeinschaft aller Heiligen zu sehen. Sie ist darum kein Umwog,
sondern die Tür in die Zukunft.

Wir können hier selbstverständlich keine - auch nicht eine noch

so kurze - Übersicht über die Geschichte der Eucharistie geben. Eine
ökumenische Darstellung der Geschichte der Eucharistie in der
Alten Kirche und in den einzelnen Konfessionen wäre zwar ein

wichtiger Beitrag zum ökumenischen Gespräch, und es ist zu hoffen,
dass bald jemand dieses Unternehmen in Angriff nimmt. Die
bestehenden Darstellungen sind noch stark von konfessionellen und

partikularen Gesichtspunkten beherrscht. Diese Lücke kann hier
nicht ausgefüllt werden. Wir beschränken uns darauf, einige
Überlegungen zu formulieren, die sich aus der Betrachtung der Geschichte

ergeben und für die heutige Besinnung über die Eucharistie von

Bedeutung sein können.

1. Den historischen Gegebenheiten haftet manche Unsicherheit an

Wie hat Christus die Eucharistie eingesetzt Welchen Sinn hat

er ihr gegeben Ì Wie ist aus der von ihm gestifteten Handlung die

Eucharistie geworden, die wir heute feiern Die meisten Kirche0

glaubten bis vor kurzem diese Fragen ohne allzu grosse Schwierigkeit

beantworten zu können. Sie sahen eine selbstverständliehe

Kontinuität zwischen der Einsetzung Christi und clor Feier in ihre!

Kirche. Sie waren der Überzeugung, den von Christus erlassenen

Befehl «das tut zu meinem Gedächtnis» sinngemäss auszuführen-

Gewiss, kaum jemand war der Meinung, den Vorgang genau in dei'

selben Weise zu wiederholen. Jedermann war sich bewusst, dass sie

die Form der Feier gewandelt hatte. Die Kirchen waren aber übe

zeugt, dass sie die von Christus eingesetzte Handlung richtig voi

standen hatten und ihrer Intention gemäss ausführten. Die At's

sagen der Schrift und der Väter schienen so eindeutig, dass ein Zwe

fei an dieser Überzeugung nicht aufkommen müsste.
Die historisch-kritische Forschung hat diese Selbstverstan

lichkeit erschüttert. Sie hat gezeigt, dass die Dinge viel komplizi*31



— 245 —

liegen, als gemeinhin angenommen wurde. Sie war zunächst in der
Absicht unternommen worden, das historische Geschehen hinter und
neben den Zeugnissen fassbar zu machen und so die ursprüngliche
Intention Christi noch klarer hervortreten zu lassen. Sie hat in
diesem Bemühen zwar wichtige Resultate erzielt, ist aber nicht zu
abschliessenden Ergebnissen gekommen. Sie hat nachgewiesen, dass
wir es bereits im Neuen Testament mit einer komplizierten Entwicklung

zu tun haben und hat Elemente dieser Entwicklung aufgedeckt,
die vorher im Bewusstsein der Kirchen nicht mehr lebendig waren.
Sie hat dadurch unser Bild von den Ursprüngen wesentlich verändert.

Sie hat aber die Entwicklung nicht in jeder Hinsicht zu klären
vermocht. Sie hat im Gegenteil gezeigt, dass sich manche Fragen, die
wir gern eindeutig beantwortet sähen, historisch nicht mit Sicherheit
lösen lassen.

Wir nennen Beispiele :

a) Die Evangelien und Paulus überliefern die Worte, die Jesus
beim letzten Mahl mit den Jüngern gebraucht hat, in verschiedener
Gestalt. Können wir den ursprünglichen Wortlaut noch ermitteln
Der Versuch ist immer wieder gemacht worden, und gewisse Schlüsse
smd ohne Zweifel auch möglich. (Jewis.se Bestandteile der verschiedenen

Formeln lassen sich als spätere Hinzufügung und Interpretation

bestimmen. Dennoch lässt sich nicht mit Sicherheit sagen,
Welche Formulierung als Ausgangspunkt zu betrachten ist. Gehört
etwa die Aufforderung «das tut zu meinem Gedächtnis» zum ältesten
1}Bestand Oder wurde sio hinzugefügt, als die Gemeinde die Eucharistie

zu feiern begann Ist den Worten «das ist mein Leib» von jeher
die Erklärung beigefügt gewesen «der für euch gegeben wird» Oder
1§t sie erst durch Lukas dazu gekommen? Wir vermögen diese Frage
nicht mehr mit Bestimmtheit zu beantworten. Und selbst wenn es
Uns gelänge nachzuweisen, welche Formulierung den verschiedenen
Uns überlieferten Versionen zugrunde liegt, müssen wir noch immer
die Frage offen lassen, ob Christus diese Formulierung tatsächlich
benützt hat.

Dieses Ergebnis ist u. a. auch für den liturgischen Gebrauch und
Tle theologische Bedeutung der Einsetzungsworte wichtig. Die

iturgien erinnern natürlich an die Worte, mit denen Jesus die
Ucharistie eingesetzt hat. Der Hinweis darauf ist die Begründung

Ur die Wiederholung der Handlung. Die meisten Liturgien zitieren
e als «Worte Jesu», und das Gewicht, das diesen Worten in der



246

Liturgie eigen ist, hat z.T. seinen Grund darin, dass sie als unmittelbare

Worte Jesu gehört werden. Wir müssen uns aber im klaren sein,
dass keine Formulierung diesen Anspruch erheben kann. Die
Historizität der Einsetzung durch Jesus soll damit nicht bestritten
werden. Die genauen Worte Jesu selbst lassen sich aber aus den leicht
voneinander abweichenden Berichten nicht mehr erheben. Die
verschiedenen Formulierungen deuten einen Vorgang der Interpretation
an und wir hören, wenn wir die Eucharistie feiern, in den Worten der
Einsetzung immer auch den interpretierenden Zeugen mit, der uns
das Evangelium überliefert hat; oder genauer: die Kirche, die die
Eucharistie in diesem besonderen Verständnis gefeiert hat. Diese
Ansicht verbietet es, eine bestimmte Formulierung absolut zu setzen
und ihrer konkreten Wiederholung eine besondere Bedeutung
zuzuschreiben. Die verschiedenen Formulierungen haben alle in der
Kirche ihr Recht.

Dieses Ergebnis ist aber auch für die theologische Deutung
wichtig. Die Formulierung, die einer liturgie zugrunde liegt, darf
nicht zum Ausgangspunkt gemacht werden, sondern muss immer im
Zusammenhang mit dem gesamten Zeugnis des Neuen Testamentes
über die Eucharistie gesehen werden. Manche theologischen
Verfestigungen haben darin ihren Grund, dass bewusst oder unbewusst
zu sehr ausgegangen wird von Formulierungen, die sich im
liturgischen Gebrauch festgelegt haben. Dadurch, dass sie immer wieder

gebraucht werden, ist die Fähigkeit verloren gegangen, andere
mitzuhören. Die verschiedenen Berichte lassen aber gerade deutlich
werden, dass die LIandlung, wenn auch innerhalb ihrer Grenzen,
doch verschiedener Deutungen von vornherein fähig ist.

b) Wann hat Jesus das letzte Mahl mit seinen Jüngern gefeiert •

Hat er es am Rüsttag (14. Nisan) vor dem Passahfest gehalten Oder

hat er es am Passahtag selbst (15. Nisan) gefeiert Die Frage ist von
den Forschern immer wieder untersucht worden und hat eine ansehnliche

Literatur hervorgerufen. Sie hat aber bis jetzt noch nicht
eindeutig gelöst werden können. Die Zeugnisse des Neuen Testamentes
weichen voneinander ab. Die Synoptiker nehmen an, dass das letzte
Mahl mit dem Passahmahl der Juden zusammenfiel. Johannes is*

aber offenkundig der Meinung, dass die Juden das Passahmahl

noch nicht gefeiert hatten, als Jesus verhört und getötet wurde

(18, 28; 19, 31). Manche haben versucht, diese Verschiedenheit

historisch oder theologisch zu erklären. Man hat etwa darauf hm'

gewiesen, dass das Passah an verschiedenen Daten gefeiert worden



— 247 —

sei, von den nicht-orthodoxen Kreisen wie den Essenern und der
Gemeinschaft von Qumran am Dienstag, von den orthodoxen
Kreisen am Freitag. Christus hat danach am Dienstag das Passah
gefeiert und war am Freitag gekreuzigt worden (vgl. Jaubert, La
date de la Cène). Andere haben die Meinung vertreten, dass' die
Darstellung der Synoptiker zutreffe, Johannes wolle nicht einen
historischen Bericht erstatten, sondern deutlich werden lassen dass
Christus selbst das für uns geopferte Lamm sei. Manche Gründe
sprechen für diese Lösung. Eine völlig eindeutige Entscheidung
lässt sich aber nicht fällen.

Der Unterschied ist von einigem Gewicht. Die Frage des Datums
ist zwar von untergeordneter Bedeutung, und wir könnten den Unterschied

auf sich beruhen lassen, wenn er bloss das Datum des Mahls
und des Todes Jesu beträfe. Er ist aber auch für die Deutung der von
Christus eingesetzten Handlung wichtig. Hat sich Jesus bewusst in
die Liturgie des Passahfestes eingeordnet und das Fest mit einem
neuen Gehalt gefüllt Hat er, weil seine Verhaftung unmittelbar
bevorstand und der eigentliche Tag nicht abgewartet werden konnte,
das Fest vorausgenommen Die Worte «mich hat sehnlich verlangt,
das Passahfest mit euch zu feiern» sind gelegentlich in diesem Sinn
verstanden worden. Hat er sich in der Feier des Festes mit
nichtorthodoxen Kreisen verbunden? Oder ist das Mahl, das Jesus
nait seinen Jüngern hielt, ein liturgisches Mahl gewesen, das erst
nachträglich, weil es in zeitlicher Nähe des Passahfestes stattfand
und vor allem, weil die Kreuzigung den Anlass dazu bot, mit der
Tradition des Passahfestes verknüpft worden ist Wenn auch alle
Wahrscheinlichkeit dafür spricht, dass Jesus selbst das Mahl auf
diese oder jene Weise mit dem Passah in Verbindung gebracht
hat, dürfen wir die Ungewissheit des historischen Befundes nicht
zu rasch beiseite schieben. Je nach dem, wie die Entscheidung
gefällt wird, werden etwas andere Überlegungen über das Abendmahl
möglich.

c) Wie hat die Eucharistie in der Urgemeinde Gestalt angenommen

Wie hat sie sich allmählich zu der Feier entwickelt, die wir am
beginn des zweiten Jahrhunderts in klareren Umrissen kennenlernen

Diese Fragen sind historisch äusserst schwierig zu
beantworten. Die Quellen sind so spärlich, dass wir immer wieder auf
Vermutungen angewiesen sind. Wir wissen schon wenig Bescheid

darüber, wie das Mahl Jesu mit seinen Jüngern mit der Feier der
^gemeinde zusammenhängt. LIaben die Jünger nach der Auf-



— 248 —

erstehung Christi angefangen, die Eucharistie zu feiern, weil ihnen
der Befehl Christi im Sinne war und sie ihn ausführen wollten Oder
sind sie noch aus anderen Gründen dazu gekommen, das Gedächtnis
des Herrn durch eine sakrale Mahlzeit zu feiern Welche Rolle spielte
etwa die Erinnerung an die tägliche Tischgemeinschaft mit dem
Herrn Welche Bedeutung kommt den Erscheinungen des
Auferstandenen zu In welchem Masse sind die Jünger durch diese

Erfahrung dazu gedrängt worden, im Bewusstsein seiner Gegenwart zu
gemeinsamen Mahlzeiten zusammenzukommen Und in welchem
Masse ist die H ancllung dadurch mit einem neuen Sinn erfüllt worden,
der über die unmittelbare Einsetzung durch Jesus hinausreicht Ist
sie nach wie vor das Zeichen für den «für uns gebrochenen Leib»
Oder ist sie nun auch das Zeichen der Gemeinschaft mit dem
Auferstandenen Und welchen Einfluss hat das Vorbild der heidnischen

Opfermahlzeit auf die Entstehung der Eucharistie gehabt (I.Kor. 10,

16ff.) Manches deutet daraufhin, class alle diese Motive wirksam
waren. Wir sind aber nicht mehr imstande, mit Bestimmtheit auszusagen,

in welchem Verhältnis zueinander sie zu sehen sind.
Und auf welche Weise hat die Urgemeinde die Eucharistie

gefeiert Wir hören, class sie «abwechselnd von Haus zu Haus das Brot
brachen und die Speise mit Frohlocken zu sich nahmen» (Acta 2, 46).

Wir können daraus schliessen, dass die Eucharistie mit einer eigentlichen

Mahlzeit verbunden war. Diese Annahme wird durch
Aussagen des Paulus bestätigt (I.Kor. 11, I7ff.). In welcher Weise waren
aber Gedächtnis des Herrn und Mahlzeit miteinander verknüpft?
Waren sie so ineinander verwoben, dass sie ein Ganzes bildeten
Oder waren sie nur lose miteinander verknüpft Und aus welchen
Gründen ist es schliesslich dazu gekommen, dass die eucharistische
Feier ohne sättigende Mahlzeit gefeiert wurde Wir sehen bereits bei

Paulus den Beginn dieser Entwicklung. Er unterstreicht den K°"
rinthern gegenüber den sakralen Charakter der Feier und ist der
Abfassung, class die sättigende Mahlzeit nicht in der Gemeinde, sondern

in den Häusern stattfinden müsse. «Habt ihr nicht Häuser, um z"

essen und zu trinken» (T.Kor. 11, 22) Seine Mahnungen lassen aber

viele Fragen unbeantwortet, und da uns andere Quellen fehlen, bleib*
der Vorgang im Dunkeln.

Wir sehen aus diesen drei Beispielen, in welche Situation Wi

durch die historisch-kritische Erforschung des Neuen Testamentes

geraten sind. Wir sind uns neu dessen bewusst geworden, dass di

Entstellung der Eucharistie eine komplizierte Entwicklung darstell •



— 249 —

Wir haben aber zugleich erkannt, dass wir diese Entwicklung nicht
mehr in allen ihren Stadien und Einzelheiten zu erfassen vermögen.
Die historische Forschung hat uns damit in eine Verlegenheit geführt.
Sie hat es schwierig gemacht, eine klare und eindeutige Lehre von der
Eucharistie zu formulieren. Manche biblische Worte, die bisher ohne

Zurückhaltung als Ausgangspunkt benützt werden konnten, sind in
ihrer Bedeutung unsicher geworden, und es hat sich gezeigt, dass es

mancher Vorentscheidungen des Interpreten bedarf, bevor es zu

systematischen Aussagen kommen kann. Der Systematiker fühlt
sich darum immer wieder gehindert und gehemmt. Die historische

Forschung gibt ihm nicht die Ausgangspunkte, deren er zu seiner

Arbeit bedürfte.
Sind aber die Ergebnisse der historischen Forschung nicht

dennoch ein gewaltiger Gewinn Ist in ökumenischer Hinsicht nicht

vor allem die Einsicht von Bedeutung, dass die Eucharistie in einer

allmählichen Entwicklung entstanden ist? Wir neigen immer

wieder - und oft gegen besseres Wissen - zu der Annahme, dass die

von Christus gewollte Handlung in jeder Hinsicht klar und eindeutig

sein und sich darum auch systematisch erfassen lassen müsse. Die

historische Forschung hat gezeigt, dass diese Annahme nicht berechtigt

ist. Die Eucharistie ist nicht ein von Anfang an fertiges Ganzes,

das nur weitergegeben worden wäre. Sie ist gewachsen, und das Neue

Testament selbst zeigt uns, dass die Handlung mancher Modifikationen

fähig ist. Ist diese Einsicht nicht von grösster Bedeutung für
die Beurteilung der Feier in anderen Kirchen Notigt sie uns nicht zu

der Folgerung, dass die Eucharistie auch heute nicht nur in einer

Gestalt erfasst werden kann Ì Die im Neuen Testament bezeugte

Entwicklung umfasst manche Gegensätze, die wir heute als einander

ausschliessend empfinden. Gewiss, die Gegensätze, die uns trennen,

sind nur Unterschiede der Interpretation und der Form, und wir

können sie darum mit dem blossen Hinweis auf die im Neuen Testament

enthaltene Vielfalt nicht überwinden. Die Auseinandersetzung

«m die Eucharistie wird aber bereits auf eine andere Grundlage

gestellt i n »,i welcher Vielfalt das Neue Testament
s< »tent, wenn wir erkennen, zu we ioni i *

selbst Anlass gibt.

2. Die Vielfalt der Liturgien in der Alten Kirche

Die eucharistische Feier hat sich in der Alten '--he weiter

Wickelt. Die 1 tandlung ist in allen Teilen der damaligen In »sten-



— 250 —

heit in steigendem Masse liturgisch fixiert worden. Es ist immer
wieder mit Erstaunen festgestellt worden, in welchem Masse die uns
erhaltenen Liturgien miteinander übereinstimmen. Die Folge der
Gebete ist fast überall dieselbe. Diese Übereinstimmung ist nicht
zufällig. Sie zeigt uns, dass die Grundelemente des eucharistischen
Gottesdienstes bereits sehr früh feststanden und nicht beliebig
variiert werden konnten. Die Übereinstimmung darf uns aber nicht
darüber hinwegtäuschen, dass die Liturgien auch erhebliche
Verschiedenheiten aufweisen. Wenn auch dieselben Elemente
wiederkehren, sind Struktur und Formulierung doch nicht immer dieselben,
und es ist klar, dass jede Besonderheit zugleich auch eine Interpretation

der Handlung darstellt. Die Alte Kirche hat an dieser Vielfalt
offensichtlich nicht Anstoss genommen. Die verschiedenen Liturgien
bestanden nebeneinander, ohne class es zu Konflikten gekommen
wäre. Konflikte entstanden erst dann, wenn Formulierungen in die

liturgischen Texte eingeführt wurden, die mit dem rechten Glauben
im Widerspruch zu stehen schienen (Basilius, de spiritu sancto).

Zwei Beispiele mögen diese Aussagen illustrieren :

a) Alle Liturgien enthalten selbstverständlich den Bericht der

Einsetzung. Die Texte berühren sich weitgehend. Sie halten sich aufs

Ganze gesehen an die Überlieferung bei Matthäus und vor allem
Paulus. Im einzelnen finden wir allerdings manche Abweichungen.
In manchen Liturgien wird der Bericht der Einsetzung z.B. in

folgender Weise erweitert: In der Nacht, in der er verraten ward,
nahm Jesus das Brot in seine heiligen, unbefleckten Hände, blickte
auf zu dir, seinem Gott und Vater, brach es, gab es den Jüngern und

sprach (Constitutiones apostolicae, ähnlich: Basiliusliturgie,
Chrysostomusliturgie, Jakobusliturgie, Markusliturgie, älteste
römische Texte). Christus soll offenkundig als Priester vor Augen

gestellt werden. Er hat bereits getan, was heute der Priester tut.
Einzelne Liturgien enthalten diese Erweiterung nicht (Hippolyt>
mozarabische Liturgie). Manche Liturgien erwähnen, dass Jesus den

Kelch aus Wein und Wasser gemischt habe (Constitutiones apostolicae,

Basiliusliturgie, Jakobusliturgie, Markusliturgie), um eine
möglichst weitgehende Parallele zwischen Jesus und dem Priester
herzustellen. Die biblischen Berichte sagen davon nichts. D*s

schliesst nicht aus, class Jesus tatsächlich den Wein mit Wasser ge'

mischt hat und dass sich die Erinnerung daran gehalten hat. Es is*

aber wahrscheinlicher, dass eine spätere liturgische Gewohnheit &°*



— 251 —

Jesus zurückgeführt worden ist. Die meisten Liturgien weisen in der
Einleitung zum Bericht der Einsetzung darauf hin, dass Jesus
freiwillig in den Tod gegangen sei. Einzelne verändern sogar die Worte
«in der Nacht, da er verraten ward» in : «in der Nacht, da er sich
hingab» (Basiliusliturgie, Chrysostomusliturgie, Markusliturgie). Der
Bericht der Einsetzung wird überhaupt mit einer gewissen Freiheit
behandelt. Einzelne Versionen sind länger und reicher als andere,
und wir erkennen, dass der liturgischen Gestaltung erstaunlich viel
Raum gegeben wird. Einzig die mozarabische Liturgie enthält sich

sorgsam aller Abweichungen vom biblischen Wortlaut.
b) Ein wichtiger Unterschied zwischen den Liturgien der Alten

Kirche betrifft die Stellung und die Bedeutung der sogenannten
Epiklese. Der Bericht der Einsetzung endet in allen Liturgien mit der

Aufforderung, das Mahl zum Gedächtnis Christi zu wiederholen.
Daran schliesst sich die sogenannte Anamnese, d.h. ein kurzer Text,
der diese Aufforderung aufnimmt und den Willen zum Ausdruck

bringt, ihr Folge zu leisten. In den meisten Liturgien folgt darauf die

Epiklese, die Bitte, dass Gott den Heüigen Geist auf die Gaben senden

und Brot und Wein in Leib und Blut Christi wandeln möge

(Constitutiones apostolicae, Basiliusliturgie, Chrysostomusliturgie,

Jakobusliturgie u.a.). Die Formulierung des Gebetes ist nicht überall

dieselbe. In manchen Liturgien sind noch weitere Gedanken

hinzugefügt. In der Basiliusliturgie wird z.B. darum gebetet, dass die

Geniessenden im Heiligen Geist eins werden möchten (ähnlich bei

HiPpolyt). Der Grundgedanke ist aber immer derselbe. Der Heilige
Geist soll Brot und Wein durch seine Gegenwart heiligen.

In einzelnen Liturgien erscheint die Epiklese an anderer Stelle.

8ie folgt nicht auf die Anamnese, sondern steht bereits vor den Ein-

8et2ung8worten (ägyptische Liturgien). Die Bitte um den Heiligen
Geist ist damit in einen anderen Zusammenhang gerückt. Nachdem

die Gaben auf den Altar gelegt und das Sanctus gesprochen worden

ls*> wird Gott, von dessen Herrlichkeit Himmel und Erde erfüllt sind,

gebeten, die dargebrachten Gaben auch mit seiner Gegenwart zu

füllen. Die Bitte um den Geist weist zugleich bereits vorausginge

Geist soll es ermöglichen, die Worte der Einsetzung und die

A^mne8e so zu wiederholen, dass die Handlung heute wirksam

Werdenkann.

T
Die Unterschiede sind noch zahlreicher. Zunächst finden wir

^rgien, die einen Mischtypus darstellen. Einzelne Liturgien weisen

2-B- zwei Epiklesen auf. Die erste, wie die ägyptische Liturgie, vor



252

dem Bericht der Einsetzung und der Anamnese, die zweite, wie die

syrische und byzantinischen Liturgien nach der Anamnese. Sie

erklärt sich daraus, dass das Vorbild der syrischen und byzantinischen

Liturgien in Ägypten wirksam wurde.
In anderen Liturgien tritt die Epiklese überhaupt zurück. Die

Betonung liegt vielmehr auf dem Gott dargebrachten Opfer. Dieser

Typus ist vor allem unter den Liturgien des Westens vertreten.
Einzelne Liturgien enthalten allerdings auch hier Epiklesen, die
denjenigen des Ostens vorwandt sind (gallikanische Liturgie). Vor allem
die römische Liturgie gehört diesem westlichen Typus an.

Diese Unterschiede im Aufbau der Liturgie sind nicht ohne

Bedeutung. Je nach der Reihenfolge treten andere Gesichtspunkte
in den Vordergrund. Wenn die Epiklese auf die Einsetzungsworte
und die Anamnese folgt, liegt das Gewicht auf der Notwendigkeit,
dass der Heilige Geist die Handlung heute von neuem vollzieht. Der
Priester tritt zusammen mit der Gemeinde vor Gott mit der Bitte,
dass er durch seinen Geist das Werk vollbringe. Wenn die Epiklese
auf die Darbringung der Gaben folgt, erhält sie einen etwas anderen
Sinn. Das Gebet wird unwillkürlich durch die vorausgegangene
Darbringung geprägt. Gott wird darum gebeten, das dargebrachte Opfer
gnädig anzunehmen und dem Leib und Blut des Herrn gleichzusetzen.
Das Gebet wird darum weit mehr als die syrische und byzantinische
Epiklcse von dem Gedanken beherrscht, dass Gott das Opfer, das

ihm dargebracht worden ist, gnädig annehmen möchte. Wenn die

Epiklcse überhaupt fehlt, tritt dieser Gedanke noch mehr hervor.
Zugleich verschiebt sich die Stellung des Priesters. Indem er die Ein-

setzungsworte spricht, tritt er gewissermassen an Christi Stelle und

wiederholt die Handlung, die dieser einst vollzogen hatte. Wenn in der

einen Liturgie ein Gedanke stärker hervortritt, heisst das nicht, dass

er in der anderen fehlt. Der Unterschied im Aufbau kann aber zürn

mindesten Anlass zu verschiedenen Entwicklungen im Verständnis
der Handlung geben.

Welche Schlüsse können wir aus diesen Beobachtungen für

unsere heutige Situation ziehen Die Liturgien der Alten Kirche
weisen im Rahmen einer grundlegenden Einheit zahlreiche
Unterschiede auf. Diese Unterschiede haben sich aber zunächst nicht
trennend ausgewirkt. Das Bewusstsein der in Christus gegebenen
Einheit und Zusammengehörigkeit war so stark, dass sie
nebeneinander stehen bleiben konnten. Sie wurden erst zu Faktoren der

Trennung, als dieses Bewusstsein der Einheit verlorengegangen und



— 253 —

die Trennung aus anderen Gründen Tatsache geworden war. Erst
dann wurden die gottesdienstlichen Formen des «Ostens» und des
«Westens» scharf unterschieden. Können wir aber auf Grund des in
der ökumenischen Bewegung neu erlangten Bewusstseins der Einheit
nicht zu der Haltung der Alten Kirche zurückkehren und dieselbe
Vielfalt der gottesdienstlichen Formen nicht nur ertragen, sondern
bejahen Zeigt uns das Vorbild der Alten Kirche nicht, dass das
Bedürfnis nach Uniformität nicht aus dem Bewusstsein der Einheit
wächst, sondern eher die Folge der Trennung ist. Müssen wir darum
in der heutigen Situation nicht sogar noch grössere Vielfalt ertragen
und bejahen können, als wir in der Alten Kirche finden

Eine weitere Überlegung muss in diesem Zusammenhang
angestellt werden. Wenn wir die Entstehung der altkirchlichen Liturgien

untersuchen, stellen wir fest, dass sie in allmählicher Entwicklung

entstanden sind, und es ist offensichtlich, dass die besonderen

geschichtlichen Umstände vor allem des vierten Jahrhunderts auf
die Gestaltung des Gottesdienstes grossen Einfluss gehabt haben. Die

Liturgien des Ostens tragen z. B. noch deutliche Spuren der

Auseinandersetzung mit den Arianern. Sic betonen sowohl in einzelnen

Eormulierungcn als in der gesamten Gestaltung des Gottesdienstes

die göttliche Erhabenheit Christi.
Was bedeutet diese Tatsache für uns? Nötigt sie uns nicht zu der

Folgerung, dass die Liturgie auch heute den besonderen Gegebenheiten

unserer Zeit gemäss weiterentwickelt werden kann, ja
weiterentwickelt werden muss Oder ist die Gestaltung der Liturgie
bestimmten Zeiten vorbehalten Gewiss, die Kontinuität im gottes-

dienstlichen Leben ist von grösster Bedeutung. Wirkliche Kontmm-

^ ist aber nur möglich, wenn den Umständen der Zeit Rechnung

getragen wird, und es entspricht darum der Intention der Vater

*enn wir die Möglichkeit von weiteren Entwicklungen grundsätzlich

träumen.
Kann uns diese Einsicht nicht z. B. dazu führen, der in der oku-

^ischen Bewegung gemachten Erfahrung der Zusammengehörigst

in unseren Liturgien vermehrten Ausdruck zu verschaffen?

*ö»nen wir nicht Gebete einfügen, die das Bewusstsein stauen
dass

^ Glieder eines Volkes sind? Die Anregung ist seit den Anfangen

2er ökumenischen Bewegung immer wieder gemacht worden (vgl-

^ite Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung iEdn-
>h). Oie Väter selbst geben uns dafür ein Vorbild (vgl. die Epik1-
Sen der Basiliusliturgie und bei Hippolyt). Ja, können wir nicht einen



— 254 —

Schritt weitergehen und bewusst unsere Formen des Gottesdienstes
im Rahmen der ökumenischen Bewegung revidieren

3. Maranatha

Die erste Gemeinde lebte in weit höherem Masse, als wir gemeinhin

annehmen, in der Erwartung des Herrn. Maranatha Herr komm
war ihr ein natürliches Gebet. Mit der Erhöhung Christi zur Rechten
Gottes war die letzte Zeit angebrochen. Im Glauben an den gekreuzigten,

auferstandenen und über alle Massen erhöhten Herrn erfuhr
die Gemeinde bereits die Kräfte des Reiches Cottes. Der Heilige
Geist wirkte in ihren Herzen, und sie lebte nicht mehr in der alten,
sondern bereits in der neuen Welt. Das Alte ist vergangen, siehe, es ist
neu geworden! Sie wusste aber zugleich, dass die neue Welt noch

nicht vollendet war. Die alte Welt dauerte an, und der Heilige Geist

war ihr nur gewissermassen als Angeld dessen gegeben, was kommen
sollte. Sie wartete darum auf die Vollendung.

Diese Wahrheit ist lange Zeit übersehen und vernachlässigt worden.

Sie ist erst in neuerer Zeit - nicht zuletzt dank der historischen

Forschung - in ihrer vollen Bedeutung wieder erkannt worden.
Auch die Feier der Eucharistie muss in diesem Zusammenhang

verstanden werden. Sie ist ein eschatologisches Fest der Freude,

getragen von dem Bewusstsein, dass der erhöhte Herr bereits
gegenwärtig ist, ausgerichtet auf die Verheissung, dass er als Sieger
wiederkommen und sich alle Dinge untertänig machen wird. Christus selbst

hatte dem letzten Mahl mit seinen Jüngern diese Ausrichtung
gegeben. «Ich werde das Passahmahl nicht mehr essen, bis es in seiner

Vollendung gefeiert wird im Reiche Gottes» (Lukas 22, 16). War es

darum nicht natürlich, dass die erste Gemeinde die Eucharistie in der

brennenden Erwartung feierte, dass das Werk des Llerrn vollendet
werde

Diese eschatologische Ausrichtung der Eucharistie ist bald
verloren gegangen. Sie kommt zwar in einzelnen alten Gebeten zum
Ausdruck. Denken wir etwa an die Gebete, die uns in der Didache erhalten
sind : «wie dieses Brot zerstreut war auf den Hügeln und nun
zusammengebracht eines geworden ist, also werde zusammengebracht
deine Kirche von den Enden der Erde in dein Reich ...». «Cedenke>

o Herr, deiner Kirche, sie zu entreissen allem Bösen und sie zu
vollenden in deiner Liebe; bringe sie heim von den vier Winden, die

geheiligte, in dein Reich, das du ihr bereitet hast es komme die



— 255

;eren
in über-

Gnade und vergehe diese Welt Maranatha. Amen.» In spät
Liturgien tritt aber das eigentlich eschatologische Element in ü„_
rasehender Weise zurück. An seine Stelle tritt die Hoffnung und
Erwartung, das ewige, unsterbliche Leben zu erlangen.

Viele Gründe haben zu diesem Wandel beigetragen. Die
Entwicklung mag in gewissem Sinn - zum mindesten indirekt - im
Neuen Testament angedeutet sein. Die eucharistische Feier scheint

gelegentlich entartet zu sein. Wir hören davon bei Paulus (I. Kor. 11).

Er sah sich genötigt, gegen Entartungen in Korinth Stellung zu
nehmen. Die Mahlzeit war dort zu einem Gelage ohne Ordnung
geworden. Die korinthischen Christen waren zwar vom Geist bewegt.
Sie verstanden aber offenkundig nicht, dass die Gabe des Geistes zu
einem neuen Leben in der Gemeinde führen müsse. Sie glaubten sich

durch das Wirken des Geistes über die alte Welt hinausgehoben und

iebten diese Erfahrung ohne Rücksicht aufeinander aus. Diese

Haling kam auch bei der eucharistischen Feier zum Ausdruck. Die

Versammlungen waren zwar von geistlichem Schwung gekennzeichnet,

führten aber zu Zwist und Spaltung (vgl. auch Jud. 12). Paulus

ruft sie zur Ordnung Er sucht ihnen klarzumachen, dass sie das

^esen der Eucharistie nicht verstanden hätten. Er erinnert sie vor
allem daran, dass Christus für sie gestorben sei, dass er sie teuer

»kauft habe, und dass sie darum auch zu seiner Ehre würdig zu leben

hatten. Die eucharistische Feier ist nicht in erster Linie die Gelegen-

heit> zu enthusiastischen Erfahrungen zu kommen. Wer das Brot
18S* und aus dem Kelch trinkt, verkündet des Herrn Tod, und wer das

n,°ht versteht, wird an Leib und Blut Christi schuldig

Paulus will selbstverständlich nicht die eschatologische Aus-

ri°htung der Feier aufheben oder auch nur einschränken. Er sagt

f>gar ausdrücklieh : «so oft ihr dieses Brot esst und aus diesem Kelch

tri*kt, verkündet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt» ; er ruft damit

* Erinne days dic Mahkeit immer angesichts des ^derkom-
g*a* Herrn gehalten wird. Haben aber seine emdruckhehen

jungen nicht weit über ihren eigentlichen Zweck hinaus gewirkt

^ Ausführungen sind immer wieder aufgenommen wordenjmd

L> auf die Entstellung und Entwicklung der euchans*hen

^rgie grössten Einfluss gehabt. Sie haben dahin g™^£ d

?ne °«ung stärker als in der frühesten Zeit auf die Gesicht punkte de

I**** Christi und des Gerichtes gelegt wurde, und,"^'ZJ*«*» Gründen - die Erwartung ohnehin geschwa ht varias
aaS *eieh über kurzem Wirklichkeit wurde, hat dieser Text indirekt



— 250 —

und nachträglich dazu beigetragen, der Feier den Charakter des

eschatologischen Freudenfestes zu nehmen.
Befinden wir uns aber heute in derselben Situation, die Paulus

in Korinth vorfand? Haben wir nicht Anlass, die eschatologische
Bedeutung der Eucharistie vermehrt zu betonen, die Paulus damals
keinen Anlass hatte zu betonen Müssen wir nicht erkennen, dass die

Bedeutung der Eucharistie verkürzt würde, wenn wir zu ausschliesslich

den durch eine be.stimmte Situation veranlassten Erwägungen
im Korintherbrief folgen

Die Betonung der eschatologischen Ausrichtung ist für die
ökumenische Bewegung von grosser Bedeutung. Sie lenkt den Blick
der getrennten Kirchen nach vorne auf den Herrn, der sie «aus den

vier Winden in sein Reich sammeln will». Sie lässt uns die Eucharistie
als Mahl der Erwartung verstehen und stärkt uns in dem Bewusstsein,

dass wir einem wandernden Volke angehören, das immer wieder
neu aufbrechen muss, um seinem Herrn entgegenzugehen.

4. Eucharistie und Agape

Wir haben bereits gesehen, dass die Eucharistie in alter Zeit mit
einer eigentlichen Mahlzeit verbunden sein konnte. Die korinthischen
Christen feierten bei ihren Versammlungen ein gemeinsames Mahl-
Die einzelnen Glieder der Gemeinde brachten die Nahrung mit, die

gemeinsam verzehrt wurde. Paulus unterzieht zwar die Sitten in

Korinth einer scharfen Kritik. Er scheint aber die Mahlzeit nicht

überhaupt abgelehnt zu haben. Der Bericht der Einsetzung, den er

den Korinthern weitergibt, scheint ein eigentliches Mahl voraus'
zusetzen. Es heisst ausdrücklich, dass Jesus «nach dem Essen» den

Kelch genommen habe. Diese Worte beziehen sich wohl auf das

Passahmahl. Paulus hätte aber vermutlich diese Formulierung nicht

gebraucht, wenn er die Mahlzeit überhaupt hätte ablehnen wollen
Das Brechen des Brotes scheint also die Mahlzeit eingeleitet zu haben>

während der Kelch nach der Sättigung gereicht wurde (I.Kor. iL
vgl. auch Lukas 22, 20). Ähnliches finden wir in der Didache.
Zunächst werden Gebete mitgeteilt, die über dem Kelch und dem Br°
gesprochen werden sollen, und es wird ausdrücklich erklärt, dass dl

Eucharistie nur von denen genossen werden dürfe, die auf den Name

Christi getauft worden seien; dann heisst es unmittelbar anschu6

send: «nach der Sättigung sollt ihr also Dank sagen ...» (Didach

9-10).



257

Wenn die Eucharistie später auch ohne gemeinsames Mahl
gefeiert wurde, sind sakrale Mahlzeiten auch weiterhin gehalten worden,

und es ist offensichtlich, dass auch weiterhin ein enger

Zusammenhang zwischen der Eucharistie und diesen Mahlzeiten gesehen

wurde. Die Traditio apostolica Hippolyts teilt uns einige Einzelheiten

darüber mit. Sie fanden auf Einladung eines Gliedes der

Gemeinde entweder in der Kirche oder noch häufiger in einem Hause

statt. Der Bischof oder ein anderes Mitglied des Klerus führte den

Vorsitz. Er nahm zu Beginn der Mahlzeit ein Brot, sprach das Dankgebet

darüber, brach es und verteilte es unter die anwesenden

Gläubigen. Dieses Brot wird nach dem darüber gesprochenen Gebet

Eulogia genannt. Darauf folgt die gemeinsame Mahlzeit. Ihr sakraler

Charakter geht daraus hervor, dass einzig die Gläubigen um den

Tisch sitzen dürfen. Die Katechumenen sind zwar nicht ausgeschlossen,

sie dürfen aber nur stehend teilnehmen. Auch die sogenannten

eanones Hippolyti enthalten Anordnungen für die Feier derartiger

Agapen. Sie finden gegen Abend, zur selben Zeit wie die antike Cena

statt und gehen vor dem völligen Dunkelwerden zu Ende Der Bischof

reicht den Teilnehmern zuerst die Eucharistie und betet fur den

Gastgeher und die Gäste. Die Feier schliesst mit dem Gesang von Psalmen.

Das Verhältnis von Eucharistie und Agape ist ein Problem, das

äusserst schwierig zu lösen ist. Haben sie ursprünglich ein Ganzes

gebildet und sich erst im Laufe der Zeit zu zwei verschiedenen Riten

entwickelt Oder sind sie aus verschiedenen Ursprüngen erstanden

** nur später miteinander vermischt worden 1st etwa die Enchase

aus dem letzten Mahl entstanden, während die Agapen die

Fortsetzung der Tischgemeinschaft des Herrn mit semen^
Junge n

^stellen Oder dürfen Eucharistie und Agape überbau nach so

°<*arf unterschieden werden, sondern müssen als ^den
Erscheinungsformen derselben Handlung verstanden werde u Lrt

*» Gedächtnis in verschiedenen ineinander übergehendenformen
Meiert worden Und müssen wir annehmen, dass einzig die Euchan

Stie überlebte, während die anderen Formen un }£*** ^
7ergingen Auch im cinzclnen stellen sich^T^îto> die in der Didache erwähnte Mahlzeit wirklich ä**™™£** die Eucharistie einst mit einer *»^7*^Z£^
J*tfdt es sich bereits hier um eine von der eigentlichen Eucharistie

u Unterscheidende Agape usw. uDT4.P.t beant-

w
Wenn sich aber diese Fragen auch nicht mit Sicherhen beant

W°*en lassen, lassen die Quellen doch deutlieh erkennen,



— 258 —

Eucharistie damals weit mehr als heute als Mahlzeit verstanden
wurde. Sie konnte mit einem eigentlichen Mahl verbunden sein, und
sie behielt, selbst wenn nicht gemeinsam gegessen wurde, den Charakter

der Mahlzeit. Denn die Verwandtschaft zwischen der Eucharistie
und den sakralen Mahlzeiten wurde als so eng empfunden, dass sie

aufeinander einwirkten.
Wenn die Alte Kirche den gemeinsamen Mahlzeiten so grosse

Bedeutung zumass, tat sie es nicht nur um der Gemeinschaft willen.
Sie waren ihr zugleich eine Gelegenheit, die Liebe zum Nächsten zu

bezeugen. Sowohl die Eucharistie als die Agapen waren auf den

Dienst an den Armen ausgerichtet. Hören wir etwa, wie Johannes

Chrysostomus das eucharistische Mahl der ältesten Christenheit
beschreibt : «Nach dem Hören der Lehre, nach den Gebeten, nach der

Kommunion der Mysterien, wenn die Synaxis abgeschlossen war,
kamen die Gläubigen zusammen und gingen nicht sogleich nach
Hause. Die Reichen und Begüterten Messen von zu Hause Nahrung
und Speise kommen, luden die Armen ein und veranstalteten gemeinsame

Tische, gemeinsame Bewirtungen, gemeinsame Essen in der
Kirche die Armen genossen nicht wenig Erholung, und die Reichen

gewannen nicht nur die Gunst der Eingeladenen, sondern grosse
Gnade von Gott in diesem Bewusstsein gingen sie nach Hause»

(Horn, ad l.Cor. 11, 19.; PG 51, 251ff.). Diese Beschreibung wird
historisch kaum zutreffen. Sie zeigt aber, wie selbstverständlich es

noch für Chrysostomus war, dass im Rahmen der Eucharistie
Diakonie geübt wurde. Die Agapen waren noch viel unmittelbarer durch
den Dienst am Nächsten geprägt. Die Mahlzeiten wurden oft für
Witwen, Waisen und Arme überhaupt veranstaltet.

Warum sind die sakralen Mahlzeiten allmählich verschwunden
Manche Gründe mögen zusammengewirkt haben. Der wichtigste
Grund ist aber bereits im Neuen Testament erwähnt und wird auch

später immer wieder genannt. Die Mahlzeiten standen in der Gefahr,

in Gelage auszuarten und das Ansehen der Gemeinde zu schmälern.
Paulus spricht von Streit und Hader, und es scheint, dass die
Festfreude immer wieder in Zügellosigkeit umgeschlagen hat. Die
altkirchlichen Texte, die von den Agapen handeln, verraten immer auch

die Sorge, dass die Teilnehmer in den Grenzen der Wohlanständigkeit
bleiben und nicht in Spottreden, Streit oder gar Trunksucht verfallen.

Manche waren der Meinung, dass die Agapen um dieser Gefahren
willen aufgehoben werden sollten. Der Widerstand gegen die Agapen
war so gross, dass die Synode von Gangra (343) sich genötigt sah, sie



259

mit Nachdruck zu verteidigen: «Wer diejenigen verachtet, die im
Glauben Agapen veranstalten und zur Ehre des Herrn die Brüder
dazu einladen und an diesen Einladungen keinen Anteil nehmen will,
der sei anathema» (can 11). Die Agapen sind trotz dieses Anathemas
mehr und mehr verschwunden.

Ist aber dieser ganze Befund nicht von Bedeutung für unser
Verständnis der Eucharistie Müssen wir nicht anerkennen, dass die
Eucharistie der Urgemeinde und der Alten Kirche Elemente
enthalten hat, die uns vollständig oder beinahe vollständig verloren

gegangen sind? Und eröffnen sich damit nicht für alle Kirchen in
gleicher Weise Möglichkeiten der Erneuerung und der Reform
kennen wir drei Punkte :

a) Die Eucharistie hat in beinahe allen Kirchen den Charakter
der Mahlzeit verloren. Es kommt nicht genügend zum Ausdruck,
«ass die Gläubigen eine Tischgemeinschaft bilden. Dieses Element
lst aber von grösster Bedeutung. Es könnte dadurch wieder mehr in
den Vordergrund treten, dass die Eucharistie häufiger mit gemeinen

Mahlzeiten verbunden wird. Auch die Angehörigen anderer

J^ehen, die an der Eucharistie nicht teilnehmen können, konnten
azu eingeladen werden.

b) Die Eucharistie hat in beinahe allen Kirchen die diakonische

Richtung verloren. Sie ist ein sakrales Geschehen geworden, in

;em wohl an die Aufgaben am Nächsten erinnert wird, das aber nicht

;° unmittelbar wie in der Alten Kirche in Werke der Liebe übergeht.

^WerkederLiebewerdenlosgelöstvom eucharistischen Geschehen

f«* E-ie Eucharistie würde aber eine viel grössere Kraft erhalten,

7* ihr dieseAusrichtungwiedergegeben würde. Sie ist in der Gefahr

^ allzu spiritualisiertes Geschehen zu werden, das nicht genügend
* die konkreten menschlichen Beziehungen hineingreift. Müsste es

J °ht jedes Glied der Gemeinde für selbstverständlich halten, nach

Î* Eucharistie Gastfreundschaft zu üben? Mussten z.B. nicht

nfPen gehalten werden, die dem Heimatlosen erlauben, in eine

eQleinsehaft zu treten? u .+.
A28

C) Di* Alte Kirche kannte die feierliche Eucharistie und de

büdTu Ìn Privat- Häusern. Ist diese Vielfalt der Formen nicht^vor-

t e
JCh,fUr Uns-e Zeit Sie zeigt uns, dass sieh nicht a es sakramen

Weben m der Form der feierlichen Eucharistie Vollziehern^muss.

ClT denkbar> dass die Agapen als gottesdiensthehe Form fur

Cd ere feinden («-B. Hausgemeinden) wieder aufgenommen



260

5. Apostolisches Amt und Eucharistie

Wenn das Problem der Eucharistie heute von Vertretern
getrennter Kirchen diskutiert wird, erweist sich die Frage des

apostolischen Amtes immer wieder als eine der Hindernisse, die der
Übereinstimmung am hartnäckigsten im Wege stehen. Welche

Bedeutung kommt dem apostolischen Amt in der Eucharistie zu
Wer soll der Vorsitzende der eucharistischen Feier sein Muss es

notwendigerweise derjenige sein, der das apostolische Amt innehat,
oder ist es grundsätzlich auch anderen Gliedern der Gemeinde

möglich, die Eucharistie zu verteilen Und wenn der Vorsitz dem

Inhaber des apostolischen Amtes vorbehalten ist, welche
Voraussetzungen müssen erfüllt sein, damit seine Handlungen als in vollem

Umfang gültig betrachtet werden können Muss der Betreffende in
der apostolischen Sukzession stehen Oder genügt es, dass er von
seiner Kirche berufen und ordiniert ist

Das Neue Testament gibt uns über diese Fragen keinerlei
Auskunft, und wenn gelegentlich Erwägungen auf Grund biblischer
Aussagen angestellt werden, müssen wir uns im klaren sein, dass es

sich dabei - historisch gesehen - um reine Vermutungen handelt. Der
Befehl «tut das zu meinem Gedächtnis» wird z.B. gelegentlich als

Anordnung interpretiert, die sich auf die Apostel und ihre Nachfolger
bezieht; allein ihnen sei es vorbehalten, das von Jesus eingesetzte
Mahl zu wiederholen. Dieser Sinn kann aber in diese Worte nicht

hineingelesen werden. Sie sagen nur aus, dass das Mahl wiederhol*

werden solle, nicht aber, wer der Feier vorstehen solle, und nachdeß1

wir gesehen haben, wie wenig wir über die früheste Entwicklung del

Eucharistie wissen, haben wir kein Recht, sie über ihre unmittel'
baren Aussagen hinaus zu interpretieren. Andere leiten aus l.K-0'

rinther 11 ab, dass eine feste Ordnung zu dieser Zeit noch nicht t>e

standen habe. Denn wenn die Richtlinie in Celtung gewesen wäi'6'

dass nur ein von den Aposteln eingesetzter Altester den Vorsitz h»be

könne, hätte nicht Paulus darauf hingewiesen Doch auch die3

Erwägung beruht auf einer zu schmalen Basis. Die Vermutung be»

zwar nahe, dass eine übereinstimmende Ordnung in den verschied

nen Gemeinden in den Anfängen nicht bestand ; der Nachweis I*8

sich aber nicht erbringen.
Wenn uns das Neue Testament keine Antwort auf unsere Fr*»?

gibt, wissen wir doch, dass schon in früher Zeit der Vorsitz in c

eucharistischen Feier vom Bischof ausgeübt wurde. Die Cebete>



261 —

in der Didache überliefert sind, werden vom Bischofgesprochen, und
Ignatius betont mit grossem Nachdruck, dass die Eucharistie nicht
ohne den Bischof gefeiert werden könne (ad Polyc. 5, 2; Eph. 3, 2;
ö> 1 ; Magn. 3, 2; 7, I Die Gemeinde kann sich nur in Anwesenheit
des Bischofs versammeln. Diese Regel ist in der gesamten Alten
Kirche selbstverständlich.

Die apostolische Sukzession wird allerdings im Zusammenhang
nht der Eucharistie noch nicht sofort erwähnt. Die Überzeugung,
dass nur die Eucharistie, die durch einen in der Sukzession der Apostel
Gehenden Bischof gespendet wird, gültig sei, bildet sich erst

verhältnismässig spät expressis verbis heraus. Der Cedanke der apostolischen

Sukzession erscheint zunächst in einem allgemeineren

Zusammenhang. Er bringt die Tatsache zum Ausdruck, dass die

Bischöfe ihre Autorität von den Aposteln empfangen haben, und wenn
Irenaeus die Folge der Bischöfe erwähnt, will er damit zeigen, m
Welcher Kirche die Wahrheit überliefert worden ist. Selbstverständ-
hch ist es von da nur ein kleiner Schritt zu der weiteren Aussage, dass

Uur der in der Sukzession der Apostel konsekrierte Bischof oder der

durch ihn ordinierte Presbyter in der Lage sei, die Eucharistie zu

feiern. Denn wenn die Folge der Bischöfe Ausdruck für die seit den

Vsteln dauernde Kontinuität der wahren Kirche ist und die

Eucharistie allein in der wahren Kirche gefeiert werden kann wer

JUders als der in der Sukzession stehende Bischof soll sie in Wahrheit
feiem können Der Schluss wird aber in den frühesten Quellen nicht

^sdrücklich gezogen, und wenn die apostolische Sukzession auch

bald mit der Feier der Eucharistie in Verbindung gebracht wird, ist

*** Schweigen doch bedeutsam. Es zeigt, dass die apostolische

Cession als Voraussetzung für die gültige Feier der Eucharistie

*Cht isoliert betrachtet werden darf. Sie steht in Funktion der Au -

>. dass nur die Kirche, die die apostolische Wahrheit bewahrt hat

^a*de istj die Euchar;gtie zu feiern. Dic Gegenwart des Bischofs

J* das sichere Zeichen dafür, dass sich die Feier in der wahren Ge-

meinschaft vollzieht

V;H
Wenn wir die Angaben der Schrift und das Zeugnis der frühesten

Vater betrachten, ergeben sich darum die folgenden ^Musse

B.
*) »er Vorsitz der Eucharistie ist bereits in sehr früher Zeil> dem

o7°f °der dem von ihm ordinierten Priester vorbehalten _Diese

erstnUng ^ «dt grosser Selbstverständlichkeit und W ».*mi; Jahrhunderten kaum durchbrochen. Ist es daruninreht
atUrhch, sie auch heute aufrechtzuerhalten l Sind wir nicht im Un



— 262 —

recht, wenn wir ohne zwingende Gründe durchbrechen, was sich im
Laufe der Zeit bewährt hat und ein Element zur Aufrechterhaltung
der Einheit geworden ist

b) Die Angaben, die uns aus frühester Zeit überliefert sind, sind
andererseits so spärlich, dass wir uns hüten sollten, allein auf diesem

Grund eine ausgeführte Lehre über das Verhältnis von Amt und
Eucharistie aufzubauen. Es mag sein, dass wir durch systematische
Überlegungen zu einer derartigen Lehre gedrängt werden. Wir müssen

uns aber bewusst sein, dass die historischen Angaben uns keine
ausreichende Begründung dafür geben und dass sich jede Lehre nur
auf Grund zusätzlicher Überlegungen überzeugend darlegen lässt.

Nötigt uns diese Einsicht nicht zu weit grösserer Beweglichkeit in der

Beurteilung anderer Kirchen
c) Müssen insbesondere zwei Kirchen, die sich in allen Stücken

der Lehre und der Ordnung eins wissen, getrennt bleiben, weil sie

nicht beide die apostolische Sukzession im Amt der Bischöfe
besitzen Wird damit die ursprüngliche Bedeutung der apostolischen
Sukzession nicht gerade verkannt

Wenn wir die spätere Geschichte betrachten, erkennen wir
sofort, aus welchen Gründen immer mehr betont wurde, dass nur
der Bischof oder der von ihm ordinierte Priester die Eucharistie
feiern könne, und wenn wir die mit dem Verhältnis von Amt und

Eucharistie verbundenen Probleme behandeln, müssen wir uns dieser
historischen Umstände bewusst sein ; wir erkennen dann sofort, dass

sich die Probleme heute nicht mehr in derselben Weise stellen :

a) Die Stellung des Priesters in der Feier der Eucharistie ist in
dem Masse mehrundmehr betont worden, als Klerus und Laienschaft
scharfunterschieden wurden. Je mehr die Priester zum heiligen Stand

wurden, dem allein es zusteht, die heiligen Dinge zu verwalten,
je mehr sie als die Nachfolger der Leviten verstanden wurden, desto

klarer wurde es, dass einzig sie die heilige Feier vollziehen konnten,
ja, die Scheidung wurde so gross, dass die Gemeinde immer mehr in
die Rolle von Zuschauern versetzt wurde, statt unmittelbar
Mitfeiernde zu sein. Der Umstand, dass das Amt des Klerus in wachsendem

Masse als Beruf verstanden wurde, trug wesentlich zu dieser
jEntwicklung bei. Diese scharfe Trennung zwischen Klerus un"

Laienschaft ist in den vergangenen Jahrzehnton mehr und mehr als

Irrweg erkannt worden. Die Einsicht hat sich in allen Kirchen
durchgesetzt, dass das apostolische Amt nicht über, sondern in der Ge'

meinde stehe, und dass die Eucharistie darum nicht durch den Priester



— 263 —

für die Gemeinde, sondern durch die gesamte Gemeinde gefeiert
werde. Diese Einsicht hat selbstverständlich auch Folgen für die
Stellung des Priesters oder Pfarrers in der Feier. Wir müssen
unterscheiden zwischen der theologischen Begründung des Verhältnisses
von Amt und Gemeinde und der historisch gewordenen Trennung von
Klerus und Laienschaft. Manche Erwägungen, die über die Rolle des
Priesters angestellt werden, sind allein in der Geschichte begründet.
Müssen wir nicht z. B. erkennen, dass eine Feier der Eucharistie durch
den Priester ohne die Gegenwart der Gemeinde eine Unmöglichkeit
ist Müssen wir nicht erkennen, dass die grosse Mehrheit der heutigen
Liturgien die Rolle der Gemeinde nur ungenügend zum Ausdruck
bringt

b) Wir haben bereits gesehen, welche Unterschiede der Betonung
durch die verschiedene Stellung der Epiklese in der Liturgie
entstehen können. Wenn die Epiklese auf die Einsetzungsworte folgt,
hat der Priester die Funktion, im Namen der gesamten Gemeinde
und im Vertrauen auf die der Kirche gegebene Verheissung den

Heiligen Geist auf die gemäss den Worten der Einsetzung bereiteten
Elemente herabzurufen. Wenn aber das Gebet um die wandelnde
Kraft des Geistes fehlt oder auch wenn es zwischen dem Sanctus und
dem Bericht der Einsetzung steht, tritt der Priester gewissermassen

an die Stelle Christi und vollzieht die Feier, so wie er es tat «in der
Nacht, da er verraten ward». Dieser Unterschied berührt natürlich
auch die Rolle des Priesters in der Feier. Sobald die Epiklese durch
die Konsekration ersetzt wird, muss die Bedeutung des Priesters

Sachsen ; indem die Betonung darauffällt, dass er Christus repräsentiert,

tritt er der Gemeinde in höherem Masse gegenüber. Die
Bedeutung der Epiklese ist in den vergangenen Jahrzehnten in
wachsendem Masse erkannt worden. Manche neuere protestantische

Liturgien geben dem Gebet um den Heiligen Geist weit grösseren

ftaum, wenn sie auch nicht die Epiklese im liturgisch-technischen
Sinne wiederhergestellt haben. Diese Entwicklung ist für die

Verhältnisbestimmung von Amt und Eucharistie von grosser Wichtigkeit.

c) Der Kampf um die Einheit der Kirche hat wesentlich dazu

beigetragen, die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession zu
betonen. Die apostolische Sukzession erwies sich als Kriterium, das

einfach zu handhaben war. Sie war ein Zeichen der Einheit der

Kirche; wenn darum jemand die Leitung einer Kirche übernahm,
°hne in der Nachfolge der Apostel konsekriert zu sein, stellte er sich

ausserhalb der wahren Gemeinschaft. Selbstverständlich genügte



— 264 —

das Kriterium der Sukzession nicht, um die Grenzen der Kirche zu
bestimmen. Auch Bischöfe und Gemeinden in der apostolischen
Sukzession konnten häretisch sein, und die eucharistische Gemeinschaft

mit ihnen müsste gebrochen werden. Das Kriterium der
Sukzession spielte aber in der Auseinandersetzung mit häretischen,
schismatischen und sektiererischen Gruppen in der Alten Kirche
eine hervorgehobene Rolle. Die Trennung der Kirche, die sich im
Zeitalter der Reformation ergab, führte zu einer noch stärkeren
Betonung der Lehre. Nachdem die Sukzession in der Mehrzahl der

aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen gebrochen war,
bestand um so mehr Anlass, ihre Notwendigkeit in den konfessionellen

Auseinandersetzungen geltend zu machen, und wenn die für
das Verhältnis von «katholischen» und «protestantischen» Kirchen
so wesentliche Frage der Kontinuität der Kirche diskutiert wurde,
müsste zwangsläufig auch die apostolische Sukzession zur Sprache
kommen. Diese Diskussionen hatten eine doppelte Folge : sie führten
auf der einen Seite zur Verfestigung der Überzeugung, dass nur die

durch den Priester vollzogene Eucharistie gültig sei. Die apostolische
Sukzession wurde in wachsendem Masse zu einem formalen Kriterium,

das von der Fülle des Lebens der Kirche losgelöst war. Auf der
anderen Seite stellte sich die Tendenz ein, dem Amt nicht mehr als

eine ordnende Funktion zuzugestehen. Die Aussage wurde mit
zunehmender Betonung gemacht, dass der Altar nicht der Altar der

Kirche, sondern der «Tisch des Herrn» sei.

Ist nun aber durch die ökumenische Bewegung nicht eine neue

Situation entstanden Haben die getrennten Kirchen nicht ein

Vertrauen zueinander gefunden, das die polemische Selbstbehauptung

überflüssig macht? Haben sie nicht gemeinsam erkannt, dass

das Leben der Kirche in seiner Gesamtheit und nicht in seinen
einzelnen Elementen betrachtet werden darf? Hat nicht gerade die

Reformation gezeigt, dass das Leben der Kirche auch durch den

anscheinenden Bruch weiterdauert und auch in der Feier der Eucharistie

in Erscheinung tritt Und wird nicht umgekehrt in wachsendem
Masse deutlich, was verloren geht, wenn der äussere Ausdruck der

historischen Kontinuität mit der apostolischen Grundlage aufgege'
ben wird Ist darum nicht gerade um der Motive willen, die

ursprünglich dazu führten, die Notwendigkeit der Sukzession zVl

betonen, ein Zusammenwachsen möglich

Genf Lukas Vischer


	Eucharistie : Zeichen der Einheit

