
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210

Kirchliche Chronik

Bischofsweihen auf der iberischen Halbinsel. Am 25. Mai 1967
wurde in der lusitanischen Kathedralkirche zu Lissabon Dr. Daniel de Pina
Cabrai vom anglikanischen Erzbischof R.S.Taylor (Kapstadt) zum
Weihbischof für die anglikanische Diözese Lebombo, die das ganze ehemalige

Portugiesisch-Ostafrika umfasst, geweiht. Mitkonsekratoren waren ausser
dem lusitanischen Bischof L.Pereira der Primus von Schottland, die
anglikanischen Bischöfe von Southwell (England), Rhode Island (USA), Lebombo,
Puerto Rico (USA), Gibraltar und St.Alban's (England) sowie der für die

amerikanisch-episkopalen Gemeinden Europas zuständige Bischof S. Bayne.
Als Vertreter des altkatholischen Episkopates war Bischof Dr. U. Küry
(Schweiz) zugegen. Der römisch-katholische Patriarch von Lissabon hatte als

Repräsentanten einen Kanonikus entsandt, und auch die staatlichen Behörden
Hessen sich offiziell an dieser bedeutsamen Feier vertreten.

Am 28. Mai 1967 vollzog sodann der lusitanische Bischof L. Pereira in der

Erlöserkirche Madrid die Weihe des neugewählten Bischofs Ramon Taibo im

Auftrage des anglikanischen Erzbischofs von Armagh und Primas von Irland
als des Präsidenten des Internationalen Iberischen Bischofsrates. Als
Mitkonsekratoren fungierten der anglikanische Erzbischof von Kapstadt, der

Primus Moncreiff von Schottland, Bischof Dr. Savage (Southwell), Bischof

Dr.Higgins (Rhode Island, USA), Bischof Dr. U. Küry (Schweiz), die

anglikanischen Bischöfe von Winchester (England), Puerto Rico und ein

mexikanischer Weihbischof zusammen mit dem neugeweihten lusitanischen
Bischof Dr. de Pina Cabrai '.

Papst Paul VI. besuchte die Türkei und den ökumenischen
Patriarchen. Ein grosses Mass an Publizität erfuhr der Ende Juli erfolgte Besuch

des Oberhauptes der römisch-katholischen Kirche in Ankara und Istanbul.
Es darf wohl als eine besonders freundliche Geste gewertet werden, dass der

Papst anlässlich der offiziellen Ankündigung seiner Reise ausdrücklich

betonte, mit der Reise nach Konstantinopel komme er dem Besuch zuvor, den

Patriarch Athenagoras ihm gerne in Rom abgestattet hätte. Dabei hoffe er,

mit dem orthodoxen Oberhaupt über die zweckmässigste Förderung
theologischer und kirchenrechtlicher Studien zu sprechen, die geeignet seien, den

Weg zu einer vollkommenen Einheit zwischen römisch-katholischer und

orthodoxer Kirche zu ebnen. Aber auch die gemeinsame Prüfung der Frage*

in welcher Form und mit welchen Mitteln im Geist der Solidarität unter den

gegenwärtigen Umständen die Unverletzlichkeit und der besondere Charak-

1 AKID vom 30.5.1967. Vgl. IKZ 1967, Heft 1, SS.57t



— 211 —

ter der heiligen Stätten geschützt werden könne, liege ihm am Herzen. -
Trotzdem der Vatikan den Charakter dieser Reise als völlig unpolitisch
bezeichnete, muss angenommen werden, dass sie auf dem Hintergrund der
jüngsten kriegerischen Ereignisse im Nahen Osten erfolgte, zumal gerade die
Türkei berufen sein könnte, im israelisch-arabischen Spannungsfeld
vermittelnd zu wirken. - Die Begegnung des Papstes mit dem ökumenischen
Patriarchen verlief ebenso wie die erste vom Jahre 1964 in Jerusalem2 in einer
Atmosphäre betonter Herzlichkeit. Der Papst überreichte dabei dem orthodoxen

Patriarchen ein Pergamentdokument, worin er seinen «entschlossenen
Willen» bekräftigt, «alles zu tun, um den Tag zu beschleunigen, wo zwischen
der Kirche des Westens und der Kirche des Ostens die volle .communion'
wiederhergestellt ist - im Blick auf die Wiedervereinigung aller Christen in
in der Einheit». Das päpstliche Dokument weist sodann auf das hin, was die
beiden Kirchen bereits verbindet - Sakramente und hierarchisch geordnetes
Priestertum - und ruft die Orthodoxie zur Zusammenarbeit auf, «um
entwicklungsfähige Formen zu finden, die die bereits bestehende unvollkommene

Gemeinschaft vollenden und Wirklichkeit werden lassen». Auf dieses
Ziel seien die Ausbildung des Klerus sowie die Unterweisung und das Leben
des christlichen Volkes abzustimmen. Es gehe darum, «im loyalen
theologischen Dialog, der durch die Wiederherstellung der brüderlichen Liebe
möglich wird», einander kennen und achten zu lernen, und zwar in der
* rechtmässigen Verschiedenheit der liturgischen, disziplinaren und theo-
'°gischen Traditionen». Man müsse sich davor hüten - so schliesst der
Papst im Text dieses Dokumentes - «etwas aufzuzwingen, das nicht nötig
ist»'».

Nach Abschluss des Besuches gab Patriarch Athenagoras bekannt, er
beabsichtige noch diesen Herbst (vermutlich im September) eine

vierwöchige Besuchsreise zu unternehmen, auf welcher er nicht nur in Rom den
Papstbesuch erwidern wolle, sondern die ihn auch nach Moskau und Canterbury

führen werde. Seiner Auffassung nach bedeutet die Begegnung mit
Paul VI. «ein grosses historisches Ereignis». Über den Inhalt der gemeinsamen
^spräche äusserte sich der Patriarch u. a. wie folgt : «Wir haben miteinander
Siedet wie Brüder, die sich lange Zeit nicht gesehen haben und sich vor
Freude des Wiedersehens alles auf einmal sagen wollten. » Dass diese Papstreise

auch eine noch etwas andere Seite hatte, zeigt die inoffizielle Verlautbarung,

der heilige Synod des Patriarchats von Jerusalem habe sich in einer
S°ndersitzung mit dem Besuch des Papstes in der Türkei und in Istanbul
"efasst. Anschliessend soll Patriarch Benediktos dem israelischen Kultus-
^'nister mitgeteilt haben, eine allfällige Abmachung zwischen dem Papst und
Patriarch Athenagoras binde das Patriarchat von Jerusalem nicht. In der Frage

aVgl. IKZ 1964, Heft i,SS.5f.
öpd. vom 20. und 27.7.1967.



— 212 —

der heiligen Stätten in der Altstadt Jerusalem sei dieses der einzige zuständige
Gesprächspartner auf orthodoxer Seite11.

Tagung der «Faith and Order »-Kommission in Bristol. Vom

30. Juli bis 8. August 1967 waren die 120 Mitglieder der Kommission oder
deren Stellvertreter unter dem letztmaligen Vorsitz des bisherigen Präsidenten

Dr. Paul Minear (USA) in Bristol (England) versammelt. Dieser Tagung
wohnten als Beobachter Vertreter mehrerer Wcltkirchenbünde, aber auch

offizielle Repräsentanten des Vatikanischen Sekretariates für die Einheit in

Rom bei. Erstmals folgte den Verhandlungen auch ein Beobachter des im
Jahre 1948 geschaffenen sogenannten «Internationalen Rates Christlicher
Kirchen», einer Organisation von fundamentalistisch eingestellten,
antiökumenischen Kirchengruppen in aller Welt. Der letztere erhielt sogar

Gelegenheit, in sechs Punkten vor der Versammlung die kritischen
Einwände, welche seine Bewegung gegen die Arbeit des Weltkirchenrates meint
erheben zu sollen, kurz darzulegen, ohne dass jedoch schon jetzt eine
Diskussion beabsichtigt war. Im gegenseitigen Einverständnis sollen diese

Kontakte weitergeführt werden.
Nachdem die vierte Weltkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung

vom Jahre 1963 in Montreal (Kanada) für die Weiterführung der wichtigen
theologischen Arbeit auf diesem nach wie vor sehr wichtigen Gebiet z. ri •

neue Richtlinien ausgegeben hatte, wurden auf der Kommissionstagung von

Aarhus (1964) die konkreten Aufgaben gestellt und mehreren kleinem

Arbeitskommissionen, zu welchen jeweils auch einzelne namhafte Fachleute,

die nicht der Kommission angehören, beigezogen wurden, zur gründlichen
Prüfung und Berichterstattung zugewiesen. Nachdem alle diese Ausschüsse

in den letzten drei Jahren meist umfangreiche »Studien durchgeführt und deren

Ergebnisse zu aufschlussrcichen Berichten verarbeitet hatten, wurden diese

Dokumente den Konferenzteilnehmern vor Tagungsbeginn zur Einarbeitung

unterbreitet, so dass die Zeit der Konferenz selbst sowohl in derPlenarsession

wie in den Sektionssitzungen für fruchtbare Diskussionen zur Verfügung
stand. Das »Schwergewicht lag dabei auf dem Entwurf für eine der vierten

WeltkirchenVersammlung von Uppsala 1968 vorzulegende Erklärung übe

die Einheit. Das in seiner ersten Fassung mit «Der Heilige Geist und ui

Katholizität der Kirche» betitelte Dokument erfuhr lebhafte Kritik, welche

die Ausarbeitung einer den vielen Einwänden Rechnung tragende Neubea

beitung nötig erscheinen liess, wobei der inzwischen zur endgültigen Prüfung

und Beschlussfassung dem Zentralkomitee des Weltkirchenrates zugega

gene zweite Entwurf einfach mit «Katholizität» überschrieben ist. Die in

gesamt 16 Abschnitte gliedern sich in drei Teile, die mit «Vorwort - Gabe

Suche» (preface - gift - quest) überschrieben sind. Von den im jetzigen z.e

4 öpd. vom 3.8.1967.



— 213 —

punkt noch vertraulichen Inhalt wird auch an dieser Stelle später noch
ausführlich zu reden sein.

Fast ebenso gewichtig war die Studie «Gott in Natur und Geschichte»,
die wahrscheinlich völlig neue Gesichtspunkte ins Spektrum der Arbeit für
Glaube und Kirchenverfassung bringen wird. Damit sollen die theologischen
Grundlagen zum Gespräch mit der modernen Wissenschaft in all ihren
Formen erarbeitet werden. Diesem verheissungsvollen Anfang soll in den
nächsten drei Jahren eine ebenso gründliche Studie «Der Mensch in Natur
und Geschichte» folgen.

Dass die Vertreter der orthodoxen Kirchen nunmehr tatkräftig auch in
«Faith and Order» mitarbeiten, spürte man an Thematik und Aussage über
«Patristische Studien in ökumenischer Sicht» und «Die Bedeutung der
Konzilien der Alten Kirche für die ökumenische Bewegung». Beide
Neuansätze sollen energisch weiterverfolgt werden, wobei im zweiten Fall das

Thema bis 1970 heisst «Das Konzil von Chalzedon 451 und seine Aufnahme
durch die Kirche».

Von besonderer Aktualität war natürlich nach den jüngsten kriegerischen
Auseinandersetzungen im Vorderen Orient das Dokument über « Die Kirche
Und das jüdische Volk».

Zu den innerhalb der ökumenischen Bewegung von Anfang an und nach
Wie vor kontroversesten Problemen gehören weiterhin das heilige Abendmahl
und das kirchliche Amt. Auch hier galt das Bemühen seit Aarhus der

Erschliessung neuer gemeinsamer Einsichten und vertiefender Erkenntnisse.
So wurde in der Studie «Die Heilige Eucharistie» insbesondere nach dem
anamnetischen und epikletischcn Charakter der Abendmahlsfeier gefragt,
d.h. untersucht, welche grundlegende Bedeutung den darin geschehenden
Akten einerseits der Erinnerung an Tod, Auferstehung und Himmelfahrt
Jesu Christi und andererseits der immer neuen Anrufung des Heiligen Geistes

zukomme. Zugleich wurde versucht, das einer jeden christlichen
Abendmahlsfeier verborgen innewohnende «katholische» Wesen einerseits als

^ezogenheit auf Gottes erlösendes Handeln in Jesus Christus und andererseits

als Zeichen dafür, dass dieses göttliche Handeln zum Heil der ganzen
Welt geschieht, klarer herauszustellen. Mehr anhangsweise waren dieser
Studie Ausführungen über das gegenseitige Verhältnis von Eucharistie und
Agape-Mahl beigegeben, nicht zuletzt im Blick auf Uppsala 1968, wo even-
tuell erstmals im Rahmen einer Weltkirchenversammlung unmittelbar nach
den getrennten Eucharistiefeiern eine Agape durchgeführt werden soll. (Es
o'eibt allerdings zu hoffen, dass die für den Entscheid Verantwortlichen sich
nochmals gründlich überlegen, ob in der Urkirche nicht die Eucharistie die

Voraussetzung für eine Agape bildete, so dass der nun vorgeschlagene Versuch

Gefahr läuft, nicht nur die.se Reihenfolge und damit den Sinngehalt
umzukehren, sondern die Agape zu einer Art « Ersatz» zu stempeln Schliesslich
lag es in dem Thema selber begründet, dass auch zum Problem «Inter-



— 214 —

kommunion» einige grundlegende Gedanken beigefügt wurden, zu dessen

Klärung die Kommission «eine theologische und soziologische Untersuchung
der Uneinigkeit» anregt. Ferner wird zu Recht darauf hingewiesen, dass die

Frage der Interkommunion vor allem eine Untersuchung über das Wesen wie
auch die Notwendigkeit des Amtes im allgemeinen und über das Bischofsamt
im besonderen fordere. Um in allen Kirchen zu einer - wie es der Bericht
nennt - «positiven Aufwertung des Amtes» zu gelangen, werden folgende
drei Fragen dem nähern Studium durch die betreffenden Kirchen empfohlen :

i. Die «katholischen» Kirchen sollten die Frage stellen, ob die Ämter der nicht¬
bischöflichen Kirchen - unabhängig vom Vorhandensein oder Fehlen der
apostolischen Sukzession - nicht tatsächlich gewisse Werte enthalten (wie
charismatische oder ausserordentliche Ämter). Wenn das bejaht wird, welche
Bedeutung können sie haben

2. Die «protestantischen» Kirchen andererseits sollten angesichts der ökumenischen
Bewegung erneut daran denken, welchen Wert ein gemeinsam anerkanntes Amt
in der Urkirche und in vorreformatorischer Zeit hatte.

3. «Protestantische» wie «katholische) Kirchen sollten sich ferner die Frage stellen,
ob trotz aller weit voneinander abweichender Erscheinungen der Ämter in
vorreformatorischer und reformatorischer Zeit nicht tatsächlich ein gewisses Mass
an verborgener Identität bewahrt worden ist. Beweist die Tatsache, dass die
Reformatoren den Namen oder den Titel einer gegebenen kirchlichen Ordnung
verworfen haben, zwangsläufig, dass sie damit die dahinterliegende Wirklichkeit
auch verworfen haben Oder stellt die Tatsache, dass ein Name oder Titel
beibehalten worden ist, schon an sich einen Beweis dar, dass auch die damit
verbundene Wirklichkeit bewahrt worden ist In welchen Fällen bedeutet die
offensichtliche Verwerfung der alten kirchlichen Ordnungen nur die Verwerfung von
gewissen soziologischen Formen und Gestaltungsweisen Wie weit sind sie
aufnahmefähig für das Prinzip der «Ökonomie» ?5

Das ganze Dokument über die Eucharistie schliesst mit der berechtigten
Aufforderung: «Wir müssen weiter mit der Frage ringen: ,Warum sind die

Kirchen gewöhnlich eher bereit, die Taufe der anderen anzuerkennen als die

Eucharistie der anderen ?'»

Was die Frage nach der rechten kirchlichen Amtsordnung anbetrifft,
suchte der Bericht über « Christus, der Heilige Geist und kirchliches Amt» die

in « Faith and Order» von Anfang an diesem Thema gewidmeten Studien und

Untersuchung wiederum einen Schritt weiterzubringen. Allerdings hatte

diese Arbeitsgruppe der Tagung von Bristol statt irgendwelcher
Studienergebnisse nur eine Fülle von wesentlichen Fragen zu diesem Problem vorzulegen,

die denn auch als Basis künftiger Studienarbeiten in nicht weniger als

li regionalen und konfessionellen Teams dienen sollen. So sollen zunächst

möglichst alle üblichen Praktiken und Formen der Ordination zum
kirchlichen Amt nach allen Seiten untersucht und auf theologisches Wesen,
Amtsverständnis im Kirchenvolk, Status des Ordinators, Voraussetzungen zur

Ordination, Wirkung der Ordination (sog. character indelebilis) usw. geprüft
werden. Parallel dazu soll gefragt werden, ob a) die Ordination biblisch be-

«Die Heilige Eucharistie», Dokument FO/67: 34 (b), S. 11.



— 215 —

gründet werden könne, b) wie sie sich im Laufe der Kirchengeschichte
entwickelte und c) auf welche Weise die verschiedenen Kirchenspaltungen der
Kirchengeschichte das Verständnis der Ordination becinflussten.

Eine ebenfalls aufschlussreiche Studie über «Christliche Erziehung als
ökumenisches Engagement» und «Empfehlungen einer Tagung über
Kirchenunionsverhandlungen» wurden der Tagung zur Kenntnisnahme
unterbreitet.

Die zehntägige intensive Beschäftigung und Diskussion mit dieser Fülle
von wertvollem Studienmaterial - von dem zu hoffen ist, dass es in allen
Kirchen beachtet und ausgewertet werde -, führte zum Ergebnis, es sei für
die Zeit 1967-1970 folgendes Arbeitsprogramm der Kommission für Glaube
und Verfassung zu verwirklichen (wobei zu bemerken ist, dass die Reihenfolge

nicht mit einer Prioritätsstufung gleichzusetzen ist!):

»Autorität der Bibel und hermeneutische Frage.
Das Konzil von Chalzedon 451 und seine Aufnahme durch die Kirche.
Geist, Amt und Organisation.
Autorität und Freiheit in der Kirche.
Ordination.
Gottesdienst.

Zu den administrativen Aufgaben der Tagung von Bristol gehörte auch
die Revision der Statuten, deren wesentlichste Neuerung die Erhöhung der

Mitgliederzahl von 120 auf 150 ist, bedingt durch die ebenfalls neu in die
Statuten aufgenommene Bestimmung, dass auch Angehörige solcher
Kirchen, die dem Weltkirchenrat nicht angeschlossen sind (also z. B. der
römischkatholischen Kirche), zur Mitgliedschaft zugelassen sind.

Da sowohl der bisherige Präsident der Kommission, Dr.P. Minear
(USA) als auch der Vorsitzende des Arbeitsausschusses, Rt. Rev. O. Tomkins
(England), ihren Rücktritt genommen haben, wählte die Kommission an
deren Stelle Bischof Hans H. Harms (Lutheraner, Deutschland) als neuen
Kommissionsvorsitzenden und Prof. J. Robert Nelson (Methodist, USA) als

Präsidenten des Arbeitsausschusses, der wie bisher 25 Mitglieder umfasst.

Die Kritik am anglikanisch-methodistischen Unionsplan hat
eingesetzt. Wie wir am Schluss unserer Übersicht über den Bericht «Towards
Reconciliation» in der letzten Nummer0 bereits erwähnten, hat dieses Doku-
ment in kirchlichen Kreisen Englands gegenwärtig rege Diskussion zur Folge,
Wie sich der Chronist anlässlich seines kürzlichen Englandaufenthaltes selber
überzeugen konnte. Wie ihm dabei versichert wurde, wird dieser Unionsplan
mehr und mehr als Herausforderung auch in jenen Kreisen empfunden,

IKZ 1967, Heft 2, SS. 132-162.



— 21(5 —

welche bisher kaum reagierten. Dass die uns Altkatholiken nahestehenden

sogenannten Anglokatholiken aus Sorge um das katholische Erbe ihrer
Kirche und um deren enge Beziehungen zu den andern romfreien
katholischen Kirchen des Westens wie des Ostens, aber auch um des neuen Klimas
zwischen Canterbury und Rom willen, ihre Opposition manifestieren würden,

war zu erwarten, und die umfangreiche Erklärung de-r sog. «Church Union»,
die eben veröffentlicht worden ist, bestätigt dies eindrücklich.

Nicht zu erwarten jedoch war Kritik von einer Seite, welche seinerzeit

eigentlich diese ganze Bewegung zur Wiedervereinigung stimuliert hatte,
nämlich vom früheren Erzbischof von Canterbury und jetzigen Lord Fisher

von Lambeth. In seinem schon fast zu legendärer Berühmtheit gelangten

«Cambridge Sermon» vom Jahre 1959 rief er damals zu solchem neuen Wagnis

auf. Jetzt aber trat er mit einer kleinen Broschüre an die Öffentlichkeit
und legte seine Gründe gegen den vorgelegten Plan dar7. Wir werden in der

nächsten Nummer diese beiden Stimmen ausführlich zu Worte kommen
lassen. -hf-

Gemeinsame Erklärung der schweizerischen Kirchen zum
Mischehenproblem. Die römischkatholisch-reformierte und die
römischkatholisch-christkatholische Gesprächskommission der Schweiz haben eine

gemeinsame Erklärung zum Mischehenproblem ausgearbeitet. Diese Erklärung
ist von den verantwortlichen Kirchenleitungen genehmigt und gemeinsam
veröffentlicht worden. Sie ist nicht ein kirchenrechtlich bindendes Dokument,
sondern will in pastoraler Absicht den Willen der beteiligten Kirchen zu einer

verpflichtenden Zusammenarbeit auf diesem heikelsten Gebiete des

konfessionellen Zusammenlebens bekunden. Die Erklärung lautet:

Einleitung

Die Arbeit im Dienste der Einheit aller Christen stellt die Kirchen vor

eine doppelte Aufgabe. Einerseits fällt es ihnen zu, ihre Vergangenheit nach

dem Worte Gottes in der Schrift zu überprüfen und vom gemeinsamen Glauben

aus die bestehenden Differenzen neu zu durchdenken. Anderseits haben

sie Ausschau zu halten nach einem jetzt schon möglichen gemeinsamen Zeugnis

für Christus und nach einem wirksamen gemeinsamen Handeln in der

Welt. Die bekenntnisverschiedenen Ehen werfen Probleme auf, die heute

vielen Christen die Trennung der Kirchen besonders schmerzlich bewuss

machen. Deshalb haben wir uns entschlossen, uns von unserem StandpunK

aus und innerhalb der Grenzen unseres Auftrages zu diesen Fragen gemeinsam

zu äussern. Wir sind uns bewusst, mit der folgenden Erklärung die Lr-

7 «Covenant and Reconciliation», a critical examination by Archbishop Lor
Fisher of Lambeth. A.R.Mowbray, London 1967.



— 217 —

Wartungen vieler nicht erfüllen zu können. Dennoch halten wir es für sinnvoll,
einen ersten gemeinsamen Schritt zu wagen.

Voraussetzungen

Lange Zeit lebten die Christen der verschiedenen Bekenntnisse nicht nur
kirchlich, sondern auch geographisch und gesellschaftlich getrennt voneinander.

Seit etwa hundert Jahren haben sich diese Grenzen aufzulösen
begonnen. Eine Folge dieser Entwicklung ist die Zunahme der
bekenntnisverschiedenen Ehen. Das Zusammenleben in der Ehe ohne volle Einheit im
Glauben bedeutet indessen für viele eine Quelle von Leiden und Gewissenskonflikten.

Für andere wird dieser Zustand zum Anlass des Indifferentismus
Und der Entfremdung vom Leben der Kirche. Diese Auswirkungen bringen
Uns allen das Ärgernis der gespaltenen Christenheit in erneuter Schärfe zum
Bewusstsein und fordern uns als Kirchen auf, alle Mittel und Wege zu einer
Besserung dieser Lage zu ergreifen.

Ein wesentlicher Fortschritt kann nicht ohne eine weitere Änderung der
gegenwärtig bestehenden und sich oft belastend auswirkenden
kirchenrechtlichen Regelungen zustande kommen. Für die römisch-katholischen
Christen ist die Instructio Matrimonii sacramentum vom i8.März 1966 trotz
•hrem provisorischen Charakter zur Zeit verbindlich. Dieses Dokument
nimmt ausdrücklich Bezug auf die neuen Beziehungen zwischen den Kirchen
Und auf das Konzilsdekret über den Ökumenismus. Das bestärkt uns in der
Auffassung, dass weitere Schritte durch ein gemeinsames Gespräch vorbereitet
Werden müssen. Die Bemühungen um eine Besserung dürfen nicht auf die
Erörterung rein rechtlicher Fragen beschränkt werden. Auch tiefer liegenden
Gegebenheiten ist dabei Rechnung zu tragen. In vielen Fragen, die zu diesem
"roblemkreis gehören, gehen die Auffassungen der einzelnen Kirchen
auseinander. Sic betreffen die christliche Begründung der Ehe, den Sinn der
kirchlichen Trauung und die Unauflösbarkeit, ferner die Auslegung ethischer
Grundsätze bezüglich Ehe und Familie, schliesslich die Grenzen des kirch-
hchen Gehorsams und der Kompetenzen kirchlicher »Autorität. Darum kann
e'ne Diskussion über diese Frage nur dann als sachlich bezeichnet werden,
Wenn sie sich nicht über die vom Glauben der einzelnen Kirchen geprägten
"Gehenden Verschiedenheiten hinwegsetzt.

Es bestehen aber nicht nur Unterschiede. Seit jeher stimmen die Christen
'm tieferen Glaubensverständnis der Ehe überein. Dieser Konsensus scheint
Slch durch die neueren, mancherorts von Fachleuten verschiedener Kirchen
gerneinsam unternommenen, exegetischen, ethischen, soziologischen und
Psychologischen Studien noch zu erweitern. Die Christen aller Bekenntnisse
sind sich einig, dass die Ehe weder eine rein private noch eine rein diesseitig-
Wischenmenschlichc Angelegenheit ist. Obwohl jede nach ziviler Rechts-

0rdnung geschlossene Ehe ihren gesellschaftlichen Wert hat, die Ehegatten
Menschlich aneinander bindet und deshalb sittliche Verbindlichkeit besitzt,



— 218 —

heben doch alle Kirchen die Bedeutung der kirchlichen Trauung für Christen
hervor, deren Begründung aber verschieden beurteilt wird und nicht durchwegs

geklärt ist. Die gläubigen Partner stehen unter den verheissenden und
gebietenden Worten der Herrn (i.Kor. 7, 10-17; Mk. 10, 2-12; Mt. 19,

3-12). Die Kirche sieht in der christlichen Ehe ein Bild und Gleichnis des

Bundes Gottes mit den Menschen, des Christus mit der Kirche (Eph. 5,

21-33). Die christlichen Eheleute sind zurgegenseitigen Heiligung berufen. Dies

gilt für alle christlichen Ehen, ob die Partner gleichen oder verschiedenen
Bekenntnisses seien. So haben die Christen eine gemeinsame Verantwortung
gegenüber der Ehe, weil sie im Glauben den tiefen Sinn der Gemeinschaft

von Mann und Frau und den Willen Gottes, des Schöpfers und Erlösers,
über Ehe und Familie anerkennen. Durch die starke Zunahme von Ehen
zwischen bekenntnisverschiedenen Christen stehen wir nicht nur vor einem

neuen Problem, wir teilen auch eine gemeinsame Sorge. Überdies haben die
ökumenische Entwicklung und die zwischenkirchlichen Gespräche eine neue
Situation geschaffen, die es uns erlaubt, gemeinsam Stellung zu nehmen.

Beurteilung

Das zahlenmässige Ansteigen der bekenntnisverschiedenen Ehen ist

nicht allein das Resultat der vermehrten konfessionellen Mischung der
Bevölkerung. Massgebend ist auch die Einstellung des Einzelnen gegenüber den

Fragen, die Ehe, Glauben und Kirche miteinander verbinden. Nicht selten

wird die Meinung vertreten, jede gemischte Ehe beschleunige die

Wiedervereinigung der Christen und sei deshalb im Zeitalter der Ökumene zu
empfehlen. Einer solchen Auffassung liegt ein missverstandener Ökumenismus

zugrunde. Etwas anderes ist der Auftrag zur christlichen Gestaltung der

Ehegemeinschaft, etwas anderes die anzustrebende Annäherung und Solidarität
aller Christen. Die bekenntnisverschiedene Ehe kann nicht allgemein als

Mittel zur Wiederherstellung der Einheit angepriesen werden.
Wenn bisher alle Kirchen sich verpflichtet fühlten, ihre Glieder vor dem

Eingehen einer Ehe mit einem bekenntnisverschiedenen Partner zu warnen,

so war diese Haltung nicht Ausdruck von Intoleranz. Berechtigte Anliegen
standen dahinter. Wir erwähnen davon nur zwei auch heute noch gültige
Gründe. Erstens ist die Ehe zwischen Christen nicht nur etwas, das die

Kirche berührt und ihre Aufmerksamkeit beansprucht, sondern eine der

wichtigsten Lebenszellen der Kirche selber. Durch bekenntnisverschiedene

Partner wird die Spaltung der Kirche in diese «häusliche Kirche» gewisser-

massen hineingetragen. Zweitens handelt es sich um das konkrete Zusammenleben

der beiden Partner. Gewiss gibt es auch innerhalb bekenntnisgleicher
Ehen Probleme, welche die Kirchen beunruhigen müssen. Die Erfahrung v°
allem verantwortungsbewusster Christen lehrt uns aber, dass die Verschiedenheit

des Bekenntnisses, besonders im Hinblick auf den kirchlichen Gottesdienst

und die religiöse Erziehung der Kinder, das tägliche Zusammenlebe



— 21!) —

erschwert und belastet. Die Kirchen können in ihrer Sorge um die Verwirklichung

ihres Auftrages am Menschen von diesen Schwierigkeiten nicht
absehen, besonders nicht in einer Zeit, wo so viele äussere Umstände und Kräfte
der christlichen Verantwortung in der Ehe entgegenwirken. Auch müssen sie
alle jene, die sich zu einem Lebensbund mit dem Partner eines anderen
Bekenntnisses entschliessen wollen, vor die Frage stellen, ob sie die menschlichen

und religiösen Voraussetzungen dazu besitzen.
Doch gibt es auch positive Seiten, die wir hervorheben möchten. Oft

Wurde in kirchlichen Äusserungen einseitig nur auf die Gefahren gemischter
Ehen hingewiesen. In einer Welt, in der die Zahl der Christen im Verhältnis
zur Gesamtbevölkerung von Tag zu Tag abnimmt, sollte die Tatsache, dass
zwei Menschen trotz ihrem verschiedenen Bekenntnis gewillt sind, ihre
Gemeinschaft aus dem Glauben an Christus zu leben, doch auch Anlass sein zu
Dankbarkeit gegenüber Gott. Auch wurde ja nie gelehrt, eine wahre und echte
Ehegemeinschaft sei nur innerhalb des einen und selben Bekenntnisses möglich.

Wird der christliche Charakter der Ehe zwischen getauften Gläubigen
auch bei verschiedenem Bekenntnis anerkannt und von den betreffenden
Kirchen ernst genommen, dann muss eine solche Lebensgemeinschaft durchaus

nicht zum Indifferentismus führen. Die beiden Partner können sich in
Gebet und Treue zu Christus unterstützen und die Glaubenserfahrungen, die
s'e von ihren Kirchen empfangen haben, anregend austauschen. Die Liebe und
Ächtung, die sie einander entgegenbringen, werden dann auch ein Beitrag
sein zu einem besseren Verständnis zwischen den Kirchen. Viele Unterschiede
lni Glaubensverständnis und die Unmöglichkeit, sich gemeinsam dem Tisch
des Herrn zu nähern, wird allen, vornehmlich den eifrigen Christen, eine
dauernde Prüfung sein. Das Leiden, das sie so erfahren, ist aber nicht ihr
Persönliches Verschulden, sondern die Folge der seit Jahrhunderten
getrennten Christenheit. Was die Verantwortung in der heutigen Zeit verlangt,
sind eine abgestuftere Beurteilung der verschiedenen menschlichen Situationen

und die Schaffung von Bedingungen, die es auch jenen erlauben, die in
e'ner bekenntnisverschiedenen Ehe leben, in fruchtbarem Kontakt mit ihren
Kirchen zu bleiben. Dazu seien im nächsten Abschnitt einige konkrete
Vorschläge gemacht, die schon heute verwirklicht werden können.

Schon jetzt gangbare Wege

Es ist uns klar, dass die geltenden kirchlichen Ordnungen eine
Zusammenarbeit auf praktischer Ebene erschweren. Wir sind aber der Meinung,

ass schon unter den gegebenen Umständen eine gemeinsame Seelsorge viel
Ur Überwindung von Schwierigkeiten in bekenntnisverschiedenen Ehen
eitragen kann. Eine solche ökumenische Arbeit wird nicht nur von den kirch-
ch beauftragten Seelsorgern getragen, sondern verlangt auch die Mitwirkung
ler jener, die sich auf Grund ihrer beruflichen Ausbildung und Stellung

\ sychologen, Soziologen, Mediziner, Juristen usw.) dem Wohl in Ehe und



— 220 —

Familie zu widmen haben. Dabei sind je nach Situation und Lebensalter
verschiedene Aufgaben zu unterscheiden :

Zunächst sind schon bei der entfernteren Vorbereitung auf die Ehe in
Schule, Unterricht und bei Studientagungen die ökumenischen Aspekte zu
berücksichtigen. Sowohl das, was die Kirchen gemeinsam zur christlichen
Verantwortung in der Ehe sagen, als auch die Motive ihrer Vorbehalte gegenüber

bekenntnisverschiedenen Ehen sollen dabei ohne Verzeichnung
dargelegt werden. Den Umständen entsprechend mögen auch Fachleute
verschiedener Konfessionen konsultiert und zu gemeinsamer Beratung
herangezogen werden.

Noch wichtiger ist diese Zusammenarbeit bei der unmittelbaren
Vorbereitung auf die Ehe, wenn Christen verschiedener Kirchen einen gemeinsamen

Lebensbund eingehen wollen. Es ist zu wünschen, dass von Anfang an

die verantwortlichen Seelsorger beider Kirchen benachrichtigt werden. Ihre
Aufgabe wird es sein, die Verpflichtungen gegenüber der Kirche in taktvoller
Weise aufzuzeigen und im Hinblick auf die wesentlichen Glaubensentscheidungen

alles zurückzuweisen, was auf blosse äussere Rücksichten oder gar auf

Proselytismus hinauslaufen würde. Die mit einer bekenntnisverschiedenen
Ehe verbundenen Schwierigkeiten sollen auch in diesem Augenblick nicht
verschwiegen werden.

Die Entscheidung über die kirchliche Form der Trauung verlangt ein

volles Bewusstsein der daraus entstehenden Folgen. Unter den gegenwärtigen
Umständen ist alles zu unterlassen, was zu Missverständnissen und
Verwirrung führen kann. Eine doppelte Trauung ist zu vermeiden. Eine aktive

Teilnahme der Diener zweier Kirchen kann erst verantwortet werden, wenn
die betreffenden Kirchen sich über Sinn und Form einer solchen Teilnahme

einig sind.

In welcher Form die Ehe auch immer geschlossen wurde, so bleiben die

Partner doch den Seelsorgern beider Kirchen anvertraut. Die Eheleute sind

daran zu erinnern, dass sie beide die Verantwortung für die religiöse Erziehung

ihrer Kinder tragen. Diese hat nach einem bestimmten Bekenntnis zu
geschehen, jedoch in ökumenischer Offenheit für die Kirche des
bekenntnisverschiedenen Elternteils. Die Hauptaufgabe der ökumenischen Betreuung
besteht darin, den beiden Partnern ohne Schaden im Glauben über die inneren

Schwierigkeiten ihrer Gemeinschaft hinwegzuhelfen. Werden menschliche

Konflikte zu Unrecht auf das verschiedene Bekenntnis zurückgeführt, so

mögen sich auch hier die Seelsorger in ökumenischem Geist einsetzen. Ais

Ziel hat stets zu gelten, dass der Einzelne immer mehr aus dem Glauben seine

Kirche lebt, in voller Achtung und Anerkennung der Glaubensüberzeugung
seines Partners, und dass beide Ehegatten gemeinsam zu einem immer
lebendigeren Glauben an Christus und seine Botschaft gelangen. Nur so wird mòg'

lieh, dass die bekenntnisverschiedenen Ehen auch einen Beitrag zur An

näherung der Kirchen leisten.



— 221 —

Von entscheidender Bedeutung ist es auch, dass die bekenntnisverschiedenen

Eheleute von ihrer Gemeinde brüderlich aufgenommen werden. Eine
besondere Verantwortung für das Wohl dieser Ehen kommt der Verwandtschaft,

namentlich den bekenntnisverschiedenen Eltern und Geschwistern,
der beiden Ehepartner zu. Die Diener der Kirchen haben auch diesen gegenüber

die Aufgabe, für die Rechte der Glaubensfreiheit beider Partner
einzustehen, damit bei auftretenden Eheschwierigkeiten alles unterlassen wird, was
diese noch verschärfen könnte.

Schliesslich ist auch jenen, die aus irgendeinem Grund die normalen
Beziehungen zu ihrer Kirche aufgegeben haben, durch eine echte ökumenische

Betreuung zu helfen. Die erste Aufgabe besteht darin, dem vereinsamten
Gläubigen den Weg zur Wiedergewinnung der Gemeinschaft mit seiner
Kirche aufzuzeigen.

Diese Vorschläge stellen an die Seelsorger der einzelnen Kirchen grosse
Anforderungen. Der Grundsatz der Gegenseitigkeit, der für das gemeinsame
Gespräch massgebend ist, muss sich auch auf diesem Gebiet der Zusammenarbeit

bewähren. Wir empfehlen die hier gegebenen Anregungen einer
wohlwollenden Aufnahme, indem wir zugleich die Initiative anerkennen, die in der
aufgezeigten Richtung schon mancherorts ergriffen wurde.

Weitere Aufgaben

Die gegenwärtigen Vorschriften und rechtlichen Normen, welche die
bekenntnisverschiedenen Ehen betreffen, befriedigen nicht. Wir sind bereit,
uns dafür einzusetzen, dass in dieser Beziehung bessere Verhältnisse für das

Zusammenleben der Kirchen geschaffen werden. Ein echter Fortschritt kann
durch gemeinsame Arbeit und in brüderlichem Gespräch erzielt werden.
folgende Punkte seien zur gegenseitigen Besinnung und zum weiteren
Studium in kirchlichen Gremien vorgelegt:

i. Alle Kirchen haben vor Gott und vor der Welt eine gemeinsame
Verantwortung für die Glaubwürdigkeit christlicher Eheschliessung und ihrer kirchlichen

Form. Angesichts der heutigen Situation ist zu prüfen, welche
Anforderungen sich aus dem Worte Gottes für eine christliche Ehe ergeben, die
nicht schon in der rein natürlichen Ordnung begründet oder von staatlichen
Gesetzen vorgeschrieben sind.

2. Wir betrachten es als gemeinsame Aufgabe, die gegenseitige Anerken-

nung aller in unseren Kirchen geschlossenen Ehen, auch der bekenntnis-
Verschiedenen, anzustreben. Zu untersuchen ist, wieweit die Anerkennung
der Gültigkeit der in einer anderen Kirche geschlossenen Ehe von einer
Übereinstimmung in der Lehre und von einem Minimum gemeinsamer
Ehedisziplin abhängt. Schon jetzt anerkennt die römisch-katholische Kirche die

evangelische, die christkatholische und die orthodoxe Trauung als vollgültig
*Ur die Gläubigen dieser Kirchen. Sic hat ferner auch die Gültigkeit der in



— 222 —

einer orthodoxen Kirche geschlossenen Ehen zwischen römisch-katholischen
und orthodoxen Brautleuten anerkennt. Die Anerkennung der Gültigkeit der
in einer anderen Kirche geschlossenen bekenntnisverschiedenen Ehen hindert
indessen die betreffenden Kirchen nicht, über deren Erlaubtheit besondere
Vorschriften zu erlassen.

3. Ein weiterer Schritt hängt von der Beantwortung der Frage ab, welche

Bedingungen erfüllt sein mussten, damit die römisch-katholische Kirche auch
die bekenntnisverschiedene Ehe eines römisch-katholischen Christen, dessen

Trauung in der christkatholischen oder evangelischen Kirche erfolgt, als

gültig anerkennen kann. Zu erwägen ist, ob für eine solche Anerkennung
vorläufig nicht folgende Voraussetzungen genügen : dass beide Ehegatten in
anerkannter Form getauft sind, kein kirchliches Ehehindernis vorliegt, beide
Brautleute nicht von einem noch lebenden Ehegatten geschieden sind und sich
auf alle Fälle verpflichten, ihrem Partner die Treue zu halten, «bis dass der
Tod sie scheidet». Diese Punkte bedeuten keine Einschränkung der
evangelischen oder christkatholischen Traupraxis. Sie beziehen sich nur auf die

Anerkennung der Gültigkeit dieser Ehen durch die römisch-katholische
Kirche.

4. Auch in einer bekenntnisverschiedenen Ehe haben beide Partner
gemeinsam ihre Kinder zu überzeugten Christen zu erziehen. Diese Erziehung
kann nicht ausserhalb eines bestimmten Bekenntnisses geschehen. Die
römisch-katholische Kirche und auch einige andere Kirchen werden überprüfen
müssen, ob und wie die Verpflichtung zur konfessionellen Kindererziehung

Voraussetzung für die kirchliche Trauung bekenntnisverschiedencr Ehen
sein soll und darf. Die Grundsätze der Konzilserklärung über die religiöse
Freiheit sind dabei sorgfältig zu bedenken und zur Geltung zu bringen. Die
Exkommunikation eines römisch-katholischen Ehegatten, der ohne Dispens
in eine nichtkatholische Kindererziehung einwilligt, ist eine Frage der
römisch-katholischen Kirchendisziplin. Es würde jedoch der Annäherung der

Kirchen wesentlich dienen, wenn eine Änderung dieser Verordnung in
Erwägung gezogen würde.

5. Wir halten es für angezeigt, vor der Trauung eines
bekenntnisverschiedenen Paares von beiden Partnern die Zusicherung zu verlangen,
Glauben und Gewissen des anderen zu achten und ihn in der Ausübung seines

konfessionellen Lebens in nichts zu hindern. Ferner ist es ihre Pflicht, jeden
Angriff auf die Konfession des Partners, auch von dritter Seite, abzuwehren,
besonders wenn er anlässlich der Kindererziehung erfolgen sollte.

6. Die kirchliche Trauung ist weder eine Selbstverständlichkeit noch eine

rein äussere Zeremonie. Sie stellt die Brautleute vor eine ernste Entscheidung-
Wir befürworten deshalb die Intensivierung des Trauunterrichtes für alle Brautleute,

ob sie gleicher oder verschiedener Konfession seien.



— 223 —

Wir unterstützen alle Bemühungen um eine sachliche und gründliche
Erforschung und Prüfung der Probleme, welche uns im Dienste der
Verwirklichung und Förderung der christlichen Ehe heute gemeinsam aufgetragen

sind. Auch fordern wir die bestehenden Gesprächskommissionen auf,
ihre Arbeit für ein vermehrtes ökumenisches Zeugnis unserer Kirchen fortzusetzen.

Bern, den 19. Juli 1967

Für den Vorstand des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes

A.Lavanchy, Präsident

Der Beauftragte für ökumenische Fragen
der römisch-katholischen

Bischofskonferenz der Schweiz

F.Charrière, Bischof

Für die Christkatholische Kirche
der Schweiz

U.Küry, Bischof


	Kirchliche Chronik

