Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 210 —

Kirchliche Chronik

Bischofsweihen auf der iberischen Halbinsel. Am 25.Mai 1967
wurde in der lusitanischen Kathedralkirche zu Lissabon Dr. Daniel de Pina
Cabral vom anglikanischen Erzbischof R.S. Taylor (Kapstadt) zum Weih-
bischof fiir die anglikanische Di6zese Lebombo, die das ganze ehemalige
Portugiesisch-Ostafrika umfasst, geweiht. Mitkonsekratoren waren ausser
dem lusitanischen Bischof L.Pereira der Primus von Schottland, die angli-
kanischen Bischéfe von Southwell (England), Rhode Island (USA), Lebombo,
Puerto Rico (USA), Gibraltar und St. Alban’s (England) sowie der fir die
amerikanisch-episkopalen Gemeinden Europas zustindige Bischof S. Bayne.
Als Vertreter des altkatholischen Episkopates war Bischof Dr.U. Kiiry
(Schweiz) zugegen. Der romisch-katholische Patriarch von Lissabon hatte als
Reprisentanten einen Kanonikus entsandt, und auch die staatlichen Behérden
liessen sich oftiziell an dieser bedeutsamen Feier vertreten.

Am 28. Mai 1967 vollzog sodann der lusitanische Bischof L. Pereira in der
Erloserkirche Madrid die Weihe des neugewihlten Bischofs Ramon Taibo im
Auftrage des anglikanischen Erzbischofs von Armagh und Primas von Irland
als des Priisidenten des Internationalen Iberischen Bischofsrates. Als Mit-
konsekratoren fungierten der anglikanische Erzbischof von Kapstadt, der
Primus Moncreiff von Schottland, Bischof Dr.Savage (Southwell), Bischof
Dr.Higgins (Rhode Island, USA), Bischof Dr.U.Kiiry (Schweiz), die
anglikanischen Bischofe von Winchester (England), Puerto Rico und ein
mexikanischer Weihbischof zusammen mit dem neugeweihten lusitanischen
Bischof Dr. de Pina Cabral .

Papst Paul VI. besuchte die Tiirkei und den 6kumenischen Patri-
archen. Ein grosses Mass an Publizitit erfuhr der Ende Juli erfolgte Besuch
des Oberhauptes der rémisch-katholischen Kirche in Ankara und Istanbul-
Es darf wohl als eine besonders freundliche Geste gewertet werden, dass der
Papst anlisslich der offiziellen Ankiindigung seiner Reise ausdriicklich be-
tonte, mit der Reise nach Konstantinopel komme er dem Besuch zuvor, den
Patriarch Athenagoras ihm gerne in Rom abgestattet hiitte. Dabei hofte €
mit dem orthodoxen Oberhaupt iiber die zweckmissigste Forderung theo-
logischer und kirchenrechtlicher Studien zu sprechen, die gecignet seien, den
Weg zu einer vollkommenen Einheit zwischen rémisch-katholischer un
orthodoxer Kirche zu ebnen. Aber auch die gemeinsame Priifung der Frag¢
in welcher Form und mit welchen Mitteln im Geist der Solidaritit unter den
gegenwirtigen Umstinden die Unverletzlichkeit und der besondere Charak-

1 AKID vom 30.5.1967. Vgl. IKZ 1967, Heft 1, SS.57f.



cse G111 ==

ter der heiligen Stitten geschiitzt werden kénne, liege ihm am Herzen. —
Trotzdem der Vatikan den Charakter dieser Reise als véllig unpolitisch be-
zeichnete, muss angenommen werden, dass sie auf dem Hintergrund der
Jingsten kriegerischen Ereignisse im Nahen Osten erfolgte, zumal gerade die
Tiirkei berufen sein kénnte, im israelisch-arabischen Spannungsfeld ver-
mittelnd zu wirken. — Die Begegnung des Papstes mit dem 6kumenischen
Patriarchen verlief ebenso wie die erste vom Jahre 1964 in Jerusalem?2in einer
Atmosph'zire betonter Herzlichkeit. Der Papst iiberreichte dabei dem ortho-
doxen Patriarchen ein Pergamentdokument, worin er seinen «entschlossenen
Willen » bekriftigt, «alles zu tun, um den Tag zu beschleunigen, wo zwischen
der Kirche des Westens und der Kirche des Ostens die volle ,communion®
wiederhergestellt ist — im Blick auf die Wiedervereinigung aller Christen in
in der Einheity. Das pipstliche Dokument weist sodann auf das hin, was die
beiden Kirchen bereits verbindet — Sakramente und hierarchisch geordnetes
Priestertum — und ruft die Orthodoxie zur Zusammenarbeit auf, «um ent-
Wicklungsfihige Formen zu finden, die die bereits bestehende unvollkom-
Mmene Gemeinschaft vollenden und Wirklichkeit werden lassen». Auf dieses
Ziel seien die Ausbildung des Klerus sowie die Unterweisung und das Leben
des christlichen Volkes abzustimmen. Es gehe darum, «im loyalen theolo-
gischen Dialog, der durch die Wiederherstellung der briiderlichen Liebe
méglich wird», einander kennen und achten zu lernen, und zwar in der
‘rechtmiissigen Verschiedenheit der liturgischen, disziplinaren und theo-
logischen Traditionen». Man miisse sich davor hiiten — so schliesst der
Papst im Text dieses Dokumentes — «etwas aufzuzwingen, das nicht notig
18ty 3,

Nach Abschluss des Besuches gab Patriarch Athenagoras bekannt, er
beabsichtige noch diesen Herbst (vermutlich im September) eine vier-
Wochige Besuchsreise zu unternehmen, auf welcher er nicht nur in Rom den

apstbesuch erwidern wolle, sondern die ihn auch nach Moskau und Canter-
bUry fiithren werde. Seiner Auffassung nach bedeutet die Begegnung mit
aul VI, ¢ein grosses historisches Ereignis». Uber den Inhalt der gemeinsamen
espriche dusserte sich der Patriarch u.a. wie folgt: « Wir haben miteinander
8eredet wie Briider, die sich lange Zeit nicht gesehen haben und sich vor
reude des Wiedersehens alles auf einmal sagen wollten.» Dass diese Papst-
Teise auch eine noch etwas andere Seite hatte, zeigt die inoffizielle Verlaut-
arung, der heilige Synod des Patriarchats von Jerusalem habe si.ch in einer
Ondersitzung mit dem Besuch des Papstes in der Tiirkei und in Istanbul
efasst. Anschliessend soll Patriarch Benediktos dem israelischen Kultus-
Minjster mitgeteilt haben, eine allfillige Abmachung zwischen dem Papst und
Atriarch Athenagoras binde das Patriarchat von Jerusalem nicht. In der Frage

\k——-_

* Vgl. IKZ 1964, Heft 1, SS.5f.
* 6pd. vom 20. und 27.7. 1967.



der heiligen Stitten in der Altstadt Jerusalem sei dieses der einzige zustindige
Gesprichspartner auf orthodoxer Seite *.

Tagung der «Faith and Order»-Kommission in Bristol. Vom
30. Juli bis 8. August 1967 waren die 120 Mitglieder der Kommission oder
deren Stellvertreter unter dem letztmaligen Vorsitz des bisherigen Prisiden-
ten Dr. Paul Minear (USA) in Bristol (England) versammelt. Dieser Tagung
wohnten als Beobachter Vertreter mehrerer Weltkirchenbiinde, aber auch
offizielle Reprisentanten des Vatikanischen Sekretariates fiir die Einheit in
Rom bei. Erstmals folgte den Verhandlungen auch ein Beobachter des im
Jahre 1948 geschaffenen sogenannten «Internationalen Rates Christlicher
Kirchen», einer Organisation von fundamentalistisch eingestellten, anti-
okumenischen Kirchengruppen in aller Welt. Der letztere erhielt sogar
Gelegenheit, in sechs Punkten vor der Versammlung die kritischen Ein-
winde, welche seine Bewegung gegen die Arbeit des Weltkirchenrates meint
erheben zu sollen, kurz darzulegen, ohne dass jedoch schon jetzt eine Dis-
kussion beabsichtigt war. Im gegenseitigen Einverstindnis sollen diese
Kontakte weitergefithrt werden.

Nachdem die vierte Weltkonferenz fiir Glaube und Kirchenverfassung
vom Jahre 1963 in Montreal (Kanada) fiir die Weiterfithrung der wichtigen
theologischen Arbeit auf diesem nach wie vor sehr wichtigen Gebiet z. T
neue Richtlinien ausgegeben hatte, wurden auf der Kommissionstagung von
Aarhus (1964) die konkreten Aufgaben gestellt und mehreren kleinern
Arbeitskommissionen, zu welchen jeweils auch einzelne namhafte Fachleut¢
die nicht der Kommission angehoren, beigezogen wurden, zur griindlichen
Priifung und Berichterstattung zugewicsen. Nachdem alle diese Ausschiss€
in den letzten drei Jahrenmeist umfangreiche Studien durchgefithrt und dere?
Ergebnisse zu aufschlussreichen Berichten verarbeitet hatten, wurden dies¢
Dokumente den Konferenzteilnehmern vor Tagungsbeginn zur Einarbeitung
unterbreitet, so dass die Zeit der Konferenz selbst sowohl in der Plenarsession
wie in den Sektionssitzungen fiir fruchtbare Diskussionen zur Verfigung
stand. Das Schwergewicht lag dabei auf dem Entwurf fiir eine der vierte™
Weltkirchenversammlung von Uppsala 1968 vorzulegende Erklirung ﬁb‘fr
die Einheit. Das in sciner ersten Fassung mit « Der Heilige Geist und die
Katholizitit der Kirche» betitelte Dokument erfuhr lebhafte Kritik, welche
die Ausarbeitung einer den vielen Einwinden Rechnung tragende Neubea™
beitung nétig erscheinen liess, wobei der inzwischen zur endgiiltigen P rifung
und Beschlussfassung dem Zentralkomitee des Weltkirchenrates zugegﬂn‘
gene zweite Entwurf einfach mit «Katholizitity iiberschrieben ist. Die 18%°
gesamt 16 Abschnitte gliedern sich in drei Teile, die mit « Vorwort — Gﬂbff ~
Suche» (preface — gift — quest) tiberschrieben sind. Von den im jetzigen Zet

4 6pd. vom 3.8.1967.



e TG =

punkt noch vertraulichen Inhalt wird auch an dieser Stelle spiiter noch aus-
fiihrlich zu reden sein.

Fast ebenso gewichtig war die Studie « Gott in Natur und Geschichtey,
die wahrscheinlich véllig neue Gesichtspunkte ins Spektrum der Arbeit fiir
Glaube und Kirchenverfassung bringen wird. Damit sollen die theologischen
Grundlagen zum Gesprich mit der modernen Wissenschaft in all ihren
Formen erarbeitet werden. Diesem verheissungsvollen Anfang soll in den
nichsten drei Jahren eine ebenso griindliche Studie « Der Mensch in Natur
und Geschichte» folgen.

Dass die Vertreter der orthodoxen Kirchen nunmehr tatkriiftig auch in
«Faith and Order» mitarbeiten, spiirte man an Thematik und Aussage iiber
«Patristische Studien in 6kumenischer Sicht» und «Die Bedeutung der
Konzilien der Alten Kirche fiir die 6kumenische Bewegung». Beide Neu-
ansiitze sollen energisch weiterverfolgt werden, wobei im zweiten Fall das
Thema bis 1970 heisst « Das Konzil von Chalzedon 451 und seine Aufnahme
durch die Kirchen.

Von besonderer Aktualitit war natiirlich nach den jiingsten kriegerischen
Auseinandersetzungen im Vorderen Orient das Dokument iiber « Die Kirche
und das jiidische Volk».

Zu den innerhalb der 6kumenischen Bewegung von Anfang an und nach
wie vor kontroversesten Problemen gehdren weiterhin das heilige Abendmahl
und das kirchliche Amt. Auch hier galt das Bemiihen seit Aarhus der Er-
Schliessung neuer gemeinsamer Einsichten und vertiefender Erkenntnisse.
So wurde in der Studie «Die Heilige Eucharistie» insbesondere nach dem
anamnetischen und epikletischen Charakter der Abendmahlsfeier gefragt,
d.h. untersucht, welche grundlegende Bedeutung den darin geschehenden
Akten einerseits der Erinnerung an Tod, Auferstehung und Himmelfahrt
Jesu Christi und andererseits der immer neuen Anrufung des Heiligen Gei-
Stes zukomme. Zugleich wurde versucht, das einer jeden christlichen Abend-
Mahlsfeier verborgen innewohnende «katholische» Wesen cinerseits als
Bczogenheit auf Gottes erlosendes Handeln in Jesus Christus und anderer-
Seits als Zeichen dafiir, dass dieses gottliche Handeln zum Heil der ganzen
Welt geschieht, klarer herauszustellen. Mehr anhangsweise waren dieser
Studie Ausfithrungen iiber das gegenseitige Verhiltnis von Eucharistie und
Agape-Muhl beigegeben, nicht zuletzt im Blick auf Uppsala 1968, wo even-
tuell erstmals im Rahmen einer Weltkirchenversammlung unmittelbar nach
den getrennten Eucharistiefeiern eine Agape durchgefithrt werden soll. (Es
bleibt allerdings zu hoffen, dass die fiir den Entscheid Verantwortlichen sich
Nochmals griindlich tiberlegen, ob in der Urkirche nicht die Eucharistie die
VOraussctzung fiir eine Agape bildete, so dass der nun vorgeschlagene Ver-
Such Gefahr liuft, nicht nur diese Reihenfolge und damit den Sinngehalt um-
Zukehren, sondern die Agape zu einer Art « Ersatz» zu stempeln!) Schliesslich
lag ¢s ip dem 'Thema selber begriindet, dass auch zum Problem «Inter-



— 214 —

kommunion» einige grundlegende Gedanken beigefiigt wurden, zu dessen
Klirung die Kommission «eine theologische und soziologische Untersuchung
der Uneinigkeit» anregt. Ferner wird zu Recht darauf hingewiesen, dass die
Frage der Interkommunion vor allem eine Untersuchung iiber das Wesen wie
auch die Notwendigkeit des Amtes im allgemeinen und tiber das Bischofsamt
im besonderen fordere. Um in allen Kirchen zu einer — wie es der Bericht
nennt — «positiven Aufwertung des Amtes» zu gelangen, werden folgende
drei Fragen dem nihern Studium durch die betreffenden Kirchen empfohlen:

1. Die «katholischen» Kirchen sollten die Frage stellen, ob die Amter der nicht-
bischoflichen Kirchen — unabhiingig vom Vorhandensein oder Fehlen der
apostolischen Sukzession — nicht tatsichlich gewisse Werte enthalten (wie
charismatische oder ausserordentliche Amter). Wenn das bejaht wird, welche Be-
deutung kénnen sie haben ?

2. Die «protestantischen» Kirchen andererseits sollten angesichts der ckumenischen
Bewegung erneut daran denken, welchen Wert ein gemeinsam anerkanntes Amt
in der Urkirche und in vorreformatorischer Zeit hatte.

3.  «Protestantische» wie «katholische» Kirchen sollten sich ferner die Frage stellen,
ob trotz aller weit voneinander abweichender Erscheinungen der Amter in vor-
reformatorischer und reformatorischer Zeit nicht tatsiichlich ein gewisses Vass
an verborgener Identitit bewahrt worden ist. Beweist die Tatsache, dass die
Reformatoren den Namen oder den T'itel einer gegebenen kirchlichen Ordnung
verworfen haben, zwangsliufig, dass sie damit die dahinterliegende Wirklichkeit
auch verworfen haben ? Oder stellt die T'atsache, dass ein Name oder Titel bei-
behalten worden ist, schon an sich einen Beweis dar, dass auch die damit ver-
bundene Wirklichkeit bewahrt worden ist 7 In welchen Fillen bedeutet die offen-
sichtliche Verwerfung der alten kirchlichen Ordnungen nur die Verwerfung von
gewissen soziologischen Formen und Gestaltungsweisen ? Wie weit sind sie auf-
nahmefihig fiir das Prinzip der «Okonomie» ?

Das ganze Dokument tiber die Eucharistie schliesst mit der berechtigten
Aufforderung: « Wir miissen weiter mit der Frage ringen: ,Warum sind dié
Kirchen gewohnlich eher bereit, die Taufe der anderen anzuerkennen als di€
Eucharistie der anderen ?»

Was die Frage nach der rechten kirchlichen Amtsordnung anbetrifft,
suchte der Bericht iiber « Christus, der Heilige Geist und kirchliches Amt» di€
in «Faith and Order» von Anfang an diesem Thema gewidmeten Studien und
Untersuchung wiederum einen Schritt weiterzubringen. Allerdings hatte
diese Arbeitsgruppe der Tagung von Bristol statt irgendwelcher Studien-
ergebnisse nur eine Fiille von wesentlichen Fragen zu diesem Problem vorzu-
legen, die denn auch als Basis kiinftiger Studienarbeiten in nicht weniger al$
11 regionalen und konfessionellen Teams dienen sollen. So sollen zunichst
méglichst alle iblichen Praktiken und Formen der Ordination zum kirch-
lichen Amt nach allen Seiten untersucht und auf theologisches Wesen, Amts-
verstindnis im Kirchenvolk, Status des Ordinators, Voraussetzungen zU*
Ordination, Wirkung der Ordination (sog. character indelebilis) usw. gepfuft
werden. Parallel dazu soll gefragt werden, ob @) die Ordination biblisch bé-

5 «Die Heilige Eucharistie», Dokument FO/67: 34 (b), S. 11.



215 —

griindet werden konne, b) wie sie sich im Laufe der Kirchengeschichte ent-
wickelte und ¢) auf welche Weise die verschiedenen Kirchenspaltungen der
Kirchengeschichte das Verstindnis der Ordination beeinflussten.

sine ebenfalls aufschlussreiche Studie tiber « Christliche Erziehung als
okumenisches Engagement» und «Empfehlungen einer Tagung iiber Kir-
chenunionsverhandlungen» wurden der Tagung zur Kenntnisnahme unter-
breitet.

Die zehntigige intensive Beschiiftigung und Diskussion mit dieser Fiille
von wertvollem Studienmaterial — von dem zu hoffen ist, dass es in allen
Kirchen beachtet und ausgewertet werde —, fiihrte zum Ergebnis, es sei fiir
die Zeit 1967-1970 folgendes Arbeitsprogramm der Kommission fiir Glaube
und Verfassung zu verwirklichen (wobei zu bemerken ist, dass die Reihen-
folge nicht mit einer Priorititsstufung gleichzusetzen ist!):

Autoritit der Bibel und hermeneutische Frage.

Das Konzil von Chalzedon 451 und seine Aufnahme durch die Kirche.
Geist, Amt und Organisation.

Autoritit und Freiheit in der Kirche.

Ordination.

Gottesdienst.

S 2 P

Zu den administrativen Aufgaben der Tagung von Bristol gehorte auch
die Revision der Statuten, deren wesentlichste Neuerung die Erhohung der
Mitgliederzahl von 120 auf 1350 ist, bedingt durch die ebenfalls neu in die
Statuten aufgenommene Bestimmung, dass auch Angchorige solcher Kir-
chen, die dem Weltkirchenrat nicht angeschlossen sind (also z. B. der rémisch-
katholischen Kirche), zur Mitgliedschaft zugelassen sind.

Da sowohl der bisherige Prisident der Kommission, Dr.P. Minear
(USA)als auch der Vorsitzende des Arbeitsausschusses, Rt. Rev. O. Tomkins
(England), ihren Riicktritt genommen haben, wihlte die Kommission an
deren Stelle Bischof Hans H.Harms (Lutheraner, Deutschland) als neuen
KOmmissi(msvorsitzendcn und Prof. J. Robert Nelson (Methodist, USA) als
Pl‘éisidcnten des Arbeitsausschusses, der wie bisher 25 Mitglieder umfasst.

Die Kritik am anglikanisch-methodistischen Unionsplan hat ein-
gesetzt. Wie wir am Schluss unserer Ubersicht iiber den Bericht « Towards
Reconciliation» in der letzten Nummer® bereits erwiihnten, hat dieses Doku-
Ment in kirchlichen Kreisen Englands gegenwiirtig rege Diskussion zur Folge,
Wie sich der Chronist anlisslich seines kiirzlichen Englandaufenthaltes selber
ﬁb@rZeugen konnte. Wie ihm dabei versichert wurde, wird dieser Unionsplan
Mehr und mehr als Herausforderung auch in jenen Kreisen empfunden,

\—-‘—_.
$ IKZ 1967, Heft 2, SS.132-162.



— 216 —

welche bisher kaum reagierten. Dass die uns Altkatholiken nahestehenden
sogenannten Anglokatholiken aus Sorge um das katholische Erbe ihrer
Kirche und um deren enge Beziehungen zu den andern romfreien katho-
lischen Kirchen des Westens wie des Ostens, aber auch um des neuen Klimas
zwischen Canterbury und Rom willen, ihre Opposition manifestieren wiirden,
war zu erwarten, und die umfangreiche Erklirung der sog. «Church Uniony,
die eben veroffentlicht worden ist, bestitigt dies eindriicklich.

Nicht zu erwarten jedoch war Kritik von einer Seite, welche seinerzeit
eigentlich diese ganze Bewegung zur Wiedervereinigung stimuliert hatte,
nimlich vom fritheren Erzbischof von Canterbury und jetzigen Lord Fisher
von Lambeth. In seinem schon fast zu legendirer Beriihmtheit gelangten
«Cambridge Sermon» vom Jahre 1959 rief er damals zu solchem neuen Wag-
nis auf. Jetzt aber trat er mit einer kleinen Broschiire an die Offentlichkeit
und legte seine Griinde gegen den vorgelegten Plan dar”. Wir werden in der
nichsten Nummer diese beiden Stimmen ausfiithrlich zu Worte kommen

lassen. ~hf-

Gemeinsame Erklirung der schweizerischen Kirchen zum Misch-
ehenproblem. Die romischkatholisch-reformierte und die romischkatho-
lisch-christkatholische Gespriichskommission der Schweiz haben eine ge-
meinsame Erklirung zum Mischehenproblem ausgearbeitet. Diese Erklirung
ist von den verantwortlichen Kirchenleitungen genehmigt und gemeinsam
verdffentlicht worden. Sie ist nicht ein kirchenrechtlich bindendes Dokument,
sondern will in pastoraler Absicht den Willen der beteiligten Kirchen zu einer
verpflichtenden Zusammenarbeit auf diesem heikelsten Gebiete des kon-
fessionellen Zusammenlebens bekunden. Die Erklirung lautet:

Einlettung

Die Arbeit im Dienste der Einheit aller Christen stellt die Kirchen vor
eine doppelte Aufgabe. Einerseits fillt es ihnen zu, ithre Vergangenheit nach
dem Worte Gottes in der Schrift zu {iberpriifen und vom gemeinsamen Glau-
ben aus die bestehenden Differenzen neu zu durchdenken. Anderseits haben
sie Ausschau zu halten nach einem jetzt schon méglichen gemeinsamen Zeug-
nis fiir Christus und nach einem wirksamen gemeinsamen Handeln in def
Welt. Die bekenntnisverschiedenen Ehen werfen Probleme auf, die heut®
vielen Christen die Trennung der Kirchen besonders schmerzlich bewusst
machen. Deshalb haben wir uns entschlossen, uns von unserem Standpunkt
aus und innerhalb der Grenzen unseres Auftrages zu diesen Fragen gemein”
sam zu dussern. Wir sind uns bewusst, mit der folgenden Erklirung die Er-

7 «Covenant and Reconciliation», a critical examination by Archbishop Lord
Fisher of Lambeth. A. R. Mowbray, L.ondon 1967.



e DY

wartungen vieler nicht erfiillen zu kénnen. Dennoch halten wir es fiir sinnvoll,
einen ersten gemeinsamen Schritt zu wagen.

Voraussetzungen

Lange Zeit lebten die Christen der verschiedenen Bekenntnisse nicht nur
kirchlich, sondern auch geographisch und gesellschaftlich getrennt vonein-
ander. Seit etwa hundert Jahren haben sich diese Grenzen aufzulésen be-
gonnen. Eine Folge dieser Entwicklung ist die Zunahme der bekenntnis-
verschiedenen Ehen. Das Zusammenleben in der Ehe ohne volle Einheit im
Glauben bedeutet indessen fiir viele eine Quelle von Leiden und Gewissens-
konflikten. Fiir andere wird dieser Zustand zum Anlass des Indifferentismus
und der Entfremdung vom Leben der Kirche. Diese Auswirkungen bringen
uns allen das Argernis der gespaltenen Christenheit in erneuter Schirfe zum
Bewusstsein und fordern uns als Kirchen auf, alle Mittel und Wege zu einer
Besserung dieser Lage zu ergreifen.

Ein wesentlicher Fortschritt kann nicht ohne eine weitere Anderung der
gegenwirtig bestehenden und sich oft belastend auswirkenden kirchen-
rechtlichen Regelungen zustande kommen. Fiir die romisch-katholischen
Christen ist die Instructio Matrimonii sacramentum vom 18. Miirz 1966 trotz
threm provisorischen Charakter zur Zeit verbindlich. Dieses Dokument
nimmt ausdriicklich Bezug auf die neuen Beziehungen zwischen den Kirchen
und auf das Konzilsdekret iiber den Okumenismus. Das bestirkt uns in der
Auffassung, dass weitere Schritte durch ein gemeinsames Gesprich vorbereitet
Werden miissen. Die Bemiithungen um eine Besserung diirfen nicht auf die
Er('irtcrung rein rechtlicher Fragen beschrinkt werden. Auch tiefer liegenden
Gegebenheiten ist dabei Rechnung zu tragen. In vielen Fragen, die zu diesem
Problemkreis gehoren, gehen die Auffassungen der einzelnen Kirchen aus-
einander. Sic betreffen die christliche Begriindung der Ehe, den Sinn der
kirchlichen Trauung und die Unauflosbarkeit, ferner die Auslegung ethischer
Grundsiitze beziiglich Ehe und Familie, schliesslich die Grenzen des kirch-
lichen Gehorsams und der Kompetenzen kirchlicher Autoritit. Darum kann
€ine Diskussion iiber diese Frage nur dann als sachlich bezeichnet werden,
Wenn sie sich nicht iiber die vom Glauben der einzelnen Kirchen geprigten
bestehenden V. erschiedenheiten hinwegsetzt.
~ Esbestehen aber nicht nur Unterschiede. Seit jeher stimmen die Christen
m tieferen Glaubensverstindnis der Ehe iiberein. Dieser Konsensus scheint
Sich durch die neueren, mancherorts von Fachleuten verschiedener Kirchen
Eemeinsam unternommenen, exegetischen, ethischen, soziologischen und
PSYC}I()logiscllcn Studien noch zu erweitern. Die Christen aller Bekenntnisse
Sind sich einig, dass die Ehe weder eine rein private noch eine rein diesseitig-
“Wischenmenschliche Angelegenheit ist. Obwohl jede nach ziviler Rechts-
Ordnung geschlossene Ehe ihren gesellschaftlichen Wert hat, die Ehegatten
Menschlich aneinander bindet und deshalb sittliche Verbindlichkeit besitzt,



— 218 —

heben doch alle Kirchen die Bedeutung der kirchlichen Trauung fiir Christen
hervor, deren Begriindung aber verschieden beurteilt wird und nicht durch-
wegs geklirt ist. Die gliubigen Partner stehen unter den verheissenden und
gebietenden Worten der Herrn (1. Kor. 7, 10-17; Mk. 10, 2-12; Mt. 10,
3—12). Die Kirche sicht in der christlichen Ehe ein Bild und Gleichnis des
Bundes Gottes mit den Menschen, des Christus mit der Kirche (Eph. s,
21-33). Die christlichen Eheleute sind zur gegenseitigen Heiligung berufen. Dies
gilt fir alle christlichen Ehen, ob die Partner gleichen oder verschiedenen
Bekenntnisses seien. So haben die Christen eine gemeinsame Verantwortung
gegeniiber der Ehe, weil sie im Glauben den tiefen Sinn der Gemeinschaft
von Mann und Frau und den Willen Gottes, des Schopfers und Erlosers,
tiber Ehe und Familie anerkennen. Durch die starke Zunahme von Ehen
zwischen bekenntnisverschiedenen Christen stehen wir nicht nur vor einem
neuen Problem, wir teilen auch eine gemeinsame Sorge. Uberdies haben die
okumenische Entwicklung und die zwischenkirchlichen Gespriiche eine neue
Situation geschaffen, die es uns erlaubt, gemeinsam Stellung zu nehmen.

Beurteilung

Das zahlenmiissige Ansteigen der bekenntnisverschiedenen Ehen ist
nicht allein das Resultat der vermehrten konfessionellen Mischung der Be-
volkerung. Massgebend ist auch die Einstellung des Einzelnen gegentiber den
Fragen, die Ehe, Glauben und Kirche miteinander verbinden. Nicht selten
wird die Meinung vertreten, jede gemischte Ehe beschleunige die Wieder-
vereinigung der Christen und sei deshalb im Zeitalter der Okumene zu emp-
fehlen. Einer solchen Auffassung liegt ein missverstandener Okumenismus
zugrunde. Etwas anderes ist der Auftrag zur christlichen Gestaltung der Ehe-
gemeinschaft, etwas anderes die anzustrebende Anniherung und Solidaritit
aller Christen. Die bekenntnisverschiedene Ehe kann nicht allgemein als
Mittel zur Wiederherstellung der Einheit angepriesen werden.

Wenn bisher alle Kirchen sich verpflichtet fiihlten, ihre Glieder vor dem
Eingehen einer Ehe mit einem bekenntnisverschiedenen Partner zu warnem
so war diese Haltung nicht Ausdruck von Intoleranz. Berechtigte Anliegen
standen dahinter. Wir erwiihnen davon nur zwei auch heute noch giiltige
Griinde. Erstens ist die Ehe zwischen Christen nicht nur etwas, das di€
Kirche beriihrt und ihre Aufmerksamkeit beansprucht, sondern eine def
wichtigsten Lebenszellen der Kirche selber. Durch bekenntnisverschieden®
Partner wird die Spaltung der Kirche in diese «hiusliche Kirche» gewisser”
massen hineingetragen. Zweitens handelt es sich um das konkrete Zusammen”
leben der beiden Partner. Gewiss gibt es auch innerhalb bekenntnisgleiche®
Ehen Probleme, welche die Kirchen beunruhigen miissen. Die Erfahrung vo*
allem verantwortungsbewusster Christen lehrt uns aber, dass die Verschiede?”
heit des Bekenntnisses, besonders im Hinblick auf den kirchlichen Gottes”
dienst und die religiése Erziehung der Kinder, das tigliche Zusammenlebe®



erschwert und belastet. Die Kirchen konnen in ihrer Sorge um die Verwirk-
lichung ihres Auftrages am Menschen von diesen Schwierigkeiten nicht ab-
sehen, besonders nicht in einer Zeit, wo so viele dussere Umstinde und Kriifte
der christlichen Verantwortung in der Ehe entgegenwirken. Auch miissen sie
alle jene, die sich zu einem Lebensbund mit dem Partner eines anderen Be-
kenntnisses entschliessen wollen, vor die Frage stellen, ob sie die mensch-
lichen und religiosen Voraussetzungen dazu besitzen.

Doch gibt es auch positive Seiten, die wir hervorheben mochten. Oft
wurde in kirchlichen Ausserungen einseitig nur auf die Gefahren gemischter
Ehen hingewiesen. In einer Welt, in der die Zahl der Christen im Verhiltnis
zur Gesamtbevolkerung von Tag zu Tag abnimmt, sollte die Tatsache, dass
zwel Menschen trotz ihrem verschiedenen Bekenntnis gewillt sind, ihre Ge-
meinschaft aus dem Glauben an Christus zu leben, doch auch Anlass sein zu
Dankbarkeit gegeniiber Gott. Auch wurde ja nie gelehrt, eine wahre und echte
Ehegemeinschaft sei nur innerhalb des einen und selben Bekenntnisses mog-
lich. Wird der christliche Charakter der Ehe zwischen getauften Gliubigen
auch bei verschiedenem Bekenntnis anerkannt und von den betreffenden
Kirchen ernst genommen, dann muss eine solche Lebensgemeinschaft durch-
aus nicht zum Indifferentismus fithren. Die beiden Partner konnen sich in
Gebet und Treue zu Christus unterstiitzen und die Glaubenser fahrungen, die
sie von ihren Kirchen empfangen haben, anregend austauschen. Die Liebe und
Achtung, die sie einander entgegenbringen, werden dann auch ein Beitrag
Sein zu einem besseren Verstindnis zwischen den Kirchen. Viele Unterschiede
im Glaubensverstindnis und die Unmoglichkeit, sich gemeinsam dem Tisch
des Herrn zu niihern, wird allen, vornehmlich den eifrigen Christen, eine
dauernde Priifung sein. Das Leiden, das sie so erfahren, ist aber nicht ihr
Persénliches Verschulden, sondern die Folge der seit Jahrhunderten ge-
trennten Christenheit. Was die Verantwortung in der heutigen Zeit verlangt,
sind eine abgestuftere Beurteilung der verschiedenen menschlichen Situatio-
n.en und die Schaffung von Bedingungen, die es auch jenen erlauben, die in
€iner bekenntnisverschiedenen Ehe leben, in fruchtbarem Kontakt mit ihren
Kirchen zu bleiben. Dazu seien im nichsten Abschnitt einige konkrete Vor-
Schlige gemacht, die schon heute verwirklicht werden kénnen.

Schon jetzt gangbare Wege

Es ist uns klar, dass die geltenden kirchlichen Ordnungen eine Zusam-
Menarbeit auf praktischer Ebene erschweren. Wir sind aber der Meinung,
dass schon unter den gegebenen Umstinden eine gemeinsame Seelsorge viel
“ur Uberwindung von Schwierigkeiten in bekenntnisverschiedenen Ehen
_eitragen kann. Eine solche kumenische Arbeit wird nicht nur von den kirch-
ch beauftragten Seelsorgern getragen, sondern verlangt auch die Mitwirkung
ller jener, die sich auf Grund ihrer beruflichen Ausbildung und Stellung
(P Sychologen, Soziologen, Mediziner, Juristen usw.) dem Wohl in Ehe und



— 220 —

Familie zu widmen haben. Dabei sind je nach Situation und Lebensalter ver-
schiedene Aufgaben zu unterscheiden:

Zunichst sind schon bei der entfernteren Vorbereitung auf die Ehe in
Schule, Unterricht und bei Studientagungen die 6kumenischen Aspekte zu
berticksichtigen. Sowohl das, was die Kirchen gemeinsam zur christlichen
Verantwortung in der Ehe sagen, als auch die Motive ihrer Vorbehalte gegen-
iiber bekenntnisverschiedenen Ehen sollen dabei ohne Verzeichnung dar-
gelegt werden. Den Umstinden entsprechend mégen auch Fachleute ver-
schiedener Konfessionen konsultiert und zu gemeinsamer Beratung heran-
gezogen werden.

Noch wichtiger ist diese Zusammenarbeit bei der unmittelbaren Vor-
bereitung auf die Ehe, wenn Christen verschiedener Kirchen einen gemein-
samen Lebensbund eingehen wollen. Es ist zu wiinschen, dass von Anfang an
die verantwortlichen Seelsorger beider Kirchen benachrichtigt werden. Ihre
Aufgabe wird es sein, die Verpflichtungen gegeniiber der Kirche in taktvoller
Weise aufzuzeigen und im Hinblick auf dic wesentlichen Glaubensentschet-
dungen alles zuriickzuweisen, was auf blosse dussere Riicksichten oder gar auf
Proselytismus hinauslaufen wiirde. Die mit einer bekenntnisverschiedenen
Ehe verbundenen Schwierigkeiten sollen auch in diesem Augenblick nicht
verschwiegen werden.

Die Entscheidung iiber die kirchliche Form der Trauung verlangt ein
volles Bewusstsein der daraus entstehenden Folgen. Unter den gegenwiirtigen
Umstiinden ist alles zu unterlassen, was zu Missverstindnissen und Ver-
wirrung fithren kann. Eine doppelte Trauung ist zu vermeiden. Eine aktive
Teilnahme der Diener zweier Kirchen kann erst verantwortet werden, wenn
die betreffenden Kirchen sich iiber Sinn und Form einer solchen Teilnahmé
einig sind.

In welcher Form die Ehe auch immer geschlossen wurde, so bleiben di€
Partner doch den Seelsorgern beider Kirchen anvertraut. Die Eheleute sind
daran zu erinnern, dass sie beide die Verantwortung fiir die religiése Erziehuns
threr Kinder tragen. Diese hat nach einem bestimmten Bekenntnis zu g¢-
schehen, jedoch in 6kumenischer Offenheit fiir die Kirche des bekenntnis”
verschiedenen Elternteils. Die Hauptaufgabe der 6kumenischen Betreuuns
besteht darin, den beiden Partnern ohne Schaden im Glauben iiber die innere
Schwierigkeiten ihrer Gemeinschaft hinwegzuhelfen. Werden menschlich
Konflikte zu Unrecht auf das verschiedene Bekenntnis zuriickgefiihrt, s°
mogen sich auch hier die Seelsorger in 6kumenischem Geist einsetzen. Als
Ziel hat stets zu gelten, dass der Einzelne immer mehr aus dem Glauben sein€’
Kirche lebt, in voller Achtung und Anerkennung der Glaubensiiberzeugun®
seines Partners, und dass beide Ehegatten gemeinsam zu einem immer leben”
digeren Glauben an Christus und seine Botschaft gelangen. Nur so wird m0g”
lich, dass die bekenntnisverschiedenen Ehen auch cinen Beitrag zur AP
niherung der Kirchen leisten.



Von entscheidender Bedeutung ist es auch, dass die bekenntnisverschie-
denen Eheleute von ihrer Gemeinde briiderlich aufgenommen werden. Eine
besondere Verantwortung fiir das Wohl dieser Ehen kommt der Verwandt-
schaft, namentlich den bekenntnisverschiedenen Eltern und Geschwistern,
der beiden Ehepartner zu. Die Diener der Kirchen haben auch diesen gegen-
tiber die Aufgabe, fiir die Rechte der Glaubensfreiheit beider Partner einzu-
stehen, damit bei auftretenden IEheschwierigkeiten alles unterlassen wird, was
diese noch verschirfen konnte.

Schliesslich ist auch jenen, die aus irgendeinem Grund die normalen
Bezichungen zu ihrer Kirche aufgegeben haben, durch eine echte skumenische
Betreuung zu helfen. Die erste Aufgabe besteht darin, dem vereinsamten
Gliubigen den Weg zur Wiedergewinnung der Gemeinschaft mit seiner
Kirche aufzuzeigen.

Diese Vorschlige stellen an die Seelsorger der einzelnen Kirchen grosse
Anforderungen. Der Grundsatz der Gegenseitigkeit, der fiir das gemeinsame
Gesprich massgebend ist, muss sich auch auf diesem Gebiet der Zusammen-
arbeit bewiihren. Wir empfehlen die hier gegebenen Anregungen einer wohl-
wollenden Aufnahme, indem wir zugleich die Initiative anerkennen, die in der
autgezeigten Richtung schon mancherorts ergriffen wurde.

Weitere Aufgaben

Die gegenwdrtigen Vorschriften und rechtlichen Normen, welche die
bekenntnisverschiedenen Ehen betretten, befriedigen nicht. Wir sind bereit,
uns dafiir einzusetzen, dass in dieser Beziehung bessere Verhiltnisse fiir das
Zusammenleben der Kirchen geschaffen werden. Ein echter Fortschritt kann
durch gemeinsame Arbeit und in briiderlichem Gesprich erzielt werden.
FOlgcndc Punkte seien zur gegenseitigen Besinnung und zum weiteren
Studium in kirchlichen Gremien vorgelegt:

1. Alle Kirchen haben vor Gott und vor der Welt eine gemeinsame Ver-
Antwortung fiir die Glaubwiirdigkeit christlicher Eheschliessung und ihrer kirch-
lichen Form. Angesichts der heutigen Situation ist zu priifen, welche Anfor-
derungcn sich aus dem Worte Gottes fiir eine christliche Ehe ergeben, die
Dicht schon in der rein natiirlichen Ordnung begriindet oder von staatlichen

Gesctzcn vorgeschrieben sind.

2. Wir betrachten es als gemeinsame Aufgabe, die gegenseitige Anerken-
Mung aller in unseren Kirchen geschlossenen Ehen, auch der bekenntnis-
Verschiedenen, anzustreben. Zu untersuchen ist, wieweit dic Anerkennung
der Giiltigkeit der in ciner anderen Kirche geschlossenen Ehe von einer

bCrcinstimmung in der Lehre und von einem Minimum gemeinsamer Ehe-
disziplin uhhiingt.' Schon jetzt anerkennt die rémisch-katholische Kirche die
®Vangelische, die christkatholische und die orthodoxe Trauung als vollgiiltig
ir dje Gliubigen dieser Kirchen. Sie hat ferner auch die Giltigkeit der in



— 222 —

einer orthodoxen Kirche geschlossenen Ehen zwischen rémisch-katholischen
und orthodoxen Brautleuten anerkennt. Die Anerkennung der Giiltigkeit der
in einer anderen Kirche geschlossenen bekenntnisverschiedenen Ehen hindert
indessen die betreffenden Kirchen nicht, iber deren Erlaubtheit besondere

Vorschriften zu erlassen.

3. Ein weiterer Schritt hingt von der Beantwortung der Frage ab, welche
Bedingungen erfiillt sein miissten, damit die rémisch-katholische Kirche auch
die bekenntnisverschiedene Ehe eines romisch-katholischen Christen, dessen
Trauung in der christkatholischen oder evangelischen Kirche erfolgt, als
giiltig anerkennen kann. Zu erwigen ist, ob fiir eine solche Anerkennung vor-
ldufig nicht folgende Voraussetzungen geniigen: dass beide Ehegatten in an-
erkannter Form getauft sind, kein kirchliches Ehehindernis vorliegt, beide
Brautleute nicht von einem noch lebenden Ehegatten geschieden sind und sich
auf alle Fille verpflichten, threm Partner die Treue zu halten, «bis dass der
Tod sie scheidet». Diese Punkte bedeuten keine Einschrinkung der evan-
gelischen oder christkatholischen T'raupraxis. Sie beziehen sich nur auf die
Anerkennung der Giiltigkeit dieser Ehen durch die rémisch-katholische

Kirche.

4. Auch in einer bekenntnisverschiedenen Ehe haben beide Partner ge-
meinsam ihre Kinder zu tiberzeugten Christen zu erziehen. Diese Erziehung
kann nicht ausserhalb eines bestimmten Bekenntnisses geschehen. Die ro-
misch-katholische Kirche und auch einige andere Kirchen werden éberpriifen
miissen, ob und wie die Verpflichtung zur konfessionellen Kinderersiehung
Voraussetzung fiir die kirchliche Trauung bekenntnisverschiedener Ehen
sein soll und darf. Die Grundsitze der Konzilserklirung iber die religiose
Freiheit sind dabei sorgfiltig zu bedenken und zur Geltung zu bringen. Die
Exkommunikation eines romisch-katholischen Ehegatten, der ohne Dispens
in eine nichtkatholische Kindererziehung einwilligt, ist eine Frage der ro-
misch-katholischen Kirchendisziplin. Es wiirde jedoch der Anniherung der
Kirchen wesentlich dienen, wenn eine Anderung dieser Verordnung in Er-

wigung gezogen wiirde.

5. Wir halten es fiir angezeigt, vor der Trauung eines bekenntnis-
verschiedenen Paares von beiden Partnern die Zusicherung zu verlangen,
Glauben und Gewissen des anderen zu achten und ihn in der Ausiibung seines
konfessionellen Lebens in nichts zu hindern. Ferner ist es ihre Pflicht, jeden
Angriff auf die Konfession des Partners, auch von dritter Seite, abzuwehren,
besonders wenn er anlisslich der Kindererziehung erfolgen sollte.

6. Die kirchliche Trauung ist weder eine Selbstverstindlichkeit noch ein€
rein dussere Zeremonie. Sie stellt die Brautleute vor eine ernste Entscheidung:
Wir befiirworten deshalb die Intensivierung des Trauunterrichtes fiir alle Braut-
leute, ob sie gleicher oder verschiedener Konfession seien.



— 223 —

Wir unterstiitzen alle Bemithungen um eine sachliche und griindliche
Erforschung und Priifung der Probleme, welche uns im Dienste der Ver-
wirklichung und Férderung der christlichen Ehe heute gemeinsam aufgetra-
gen sind. Auch fordern wir die bestehenden Gesprichskommissionen auf,
ihre Arbeit fiir ein vermehrtes skumenisches Zeugnis unserer Kirchen fortzu-

setzen.
Bern, den 19. Juli 19677
Fiir den Vorstand des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes
A. Lavanchy, Prasident
Der Beauftragte fiir 6kumenische Fragen

der romisch-katholischen
Bischofskonferenz der Schweiz

F.Charriére, Bischof

Fiir die Christkatholische Kirche
der Schweiz

U.Kiiry, Bischof



	Kirchliche Chronik

