
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 3

Artikel: Zur "Erklärung über die christliche Erziehung" des zweiten
Vatikanischen Konzils

Autor: Korstick, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 187 —

Zur „Erklärung über die christliche Erziehung4
des zweiten Vatikanischen Konzils

Am 28. Oktober 1965 wurde unter «Zustimmung der Väter» die

Veröffentlichung der «Erklärung über die christliche Erziehung» von
Papst Paul VI. gebilligt, beschlossen, verordnet und geboten. Dass
die (16) Dokumente des zweiten Vatikanischen Konzils als

Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen promulgiert wurden, mag
sicher auch etwas über Wertigkeit und Wichtigkeit dieser Dokumente

im Sinne einer Wertskala aussagen. So mag es nicht wunder
nehmen, wenn das Dokument über die christliche Erziehung lediglich
als «Erklärung» rangiert, was darum die Erwartung der Experten
nicht über Gebühr hochschrauben darf. Es ist offensichtlich, dass bei
der Erklärung über die christliche Erziehung weniger wissenschaftliche

Fachleute als vielmehr theologische Mitarbeiter Pate gestanden
haben. Die sehr allgemein gehaltenen Ausführungen lassen zwar
einen Fortschritt gegenüber früheren Verlautbarungen (Enzyklika
Pius XL «Divini Illius Magistri» vom 31.12.1929) erkennen, sind
aber nicht als bestimmende Aussagen im Sinne einer Theologie der

Erziehung mit wirklich normativen und wissenschaftlichen, der

modernen (Religions)Pädagogik entsprechenden Weisungen zu

Werten. Daher ruht die Gewichtigkeit dieser Erklärung wohl zur
Hauptsache darauf, dass die Autorität des Konzils diese Erklärung
stützt, und zwar weniger ihrem Inhalt nach als vielmehr hinsichtlich
der Tatsache, dass überhaupt zur Erziehung und zu Erziehungs-
aufgaben und ihren Verpflichtungen ein Wort gesagt ist, was aber
dennoch diese Erklärung im Vergleich zu anderen Verlautbarungen
des Konzils nicht aus ihrer Stiefmütterlichkeit befreit. Ob es dazu
eines Konzils bedurft hätte, mag eine Frage für sich und für Aussen-

8tehende und Fremdlinge von eigener Bedeutung sein, jedenfalls
lassen die Ausführungen der Erziehungserklärung weite Deutungen
und Anwendungen zu und sollen für die nachkonziliare Arbeit als

Richtlinien angesehen werden. Ob es dazu kommen wird, dass diese

Erklärung richtungweisend für die katholisch-kirchliche Erziehungsarbeit

sein wird und sein kann, muss die Zukunft erweisen.

1. Auffallend und wohltuend ist die in der Einleitung der
Erklärung zum Ausdruck kommende globale, über die Verengung
kirchlicher Oberhoheit und der von ihr früher in Anspruch genommenen

«mütterlichen» Direktive hinausgehende Erkenntnis der



— 188 —

allgemein-menschlichen Bedeutung der Erziehung hinsichtlich ihres
weltimmanenten Einflusses auf den Fortschritt im sozialen und

allgemeinen Bildungsbereich.
Das Ansprechen der «ihrer Personwürde und ihrer Aufgaben

klarer bewussten Menschen», die Anerkennung aller «Fortschritte
der Technik und wissenschaftlichen Forschung» und die positive
Erwähnung der den Erziehungsfortschritten dienlichen
«publizistischen Mittel» sowie die positive Beurteilung kultureller und

pädagogischer Fortschritte in Verbesserung von Methoden in
Ausweitung und Zugutekommen dieser Fortschritte zu allen Menschen

hin, lässt den universalen Geist dieser Erziehungserklärung deutlich
werden, der diesem Fortschritt wohlwollend und fördernd
gegenübersteht. Erst nach diesen universalen, auf die ganze Menschheit

gerichteten Feststellungen ist vom Auftrag der «Mutter Kirche» die

Rede, «das Heilsmysterium allen Menschen zu verkünden und alles in
Christus zu erneuern» (Parole Pius X.) durch die Hineinnahme des

«ganzen irdischen Lebens» in ihre Mitsorge hinsichtlich «der

Berufung zum Jenseitigen».
2. In Kapitel 1 wird der kritische Leser mit Staunen feststellen,

dass weder von der Priorität des Rechtes der Eltern noch dem der

Kirche im Gegensatz zu früheren Verlautbarungen zunächst die

Rede ist, sondern vom Recht der Erziehung des Menschen, das mit
seinem Personsein einfachhin gegeben ist. Die «Personenwürde» des

Menschen beinhaltet das «unveräusserliche Recht auf eine

Erziehung». Die Spezifizierung dieser Erziehung in Ausrichtung und

Berücksichtigung auf bzw. von Veranlagung, Geschlecht, Heimat-
und Kulturgegebenheit in Öffnung auf «brüderliche Partnerschaft»
im Dienste von «Einheit und Frieden», in Hinordnung auf
personvollendende und personerfüllte Ziele in Individualität und
Gemeinschaftswohl, könnte im Grundgesetz eines jeden Volkes und jeder

Völkergemeinschaft so formuliert worden sein. Die Entfaltung aller

«körperlichen, sittlichen und geistigen Anlagen», die postulierte
«positive und kluge Se»xualerziehung» und letztlich die Ermöglichung
zur Öffnung im «Dialog mit den anderen» zum Eintreten für das

«Allgemeinwohl» markieren deutlich eine wirklich moderne Sicht,

die den Menschen in seiner Totalität sieht und voll ernstnimmt unter

Berücksichtigung pädagogischer Realitäten, die dem Recht auf freie

Entfaltung der Persönlichkeit nach dem allgemeinen Naturrech

vollaufgerecht wird. Erst die volle Entfaltung der «Natur» der Per'

son bildet dann die Voraussetzung für weitere Erziehungshüfen>



— 189 —

damit «die moralischen Werte nach rechtem Gewissen» beurteilt und
dann «in persönlicher Entscheidung bejaht» werden und so das
Erkennen und Lieben Gottes erlernt werde. Mit der Bitte an alle
Politiker und Erzieher, allen dieses «geheiligte Recht auf angemessene

Erziehung und Bildung» zuteilwerden zu lassen, schliesst das
erste Kapitel.

3. Erst im nun folgenden zweiten Kapitel wird das, was christliche

Erziehung im Eigentlichen bedeutet, als Recht aller Christen
auf Entfaltung einmal der natürlichen, dann vor allem der christlichen

Persönlichkeit «zum Vollmass des Lebens Christi in wahrer
Gerechtigkeit und Heiligkeit» dargestellt und beschrieben. Hier
erklingt die neue Sprache des Konzils (vgl. die übrigen
Verlautbarungen), die die Ziele christlicher Erziehung ableitet von der
Berufung zu Christus in der Kirche zum bewusst vollzogenen und
gelebten Glauben in Liturgie, Zeugnis und Weltdienst (Liturgie,
•Martyrium und Diakonie). Die bewusste Herausstellung gerade auch
der weltimmanenten Erziehungsziele lässt die Öffnung zur Welt hin
erkennen, wo es um Erschliessung und Vermittlung von Wahrheit
über Mensch und Welt geht zur Ertüchtigung und Lebenshilfe zum
»ollzug der Schöpfungs- und Erlösungsordnung.

Hier wäre nun der Ort, an welchem der christliche Pädagoge
^uizelheiten kirchlicher Unterweisung hätte erwarten können und
Füssen. Ich denke an Hinweise zu Wegen neuer biblischer und vor
aHem liturgischer Unterrichtsgestaltung, an Hinweise für lebendige
Vollzüge im sakramentalen Leben der Kirche, an Hinweise für
Phasengerechte Einbringung von Glaubensinhalten zur Entfaltung
ynd echten Vertiefung einer lebendigen Heilserfahrung und

Heilsermittlung oder an Hinweise für den kirchlichen Ort der kateche-
ischen Unterweisung im Gesamtaspekt der Pastoral, um nur einige

Punkte zu nennen.
4. Statt dessen ergeht sich das dritte Kapitel der Erklärung in

angen Erörterungen über das elterliche Erziehungsrecht und über
as unersetzliche Erziehungswerk elterlicher Einübung und

Ernährung in die mitmenschlichen und göttlichen Lebensbezüge durch
rweckung der Liebe und der sozialen Tugenden. Die wohltuende
osung von juristischen Normativen zugunsten einer positiv-idealen
anailiengestaltung erzielt eine stärkere Wirkung als es eben Sollens-
rderungen erwirken können. Wir können diesen Ausführungen nur

eipflichten, da «alles Erste ewig im Kinde bleibt» (J.Paul) und die
tern nun einmal das Schicksal ihrer Kinder sind. Die Fortzeugung



— 190 —

elterlichen Tuns und Wirkens ist lebensbestimmend und
schicksalsentscheidend und kann von niemandem so und ganz geleistet werden.
Das Ansprechen der «gesamten Gesellschaft» und hier vor allem des

Staates, dem die Erklärung «gewisse Rechte und Pflichten» subsidiär
zugesteht, entbehrt nicht einer gewissen Härte, da «man» die Gründung

von eigenen Staatsschulen vom Erfordernis des Allgemeinwohls

abhängig macht. Es liegt hier sicher eine wenn auch indirekte
Aufforderung vor, selber d. h. von der Kirche getragene, schulische

Einrichtungen zu schaffen, um nicht alle erzieherischen Aufgaben
dem Vater Staat zu überlassen. Hier wird eine gewisse Spannung
zwischen Kirche und Staat deutlich hinsichtlich der Schulfrage, die

später noch eingehender zur Behandlung ansteht. Dem Staate

lediglich Elternschutz und Eltern-Hilfeleistung subsidiär
zuzugestehen und dann auch nur, «wenn die Initiation der Eltern und
anderer Gemeinschaften» (hier meint die Erklärung sicherlich die

Kirche) «fehlen oder nicht genügen», dann aber die Pflicht des

Staates anzusprechen, «die Erziehung in die bland zu nehmen,
immer aber unter Beachtung der elterlichen Wünsche», dürfte wohl
zu weit gehen und der pluriformen Gesellschaft im Staate und clor

wahren Funktion des Staates nicht gerecht werden. Das zeigt sich

besonders deutlich, wenn nunmehr im letzten Abschnitt dieses

Kapitels ausdrücklich vom «besonderen Erziehungsauftrag der

Kirche» die Rede ist, die als «Mutter» ihren Kindern«jene Erziehung
zu schenken» hat, die ihr ganzes Leben mit dem Geiste Christi
erfüllt. Ob das Anerbieten der «wirksamen Hilfe zur Förderung aller
Werte der menschlichen Person, zum Wohl der irdischen Gesellschaft

und zum Aufbau einer menschlicher gestalteten Welt» nicht ein

wenig überheblich klingt angesichts so mancher Fehlschlüge
kirchlich-religiöser Erziehung, mag dem Urteil der Geschichte überlassen

werden. Aus all dem erhellt das Bestreben, dass die Kirche nicht gern
ihren Einfluss verlieren möchte, wo immer sie ihn wenn auch nicht
immer in rechter und gottgefälliger Weise geltend machen konnte
und noch kann.

5. Das nun folgende vierte Kapitel zählt kurz die «passenden

Hilfsmittel» der Erziehung auf und nennt «als erstes die katechetische

Unterweisung» mit ihren Zielen: Erleuchtung und Stärkung
des Glaubens als einem «Leben im Geiste Christi» in Hinführung ^nm

personalen Liturgievollzug und zu apostolischer Tat. Die Tatsache,

dass in der Reihenfolge der weiteren Hilfsmittel zunächst die
«publizistischen Mittel» genannt, dann erst die verschiedenen Vereinigun-



— 191 —

gen und Jugendverbände und ganz zuletzt erst die Schulen
aufgezählt werden, ist bezeichnend, weil hier die Erklärung den
tatsächlichen Gegebenheiten Rechnung trägt, weil eben Zeitung
Bilderbücher und leider die vielen Comics), Rundfunk und vor allem

das Fernsehen einen breiten (oft einen breiteren Raum als die
Schule) Raum einnimmt und regen Zuspruch im Konsum der Kinder
Und Jugendlichen erfährt und zum anderen hier eine gewisse
Vorrangigkeit der ausserschulischen Vereinigungen zum Ausdruck
kommt, wobei aber hätte gesagt werden müssen, dass diese Verbände
m der Gesamtpastoral der Kirche ihren je eigenen und ihnen
zugewiesenen Platz haben müssen.

6. Im nun folgenden fünften Kapitel wird dann die kulturelle
Und soziale Bedeutung der Schule in hohen Worten gepriesen. Die
Schule ist wirklicher Mittelpunkt des Lebens durch Zusammenwirken
aller verantwortlichen Lebensträger wie Eltern, Lehrer, Staat und
eigentlich der «gesamten Menschheitsfamilie» am Orte.

Es wird auch der Lehrerberuf entsprechend gewürdigt in seiner
«erhabenen und schweren» Aufgabe in «dauernder Bereitschaft zu
Erneuerung und Anpassung». Ob aber die Bezeichnung des Lehrers
als «Helfer der Eltern und Vertreter der menschlichen Gesellschaft»
allein der heutigen Stellung des Lehrers gerecht wird, mag aus natur-
rechtlichen und göttlichen Gegebenheiten unter Voraussetzung
Dealer Elternschaft und rechten Funktionierens der Gesellschaft
angehen, man sollte aber doch der Eigenständigkeit des Lehrerberufes

als personalem Transparens eines kulturellen Erbes und
deinetwegen auch göttlicher Bestimmung (hier vor allem als
Geistlicher) ruhig besser gerecht werden.

7. Im nun folgenden sechsten Kapitel wird zunächst das immer
nieder geforderte «unveräusserliche Recht» der Eltern auf freie
Schulwahl für ihre Kinder betont mit der Mahnung an den Staat
«zur Wahrung der austeilenden Gerechtigkeit», «dass die öffentlichen
Mittel so ausgegeben werden, dass die Eltern für ihre Kinder die
Schulen nach ihrem Gewissen frei wählen können». Damit sollen die
ktaatsschulen sicherlich aus ihrer infolge der staatlichen Mittel
bestehenden Vorrangstellung verdrängt und in die Schranken
verlesen werden und «jeder Art von Schulmonopol» widersprochen
Verden. Wenn diese kirchliche Forderung dem Staate gegenüber
erhoben wird, dann muss diese Forderung auch und wohl zunächst von
kirchlicher Seite erfüllt werden und das Geltendmachen und das

appellieren von Freiheit und hier von Gewissensfreiheit für alle ohne



— 192 —

Ausnahme gelten ; denn der Ruf und die Forderung nach der
Konfessionsschule in Ausschliesslichkeit steht der Kirche nicht gut an,
wenn dadurch die Gewissensfreiheit anderer, und hier vor allem der
Minderheiten, missachtet wird. Das Anrufen staatlicher Sorgepflicht
in schulischer Hinsicht darf nicht als Mittel zum Zweck der
Vormachtstellung der einen gegenüber den anderen missbraucht
werden. «Der pluralistisch-freiheitlichen Gesellschaft», in der wir nun
einmal leben, «kann immer nur ein pluralistisches Schulsystem
entsprechen. Ansonsten müsste nicht nur das Elternrecht, sondern auch
das Recht auf Gewissensfreiheit verletzt werden» (K. Schön in
«Handbuch der Pastoral»,Herder 1966, U/2 S.382). Entscheidend
bei der Verwirklichung der Erziehungsaufgabe der Schule ist doch

wohl, dass alle Träger der Erziehung, also Eltern, Staat und Kirche,
ihre Aufgabe als Dienst am Menschen ansehen müssen, denn
«niemand, weder Staat noch Kirche, hat einen Herrschaftsanspruch auf
die Jugend» (Schön a. a. O. S. 384). Darum ist wohl auch die Mahnung
der Erklärung von Wichtigkeit, die alle aufruft zur Mitwirkung an
bester Methodik, Planung, Lehrerbildung und Lehrordnungen. Hier
werden dann vor allem die Elternvereinigungen angesprochen, die

gerufen werden, «die gesamte Erziehungsaufgabe und besonders die

in ihr zu leistende sittliche Bildung mit Rat und Tat zu unterstützen ».

Hier werden also die Eltern bestimmt, die Schule nicht einfach
ihrem Schicksal zu überlassen in der Meinung, es werde schon alles

gut gehen, wenn sich die Schultüre hinter ihren Kindern schliesst.
Der Eltern Einfluss soll zu einem bestimmenden Regulativ schulischer

Erziehung werden, indem « die Liebe der Eltern enger und
unmittelbarer an allen Bildungseinrichtungen, die ihre Kinder
betreffen, teilnehmen kann» (André Merlaud «Das Kind zwischen

Eltern und Erziehern», Herder 1966 S.85). Die innerliche Totalität
des Kindes als einheitliche Ganzheit verlangt die Koordination von
Elternhaus und Schule. Die in Frankreich ins Leben gerufenen
«Familienzirkel» (Cercles des familles) nehmen Einfluss in Erstellung
eines Erziehungsplanes, der die beiden Lebensräume in
Übereinstimmung zu bringen versucht, um über eine friedliche Koexistenz
hinaus wirkliche Erziehungsleistung zum Vollzuge kommen zu

lassen. Eine solche Gemeinsamkeit zur Schule hin schafft dann
auch eine segensreiche Gemeinsamkeit zu den Eltern der anderen

Mitschüler, was zu einer Schüler-Eltern- und Lehrergemeinde
führt und u. U. der Pastoral der Soelsorgsgemeinde zugute kommen

wird.



— 193 —

Die bereits in der Einleitung und später im neunten Kapitel
angesprochene Erwachsenenbildung könnte als Elternschule in
Angriffgenommen und zur Durchführung gebracht werden. So «treffen
sich auf halbem Wege zwei Arten von Liebe und zwei Arten von
Wissen. Sie zwingen und zähmen das ganze Bildungsgut in einen
Austausch hinein, der noch lange dort, wo man liebt, und dort, wo
man lernt, seinen Nachhall findet» (Merlaud a.a.O. S.97).

Man möchte nur wünschen, dass die in der Erziehungserklärung
geforderte Unterstützung und Mithilfe der Eltern der Schule gegenüber

zu einer wirklichen und fruchtbringenden Einflussnahme auch
der sogenannten Schul- bzw. Klassenpflegschaften über das Minimum
von Elternsprechtagen hinaus zu einer echten Zusammenarbeit von
«Wegen der Liebe» führt. Dieses Zusammenarbeiten mit den Eltern
wird in der Erklärung eigens den Lehrern ans Herz gelegt. Vielleicht
müsste hier von Seiten staatlicher Stellen gefordert werden, solche

Elternvereinigungen, da, wo sie noch nicht bestehen oder gut
funktionieren, ins Leben zu rufen oder zu beleben und kraft Gesetz
diesen Vereinigungen eine Mitbestimmung in punkto Schulpolitik
einzuräumen und sie zu Trägern in Mitverantwortung zu machen.

8. Die nun folgenden Kapitel 7, 8 und 9 sprechen von der Schule
als dem entscheidenden Erziehungsfaktor und der Bildungsstätte
jugendlichen Lebens. Es zeugt von taktischer Klugheit der Erklärung,

dass nicht zunächst von Recht und Pflicht der katholischen
(sprich : römisch-katholischen) Schule gesprochen wird, sondern die

Mütterliche Sorge der Kirche denen gegenüber zum Ausdruck
gebracht wird, die in einer nichtkatholischen Schule ihre Ausbildung
erhalten. Das nimmt der Erklärung zunächst jene Schärfe und

Anpassung, mit der sonstige kirchliche Verlautbarungen das strapazierte

Elternrecht und ein quasi göttliches Gebot für die Konfessionsschule

in Anspruch nehmen.

a) Es bleibt jedoch dem aufmerksamen Leser nicht verborgen,
dass die römisch-katholische Kirche nach wie vor «ängstlich um die

Erhaltung eines alten Systems bemüht» (K.Schön a.a.O. S.387) ist
und am Idealbild der katholischen Schule mit allen Mitteln festzuhalten

gedenkt durch Einschärfung der Pflicht der Eltern, ihre Kinder

nur in katholische Schulen zu schicken, solche Schulen zu gründen

und diese unter grossen Opfern auszubauen und zu erhalten. Die
aiisdrückliche Absicht des Beibehaltens der katholischen
Konfessionsschule, die so feste Betonung des «Rechtes der Kirche», eigene
Schulen jeder Art und Rangstufe zu gründen und zu leiten und diese



— 194 —

freien, kircheneigenen Schulen als das erstrebenswerte Ideal gegen
das staatliche Schulmonopol zu behaupten, beschwört, wenn das auf
Kosten von Minderheiten oder auch nur Andersgläubigen und
Nichtgläubigen geschieht, Problematik und Polemik eines neuen
«Kulturkampfes» herauf, der dem Zeitalter freiheitlicher Pluriformität und
den Zeichen moderner Zeit trotz aller positiven Darstellung christlicher

Erziehung nicht mehr gemäss ist, zumal das Konzil in der

Erklärung über die Religionsfreiheit diese Freiheit jetzt auch auf
seine Fahnen geschrieben hat.

Hier gilt das bereits früher Gesagte (siehe unter 7). Die
Durchsetzung der Ziele menschlicher Bildung zur Entfaltung der
Persönlichkeit in Einübung in gesamt-menschliche Kultur, in Gewinnung
von Erkenntnis der Welt, des Lebens und des Menschen selber zum
Wohle der irdischen Gemeinschaft, wie es im 8. Kapitel der Erklärung
zum Ausdruck kommt, ist eine so allgemein menschliche Aufgabe,
die von allen erfüllt und an allen in Gleichheit und Gemeinsamkeit
erreicht werden sollte und müsste, dass es dazu nicht eigens kirchlicher

Schulen bedarf, sondern als allgemeine Aufgabe jeder Schule

bezeichnet werden muss. Auf Grund des staatlichen Schulzwanges
in allen Kulturländern hat die Kirche in allen demokratischen Staaten

die legitime Möglichkeit, in ihrer Glaubensunterweisung und

ihrem schulischen Religionsunterricht die ihr je eigene Aufgabe und

ihre Ziele durchzusetzen und zu erfüllen, zwar nicht in Zwang - das

widerspräche göttlichem Heilshandeln -, sondern im freien Angebot
des Heiles durch ihre Diener (Geistliche, Katecheten und Lehrer).
Die Kirche muss lernen, sich mit der Tatsache abzufinden, dass sie

nicht mehr wie etwa im Mittelalter alleiniger Kulturträger und

Kulturvermittler ist. Sie muss ihren mehr und mehr schwindenden
Einfluss in Selbstbescheidung zur Kenntnis nehmen. Die Macht der

Kirche ist nicht mehr Realität in diesen Zeiten fortschreitender
Säkularisation und Verweltlichung und Kirchenentfremdung breiter
Massen. Die Kirche wird sich «damit abfinden müssen, dass die

konfessionelle Form der Schule nicht schlechthin die Konkreti-
sationsform der Schule ist, die der Staat im Auge hat, wenn er

«Schule» denkt und will; die Zeit der staatlich-konfessionellen
Schulen und gar die Zeit, in der solche Schulen ungefähr die einzigen

vom Staate faktisch zugelassenen und errichteten waren, schein

vorbei» (Schön a.a.O. S.387). Trotzdem und obwohl die Kirche sich

beim Kampf um die Durchsetzung der Konfessionsschule oft weit'

gehend «mit einer Grundbildung oder einer elementaren Lebenshin0



— 195 —

begnügte und darum die Einübung in ein bestimmtes, religiös
geprägtes Klima als tragender und wichtiger ansah als die detaillierte
Einübung und theoretische Einführung in die gesamte kulturelle,
physikalische, biologische und wie auch immer anders strukturierte
Gesamtwelt» (Schön a.a.O. S.385) und somit eher ein katholisches
Bildungsdefizit in Kauf nahm, als auf die Konfessionsschule zu
verzichten, verpflichtet die Erziehungserklärung alle Verantwortlichen,
sich für die Konfessionsschule in beharrlichem Kampf einzusetzen,
sowie es vor allem der deutsche Episkopat wiederholt getan hat und
tut. So besteht die Gefahr, dass «eine sachlich-pädagogisch schlechte
katholische Schule der Kirche abträglicher ist als eine nichtkatholische,

aber sachlich und fachlich gute Schule» (Schön a.a.O. S.384).
Heute sind die allgemeinen Aufgaben schulischer Erziehung weit
grösser und umfassender, universaler und auch differenzierter und
Verlangen darum eine spezifizierte Lehrerausbildung für die einzelnen
Fächer, die unabhängig von religiöser und kirchlicher Bevormundung
ganz allgemein gewährleistet und vollzogen werden muss. Die von
Kennern der Lage so nüchtern gegebene Gegenwartsanalyse (vgl.
S-G.Fudalla «Die Gegenwart als Patient», Lichtenberg 1964 und
«Handbuch der Pastoral» Bd. 11/1, S. 178ff.) lässteine Garantie, dass
die Konfessionsschule allein das aller kirchlicher und religiöser
Erziehung vorgegebene Ziel unfehlbar erreicht, nicht als gegeben
erscheinen. «Gerade dort, wo gezielt und tendenziös die Einübung des

Jungen (Juristen in das pure, keimfreie katholische Milieu durch die
Pure katholische Schule angestrebt war, hat man faktisch auch schon
°ft - als psychologische Verkehrung und Reaktion - den Überdruss,
Widerwillen und zumindest die pure Passivität erreicht.» «Formen
v°n Erziehung, Untcrrichtung und Schulen waren niemals und können

niemals der Kirche eine Garantie für ihren adäquaten, hier und
Jetzt erfolgreichen Vollzug sein» (Schön a. a. O. S. 387). Die vor allem
111 den höheren Schulen gegebene Simultaneität aller Konfessionen
asst den Kampf um die Konfessionsschule sowieso nur für eine

re'ativ kleine Gruppe, eben die der Grundschule und die der
Volksschule verbleibenden Schüler in »4ktion treten und kann die
aill'gewandten Mittel in Mühe, Ereiferung und Diffamierung nicht
echtfertigen. Der immer mehr aussichtslose Kampf um die
Konfessionsschule - die Eltern entscheiden sich mehr und mehr für die

christliche Gemeinschaftsschule - ist nur ein Rückzugsgefecht, bei
elchem man bereits durchlöcherte Bastionen verteidigt, alldieweilen

aer Feind (Unkirchlichkeit, Gottentfremdung, Verweltlichung usw.)



— 196 —

bereits innerhalb der Mauern steht. Man soll nicht die Scheune
retten wollen, wenn das Wohnhaus in hellen Flammen steht. Und wo
die Familie in ihrer substanziellen Gottesaufgabe versagt, kann man
den Glauben der Kinder nicht schaffen oder retten mit der als
Allheilmittel bezeichneten Konfessionsschule, die man als Bastion

gegen den Unglauben mit letzter Macht und Anstrengung verteidigen
zu müssen glaubt. Eine noch so gute Schule wird die Erstlingszeit
kindlicher Glaubensmöglichkeit, wenn sie daheim im Elternhaus
versäumt und verfehlt wurde, niemals vollwertig ersetzen können.
Ist es nicht eigentlich ein Zeichen der Schwäche und das Eingeständnis

des Versagthabens, wenn von kirchlicher Seite angesichts der
veränderten Lage kirchlicher Gegebenheiten immer noch versucht
wird, sich den Vorteil des verfassungsmässig garantierten
Elternrechtes zur Durchsetzung einer homogenen Schule der eigenen Religion

zunutze zu machen auf Kosten der ausgeschlossenen
Bekenntnisminderheit, da wo man eben Mehrheit und Macht dazu hat Eine
solche Anmassung eines alleinigen Erziehungsmonopols stellt doch
die Bildungsmöglichkeit für die Gesamtheit und damit den Grundsatz

der Gleichheit aller in Frage. Erinnert sei hier an das bereits
erwähnte katholische Bildungsdefizit und an das unmögliche
Festhalten an sogenannten Zwergschulen, vor allem auf dem Lande,
anstelle der Schaffung von leistungsfähigen Mittelpunktschulen.
Der auch in den deutschen Ländern (hier liegt ja die Kulturhoheit
bei den einzelnen Bundesländern) sich mehr und mehr abzeichnende

Trend zur Gemeinschaftsschule (sogar im vorwiegend katholischen
Bayern, wo bisher die Bekenntnisschule die Regelschule war, hat

man unter dem Zwang der Verhältnisse der Gemeinschaftsschule so

etwas wie ein moralisches Reifezeugnis ausgestellt, obwohl das

gestartete Volksbegehren der FDP zur verfassungsrechtlichen
Gleichstellung der christlichen Gemeinschaftsschule mit der
Bekenntnisschule trotz der erreichten Zahl von mehr als 400 000
Unterschriften infolge klerikalen Druckes vor allem in den ländlichen
Bezirken nicht zum Zuge kam. In Baden-Württemberg ist seit

Februar 1967 die christliche Gemeinschaftsschule endgültig die

Regelschule geworden, nachdem die CDU ihrem neuen Partner, der

SPD, nachgegeben hat. In Nordrhein-Westfalen stehen noch schwere

Kämpfe bevor, in die sich bereits höchste römisch-katholisch6

Stellen, wie der Vatikan und Kardinal Jäger, der sich nicht scheu*»

von Verfassungsbruch zu sprechen, eingeschaltet haben) ist eviden

und nicht mehr aufzuhalten. In manchen Ländern stehen noch Aus-



— 197 —

einandersetzungen bevor, doch die Zeichen der Zeit sprechen
eindeutig für die christliche Gemeinschaftsschule, auch wenn sie nach
wie vor von römischer Seite immer noch als «freie» d.h. ungläubige
Schule oder freigläubige hingestellt wird.

b) Man sollte aber auch nicht vergessen, dass die Frage der
konfessionellen Schule vor allem eine Frage nach dem konfessionellen
Lehrer, seiner Ausbildung und seiner Stellung ist. Denn der Kampf
Um die Konfessionsschule wird vor allem auf dem Rücken der Lehrer
ausgetragen. Damit wird der Lehrer und der Lehrerstand einfach
überfordert, steht und fällt doch die konfessionelle Schule mit dem
konfessionellen Lehrer. Seine Gläubigkeit ist doch erst der Garant
für das Wirksamwerdenkönnen der konfessionellen Schule als kirchlicher

Einflussanstalt. Damit aber ist der Lehrer der Kontrolle der
Kirche übergeben, die seine gläubige Kirchlichkeit als Voraussetzung
seiner Berufung und seines Wirkens bescheinigen muss. Hier sucht
die Kirche ihre Einflussmöglichkeit zu wahren. Das aber birgt die
Gefahr eines Heuchlcrtums in sich, wie Klaus Wegenast feststellt
(Handbücherei für den Religionsunterricht, G.Mohn, 1965, Bd. 1

S.71).
Man sollte daher dem Lehrerstand nicht unnötige Lasten

auferlegen, weist doch die Erziehungserklärung mit Recht auf die
schwere Aufgabe dieses Berufes hin, für den sie sorgfältige
Vorbereitung und das Vertrautmachen mit den Ergebnissen moderner
Pädagogik gemäss «den fortschrittlichen Errungenschaften der
Zeit» fordert.

c) So zeigt sich nunmehr angesichts der veränderten Lage und
angesichts der nicht mehr länger vertretbaren Forderung nach der
Konfessionsschule, dass die Kirche mehr und mehr zur Durchsetzung
mrer Präsenz in den Schulen jenen »Ausführungen des Kapitel 7 der
Erklärung Geltung und Durchführung verschaffen muss, die von den
uichtkatholischen Schulen handeln, in denen auch katholische
Schüler unterrichtet werden. Hier wird den veränderten Zeitverhält-
Uisson tatsächlich Rechnung getragen, indem es nunmehr statt um
Bewahrung und Verharren in einem Gettodasein um wirkliche
Bewahrung christlicher Existenz von Seiten der Lehrenden (Priester
und Laien) und der Lernenden geht, um Auseinandersetzung mit der
Umwelt, um alters- und situationsgemä»sse Verkündigungs- und
^ukliche Heilsvermittlung. Hier kann die kirchliche Präsenz sich
auswirken im Religionsunterricht, der alle erreichen kann und der
aie Aufgabe hat, die je eigene und besondere christliche Welt- und



— 198 —

Lebensanschauung zum entscheidenden Bildungsfaktor werden zu
lassen nach dem Willen des Elternhauses und auch der jeweiligen
Religionsgemeinschaft. Hier kann die Kirche als missionarische,
brüderliche Gemeinde am Ort wirken und versuchen, der Verschu-

lung der Glaubensunterweisung entgegenzuwirken durch lebendigen
Gemeindebezug, dass der Unterricht nicht lediglich als Schulfach
neben anderen Fächern Glaubensbelehrung bringt, sondern zu einer

lebendigen Einführung in glaubende, Liturgie feiernde Gemeinde

mit apostolisch-missionarischer Ausrichtung wird. Ein von der
Gemeinde isolierter Unterricht ist lediglich Wissensvermittlung und
erwirkt noch nicht das lebendige Jüngersein und wird nicht retten
können, was Gemeinde oder Elternhaus längst verloren hat.

Die Präsenz der Kirche in diesen Schulen ist durch «die gebührende

religiöse Freiheit» gegeben, deren Gewährung nicht nur, wie
die Erklärung meint, eine zu lobende Tatsache ist, sondern eine

unabdingbare Voraussetzung und ein notwendiges Konstitutiv
menschlicher Existenz, deren Recht auf Freiheit ein göttlich
gegebenes ist. Hier kann und soll die Kirche im unterrichtlichen Vollzug
christliche Erziehungsziele verwirklichen, wie die Erklärung sie

nennt als Vollendung der christlichen Persönlichkeit zum Glauben
im Dienste des Gottesreiches in einem «vorbildhaften und apostolischen

Leben», als « Sauerteig des Heiles für die menschliche Gemeinschaft»,

zur Befähigung eines Menschseins in Mündigkeit und Reife,

zu einem Leben der Liebe als Ertüchtigung zur Mitmenschlichkeit in
ökumenischer Weite und Universalität, zu einem Sein in Christus für
Gott und ewiges Leben. Dazu gehört auch das Mit-den-andern-Leben,
der lebendige Dialog mit allen, auch den Andersgläubigen und
Andersdenkenden. Dieser kann nie früh genug beginnen in einem Geist

echter, in der christlichen Vollkommenheit rivalisierenden Toleranz,
die alle Menschen als von Gott geliebt und in Christus zu Gott
gerufen ansieht. Dieser Dialog geschieht am ehesten in einer «offenen»

Schule, die nicht auf Bewahrung in einem Gettodasein aus ist,
sondern in Weltoffenheit zu einer christlichen LIaltung in Mitmenschlichkeit

und Sachlichkeit ertüchtigt in einem sinnerfüllten,
gottgeweihten Leben. Und wo immer die Präsenz der Kirche in der

Schule getragen wird von einer missionarischen Gemeinde, wo vor

allem die Eltern als wesentliches Konstitutiv der Erwachsenengemeinde

sich ständig weiterbilden, an ihren Kindern und mit ihren

Kindern wachsen und durch diese Einfluss nehmen auf die Schule

und deren Geist, und wo Lehrer und Katechetenpersönlichkeiten



— 199 —

(Priester oder Laien) in ihrem Glauben das Dasein Gottes
transparent machen, da wird, christliche Erziehung geleistet, auch wenn
dies nicht in einer Konfessionsschule sondern «nur» in einer (christlichen)

Gemeinschaftsschule geschieht.
9. In den nun folgenden Kapiteln ist die Rede von den

Hochschulen und den theologischen Fakultäten. Wohltuend klingt die
Betonung «der für die wissenschaftliche Forschung nötigen
Freiheit», die dem Ende der kirchlichen Bevormundung und Knebelung
der Wissenschaft Rechnung trägt. Dass sich die Einheit von «Glaube
und Vernunft in einer Wahrheit treffen», ist hier weniger beschwörend

als für den gläubigen Christen selbstverständlich ausgesagt. Ob
die Nennung des Thomas von Aquin ein Festhalten an Scholastik
und deren Methodik meint, ist aus dem Text weiter nicht zu
entnehmen. Die Präsenz «christlicher Weltanschauung» durch kirchliche

Universitäten zur Heranbildung von Studierenden zu «Zeugen
des Glaubens für die Umwelt» ist sicherlich eine berechtigte Erwartung,

die die Kirche an die Universität stellt, aber der Hinweis auf
die Mehrung und eine «angemessene Verteilung der katholischen
Universitäten und Fakultäten in den verschiedenen Kontinenten»,
Sowie der weitere Hinweis, «an katholischen Universitäten, an denen
keine theologische Fakultät besteht, einen Lehrstuhl oder ein
Institut für Theologie zu unterhalten», lässt auf die Absicht schlies-

sen, auch hier kirchlichen Einfluss zu nehmen oder zu verstärken,
damit die «öffentliche, dauernde und umfassende (Gegenwart der
christlichen Weltanschauung gewährleistet» ist. Doch ist auch hier
die Möglichkeit bevormundender kirchlicher Einflussnahme am
schwinden, denn die Kirche ist nur ein Kulturträger neben anderen.
Harum bleibt als oft einzige Möglichkeit, wie die Erklärung richtig
sieht, die Sorge um die einzelnen Studenten, um ihre «geistliche
Bildung» durch Errichtung von Heimen zur Heranbildung einer
christlichen Elite in Lehre und Forschung zur Behebung des
katholischen Bildungsdefizits. In Kapitel 11 werden die theologischen
Fakultäten angesprochen, die aufgerufen werden (gemäss dem Dekret
übor die Ausbildung der Priester) zu gründlicher theologischer Arbeit
zUr Befähigung der werdenden Priester zum ökumenischen Dialog
und zur Auseinandersetzung mit Fragen der wissenschaftlichen

Forschung im allgemeinen.
10. Im letzten Kapitel wird aus universaler Verantwortung

heraus eine Koordinierung aller Kräfte gefordert, die einen
weltweiten Austausch und eine befruchtende Zusammenarbeit in Tagun-



— 200 —

gen, Aufteilung von wissenschaftlichen Forschungsgebieten und
Professorenaustausch ermöglichen soll.

Im Schlusswort der Erklärung ergeht ein Appell an die Jugend,
den Beruf des Erziehers und seiner Aufgabe zu schätzen und zur
Übernahme sich bereit zu finden. Die Erklärung dankt allen
Erziehern, die ihren Beruf als Lebens-« opfer» ansehen zur Förderung
der inneren Erneuerung der Kirche und deren «segensreiche
Präsenz» in der heutigen Welt.

So ist diese Erklärung trotz des starren Festhaltens an
Überholtem und nicht mehr Zeitgemässem doch in ihrer Aufgeschlossenheit

moderner Pädagogik im allgemeinen und der weltweiten Aufgabe
der Kirche einer gottentfremdeten Welt gegenüber zu begrüssen,
wenn auch dem weltoffenen ökumenischen Geist noch kein voller
Durchbruch erlaubt wurde. Darin steht diese Erklärung dem Dekret
über den Ökumenismus und der Erklärung zur Religionsfreiheit
leider etwas nach. Auch dürfte das bereits anfangs erwähnte Fehlen
einer Gesamtplanung pastoraler Erziehungsaufgaben, von denen die

schulische Unterweisung nur ein Teil ist, als Mangel empfunden
werden. Doch muss das so unterschiedliche Gefälle in Erziehung und

Bildung innerhalb der Völker und der Völker der Welt untereinander
als ständiger Anruf zur Überwindung und Angleichung bei der

Beurteilung dieser Erklärung, die ja wohl als sehr allgemein gehalten
bezeichnet werden darf, berücksichtigt werden. Die Tatsache, dass

die nicht-katholische Schule nicht gerade als Idealform für eine

christliche Erziehung angesehen wird, ist für eine Erklärung von
dieser Seite durchaus verständlich. Es wird aber für die Zukunft un-

erlässlich sein, dass sich alle Kirchen mit der zunehmenden Verweltlichung

abfinden müssen, um in grösserer Gemeinsamkeit als bisher

durch Überlegung, Forschung und Gebet nach stets neuen Wegen
einer guten christlichen Erziehung und deren Verwirklichung zu

suchen und darum zu ringen.
(Die Zitate aus der «Erklärung über die christliche Erziehung»

sind entnommen der deutschen Übersetzung im Auftrag der
deutschen Bischöfe, Paulus-Verlag, Recklinghausen 1906)

Köln, im Oktober 1966 Wilhelm Korstick


	Zur "Erklärung über die christliche Erziehung" des zweiten Vatikanischen Konzils

