
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 2

Artikel: "Towards Reconciliation" : Zwischenbericht der Kommission für die
anglikanisch-methodistische Kirchenunion in England

Autor: Frei, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 132 —

«Towards Reconciliation»

Zwischenbericht der Kommission für die

anglikanisch-methodistische Kirchenunion in England

Vorbemerkung

« Conversations between the Church of England and the Methodist

Church» betitelte sich jener Bericht, den eine hierzu bestellte
gemischte Kommission aus Mitgliedern der beiden Kirchen im Jahre
1963 als Ergebnis ihrer Beratungen veröffentlicht hatte1. Die darin
enthaltenen Feststellungen und insbesondere die konkreten
Vorschläge zum schrittweisen Vollzug der angestrebten Wiedervereinigung

der beiden englischen Kirchen brachten im Kirchenvolk und

darüber hinaus in der breiten Öffentlichkeit eine Diskussion in Gang»

welche von vorbehaltloser Zustimmung bis zur radikalen Ablehnung
alle Nuancen der Stellungnahme umfasste. Nachdem das Dokument

lokal und regional auch in den kirchlichen Gremien ergiebig

erörtert worden war, schritten im Sommer 1965 auch die zuständigen

gesamtkirchlichen Instanzen - die Konvokationen von Canterbury
und York einerseits und die Methodistenkonferenz auf der andern

Seite - zur offiziellen Stellungnahme, indem sie vom vorliegenden
Bericht in zustimmendem Sinne Kenntnis nahmen, gleichzeitig
jedoch in zahlreichen Punkten wesentliche Vorbehalte anbrachten

und vorerst deren gründliche Abklärung verlangten2. Im Rahmen

dieser ergänzenden Massnahmen gelangten dann die Erzbischöfe von

Canterbury und York auch an die altkatholische Bischofskonferenz

mit dor Bitte um eine offizielle Äusserung. Diesem Wunsche wurd

in der Folge entsprochen, indem die Bischofskonferenz eine Erklärung

abgab, in welcher sowohl die verständnisvolle Sympathie in

die in Gang befindlichen Einigungsbemühungen als auch die
theologisch und ekklesiologisch klar begründeten Einwände und BedeU

ken zu ganz bestimmten - übrigens auch weithin in den beteiligt6
Kirchen selber als fragwürdig empfundenen - Vorschlägen zum Au

druck gebracht wurden3. - Inzwischen hatten die zuständigen I

1 Conversations between the Church of Fngland and tho Method
Church : A Report to the Archbishops of Canterbury and York and the c*

ference of tho Methodist Church, The Epworth Press, 1963. a
2 IKZ 1965, Nr.3, S. 197-200. Vgl. IKZ 1964, Nr. 2, S. 124 ff.; 1963, W-6'

S.121L; 1959, Nr. 2, S. 130; 1957, Nr. 2, S.125.
3 IKZ 1966, Nr.4, S. 193-233.



— 133 —

stanzen der Kirche von England und der Methodistenkirche eine aus
30 Mitgliedern bestehende gemischte neue Kommission bestellt mit
dem Auftrag, alle diejenigen Fragen und Probleme gründlich
abzuklären und einer Lösung entgegenzuführen, deren Erörterung im
vorliegenden Bericht von der einen oder andern Seite als ungenügend
oder als zu wenig eindeutig empfunden worden war1. Diese
Arbeitsgemeinschaft hat seither einen Teil ihrer Aufgabe gelöst und konnte
un März 1967 ihre Ergebnisse in einem «Interim Statement2» der
Öffentlichkeit vorlegen. Innert Jahresfrist hofft die Kommission, auch
die restlichen Probleme behandeln und dann in einem Schlussbericht
die entsprechenden Ergebnisse und Vorschläge unterbreiten zu
können.

Um den soeben erschienenen «Interimsbericht» richtig würdigen
zu können, ist es wichtig zu wissen, dass sämtliche Mitglieder dieser

anglikanisch-methodi»stischen Kommission entschiedene Befürworter
der angestrebten Kirchenunion sind. Dieser Umstand erleichterte
Uatürlich das Zustandekommen einer geschlossenen Stellungnahme
sowohl der Kommission als ganzer, wenn es um konkrete neue
Vorschläge ging, als auch der konfessionellen Gesprächsgruppen unter
sich, wo es galt, bestehende Unterschiede einander gegenüberzustellen.

Gerade diese Tatsache wird jedoch auch die Kritik um so stärker
uerausfordern, so dass man auf den Verlauf der nun einsetzenden
•Diskussion gespannt sein darf. Jedenfalls hat der Verfasser des Leit-

1 Von anglikanischer Seite waren es folgende 10 Punkte: Versöhnungs-
Spttesdienst; Konfirmation; Ehedisziplin; Verwendung von unvcrgorenem
"e'n; Staatskirehentum; Beziehungen zur Kirche von Rom und zu den
orthodoxen Kirchen ; Aufbewahrung der konsekrierten Abondmahlselemente ;

w/.iehungon zur anglikanischen Kirchengemeinschaft; Diakonat; Laien-
'Clebration. Die Methodisten hatten 15 Punkte gonannt: Interpretierung dos
riestertums und des örtlichen Predigeramtes; offene Abendmahlsfeier;

Verwendung von vergorenem Wein und Aufbewahrung der konsekrierton Abond-
j"ahlselemente; Beziehungen zum Weltmethodismus und zu den andern
Freikirchen ; Abklärung all jener zu Stufe 2 gehörenden Probleme, die schon für
?ei} Eintritt in Stufe l'belangreich sind (Staatskirehentum, Teilnahme der
^ai»n an den Kirchenversammlungen, Tätigkeit der Laienprediger, Diako-

issenorden); Ernennung und Befugnisse mothodistischer Bischöfe; Ehe-
lsziplin. gesetzgeberische Massnahmen im Zusammenhang mit Stufo 1 und
orbereitnng entsp,.ochender Entwürfe; Problem der Geistlichen und Amts-

neìf°r' Welche aus Gewissensgründen am Versöhnungsgottesdienst nicht teil-
I l"00 können; Weiheformular für Ordination in beiden Kirchen; Status

j. eher Amtsträger, welche als nicht bischöflich Ordinierte sich der Metho-
»tenkirche nach deren Antritt von Stufe 1 anschliessen: Spendung des
oendmahles durch Laien; das Opferverständnis der Abendmahlsfeier; die
eologiacrien Folgerungen der Kindertaufe einschliesslich der taufbedingten
ledergeburt ; Abklärung der Begriffe «Schrift» und «Tradition» im Bericht.

]yr,i Towards Reconciliation, 'l'hc Interim Statement of the Anglican-
ethodist Unity Commission. London SPCK and The Epworth Press, 1967.



— 134 —

ai'tikels in der «Church Times» nicht ganz unrecht, wenn er bereits

am Tage nach der Veröffentlichung dieses Berichtes den Vorwurf
erhob, es sei im Bericht sehr wenig zu spüren von dem Bewusstsein,
dass es in den beteiligten Kirchen namhafte Gruppen von Mitgliedern
gebe, die entweder mindestens voller Bedenken oder sogar voll
entschiedener Ablehnung seien gerade hinsichtlich der höchst
prinzipiellen Fragen, um die es in den gemachten Vorschlägen gehe1.

Inzwischen haben bereits die Konvokationen von Canterbury
und York in einer am 27. April 1967 in London abgehaltenen gemeinsamen

Sitzung mit nahezu einmütiger Zustimmung den Bericht
zuhanden der Kirche von England entgegengenommen und zugleich
die Bischöfe ersucht, dafür besorgt zu sein, dass demselben in allen

Diözesen die grösstmögliche Aufmerksamkeit geschenkt werde. Die
Methodistenkonferenz wird ihrerseits im kommenden Juli dazu
Stellung nehmen2.

Zum Inhalt des «Interim Statement»

1. Einleitung. Gleich zu Beginn wird ganz offen die Absicht der

Kommission erwähnt, «das Möglichste zu tun, um unsere Kirchen
dem Ziel der Versöhnung entgegenzuführen und sic für die organische

Vereinigung vorzubereiten3». Wir vernehmen ferner, dass mit den

Vertretern der beiden beteiligten englischen Kirchen auch je ein

Anglikaner und Methodist aus Schottland und Wales in der
Kommission mitarbeiteten und dass bei einer Vollsitzung Beobachter der

presbyterianischen und kongregationalistischcn Kirche zugegen
waren4. Dankbar wird anerkannt, dass die bisherigen gemeinsamen
Bemühungen vielerorts bereits zu einem spürbar besseren gegenseitigen
Verhältnis führten, das sich in zunehmendem Vertrauen und
vermehrter Achtung äussere. Die Kommission scheint aber zugleic'1

auch berechtigten Anlass zu haben, beide Kirchen dort, wo es nötig

ist, zu intensiverem Bemühen um besseres Sich-Kennen- und -Ver-

stehenlernen und zu vermehrtem Gebet um wechselseitige Liebe und

Sympathie aufzurufen.
Die Kommission begrüsst sodann jegliche Meinungsäusserung

auf breitester Basis und nimmt solche bis I.September 1967 auch

schriftlich entgegen.

«Church Times» vom 17.März 1967, S. 12.
; «Church Times» vom S.Mai 1967.
A.a.O. S. 1.

A.a.O. S.2.



— 135 —

Einige einführende Bemerkungen leiten zu den nachfolgenden
grundsätzlichen Kapiteln über, deren erste drei lehrhafter Natur sind
und die dogmatische Grundlage für den mehr praktisch-liturgischen
-Teil bilden. Von besonderer Aktualität ist der Passus, welcher der
Erläuterung des Formulars für den Versöhnungsgottesdienst
beigefügt wird und sich mit der heikein Frage hefasst, was mit denjenigen

anglikanischen und methodistischen Amtsträgern zu geschehen
habe, welche aus Gewissensgründen nicht in der Lage sein werden,
am Versöhnungsgottesdienst teilzunehmen. Wörtlich wird dazu
ausgeführt :

«Die Kommission ist sehr besorgt um diejenigen anglikanischen
Priester und methodistischen Minister, welche trotz aller Bemühungen
um eine Lösung ihrer Schwierigkeiten sich aus Gewissensgründen nicht
m der Lage fühlen könnten, am Versöhnungsgottesdienst teilzunehmen.
Beide Kirchen, das ist unsere Gewissheit, dürften den Wunsch haben,
mit Verständnis, Nächstenliebe und Gerechtigkeit an dieses Problem
heranzutreten. Sicher ziehen wir keinerlei Einschränkungen in Betracht,
womit das Amt dieser Leute während der Stufo 1 belegt würde, mit
Ausnahme derjenigen, welche sich unweigerlich dieser Gefahr aussetzen,
indem sie sich aus Gewissensgründen unfähig erklären, die allgemeine
Geisteshaltung ihrer Kirchen anzuerkennen. Ihr legaler und kirchlicher
Status in ihren Kirchen wird dadurch jedoch nicht beeinträoht igt werden.
Wirwerden unsmit dieserAngelegenheit ausführlicher in unserem Schlussbericht

befassen1.»

Zu diesem besonders heikein Punkt äusserte sich im Verlaufe
^r gemeinsamen Sitzung der beiden Konvokationen vom 27. April

Jß7 als Kommissionsvorsitzender der Bischof von London, Dr.
K- Stopford, indem er die Versicherung abgab, dass im Falle der Ver-

uklichung dieses Unionsplans keinerlei Druck auf irgendeinen
riester oder Prediger ausgeübt werde, der aus Gewissensgründen

111 Versöhnungsgottesdienst nicht teilnehmen könne. Gravierend
erde das Problem erst beim Übergang von Stufe 1 zu Stufe 2 für
en Fall, dass es dann Geistliche geben sollte, welche aus Gewissens-

grunden ihr Amt in der vereinigten Kirche nicht weiterführen könn-
en' Er habe jedoch die Zuversicht, dass es im Verlaufe von Stufe 1

geiingen werde, alle Differenzen des Glaubens und der kirchlichen
raxis in dem Masse zu bereinigen, als die beiden Kirchen in gegen-

igem Verständnis der Lehre und des Brauchtums ineinander-
achsen, so dass es denkbar sei, dass es dann überhaupt niemanden
enrgebe, der nicht mit gutem Gewissen den entscheidenden Schritt
n könne. Sollte es dennoch der Fall sein, würde er mit grösstmög-

!5^Liebe behandelt2.

I A-a. O. S. 3 f.
«Church Times» vom 5.Mai 1967.



— 136 —

Dieser für Anfang 1968 in Aussicht gestellte abschliessende und
zusammenfassende Bericht soll neben dem hier bereits veröffentlichten

dogmatischen und liturgischen Material, das nochmals revidiert
werden wird, sofern es sich als nötig erweist, alle Erklärungen und

Vorschläge enthalten zu sämtlichen Fragen, welche dieser Kommission

zur Behandlung überwiesen wurden. Diesbezügliche Andeutungen

lassen erkennen, dass die Vorarbeiten hierfür bereits im Gange
sind.

Für die wichtige Frage, welche Konsequenzen die geplante
Union auf die Interkommunion der Kirche von England mit anderen
Kirchen habe, wird darauf verwiesen, dass eine besondere Kommission

gegenwärtig mit der Ausarbeitung eines entsprechenden
Berichtes beschäftigt sei. Sie fügt bei, dass sie denselben mit Interesse

erwarte, weil dessen Ergebnisse einen unmittelbaren Einfluss auf die

weitere Gestaltung der anglikanisch-methodistischen Beziehungen
in England haben könnten1.

Ebenso wichtig sei die Frage, in welcher Weise die angestrebte

vereinigte Kirche die volle kirchliche Gemeinschaft, welcher sich

gegenwärtig die Methodistenkirche mit ihresgleichen und andern

Kirchen in aller Welt erfreue, die jedoch der bischöflichen Sukzession

ermangeln, beibehalten könne. Für Stufe 1 dränge sich eine

Modifikation nicht auf, doch müsse daran erinnert werden, dass die

Methodistenkonferenz im Jahre 1964 erklärt habe, sie verstehe den

Unionsplan in dem Sinne, dass diese Beziehungen auf keiner Stule

gefährdet würden2.
Der einleitende Teil wird mit einer kurzen Übersicht über die tO

England selber und in andern Teilen der Welt seit 1963 in Gang

gekommenen zwischenkirchlichen Gespräche beschlossen. Diese
Tatsache sei für die an diesem Dialog beteiligten Gesprächspartner ein

zusätzlicher Ansporn, eifrig, rasch und verantwortungsvoll für die

gegenseitige Versöhnung zu arbeiten. «Einheit ist Gottes Wille fu1

Seine Kirche. Wir glauben, dass die Versöhnung unserer beiden KU"

chen die unmittelbare Aufgabe sei, welche Gott uns auferlegt ha

als unsern Teil im Vollzug Seines Willens, und wir glauben, dass Sein

unermesslichen Hilfsmittel uns für diesen Zweck zur Verfügung
stehen, wenn wir Ihm gehorsam sind.»

«Das uns gesteckte Ziel ist nicht die Schaffung einer attraktive
und imponierenden kirchlichen Organisation, sondern ein neuer «

1 A.a.O. S.5.
2 A.a.O. S.5.



— 137 —

norsam gegen den offensichtlichen Willen Gottes. Mit immer grösserer

Dringlichkeit werden wir aufgerufen, die Sendung der Kirche
zu fördern, in Übersee so gut wie daheim, indem wir unsere Einheit
vertiefen: unserer Nation als eine dienende Kirche zu dienen, das
"olk unserer Nation mit einer christlichen Lehre zu unterweisen und
der Welt mit einer Stimme unsern gekreuzigten und auferstandenen
Erlöser zu bezeugen. ,Er ist unser Friede', und er hat uns gesandt zu
Verkündigen .Friede den Fernen und Friede den Nahen1'.»

2. Schrift und Tradition. Dieses Kapitel knüpft an entsprechende
kätze im Bericht von 1963 an, deren erster schon eindeutig die Hei-
uge Schrift als «the supreme standard of faith and morals in the
Church» bezeichnet, während der andere das Wesen der Tradition
Vielleicht etwas zu wenig präzis einfach als « handing down of the faith
rroui one generation to another» umschreibt. Es wird indessen betont,
dass mit diesen Aussagen die Heilige Schrift als alleinige und
autoritative Quelle « aller zum ewigen Heil notwendig erforderlichen Lehre »

anerkannt werden solle und sie somit für die Kirche die Norm und den
^lassstab dogmatischer und ethischer Unterweisung, des
Gottesdienstes und der praktischen Anwendung für jedes Zeitalter darstelle2.

In bezug auf «Wert und Grenze der Tradition» wird einerseits
eetont, Tradition im Sinne des Aktes steter Weitergabe alles dessen,
was wir mit « Christentum » zu bezeichnen pflegen, aber auch im Sinne
aes weiterzugebenden Inhaltes selber habe seinen Ursprung im
unaufhörlichen Wirken des Heiligen Geistes, der die Kirche in alle
Wahrheit leitet, und sei darum «heilig» und dürfe mit Recht als «der

e°endige Strom des Lebens der Kirche » bezeichnet werden. Andereres

komme der Tradition an sich bei aller Ehrwürdigkeit keine Automat

zu, sondern sie habe stets wieder neu sich prüfen zu lassen am
eugnis der Heiligen Schrift, der sie als Dienerin untergeordnet zu

Weibenhabe3.

Zum Beweise dafür, dass das Prinzip von der Suprematie der
ehigen Schrift in beiden Kirchen eindeutig und klar niedergelegt
t> Werden zuerst die entsprechenden Sätze aus den 39 Artikeln der

Kirche von England (aus Art. VI, VIII, XXI, XX und XXXIV)
„ hierauf aus der Unionsurkunde der Methodistenkirche
angeführt.

A.a.O. S.5
A.a.O. S.6.
A.a.O. S.7/8.



— 138 —

Im Schlussabschnitt dieses Kapitels wird mit aller Offenheit
darauf hingewiesen, dass innerhalb dieses umschriebenen Bereichs

von Übereinstimmung und der durch die offiziellen Bekenntnisschriften

beider Kirchen gesetzten Grenzen Verschiedenheiten der

Auffassung und Akzentsetzung hinsichtlich des Wesens und der
Auslegung derBibel bestehen,wobei dieseUnterschiede in j ederKirche sich

finden und keineswegs bekenntnismässigen Linien verpflichtet sind1-

3. Priestertum und kirchlicher Dienst (ministry). Zunächst wird
daran erinnert, dass der Bericht von 1963 Anlass zu ergiebiger
Diskussion über die Auffassung vom kirchenamtlichen (ministerial)
Priestertum, über die Bedeutung der bischöflichen Ordination und

über das Verhältnis des Versöhnungsgottesdienstes zu diesen beiden

Aspekten bot. Die Kommission erhielt deshalb den Auftrag, sich
insbesondere mit den Fragen der Interpretation des Priestertums und

der Handauflegung im Versöhnungsgottesdienst zu befassen. Das

Ergebnis dieser Überlegungen wird nunmehr in mehreren entsprechend

überschriebenen Abschnitten vorgelegt. Dieser Teil des
«Interim Statement» ist von solcher Wichtigkeit, dass es gerechtfertigt
scheint, die wichtigsten Partien hier im Wortlaut wiederzugeben2 :

«Gemeinsamer Grund: Ordination und Jurisdiktion. Unser
Ausgangspunkt ist die von beiden Kirchen geteilte Überzeugung, dass

Gott will, dass seine Kirche Diener (ministers) des Wortes und dei
¦• 1

Sakramente hat, die zu ihrem Werk pastorale!' Übersicht3 (pastora*

oversight) berufen und beauftragt worden sind durch jene, denen m

ihren Kirchen dazu Autorität verliehen worden ist. Dieses Berufen

und Beauftragen ist Ordination. Auf der Grundlage dieser gemeinsamen

Überzeugung beauftragen beide unsere Kirchen durch den

Akt der Ordination Männer für den Dienst in der universalen Kirche,
obschon es in der Natur des Falles liegt, class keine von ihnen
Jurisdiktion (kirchenamtliche Verantwortung und Status) über ihre eige'

nen Grenzen hinaus übertragen kann. Der Versöhnungsgottesdiens

1 A.a.O. S.9. lfl2 Dio jeweiligen Übersetzungen stammen vom Verfasser dieses ArtlK
und können demzufolge keine offizielle Geltung beanspruchen, weshalb
allen Stellen, wo dio Übersetzung zugleich zu einer interpretierenden im
Schreibung werden muss, der englische Originaltext beigefügt wird.

3 Es darf mit einiger Sicherheit angenommen werden, dass der sonst
Englischen nicht häufig gebrauchte Ausdruck «pastoral ovorsight» vom g1

chisehen Begriff «episkopè» her zu verstehen ist. Damit sieht man sich J°
n

ungewollt vor die Frage gestellt, ob damit nicht fast unbemerkt schon.
diesem frühen Punkt dieser Darlegungen die vollmachtsbedingte gegenseitig
Zugeordnotheit von Episkopat und Prosbyterat bewusst nivelliert werde-



— 139 —

will indessen eine Ausweitung der Jurisdiktion für Diener beider
Kirchen einleiten; von da her, wenn aus keinem sonstigen Grund,
lst es richtig, in ihn (nämlich in den Versöhnungsgottesdienst, der
Ubers.) besondere Gebete für beide Kirchenämter (ministries)
einzufügen. »

«Freiheit der Interpretation innerhalb umschriebener Grenzen. Im
¦^euen Testament werden ordinierte Diener des Wortes und der
Sakramente gewöhnlich ,Presbyter' genannt. Die Frage ist: In wel-
chem Sinne - wenn überhaupt - sind sie Priester Auf diese Frage,
aie weiterhin ökumenische Diskussion hervorruft, wird von
anglikanischer Seite, wie bekannt sein dürfte, ganz verschieden
geantwortet. 1953 machte denn auch die Methodistenkirche zur Bedingung
aer damals in Aussicht genommenen Gespräche, dass ,dieselbe Freiheit

der Interpretation des Wesens von Episkopat und Priesteramt,
Wle sie in der Kirche von England üblich ist, auch der Methodisten-
Kuche zugebilligt werde', und die Kirche von England hat diese Be-

•ugung angenommen. Dies impliziert, dass alle diesbezüglichen Auf-
assungen, welche sich an die durch die anglikanischen bekenntnis-

U!assigen Grundsätze (formularies) abgesteckten Grenzen halten, von
ethodisten so gut wie von Anglikanern legitim vertreten werden

Urfen. In unsern beiden Kirchen haben sich in bezug auf kirchen-
mtliches (ministerial) Priestertum innerhalb der durch ihre be-

enntnismässigen Grundsätze (formularies) gesteckten Grenzen
nterschiedliche Standpunkte entwickelt. Die Kommission ist rest-
s überzeugt, dass das jetzt vorgeschlagene Schema nichts enthält,
as als feindseliges Urteil über die theologische Richtigkeit (sound-
ess) irgendeines dieser Standpunkte empfunden werden könnte.»

^Gemeinsamer Grund: Das Priestertum Christi und der Kirche.
er Bericht vom Jahre 1963 legt den gemeinsamen Grund zu diesem
egenstand, den die Kommission nur erneut bestätigt, wie folgt dar :

1- Es ist unser gemeinsamer Glaube, dass im Neuen Bund des Herrn
Jesus Christus Er allein Priester nach seinem eigenen Recht ist. Er hat
(las eine vollkommene und endgültige Opfer dargebracht, das für die
Sünden der Welt Genugtuung leistete. Er tritt in Ewigkeit für die
Welt fürbittend ein, er ist der alleinige Mittler zwischen Gott und
Menschen; durch Ihn allein versöhnt Gott die Welt mit sich selber.

*• Durch Teilhabe an diesem Seinem priesterlichen Dienstamt ist die
Kirche korporativ ein königliches Priestertum, ein heiliges Volk. In
l,nd unter Christus bietet sie Gottes Vergebung und Gnade der Welt
an, tritt bei Gott fürbittend fur die Welt ein und bietet sich selber
und ihren Gottesdienst als ein lebendiges Opfer Gott dar.

• ¦ Innerhalb des allgemeinen (corporate) Priestertums der gesamten
Kirche hat jeder einzelne Gläubige seine eigene Verantwortung für
COttosdienst, Zeugnis und Dienst, und sein eigenes Privileg auf un-



140

mittelbaren persönlichen Zugang zu Gott in Christus für Vergebung
und Gnade1.

Unterschiedliche Auffassungen werden vertreten hinsichtlich
der Art und Weise, in der die Kirche am priesterlichen Dienstamt
Christi teilhat, doch keine davon beabsichtigt in Frage zu stellen,
dass das Werk der Genugtuung für unsere Sünden das Werk Christi
allein ist.»

Kirchenamtliches Priestertum (ministerial priesthood):
abweichende Ansichten. Seit 1963 hat die Diskussion gezeigt, dass im damaligen

Bericht mehrere Punkte nicht genügend klar zur Darstellung
gelangten und deshalb eingehender Erläuterung bedurften. Es wird

zugegeben, dass innerhalb beider Kirchen Lehrunterschiede hinsichtlich

der in Frage stehenden Probleme bestehen. Diese Differenzen
werden wie folgt dargestellt :

«1. Manche Anglikaner vertreten die Auffassung, (i) dass
Ordination im Rahmen der historischen bischöflichen Sukzession durch

Gebet verbunden mit Handauflegung zusätzlich zu Gnade und Autorität

einen einzigartigen priesterlichen ,character indelebilis'
verleihen; (ii) dass das Amt (ministry) von Presbytern, welche diesen

Charakter haben, durch Christus priesteiiich sei in dem Sinne, dass

a) sie den Leib Christi repräsentieren, indem sie die Eucharistie, m

der die Darbringung Christi (Christ's offering) gegenwärtig gesetzt

wird, Gott darbringen, und b) sie Christus repräsentieren, indem sie

Sündern die Absolution erteilen und indem sie segnen ; (ih) class von

nichtbischöflichen Ordinationen, indem sie von der Norm abgewichen

sind, nicht mit Sicherheit gesagt werden kann, ob sie diesen Charakter

verleihen. Diese Anglikaner glauben, ihre Haltung werde gestütZ
durch den Ordinationsritus von 1662 und dessen Vorrede so gut Wie

durch die Praxis der Kirche von England, indem diese die Zelebra-

tion der Eucharistie und das Erteilen der Absolution auf Bischöfe un

Presbyter beschränken, insbesondere wenn diese Dokumente un

Praktiken im Zusammenhang mit dem anglikanischen Sich-Berule

auf Heilige Schrift und auf die ungeteilte Kirche gesehen werden.
2. Andere Anglikaner nehmen einen andern Standpunkt ein. o1

schätzen das Bischofsamt; sie verneinen nicht, dass der Ruf Gotte

und die Bevollmächtigung der Kirche zum presbyteralen Dienst beid

auf Lebenszeit gelten; sie bejahen, class ein Opfer des Lobes un

Dienstes als Antwort auf Christi versöhnendes Opfer tatsächlich da

1 1963 Report, S.23.



— 141 —

gebracht wird bei der Abendmahlsfeier. Aber sie lehnen ab, dass
lrgendein Teil des Presbyterdienstes des Wortes oder Sakramentes
Priesterlich sei über das Mass hinaus, in dem der Gottesdienst der
ganzen Kirche priesteriich ist. Mit anglikanischen Gottesgelehrten
aer Reformationszeit1 verstehen sie das Wort Priester' einfach als
Synonym für .Presbyter'. Sie können in der Theologie oder Praxis
aes Neuen Testaments keinerlei Begründung finden, das presbyterale
Amt in irgendeinem Sinn als priesteriich (sacerdotal) oder mittler-
Hatt (mediatorial) zu betrachten oder die Ebenbürtigkeit nicht-
lschöflicher Weihen anzuzweifeln oder die Gegenwart und Gnade
nristi in der Eucharistie mit einem repräsentativen Akt der
arbringung durch den .minister' in Beziehung zu bringen.
ur Stützung ihrer Stellungnahme führen sie die Lehre der eng-

ls°hen Reformer und deren Nachfolger an, ebenso die Geschichte
er anglikanischen Beziehungen zu nichtbischöflichen Kirchen und
eren Geistlichen in dem auf die Reformation folgenden Jahrhundert.

Diese Anschauungen über das Priestertum und andere, die zwi-
°hen diesen beiden liegen, bestehen in der Kirche von England in
nerkannter Spannung und Freiheit innerhalb der Einheitlichkeit

erner allgemeinen Praxis.
3. Die methodistische Unionsurkunde (Deed of Union) vom

Jahre 1932 stellt fest: ,Christi „ministers" in der Kirche sind
Verwalter in Gottes Haushalt und Hirten seiner Herde... Die Metho-

lstenkirche hält fest an der Lehre vom Priestertum aller Gläubigen
ncl glaubt folgerichtig, dass es kein Priestertum gebe, das exklusiv
u einem besonderen Stand oder einer besonderen Klasse von Men-
hen gehöre, sondern in der Ausübung seines gemeinschaftlichen

(corporate) Lebens und Gottesdienstes (worship) seien spezielle
^uahfikationen zur Erledigung spezieller Aufgaben erforderlich, und

werde das Prinzip repräsentativer Auswahl anerkannt.'
In der Interpretation dieser Sätze lassen es manche zu, dass ein

mister' zu Recht ,Priester' genannt werden dürfe auf Grund der
er 2 erwähnten Annahme, dass er nämlich in der Ausspendung

es heiligen Abendmahles und in der Leitung des Gottesdienstes des
°lkes Gottes der Repräsentant des Priestertums aller Gläubigen sei,
e|ches die Kirche ist. Andere möchten das Wort ,Priester' für einen
mister' nicht verwenden, damit es nicht ein exklusives Priestertum

itself',2'1?' WhitgUt. Works (Parker Society), III, S.351: «The very word

presbu' 'prie8t')> as i* is usod in our English tongue, soundeth tho word



— 142 —

impliziere, obwohl alle dem ordinierten Amt (ministry) des Wortes
und der Sakramente eine besondere (distinctive) Funktion innerhalb
der Kirche zuschreiben möchten. Methodisten stimmen in der
Bejahung des allgemeinen Priestertums und in der Behauptung überein,
dass ein ,minister' von Gott berufen ist, ein Botschafter an Christi
statt zu sein und ein Repräsentant des ganzen Volkes Gottes.

Die Methodistenkonferenz in ihrer Eigenschaft als Interpretin
der methodistischen Lehre erläuterte im Verlauf ihrer Erklärung
vom Jahre 1960 die Unionsurkunde wie folgt:

Im Amt eines .minister' werden die mannigfaltigen Funktionen des

Amtes (ministry) der Kirche zusammengefasst, und es ist sein Vorrecht,
dieselben auszuüben als der Diener Christi und seiner Mitgläubigen in
der Kircho als einer Gesamtheit, so wie die Kirche unter der Leitung des

Heiligen Geistes ihn bestellen (appoint) soll...
Die Methodistenkirche ist der Ansicht verpflichtet, dass der

ordinierte ,minister' keinerlei Priestertum besitze, das er nicht mit der ganzen
Gemeinde (company von christgläubigem Volk teilt. Aber die [»ehre vom
allgemeinen Priestertum' besteht darin, dass wir als Gläubige teilhaben
am Priestertum unseres grossen Hohenpriesters. Jesus Christus, selber---
In dieses Priestertum Christi werden wird durch den Glauben
hineingenommen, und wir unserseits und in Selbstidentifikation mit ihm bringen

uns selber in äusserst«' Demut und Gehorsam dar als ein lebendig6"
Opfer für Gott. Wir sind .Priester auf Gott hin' (unto God) und. darum
.nehmen auf uns mit Freude das Joch des Gehorsams', wie es uns m1

Gottesdienst (Covenant Service) zur Pflicht gemacht wird. So bedeute
die Lehre nicht, dass jeder Christ das Recht hat, jede Funktion auszuüben

und die beiden Sakramente zu spenden. Denn sie ist nicht ein

Bejahung von Ansprüchen (assertion of claims), sondern eine Erklärung
unseres totalen Gehorsams. Ein methodistischer .minister' ist ein Pi'ie"
ster in Gemeinschaft (company) mit allem gläubigen Volk Christi; ab6

nicht alle Priester sind .ministers' (d.h., wie der Kontext zeigt, ,nicht»u
Träger des Priestertums aller Gläubigen sind ordinierte ,ministei'9 )•

Ordination wird in der Methodistenkirche nie wiederholt. Ein ,ministe
ist Christi Botschafter und der Repräsentant des gesamten Volkes Gotte

Es ist klar, dass die Ansichten von Priestertum und kirchlichem
Amt (ministry), wie sie von und innerhalb der Methodistcnkü'cri
vertreten werden, sich im Rahmen der anglikanischen BekenntniS"

grundlagen (formularies) bewegen und die ,Freiheit der Interpr0
tation des Wesens von Episkopat und Priestertum' sicher dies

in sich schliesst.»
«Der Versöhnungsgottesdienst. Die Beziehung des soeben Gesag

ten zum Vcrsöhnungsgottesdienst ist folgende :

1. Teilnahme am Gottesdienst braucht nicht so betrachtet
werden, als schliesse sie die Annahme eher der einen als der andei

der obenerwähnten Ansichten vom Priestertum in sich. Sie wird n

die Gewilltheit implizieren, in voller Gemeinschaft zu leben mit Ch

sten, welche irgendeine jener Ansichten anerkennen.



— 143 —

2. Von den einzelnen Teilnehmern am Gottesdienst ist zu erwarten,

dass sie damit verschiedenartige und gegensätzliche Auffassungen

hinsichtlich seiner Bedeutung für methodistische Amtsträger
(ministers) verbinden, und dies muss beides zugestanden und akzeptiert

werden. Wenn einige den Gottesdienst als eine bedingungsweise
°der bedingungslose Ordination methodistischer Amtsträger zu einem
Priestertum betrachten, das diese bishernichtausübenkonnten, dann
md andere in beiden Kirchen gewiss, dass es nichts Derartiges gibt.

Wenn darum einige öffentlich erklären, dieser Gottesdienst sei

berichtigt, um Zweifel zu beseitigen, ob methodistische Amtsträger
gegenwärtig Priester in der Kirche Gottes' seien, werden andere in

eiden Kirchen öffentlich die Angemessenheit jeglichen derartigen
*eifels verneinen. Und wenn entweder ein .katholisches' oder ,evan-

gehkales' Verständnis des Gottesdienstes - und sei es auch nur impli-
1 - als die Norm angenommen zu werden scheint, werden manche,
16 auf dem entgegengesetzten äussersten Standpunkt stehen, das
eiühl haben, ihre eigene Überzeugung in bezug auf das Priestertum
Urde kompromittiert werden, wenn sie daran teilnähmen. Die Dis-
ussion seit 1963 hat dies mit Nachdruck deutlich werden lassen.

1 also der Gottesdienst für einige nicht untragbar sein, darf keine
er beiden Kirchen offiziell dessen Bedeutung für methodistische
mtsträger anders definieren als so, dass gesagt wird, er werde Be-
mgungen schaffen, unter welchen alle Anglikaner mit gutem
Geissen jene als ,Priester in der Kirche Gottes' anerkennen können,
e ehen Sinn auch immer sie diesem Satz geben, so dass unsere unab-
SCu'°ssenen Diskussionen über das Priestertum des Presbyters
nerhalb von Beziehungen voller Gemeinschaft und schliesslich in
"er vereinigten Kirche weitergehen können. Die allgemeine Inten-
°U, welche der Gottesdienst von Teilnehmern erfordert, ist dem-
mäxs diese: unsere fortdauernden Differenzen Gott zu übergeben
u auf dieser Basis uns selber samt unseren Differenzen einander

jenseitig zu übergeben.
Aus dem Gesagten »sollte klar werden, dass diese Intention eine

w'i!°re ^echtfertigung hat als diejenige blosser Zweckmässigkeit. Sie
nicht Indifferenz gegenüber den theologischen Fragen dokumen-

en, um die es geht, sondern tiefe Besorgtheit um sie. Im Urteil der

til
mmission ist ein bestimmtes Mass von Meinungsverschiedenheit
r das Priestertum - um mit den Worten des Berichtes von 1963

ZU

e-
~"wl ~ ,niclit unerträglich' in einer verein»6.
"bereinigte Kirche ist vielmehr der beste Kontext für fortgesetzte

r°den - .nicht unerträglich' in einer vereinigten Kirche, sondern



— 144 —

Erforschung der Differenzen, die verbleiben. Wenn die Intention
des Gottesdienstes verantwortungsbewusst akzeptiert wird, dürfen

wir erwarten, dass unter Gott unser gemeinsames Denken über
diesen Gegenstand während der Periode voller Gemeinschaft und

später dann in der vereinigten Kirche theologisch fruchtbar sein

wird. »

«Unveränderlichkeit bischöflicher Ordination. Die Methodisten-
kirche wird gebeten, das historische Bischofsamt zu akzeptieren als

ein Zeichen und Merkmal der Einheit und Kontinuität der Kirche
Jesu Christi. Die Freiheit der Interpretation innerhalb der durch die

anglikanischen Bekenntnisgrundlagen gesteckten Grenzen, auf die

oben verwiesen wurde, umfasst unterschiedliche Ansichten vom

Bischofsamt, welche innerhalb jener Grenzen in der Kirche von England

vertreten werden. Aber der volle Bereich dieser Freiheit der

Interpretation ist nur gewährleistet, wenn die strikteste
Unveränderlichkeit bischöflicher Ordination gewahrt wird. ,Denn, während

es möglich ist, eine „low1 "-Ansicht vom Bischofsamt innerhalb

einer strikten Unveränderlichkeit der Praxis zu haben, wird es

unmöglich, eine ,,high"-Ansicht zu haben, wo mit dieser strikten
Unveränderlichkeit gebrochen wird.'

Das ist der Grund, weshalb ,die strikteste Unveränderlichkei
bischöflicher Ordination' grundlegend für unsere Vorschläge ist.

Anerkennung dieser Tatsache hat notgedrungen zur Folge, dass, wenn

man in volle Gemeinschaft eingetreten ist, alle methodistischen Am*8'

träger auf Stufe 1 mit der Handauflegung ordiniert werden dure

einen Bischof, der in der historischen Sukzession steht und der a

,erster Diener' (Chief-Minister) in der Ordination handelt. Jeghun

Abweichung (variation) von diesem Verfahren (practice) könnte n

als Bruch eines Fundamentalprinzips erscheinen, auf Grund desse

die zwei Kirchen zusammengekommen sein werden.
Die Anerkennung dieser Verfahrensregel wird die Méthodiste

kirche nicht als ganze oder irgendein Einzelmitglied beider Kirch
auf die Ansicht verpflichten, dass das historische Bischofsamt für c

apostolischen Charakter der Kirche wesentlich (essential) sei u

dass dieser Charakter etwas sei, das nichtbischöflichen Kirchen n

wendigerweise fehle.

1 «low» bedeutet «niedrig» im Gegensatz zu «high» «hoch». Diese
den Ausdrücke haben sich seit langem eingebürgert als Bezeichnungen für
anglokatholischo (high) beziehungsweise evangelikal-reformatorische
Richtung innerhalb der Kirche von England. D. V.



— 145 —

Ebensowenig wird die Anerkennung dieser Regel Zustimmung
m sich schliessen zur Ansicht (die irrtümlicherweise als in der Kirche
von England allgemein verbreitet [current] betrachtet wird), dass
die Gnade Gottes, in Jesus Christus den Menschen frei angeboten,
nur durch den Kanal des historischen Bischofsamtes in die Kirche
messe ; noch weniger, dass Zugehörigkeit zu einer Kirche mit bischöflicher

Verfassung eine Heilsnotwendigkeit sei, zusätzlich zum Glauben

an Christus. Keine,solchen Ansichten sind von irgendwelchen
Mitgliedern beider Kirchen gefordert, noch werden sie jemals
gefordert werden.

Die Anerkennung des historischen Bischofsamtes und der ,striktesten

Unveränderlichkeit bischöflicher Ordination' wird einerseits
eher anzeigen, dass man in keiner der Kirchen gewillt ist, die beiden
Kirchen zusammenzubringen in einer Weise, welche zwischen
Anglikanern Spaltungen schaffen würde ; und andererseits ein Verlangen
auf der methodistischen Seite, so voll wie möglich, aber mit Freiheit
^er Interpretation, an einer Form des Amtes (ministry) teilzuhaben,
Welche von der christlichen Vergangenheit ererbt worden ist und die
beste Hoffnung auf Einheit in der ganzen Welt gewährt.»

«Die Handauflegung. Im Neuen Testament tritt die Handauf-
egung in einer Reihe von verschiedenen Zusammenhängen auf. Im
Wirken Jesu und der Apostel verbindet sie sich mit Heilung (Mk. 5,
23 ; 6, 5 ; Apg. 28, 8). Sie verbindet sich mit Ordination in I. Tim. 4, 14
(Slehe auch Apg. 6, 6; I.Tim. 5, 22, sowie II.Tim. 1, 6, wo vielleicht
aut Ordination Bezug genommen wird). Wir finden die Handauf-
egung in Verbindung mit der Bestellung zu weiterer Sendung von
eichen, welche bereits ordiniert sind (Apg. 13, 3), aber auch in

Verbindung mit dem Kommen des Heiligen Geistes (Apg. 8, 17; 19, 6).
s wird auf sie verwiesen - ziemlich sicher mit Bezug auf die Taufe -

m Hebr. (i, 2. Eine ähnliche Mannigfaltigkeit von Verbindungen fin-
et sich im Brauchtum der Kirche im Laufe ihrer Geschichte. In der
raxis der Kirche von England findet sich der Ritus in verschiedenen
nsammenhängen, welche nicht bloss derartige einmalige Handlun-

g n wie Konfirmation und Ordination einschHessen, sondern auch
uere, bei denen Wiederholung möglich ist, wie beispielsweise Akte

°n Segnung und Heilung. In landläufiger methodistischer Praxis
ud die Handauflegung bei der Ordination von Amtsträgern und
akonissen angewendet, bei der Aussendung von Missionaren, und
ar bei Geistlichen und Laien, und schliesslich auch gelegentlich im

esdienst zur öffentlichen Aufnahme von Vollmitgliedern.



— 146 —

In zahlreichen neutestamentlichen Zusammenhängen, in denen
sie vorkommt, symbolisiert die Handauflegung die Absicht, mit
einem andern eine bestimmte Funktion, Gabe, Vorrecht oder
Verantwortlichkeit zu teilen, die man selber von Gott erhalten hat und die

nach Gottes Willen jetzt weitergegeben werden soll. Sie bringt auch

die Selbstidentifikation und Solidarität einer Einzelperson oder einer

Gruppe von Personen mit andern zum Ausdruck.
Im Leben der Kirche ist der Ritus in der Regel von Gebet

begleitet, welches dartut, worum es sich handelt, was der Person, der

die Hände aufgelegt werden, mitgeteilt und für sie erbeten wird.
Dieses Gebet gehört folglich zum Wesen der Handlung, in welcher
die Handauflegung selber die Bedeutung eines äusseren sichtbaren
Zeichens der Anwendung des Gebetes auf ein einzelnes Individuum
hat. Im Versöhnungsgottesdienst muss darum der Schlüssel zum
Verständnis der gegenseitigen Handauflegung (welche schweigend

vorgenommen wird) in den sie umgebenden Gebeten gesucht
werden.

Dass das Auflegen der Hände des Bischofs denjenigen die

Priesterweihe spenden werde, welche sie zuvor noch nicht empfangen
haben, ist zweifelsohne eine mögliche Interpretation des Gebetes,

welches dieser Handlung im Gottesdienst unmittelbar vorausgeht-
Es ist klar, dass manche am Gottesdienst nicht teilnehmen könnten,

wenn ihnen die Freiheit verweigert würde, es so zu interpretieren -
so gut wie manche nicht daran teilnehmen könnten, wenn von ihnen

verlangt würde, es so zu interpretieren. Aber was an dieser Stelle

geschieht, hat eine Bedeutung, welche die Zustimmung aller
abnötigen kann und sollte. Die Handauflegung ist gegenseitig: wie

bischöfliche Hände auf methodistische Amtsträgcr gelegt werden,

so werden die Hände methodistischer Amtsträgcr auf anglikanische
Bischöfe und Priester gelegt. Und jedesmal ist der ausdrückliche

Hauptinhalt des vorausgehenden Gebetes, dass der Geist denjenigen*
welchen die Hände aufgelegt werden, solche Gaben schenken wone>

derer sie bedürfen, um ihr Amt in ihren gegenseitigen Kirchen erfüllen

zu können. Der Ritus erklärt folglich sichtbar, dass die beiden Amte

jetzt versöhnt sind, und die Kirchen, welche sie vertreten, beten darum,

dass jedes Amt ermächtigt werde, mit dem andern die Gaben de

Geistes zu teilen, welche es in seiner Getrenntheit empfangen hat, un

dass die beidenÄmter völligmiteinander identisch werden mögen inde

umfassenderen Mission, die zu unternehmen sie sich eben arl

schicken. »



147 —

«4. Opferaspekte des heiligen Abendmahls.

Einleitung.,Wenn wir miteinander volle Gemeinschaft herstellen
sollen, müssen wir die Gewähr haben, dass es genügend Übereinstimmung

(harmony) in unserer Sakramentenlehre und -praxis gibt, um
gemeinsame Anbetung vor dem Tische des Herrn zu einer tatsächlichen

und einigenden Wirklichkeit zu machen1.' Um zu diesem
"unkt die nötige Gewissheit zu geben, führte der Bericht zuerst
diejenigen Belegstellen an, wo die Sakramentenlehre der Kirche von
England zu finden ist2, und brachte sodann eine ,ziemlich repräsentative'

neuzeitliche methodistische Erklärung über beide Sakramente,
m der Hoffnung, dass Anglikaner sie entgegennehmen würden ,als
em Zeichen dafür, dass es eine ausreichende lehrmässige Basis für
engere Beziehungen im sakramentalen Leben der zwei Kirchen
gibt3'. Die Verfasser der ,Dissentient View' (abweichende An-
8°hauung4) hegten die Befürchtung, dass die Bezugnahmen auf
mdiaristischos Opfer, weil sie nicht genügend abgesichert seien,

Beunruhigung verursachen würden und forderten sowohl in positiver
ls auch in negativer Hinsicht genauere Definition5. Die Methodisten-

Konferenz bat 1965 die gemischte Kommission, ,die Opferaspekte des

eiligen Abendmahls' abzuklären. Die folgenden Abschnitte sind im
Einblick auf dieses Ersuchen verfasst worden.

Gemeinsamer Grund. Innerhalb unserer beiden Kirchen bestehen
eit langem Meinungsverschiedenheiten in bezug aufdie Opferaspekte
es heiligen Abendmahls. Deren Erörterung ist gehemmt und ver-
Unkelt worden durch tiefwurzelnde Befürchtungen, einerseits wegen

• er Messe', andererseits wegen des Verständnisses des Sakramentes
8 »eines blossen Gedächtnisses', wie es oft, doch zweifelhaft, Zwingli
geschrieben wird. Das Vorhandensein dieser Befürchtungen trug
Zu bei, das Ausmass gemeinsamen Bodens zu verdecken, den alle

™ Gespräch beteiligten Richtungen miteinander teilen. Es ist be-
clinend, dass das gegenwärtige methodistische ,Book of Offices'

en Abendmahlsgottesdienst des Prayer Book von 1662 fast unver-
dert enthält. Einige der hauptsächlichen Übereinstimmungen
erhalb und zwischen unsern zwei Kirchen sind :

^Bericht 1963, S.28.
xinA i" ^rt.XXV-XXXI sowio die liturgischon Eormularo im Prayer Book
'ndd3»n Katechismus.

töricht 1903, S.29.
Prinz' •

* dleser * t>is»senticnt View» legte die Opposition ihre Gründe für die
'JP'Çllen Bedenken gegon zahlreiche Funkte in jenem Bericht von 1963 dar.

«ericht 1963, S.61.



— 148 —

1. Es besteht Übereinstimmung, dass beide Sakramente de—

Evangeliums auf göttlicher Einsetzung beruhen und eine immer—
währende Verpflichtung bedeuten.

2. Es besteht Übereinstimmung darin, class das heilige Abend'
mahl ein Zeichen und eine Gelegenheit und ein Mittel der rettendeinz
Gegenwart Jesu Christi bei seinem gläubigen Volk ist, wodurch er=
ihnen die Wohltaten seines einmaligen, vollkommenen und aus

reichenden Opfers mitteilt und sie so enger mit sich selber und in sich—

selbst untereinander vereinigt.
3. Es besteht Übereinstimmung darin, dass wir in dem heiligen

Abendmahl auf Gottes erlösende Liebe antworten, indem wir ihm

unsern Lobpreis und unsere Danksagung, in Gemeinschaft mit der

ganzen Kirche im Himmel und auf Erden, darbringen. Indem wir fi'r
unsere Erlösung Dank sagen, bringen wir Gott unsere Gaben an Geld

und uns selber als seine Diener dar. Alle diese Darbringungen machen

zusammen mit unserer gemeinschaftlichen (corporative) Erinnerung
an das Opfer Christi und mit unserem Ccnies»sen (consume) von Brot
und Wein im Andenken an ihn ,unsere Pflicht und Schuldigkeit und

unseren Dienst' im Ganzen des Ritus aus.
4. Es besteht Übereinstimmung darin, class wir diese als

Antwort zu verstehenden (responsive) Darbringungen machen: durch

die Vermittlung Christi, auf die wir vertrauen; auf der (hundlag0
seines ein für allemal dargebrachten Opfers, auf das wir uns berufen,
und in der Kraft seines Geistes, auf den wir uns verlassen. Es ist als

diejenigen, welche in Christus sind, dass das Volk Gottes sich sclbei

beim Ilerrenmahl ihm darbringt. Als reumütige und glaubende Sünder,

angenommen und erneuert in ihm, stellen sie sich selber dar, um

ganz mit Christus in seinem Tod identifiziert zu werden, so dass sein

auferstandenes Leben immer voller in ihnen sichtbar werde, ,bis das»

er kommt'.
5. Es besteht Übereinstimmung darin, dass die Eucharistie m

keinerlei Sinn ein Wiederholen, Vermehren oder Ergänzen ist de

vollständigen und vollkommenen Versöhnung, welche Jesus Christu

am Kreuz vollbracht hat. Jegliche Auffassung von der Eucharisti
welche impliziert, dass Christi Werk „unvollendet" in dem Sinne w* >

dass wir irgend etwas, das wir tun, hinzufügen, oder dass es n0

wencligerweise wieder getan werden muss, ist als nicht der Sehn

gemäss zu verwerfen1.'

Bericht 1963, S.32.



— 149 —

Diese Übereinstimmungen bilden nach dem Urteil der
Kommission ,hinreichende lehrmässige Basis für engere Beziehungen im
8akramentalen Leben der zwei Kirchen'.

Verschiedenheiten der Überzeugung. Manche in unsern beiden
Kirchen möchten nicht über die Glaubensansehauungen hinausgehen,

welche den gemeinsamen Boden zwischen ihnen bilden. Es
genügt ihnen, ihrem auferstandenen Herrn Anbetung darzubringen,
der um ihres Heiles willen litt, auferstand und auffuhr und gegenwärtig

ist an seinem Tisch, um sich selber allen zu geben, welche ihn
empfangen wollen. Andere würden ihrem Glauben Ausdruck geben
bellen, dass Christus in diesem Sakrament die Früchte seines Ver-
8°hnungsopfers schenkt, indem sie sagen, dass er dies als Antwort
darauf tut, dass wir erneut vor dem Vater seine Wirkkraft geltend
dachen und es ihm darstellen. Das ist die Art und Weise, wie sie
8einen Befehl verstehen, ,Tut dies zu meinem Andenken'. Der Akt
uer anamnesis, übersetzt ,Andenken', stellt nach dieser Auffassung
einen Akt dar, durch den wir vor Gott in Erinnerung bringen, was
'-hristus für uns getan hat. Für diejenigen, welche dieser Ansicht
baldigen, ist dieser Akt des Andenkens eng auf die Konsekration des
¦"rotes und Weines bezogen, damit sie Leib und Blut des Herrn wer-
^n. Manche Methodisten und Anglikaner indessen können nicht
mnreichende biblische Gewähr für dieses Verständnis des Begriffs
'Andenken'im Sinne neuerlicher Darstellung finden. Sie fassen Christi
Befehl eher so auf, als bedeute er, dass in unserem Empfangen der
8akramentalen Gaben von Brot und Wein alles, was Christus für uns
ftt> und alles, was er im Himmel in Ewigkeit für uns tut, im

Geheimnis der Eucharistie wirksam zu unserem Heil uns
zugewendet wird. Unser ,Andcnken an ihn' wird folglich dynamisch
nd wirksam für unsere Heiligung durch das Wirken des Heiligen

Geistes.

Die eucharistischen Kirchenlieder der Brüder Wesley geben dem
Rauben an die ewige Bedeutsamkeit des Opfers Christi, ,als jetzt für
8cnuldige Sünder geschlachtet1 ', machtvoll Ausdruck, doch darüber,

elches der eigentliche Sinn ihrer Bildreden vom Opfer sei, sind sich
le Gelehrten immer noch uneins. Diese Kirchenlieder sind zwar nie
11 den offiziellen Formulierungen methodistischer Glaubenslehro

gerechnet worden, doch bringen ihnen viele in beiden Kirchen hohe

^rtschätzung entgegen.

(je
' «As now for guilty sinners slain», Lied Nr.771 im Kirchongosangbuch

^lethodistonkiroho von England.
10



— 150 —

Diese und ähnliche Verschiedenheiten des Glaubens haben nie

zu einem Bruch eucharistischer Gemeinschaft innerhalb der einen
oder andern unserer Kirchen geführt, sie bilden auch in der Zukunft
kein Hindernis für volle Gemeinschaft zwischen den zwei Kirchen.»

5. Das Diakonat.

Was die gegenwärtige Situation in bezug auf die Vorstufen zum
vollen kirchlichen Amt anbetrifft, stellt der Bericht fest, dass dessen

Form in der Methodistenkirche als Predigerkandidat (Probationer
Minister) ziemlich genau dem anglikanischen Diakon entspricht. Die
Kommission hält es für wünschenswert, dass - wie die beiden
Kirchenämter einander im Episkopat und Presbyterat angeglichen
(assimilated) werden sollen - diese Angleichung auch in bezug auf

das Diakonat folgerichtig zu Ende geführt werden sollte. Um hier
eine allfällige Quelle für Spannung und Streit von vornherein zn

eliminieren, macht sie darum den Vorschlag, die Kandidatenämter
sollten schon auf Stufe 1 einander gleichgestellt werden, und zwar in

der Weise, dass die Methodistenkirche sich überlegen möchte, ob

nicht mit Beginn von Stufe 1 mothodistische Kandidaten für das

Presbyterat nach Beendigung ihres Studiums zu Diakonen geweiht
werden sollten auf Grund des neuen Weiheritus, der für den
Gebrauch in beiden Kirchen vorgesehen ist.

Hinsichtlich der Zukunft empfiehlt die Kommission beiden Kirch

en,wenn möglich in Konsultation mitTheologen anderer christlicher
Konfessionen, eingehendes Studium und eine Bestandesaufnahme
über die gegenwärtigen Amtsstufen für Laien (lay orders of ministry)
in ihrer Bezogenheit zum historischen Weihegrad des Diakons.

Nach ihrer Auffassung sollte dies in sich seh Hessen :

«1. Eine Studie der Geschichte des Weihegrades des Diakons.
2. Prüfung der gegenwärtigen Verwendung dieses Weihegrads.
3. Prüfung, ob ein Bedürfnis besteht oder nicht für ein vollamtlicheS

und ständiges Amt liturgischen und pastoralen Dienstes in
Ergänzung zu dem des Presbyterates, wie es beispielsweise in der

Kirche von England besteht in Form des,Church Army captain •

1 «Church Army» ist eine im Jahre 1882 von Wilson Tarlilo nach de

Vorbild dor Heilsarmee gegründete kirchliche Ereiwilligonorganisation. &i

wirkt im Sinne sozialer Wohlfahrt mit evangelistischer Zielsetzung seit '"
in den Elendsvierteln grosser Städte, in Gefängnissen und Armenhäusoi •

Während dos Krieges sorgte sie auch für Obdachlose, betrieb Soldatenstub6
usw. D.V.



— 151 —

4. Prüfung, ob der Dienst von Laien, welche regelmässig öffentlichen

Gottesdienst leiten und auch predigen (z.B. sogenannte
,Lay Readers' - Laienvorleser - in der Kirche von England, und
,Local Preachers' - Ortsprediger - in der Methodistenkirche)
nicht anerkannt werden sollten als solche, die in dieser Eigenschaft

ein ,heiliges' kirchliches Amt versehen und dazu ordiniert
werden sollten.

"• Prüfung des Standortes von Diakonissenorden in beiden Kirchen.
Ist beispielsweise dieser Stand notwendigerweise als ein Stand
sui generis zu betrachten, wie es gegenwärtig der Fall ist. Oder
wäre es angezeigt, die Schaffung eines Weihegrades für Diakonen
ins Auge zu fassen, der sowohl Männern als Frauen offenstehen
sollte »

Ein Nachtrag umschreibt in Kürze die gegenwärtigen Funk-
l0nen eines anglikanischen Diakons und eines methodistischen
rechgerkandidaten, die einander bereits weitgehend entsprechen1.

Die Kapitel 6 und 7 des «Interim Statement» geben in Kürze
^Uigchluss über «Die Situation in Wales» und «Die Situation in

chottland», wo die Tatsache, dass es sich in beiden Gebieten um selb-
a"dige anglikanische Kirchenprovinzen handelt, auch entspre-
l°nd gesonderte Wiedervereinigungsgespräche bedingt. In Wales
a°en solche in den Jahren 1963 1965 bereits stattgefunden, und ein

eutsprochender Bericht «Anglican-Methodist Union in Wales» ist
er°ffentlicht worden. 1965 haben die zuständigen Instanzen beider
ahsischen Kirchen in positivem Sinne zu diesem Bericht Stellung

Common und die Schaffung eines «Anglican-Methodist (Wales)
egotiating Committee» befürwortet, das seither an der Arbeit ist.

JUdem gehörten je ein Vertreter beider walisischer Kirchen der Kom-
'ssion an, welche die Verhandlungen in England führte. Etwas
ders liegen die Verhältnisse in Schottland. Zwar ordneten auch die
Piscopal Church in Scotland» (die anglikanische Kirche) und die
°ttische Methodistenkirche je einen Delegierten in die englische
mmission ab. Aber während die schottische Methodistenkirche ein

° integrierter Teil der Methodistenkirche in England ist, gehört die
Schöfliche Kirche von Schottland als selbständige Provinz zur
ghkanischen Kirchengemeinschaft, doch sind beide gleicherweise

' eine Minderheiten in einem Lande, wo der Grossteil der Bevölke-

1

Interim Slaloment, S.23



— 152 —

rung entweder der presbyterianischen oder der römisch-katholischen
Kirche angehört. Zudem haben in Schottland die bischöfliche und
die methoclistische Kirche seinerzeit unabhängig voneinander
Gespräche mit der presbyterianischen Kirche begonnen. Je nach dem

Weiterverlauf der anglikanisch-methodistischen Verhandlungen
könnten diese dann zusammengelegt werden.

In Würdigung all dieser besonderen Umstände macht die
Kommission den Vorschlag, sofern der Versöhnungsgottesclienst
gutgeheissen werde, wäre es angebracht,
a) dass ein Versöhnungsgottesdienst für Angehörige der bischöf¬

lichen Kirche und für Methodisten in Schottland separat gehalten
würde ;

b) dass für Schottland ein eigener Methodistenbischof konsekriert
würde.
Die dadurch bewirkte Versöhnung würde dort stattfinden, wo

die betroffenden Amtsträger ihren Dienst versehen und auch deren

Gläubige teilnehmen können.

Die beiden letzten Kapitel des «Interim Statement», die den

grösseren Teil dieses Dokumentes ausmachen, enthalten die
Entwürfe für die Liturgie des Versöhnungsgottesdienstes (S. 32-50) und

für die Diakonats- und Presbyteratsweihe sowie für die Konsekration
eines Bischofs (S.55-73). Beiden Teilen ist eine Einführung
beigegeben, während die liturgischen Formulare selber jeweils noch mit
einem Vorwort (Preface) beginnen, das die nötigen Hinweise zum

sinngemässen Verständnis geben soll.
In der Einführung zur « Revidierten Fassung des

Versöhnungsgottesdienstes» wird u.a. darauf hingewiesen, dass der Bericht vom
Jahre 1963 vorsah, die geplante Versöhnung in einen Abendmahlsgottesdienst

einzubauen. Die Verwirklichung dieser Absicht habe es

nötig gemacht, das ursprüngliche Formular der Versöhnungszeremonie

wesentlich zu kürzen, indem ein Teil der «Declaration of Intention»

(Intentionserklärung) ins Vorwort (Preface) übernommen
wurde. Ferner wurden sowohl der Bussakt (Act of Penitence) als

auch die Danksagung und die Zitate aus dem als «Covenant Service»

benannten methodistischen Gottesdienst gekürzt.
Bei der Auswahl der Lieder, Gebete und Schriftabschnitte wurde

darauf geachtet, den Erwartungscharakter der ganzen Feier zu

betonen. An einer Reihe von Stellen wurde in stärkerem Masse als

ursprünglich auf die Laien Bedacht genommen, um deutlich werden



153

zu lassen, dass der eigentliche Sinn und Zweck dieses Gottesdienstes
die Versöhnung der beiden Kirchen als solche und nicht bloss ihrer
Kirchenämter sei.

Wichtig sind sodann folgende Vorbemerkungen :

«Was denjenigen Teil des Gottesdienstes angeht, der die
Kirchenämter betrifft, haben wir versucht, die Intention zu klären und
dem Vorwurfeiner unlauteren Mehrdeutigkeit zu begegnen. Im Interesse

der Klarheit haben wir gewisse Worte derjenigen Gebete
weggelassen, welche der Handauflegung unmittelbar vorangehen. Da
kann es keine Mehrdeutigkeit in bezug auf die in diesen Gebeten
enthaltenen Bitten geben. Der Endzweck, der erfleht wird, wird ganz
offen dargelegt, und die Entscheidung (issue), um die es geht, wird
absichtlich in Gottes Hände gelegt in der Überzeugung, dass er durch
ein Wirken, wie er es für angemessen hält, den erbetenen Endzweck
zustandebringen werde, wie das Gebet es ausgesagt hat. Die genaue
Art und Weise göttlicher Erhörung des Gebetes, deren es in dem von
Gott ersehenen Masse bedarf, ist etwas, von dem wir nicht behaupten,

dass wir es kennen. Daher die Art der Formulierung in der Bitte
jjedem in dem Masse, als er dessen bedarf, welche absichtlich die
Entscheidung, um die es geht, in Gottes Hände legt. Aber dabei gibt es
keine .Mehrdeutigkeit' (ambiguity) der Bitte, Absicht oder Intention.

Wir bitten darum, dass, was das eine Amt von Gott empfangen
nat, auch dem andern gegeben und vom andern empfangen werde. »

Neu ist in der revidierten Fassung eine Erklärung, welche jeder
Bischof, Priester und «Minister» zu unterschreiben hat, der am
Gottesdienst teilnimmt. «Diese Erklärung» - so heisst es wörtlich - «hat
einen doppelten Sinn. Sie gestattet jedem Teilnehmer, persönlich
seinen Glauben an das zu bestätigen, was Gott ihm bereits gegeben
hat, gleichzeitig tut sie aber auch seine vollkommene Bereitschaft
Zum Empfang dessen kund, was Gott vielleicht noch zu geben
Wünscht. Diese Bereitschaft zum Empfangen ist unserer Meinung
nach die wichtigste Disposition, mit der jeder zum Gottesdienst zu
kommen hat. Wir glauben, dass, wenn man so an ihn herantritt, man
nicht finden werde, er verpflichte die Teilnehmer über ihre derzeitigen
Bekenntnisse hinaus auf Positionen, von denen sie aus Gewissensgründen

sich öffentlich distanzieren (dissent) mussten. In diesem
Gottesdienst gibt es keinen Versuch, das Verhältnis des einen kirchlichen

Amtes zum andern zu definieren oder sich auszusprechen über
uie Frage, ob das, was Gott als Antwort aufunser Gebet wirken wird,
8einem Wesen nach Ordination sei oder nicht. Das tun hiesse ein Ur-



— 154 —

teil abgeben über einen Entscheid, den die einen so, die andern anders

gefällt sehen möchten, von dem es sich aber mit dem Einverständnis
von uns allengehört, dass er den Händen Gottes anheimgestellt bleibt.»

Im Vorwort (Preface) zum Versöhnungsgottesdienst selber wird
ausgeführt :

«1. In diesem Gottesdienst stellen sich die zwei Kirchen, indem
sie Gottes Ruf zur Einheit anerkennen, in .Demut und Hoffnung vor
ihn. Gemeinsam sagen sie Dank für seine Gnade, welche er ihnen in

vergangenen Zeiten verliehen hat, gemeinsam tun sie aber auch Busse

für ihr Versagen, seine Gaben richtig zu gebrauchen, und für alles,

was in ihren Spaltungen menschlicher Bosheit zuzuschreiben ist. Im
Rahmen der Feier des heiligen Mahles, angeordnet ,zum fortgesetzten
Andenken an das Opfer des Todes Christi und an die Wohltaten,
welche wir dadurch empfangen1', suchen sie miteinander Versöhnung.

Sie beten darum, dass Gott die Mitglieder und Amtsträger beider

Kirchen zur vollen Gemeinschaft führen wolle; sie bitten ihn,
ihrer gemeinsamen Verkündigung des Evangeliums neue Kraft zu

verleihen, und sie verbürgen sich, sich auf die Einheit in einer
einzigen Kirche hin in Bewegung zu setzen.

2. Die Kirche von England würdigt die historische Kontinuität
der sichtbaren Kirche in Glauben, Sakrament, Zeugnis und
Frömmigkeit seit apostolischen Zeiten. Sie ist seit Gründung der Kirche
auf diesen Inseln gewohnt gewesen, Gottes Gnade und Vollmacht
für ihre Bischöfe, Priester und Diakonen durch Gebet und
Handauflegung von Bischöfen zu suchen. Sie glaubt, dass diese Tradition
von den Zeiten des Neuen Testaments überliefert worden ist und
dass es Gottes Wille sei, dass sie auch fortdauert. In alles das wünscht
die Kirche von England mit der Methodistenkirche sich zu teilen und

gleichzeitig am geistlichen Erbe dieser Kirche teilzunehmen.
3. Methodisten glauben, dass innerhalb der Einen, Heiligem

Katholischen und Apostolischen Kirche ihre Konfession durch den

Heiligen Geist entstanden sei, um Zeuge zu sein für Gottes
allumfassende (universal) Gnade, für die Gabe der Gewissheit durch den

Heiligen Geist und für die Macht des Heiligen Geistes, uns in Liebe

vollkommen zu machen2. Sie wünschen sich mit ihren Brüdern de

Kirche von England in die geistliche Überlieferung, Verfassung und

Gemeinschaftsformen zu teilen, welche jene Berufung unter Gotte

Führung hervorgebracht hat, und gleichzeitig am geistlichen Erb

1 Katechismus des Book of Common Prayer.
2 Method ist ischer Katechismus für ältere Schüler.



— 155 —

und an der Kontinuität des Amtes (commission) Anteil zu bekommen,

welches die Kirche von England so hoch schätzt.
4. Damit unmissverständlich klar sei, dass auf keiner Seite eine

Verneinung irgendeiner bereits empfangenen Gabe oder Gnade
beabsichtigt ist, vermeidet der Gottesdienst den Gebrauch irgendeines
Gebetes oder wesentlichen Teiles eines Gebetes, das über denen,
welche jetzt teilnehmen sollen, bereits gesprochen worden ist.

5. Jeder Bischof, Priester und ,Minister', der am Gottesdienst
teilnimmt, soll vorgängig die folgende Erklärung unterschreiben, und
hierauf sollen die Bücher, welche diese Unterschriften enthalten, an
der im Gottesdienstformular bezeichneten Stelle auf den
Abendmahlstisch (Holy Table) niedergelegt werden.

Die Erklärung

Ich, N.N., der ich ordiniert worden bin zum Dienst des Wortes
und der Sakramente in der Kirche Gottes gemäss den Riten der

Kirche von England, A„ n
habe den Wunsch, letzt in volle Ge-

Methodistenkirche rimeinschatt einzutreten mit
Methodistenkirche .rder •*-,., und sehe der kommenden \ erenugungKirche von England

unserer zwei Kirchen entgegen. Ich unterziehe mich im
Versöhnungsgottesdienst völlig Gott, um von ihm solch weitere

Gnade, Auftrag und Vollmacht zu empfangen, als er mir jetzt
geben möchte1.

6. Dieser Gottesdienst »soll zuallererst an einem zentral gelegenen
Ort gehalten werden, wo führende Vertreter beider Kirchen teilnehmen

werden. Ihm werden ähnliche Gottesdienste folgen in so vielen
Verschiedenen Landesgegenden, als nötig sein werden, damit alle
Bischöfe und Priester der Kirche von England und alle
methodistischen Amtsträger, aber auch möglichst viele Laien beider Kir-
chen daran teilnehmen können. Der Akt der Aufnahme (act of reeep-

1 Der onglischo Wortlaut dieser Erklärung ist folgendor:
IA. B., having been ordained to tho ministry of the Word and Sacraments
in the Church of God according to the rites of the

(,'hl'rt'h,°l ^gla^d' desiring now to enter into full Communion with
Methodist Church, *

the Methodist Church an(J ]ooki t() (ht, comi uni(m of ()m. two
Church of England

Churches, submit myself in tho Service of Reconciliation wholly to God,
to receive from him such further grace, commission, and authority as he
may now wish to give me.



— 156 —

tion) im Gottesdienst erfolgt auf Seiten jeder Kirche zweimal, d.h.
der erste Akt betrifft die Mitglieder der einen Kirche in ihrer Gesamtheit,

der zweite ist dann für die Amtsträger bestimmt, d.h. für die
Bischöfe und Priester der Kirche von England resp. für die
Amtsträger der Methodistenkirche. Aus allgemeinen Gründen wäre es

vielleicht wünschenswert gewesen, dafür zu sorgen, dass verschiedene
andere Stände (order) oder Ämter der Kirche - etwa Diakone,
Predigerkandidaten, Ortsprediger, Vorleser und Diakonissen - ebenfalls

gesondert aufgenommen würden, doch praktische Erwägungen
machen es nötig, den zweiten Aufnahmeakt auf Bischöfe, Priester und
,Ministers' zu beschränken, während alle andern in die allgemeine
Aufnahme der Kirchenglieder eingeschlossen werden.

Es wäre praktisch undurchführbar, zu veranlassen, dass jedes

Mitglied beider Kirchen an einem Versöhnungsgottesdienst teilnehmen

muss. Aus diesem Grund werden die in jedem Gottesdienst
anwesenden Laien als Repräsentanten ihrer Kirche betrachtet. Aus der

Mitte der Gemeinde sollen bei jedem Gottesdienst zwei kleine Gruppen

ausgewählt werden, um die den Laien zugewiesenen Akte (auf
Seiten 39 und 43 des .Interim Statement') zu vollziehen.

Jeder Gottesdienst soll geleitet werden von einem Bischof der

Kirche von England, der mit der Autorität seiner Kirche handelt,
und von einem ,Minister', der zu diesem Zweck durch die
Methodistenkonferenz ernannt worden ist und auf den im Formular als

,Presiding Minister' Bezug genommen wird. Über die Veranstaltung
ähnlicher Gottesdienste in Schottland und Wales haben die
entsprechenden kirchlichen Instanzen jener Länder zu entscheiden, da

der vorliegende Bericht sich in erster Linie mit England befasst.
7. Der entsprechende Abschnitt des Gottesdienstes, der Bezug

auf das Amt hat, soll separat verwendet werden für den Fall, dass ein

Amtsträger der einen oder der anderen Kirche, der zu Beginn von
Stufe 1 an keinem Versöhnungsgottesdienst teilgenommen hat, zu

einem späteren Zeitpunkt den Wunsch haben sollte, in die volle
Gemeinschaft, welche dannzumal zwischen den zwei Kirchen bereits

besteht, aufgenommen zu werden.»

Der Versöhnungsgottesdienst

Sein Verlauf ist wie folgt vorgesehen :

Zuerst wird das bekannte Kirchenlied «All people that on earth
do dwell» gesungen. Hierauflegt der Presiding Minister in einer kur-



— 157 —

zen Anrede den Zweck dieses Gottesdienstes dar. Dann spricht der
Bischof nach dem üblichen liturgischen Gruss zwei Gebete. Darauf
folgt eine alttestamentliche Lesung aus Haggai (2, 1-9), vorgetragen
durch einen methodistischen Laien, anschliessend wird Psalm 122

gesprochen oder gesungen. Hieraufliest ein der Kirche von England
angehörendes Laienmitglied die Epistel Epheser 4, 1-13. Daran
schliesst sich der Gesang des Liedes « 0 thou who earnest from above »,

das überleitet zum «Act of Thanksgiving» (Danksagung), woran sich
der Bussakt in Form einer gekürzten Litanei anfügt. Nun erheben
sich Bischof und Presiding Minister. Der Bischof spricht : « Siehe, wie
etwas Gutes und Freudvolles das ist», und der Presiding Minister
respondiert: «Zusammenzubleiben in Einigkeit». Hierauf sollen sie
einander bei der Hand fassen und sprechen :

B. : «Der Friede des Herrn sei allezeit mit dir. »

Pr.M. : «Und mit deinem Geiste.»

Nun erheben sich alle, und ein methodistischer Amtsträger liest
das Evangelium von der Fusswaschung (Johannes 13, 3-17).

Stehend hört hierauf die Gemeinde die Verlesung der entsprechenden

Resolutionen der beiden Kirchen durch den Präsidenten der
«Church Assembly» (oder durch ein anderes Laienmitglied der Kirche
von England) und durch den Vizepräsidenten der Methodistenkonferenz

(oder ein anderes Laienmitglied dieser Kirche) an, welche zum
Eingehen von Stufe 1 ermächtigen. Ist die Verlesung erfolgt, soll der
Text dieser Resolutionen auf dem Abendmahlstisch niedergelegt
Werden.

Hernach sollen ein anglikanischer Gemeindepfarrer und ein
Distriktsminister (Circuit Minister) die Bücher mit den Unterschriften
zur Intentionserklärung auf dem Abendmahlstisch niederlegen.

Nun knien alle nieder und singen 4 Strophen des «Veni Creator»
in der Fassung «Come, Holy Ghost, our souls inspire».

Darauf folgt die Aufnahme der Gläubigen der Methodistenkirche
durch die Kirche von England, indem eine Gruppe von methodistischen

Laien sich nach vorn begibt und vor dem Bischof niederkniet.
Nach einem Gebet, dessen Formulierung ein Gebet des Konfirmationsritus

des Book of Common Prayer diente, spricht der Bischof:
* Wir nehmen euch und diejenigen, welche ihr repräsentiert, in die
Gemeinschaft der Kirche von England auf, auf dass ihr euch mit uns
teilt und mitarbeitet in der Sendung, zu welcher Gott uns berufen
hat. »



— 158 —

Nun sollen die method istischen Amtsträger vor den Bischof knien,
während einer der methodistischen Laien spricht: «Ehrwürdiger
Vater in Gott, wir stellen dir diese Amtsträger unserer Kirche
vor. »

Hierauf sollen der Bischof und vier Priester der Kirche von England

sich mit ausgestreckter rechter Hand vor diese Amtsträger
hinstellen, wobei der Bischof ein Gebet spricht, das eigens für diesen

Zweck verfasst wurde nach Vorlagen im Unifikationsritus für die

Kirche von Lanka (Ceylon) und im Weiheritus der südindischen
Kirche.

Sodann soll der Bischof schweigend seine Hände, auf das Haupt
eines jeden der methodistischen Amtsträgcr legen. Nachdem er dies

getan hat, spricht er: «Wir nehmen euch in die Gemeinschaft des

Amtes (ministry) der Kirche von England auf. Empfanget Vollmacht
für das Amt (office) und Werk eines Priesters, das Wort Gottes zu

predigen und die heiligen Sakramente unter uns zu verwalten, so wie
sich die Notwendigkeit dazu ergibt und ihr zum Vollzug ermächtigt
werdet. Wir heissen euch als Presbyterkollegen (fellow Presbyters)
mit uns in der Kirche Christi willkommen.»

Nun wird das Lied gesungen :

«Let us join - 'tis God commands -
Let us join our hearts and hands...»

Die Aufnahme der Mitglieder der Kirche von England durch die

Methodistenkirche beginnt mit einer Anrede des Presiding Minister,
welcher ein Text aus dem methodistischen Gottesdienst (Covenant
Service) zugrunde liegt. Hernach kniet dieser mit allen zusammen
nieder und spricht im Namen aller: «0 Herr Gott, Heiliger Vater,
der du uns durch Christus berufen hast an seinem Gnadenbund
teilzuhaben, mit Freude nehmen wir auf uns das Joch des Gehorsams
und verpflichten uns aus Liebe zu dir, deinen vollkommenen Willen
zu suchen und zu finden. Wir sind nicht mehr länger unser eigen,
sondern dein.» Nun sprechen alle miteinander ein in der «Ichform»
gehaltenes gelöbnisartiges Gebet der völligen Hingabe an Gott und

seinen Willen. Dann tritt eine Gruppe von Laien der Kirche von England

nach vorn und kniet vor dem Presiding Minister nieder, der

stehend spricht: «Im Namen Gottes, des Gebers aller Gnade, heissen

wir euch und diejenigen, die ihr repräsentiert, voller Freude
willkommen in der Gemeinschaft der Methodistenkirche. Er, der die

Gedanken und Begierden eines jeden Herzens kennt, möge euch fest-



— 159 —

machen, stärken und einfügen (settle) und so euch mit aller
geistlichen Segnung und Gnade erfüllen, dass ihr täglich seines Heiles

euch erfreuen möget und bereit seiet, seinen vollkommenen Willen
zu tun und zu erdulden, damit ihr dereinst seines ewigen Reiches und
seiner Herrlichkeit teilhaftig werden möget. Amen.»

Jetzt knien die Bischöfe und Priester der Kirche von England vor
dem Presiding Minister nieder, und ein Laienmitglied der Kirche von
England spricht : « Herr Präsident, wir »stellen dir diese Bischöfe und
Priester unserer Kirche vor. » Darauf sprechen der Presiding Minister
und andere methodistische Amtsträger gegen diese ein Gebet, das dem

methodistischen Weiheformular entnommen ist und den Begriff
«minister» verwendet. Dann legt der Presiding Minister schweigend
seine Hände auf das Haupt eines jeden Bischofs und Priesters. Den
Abschluss dieses Aktes bildet dieselbe entsprechende Aufnahmeformel,

wie sie zuvor bei der Aufnahme der Methodisten in die Kirche
von England verwendet worden war.

Die in dieser Weise hergestellte neue Gemeinschaft findet
nunmehr ihren Ausdruck im gemeinsamen Bekennen des christlichen
Glaubens mit den Worten des Nicänums (mit dem «filioque»). Während

als Offertoriumslied «Spread the table of the Lord...» gesungen
wird, tragen Laien Brot und Wein zum Abendmahlstisch. Das grosse

Dankgebet (Thanksgiving) erfolgt in Form einer Präfation, welche

der von der Liturgischen Kommission der Kirche von England ver-
fassten Liturgie entnommen ist. In Konzelebration segnen Bischof,
Presiding Minister und die amtierenden Presbyter die Abendmahls-

gaben, indem sie die aus dem Ritus von 1662 stammenden und
sowohl in der anglikanischen wie in der methodistischen Liturgie
üblichen zwei Konsekrationsgebete beten. Hierauf empfangen die

amtierenden Geistlichen als erste die Kommunion in beiden Gestalten,

hierauf spenden sie dieselbe den übrigen anwesenden Bischöfen und

Presbytern und dann den Gläubigen, wobei sie die ebenfalls seit 1662

gebräuchlichen Spendeformeln verwenden.

Während der Ausspendung können Lieder oder Chorgesänge

gesungen worden. Nachdem alle kommuniziert haben, spricht die

ganze Gemeinde das Vaterunser, an welches sich das ebenfalls dem

ßitus von 1662 entstammende Dankgebet nach der Kommunion an-

schliesst, worauf das Gloria gesprochen oder gesungen werden soll.

Dann folgt der vom Bischof erteilte Segen (Fassung 1662), und mit
dem gemeinsamen Gesang «Now thank we all our God» (Nun danket
alle Gott) schliesst die Feier.



- 160 —

9. Entwurf für die Weiheriten (Draft Ordinal). Da es als
wünschenswert erscheint, dass beide Kirchen gleich von Beginn der
Stufe 1 an zur Erteilung der Weihen einheitliche Formulare verwenden,

wurden solche von einem kleinen Unterausschuss der gemischten
Kommission unter Zuzug von vier Experten ausgearbeitet. Dabei
hielt man sich hauptsächlich an den in der vereinigten Kirche
Südindiens jetzt gebräuchlichen Weiheritus, von dem geltend gemacht
wird, dass er sich an ältestes, frühchristliches Ordinationsverfahren
halte, dessen Wesen im «Interim Statement» in Kürze wie folgt
beschrieben wird : «Das Wesen des frühchristlichen Verfahrens bestand

in einem Gebet, begleitet von einer Handlung. Das Gebet stellte eine

Bitte dar, dass Gott denjenigen, die zu Bischöfen, Presbytern oder
Diakonen ordiniert werden sollten, den Heiligen Geist zusammen mit
den für das jeweilige Amt entsprechenden .charismata' verleihen
wolle. Die Handlung war das Auflegen der Hand. Während der
ordinierende Bischof das Gebet sprach, legte und hielt er seine Hand auf
das Haupt des Ordinanden. Das Ordinationsgebet oder jene Bitte
in ihm, die um die Verleihung des (Heihgen) Geistes bittet, ist also

selber die ,Form' der Ordination, wenn die Terminologie einer
späteren Epoche verwendet werden darf.» Es wird darauf hingewiesen,
dass dieses uralte Verfahren in den orthodoxen und anderen
östlichen Kirchen ununterbrochen beibehalten worden sei, dass es

auch von Rom anerkannt sei und dort in einer Modifikation
verwendet werde. Aber auch Methodisten und Anglikaner so gut
wie die Reformationskirchen ganz allgemein halten sich daran, so

dass gesagt werden dürfe, das Ordinationsverfahren, wie es hier
vorgesehen sei, könne sich auf katholische und protestantische Tradition
berufen.

Die Kommission hofft, dass im Falle des Zustandekommens der

geplanten Vereinigung beide Kirchen bereits mit Beginn von Stufe 1

die revidierten Weiheformulare für Episkopat und Presbyterat
verwenden werden, da dies unnötigen Missverständnissen vorbeuge und

der Einheit dienlich sei. Hinsichtlich des Formulars für die
Diakonatsweihe spricht sie die wohl berechtigte Vermutung aus, dass beide

Kirchen ihre bisher übliche Praxis noch fortführen möchten, da ]a

gegenwärtig in allen Kirchen eine lebhafte Diskussion um das Wesen

und um eine völlig neue Gestaltung des Diakonats im Gang sei.

Ausser der mit Gebet verbundenen Handauflegung und der

Überreichung der Heiligen Schrift erscheinen in den Riten keine
weiteren Zeremonien, «da solche» - wie wörtlich erklärt wird - «in alte-



— 161 —

ster Zeit keine Entsprechung finden und der Autorität ermangeln,
so dass sie Anlass geben könnten (wie die Geschichte der Ordination
beweist), dass das Entbehrliche mit dem Wesentlichen verwechselt
würde».

Eingehend wird aufmerksam gemacht auf die vielleicht
einschneidendste und auffälligste Neuerung, welche die Kommission
vorschlägt : Während sie die Titel «Bischof»und «Diakon »beibehalten
sehen möchte, macht sie den Vorschlag, für die zweite Amtsstufe sei

dem bisher in der Kirche von England und in katholischen Kirchen
gebräuchlichen «Priester» die ältere Bezeichnung «Presbyter»
vorzuziehen, wobei folgende Begründung gegeben wird :

«Erstens handelt es sich dabei um die älteste Bezeichnung für
diese Amtsstufe Und ist diejenige, welche sowohl in östlich-orthodoxen

als auch römisch-katholischen Weiheriten, aber auch im
Formular der Kirche von Südindien Verwendung findet, so dass es

angemessen erscheine im Blick auf die wachsende Einheit unter Christen,

eine Bezeichnung zu wählen, die ein derartiges Gewicht
ökumenischer und katholischer Verwendung hinter sich hat.

Zweitens müsse man sich darüber klar sein, dass das Wort
.Priester' für viele Protestanten gewisse Untertöne in bezug auf seine
Bedeutung habe, welche zwar selbst katholische Theologen abstrei-
ten würden, die jedoch trotzdem bei manchen Leuten das Gefühl
Wecken, es gehe da um die vermittlerische Einmischung eines
Menschen zwischen Christ und Gott. Das Wort .Presbyter' hat eine

gewichtige Unterstützung, indem es schon immer von Katholiken
verwendet wurde, gleichzeitig ist es aber frei von jenen Untertönen. Es
bietet sich deshalb geradezu an als Möglichkeit, ein Wort der

Versöhnung zu werden, wo ,Priester' ein solches der Spaltung wäre.»

Immerhinwird daraufverwiesen, dass der betreffende Weiheritus
«The Ordination ofPresbyters» den Zusatz trägt «also called Priests».

Die Kommission unterbreitet zugleich einen Vorschlag, wie die
Kirche von England, in welcher der Begriff «Priester» bis jetzt die

offizielle Bezeichnung ist, die Verwendung von «Presbyter» legalisieren

könnte.
Die drei Weiheriten haben alle denselben Aufbau. Da die Weihen

stets innerhalb eines Abendmahlsgottesdienstes zu spenden sind,
enthalten die Riten zunächst eine passende Kollekte sowie die

entsprechende Epistel und das Evangelium, worauf die Predigt gehalten
wird. Nach dem Credo (Nicenum) folgt die «Presentation» (Vorstel-
lüng) des Ordinanden bzw. Konsekranden mit dem sich anschliessen-



— 162 —

den Glaubensexamen (Examination), an das sich in allen drei Riten
die Weihe unmittelbar anschliesst. Mit einem kurzen Gebet wird
sodann die Überreichung der Bibel vorgenommen. Nun wird die

Abendmahlsliturgie fortgesetzt, wobei in der Rubrik für Presbyterats- und
Bischofsweihe vorgesehen wird, dass die Neugeweihten gemeinsam
mit dem Zelebranten « The Thanksgiving» laut sprechen. Mit dem als

Postcommunio zu verwendenden speziellen Gebet schliesst jeder der
drei Weiheriten.

Erste Kommentare

Es war zu erwarten, dass dieses «Interim Statement» sofort nach
seiner Veröffentlichung nicht nur auf weitverbreitetes Interesse,
sondern auch auf verschiedenartigste Kritiken - positiv und negativ -
stossen würde. Tatsächlich finden sich schon wenige Tage nach
Erscheinen des Berichtes Kommentare in allen wichtigeren kirchlichen
Blättern Englandsl, aber auch die Leserbriefe begannen sich bald auf
den Redaktionspulten aufzutürmen. Deren sukzessive Veröffentlichung

hatte natürlich zur Folge, dass da und dort statt zum Bericht
selber nur zu einzelnen Äusserungen eines Briefschreibers Stellung

genommen wird. Jedenfalls ist die Diskussion nun in vollem Gang-

Bern Hans Frei

1 In der « Church Times » vom 23. März 1967 werden die ersten Reaktionen
wie folgt summarisch zusammengefasst : «Comments in tho religious Press on
last week's .interim statement' on Anglican-Methodist union, Towards
Reconciliation, have ranged from coolness to an unmistakable warmth. »


	"Towards Reconciliation" : Zwischenbericht der Kommission für die anglikanisch-methodistische Kirchenunion in England

