Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 2

Artikel: "Towards Reconciliation" : Zwischenbericht der Kommission fur die
anglikanisch-methodistische Kirchenunion in England

Autor: Frei, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404467

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 132 — .

«Towards Reconciliation»

Zwischenbericht der Kommission fiir die
anglikanisch-methodistische Kirchenunion in England

Vorbemerkung

«Conversations between the Church of England and the Method-
ist Church» betitelte sich jener Bericht, den eine hierzu bestellte-geé-
mischte Kommission aus Mitgliedern der beiden Kirchen im Jahre
1963 als Ergebnis ihrer Beratungen veroffentlicht hatte!. Die darin
enthaltenen Feststellungen und insbesondere die konkreten Vor-
schliige zum schrittweisen Vollzug der angestrebten Wiedervereini-
gung der beiden englischen Kirchen brachten im Kirchenvolk und
dariiber hinaus in der breiten Offentlichkeit eine Diskussion in Gang;
welche von vorbehaltloser Zustimmung bis zur radikalen Ablehnung
alle Nuancen der Stellungnahme umfasste. Nachdem das Doku-
ment lokal und regional auch in den kirchlichen Gremien ergiebig
erortert worden war, schritten im Sommer 1965 auch die zustandige?
gesamtkirchlichen Instanzen — die Konvokationen von Canterbury
und York einerseits und die Methodistenkonferenz auf der ander?
Seite — zur offiziellen Stellungnahme, indem sie vom *\rorliegende_n
Bericht in zustimmendem Sinne Kenntnis nahmen, gleichzeit!?
jedoch in zahlreichen Punkten wesentliche Vorbehalte anbrachte?
und vorerst deren griindliche Abklirung verlangten? Im Rahme!
dieser ergiinzenden Massnahmen gelangten dann die Erzbischofe vo
Canterbury und York auch an die altkatholische Bischofskonferen”
mit der Bitte um eine offizielle Ausserung. Diesem Wunsche Wur(%e
in der Folge entsprochen, indem die Bischofskonferenz eine EI'kl_?"
rung abgab, in welcher sowohl die verstindnisvolle Sympathie fur
die in Gang befindlichen Einigungshemiihungen als auch die the®”
logisch und ekklesiologisch klar begriindeten Einwinde und Beden”
ken zu ganz bestimmten — iibrigens auch weithin in den beteiligt®™
Kirchen selber als fragwiirdig empfundenen — Vorschligen zum A_”s’
druck gebracht wurden®. — Inzwischen hatten die zustindigen Lo-

ethodist

I Conversations between the Church of England and the M Con-
he :

Church: A Report to the Archbishops of Canterbury and York and t
ference of the Methodist Church, The Epworth Press, 1963. )
2 TKZ 1965, Nr. 3, 8. 197-200. Vgl. IKZ 1964, Nr. 2, S. 124 ff.; 1963, Nr. £
S.121 £.; 1959, Nr.2, 8.130; 1967, Nr.2, 8,128,
3 IKZ 1966, Nr.4, S.193-233.



S e

stanzen der Kirche von England und der Methodistenkirche eine aus
30 Mitgliedern bestehende gemischte neue Kommission bestellt mit
dem Auftrag, alle diejenigen Fragen und Probleme griindlich abzu-
kliren und einer Losung entgegenzufiihren, deren Erérterung im vor-
liegenden Bericht von der einen oder andern Seite als ungeniigend
oder als zu wenig eindeutig empfunden worden war!. Diese Arbeits-
gemeinschaft hat seither einen Teil ihrer Aufgabe gelost und konnte
1111 Méarz 1967 ihre Ergebnisse in einem «Interim Statement?» der
Offentlichkeit vorlegen. Innert Jahresfrist hofft die Kommission, auch
die restlichen Probleme behandeln und dann in einem Schlussbericht
die entsprechenden Krgebnisse und Vorschlige unterbreiten zu
kénnen.

Um den soeben erschienenen «Interimsbericht» richtig wiirdigen
zu konnen, ist es wichtig zu wissen, dass simtliche Mitglieder dieser
anglikanisch-methodistischen Kommission entschiedene Befiirworter
der angestrebten Kirchenunion sind. Dieser Umstand erleichterte
Natiirlich das Zustandekommen einer geschlossenen Stellungnahme
Sowohl der Kommission als ganzer, wenn es um konkrete neue Vor-
Schliige ging, als auch der konfessionellen Gespriichsgruppen unter
Sich, wo es galt, bestehende Unterschiede einander gegeniiberzustel-
len. Gerade diese Tatsache wird jedoch auch die Kritik um so stérker
herausfordorn, so dass man auf den Verlauf der nun einsetzenden
DiSkussion gespannt sein darf. Jedenfalls hat der Verfasser des Leit-
e—

' Von anglikanischer Seite waren es folgende 10 Punkte: Verséhnungs-
th'_deinnst; Konfirmation; Ihedisziplin; Verwendung von unvergorenem
€In; Staatskirchentum; Beziehungen zur Kirche von Rom und zu den
Orthodoxen Kirchen ; Auf bewahrung der konsekrierten Abendmahlselemente:
>¢zichungen zur anglikanischen Kirchengemeinschaft; Diakonat; Laien-
ze].ﬂbl‘&tion. Die Methodisten hatten 15 Punkte genannt: Interpretierung des
Mestertums und des ortlichen Predigeramtes; offene Abendmahlsfeier; Ver-
wendung von vergorenem Wein und Aufbewahrung der konsekrierten Abend-
m.ahlsel(\mento; Beziehungen zum Weltmethodismus und zu den andern Frei-
klr‘ehﬂn: Abkliirung all jener zu Stufe 2 gehorenden Probleme, die schon fiir
I Eintritt in Stufo 1 belangreich sind (Staatskirchentum, Teilnahme der
Aen an den Kirchenversammlungen, Titigkeit der Laienprediger, Diako-
nP“H{‘-n()rden): Ernennung und Befugnisse methodistischer Bischofe; Ehe-
Usziplin ; gosetzgeberische Massnahmen im Zusammenhang mit Stufe 1 und
(‘?rbel‘e\itunq mSﬂpr‘(‘(:h('nd(‘r Entwiirfe : Problem der Geistlichen und Amts-
ager, welche aus (lewissensgriinden am Verséhnungsgottesdienst nicht teil-
;lsl};{““‘n kénnen ; Weiheformular fur ()'I'din“u_ti_on n l_)-(‘,i_(l(‘-l.l l’iir(-hvn‘; bl"“-L}t“H
dist ler .AIHt.Hh'Iig(\r‘ welehe als nicht l)moh()f lich (h'(ht}lpl'tc mv‘h der Metho-
Stenkirche nach deren Antritt von Stufe 1 anschliessen; Spendung des
th(‘(:)rl‘dm&hluﬂ durch Laien; das '(_)|)f'm'\'m'ﬁtéit}dnis der .Abom'lnmhl‘sﬂwit?r: die
“,i'(\(l“ﬂlsc}mn Folgerungen der l\|n(-lv.|'(:nuh- ollym(:hllussrll‘vh der taut lw()lmgl.(‘.n
dergeburt ; Abklirung der Begriffe « Schrift» und «Tradition» im Bericht.
Mety rl,“_’“’m‘(!s Reconciliation. The Interim Statement of t.hc‘, Anglican-
10dist Unity Commission. London SPCK and The Epworth Press, 1967.



— 134 —

artikels in der «Church Times» nicht ganz unrecht, wenn er bereits
am Tage nach der Verdéffentlichung dieses Berichtes den Vorwurf
erhob, es sei im Bericht sehr wenig zu spiiren von dem Bewusstsein,
dass es in den beteiligten Kirchen namhafte Gruppen von Mitgliedern
gebe, die entweder mindestens voller Bedenken oder sogar voll ent-
schiedener Ablehnung seien gerade hinsichtlich der héchst prinzi-
piellen Fragen, um die es in den gemachten Vorschligen gehe!.
Inzwischen haben bereits die Konvokationen von Canterbury
und York in einer am 27. April 1967 in London abgehaltenen gemein-
samen Sitzung mit nahezu einmiitiger Zustimmung den Bericht zu-
handen der Kirche von England entgegengenommen und zugleich
die Bischofe ersucht, dafiir besorgt zu sein, dass demselben in allen
Ditzesen die grosstmégliche Aufmerksamkeit geschenkt werde. Die
Methodistenkonferenz wird ihrerseits im kommenden Juli dazu Stel-

lung nehmen 2.

Zum Inhalt des «Interim Statement»

1. Einleitung. Gleich zu Beginn wird ganz offen die Absicht der
Kommission erwihnt, «das Moglichste zu tun, um unsere Kirchen
dem Ziel der Versohnung entgegenzufiihren und sie fiir die organische
Vereinigung vorzubereiten®». Wir vernehmen ferner, dass mit den
Vertretern der beiden beteiligten englischen Kirchen auch je ein
Anglikaner und Methodist aus Schottland und Wales in der Kom-
mission mitarbeiteten und dass bei einer Vollsitzung Beobachter der
presbyterianischen und kongregationalistischen Kirche zugegen wa-
ren. Dankbar wird anerkannt, dass die bisherigen gemeinsamen Be-
miihungen vielerorts bereits zu einem spiirbar besseren gegenseitigen
Verhiltnis fithrten, das sich in zunehmendem Vertrauen und ver-
mehrter Achtung dussere. Die Kommission scheint aber zuglGiOh
auch berechtigten Anlass zu haben, beide Kirchen dort, wo es nobig
ist, zu intensiverem Bemiihen um besseres Sich-Kennen- und -Ver-
stehenlernen und zu vermehrtem Gebet um wechselseitige Liebe und
Sympathie aufzurufen.

Die Kommission begriisst sodann jegliche Meinungsiiusseruns
auf breitester Basis und nimmt solche bis 1. September 1967 auch
schriftlich entgegen.

L ¢Church Times» vom 17. Marz 1967, S. 12,

* ¢ Church Times» vom 5. Mai 1967.

YA a.0. 8.1,
TAa.0. 8.2,



— 135 —

Einige einfithrende Bemerkungen leiten zu den nachfolgenden
grundsiitzlichen Kapiteln iiber, deren erste drei lehrhafter Natur sind
und die dogmatische Grundlage fiir den mehr praktisch-liturgischen
m . ’ : Sy
Teil bilden. Von besonderer Aktualitiit ist der Passus, welcher der
Erlz’tutm'ung des Formulars fiir den Versohnungsgottesdienst bei-
gefligt wird und sich mit der heikeln Frage befasst, was mit denjeni-
gen anglikanischen und methodistischen Amtstrigern zu geschehen
habe, welche aus Gewissensgriinden nicht in der Lage sein werden,
am Versohnungsgottesdienst teilzunehmen. Wortlich wird dazu aus-
gefiihrt :

«Die Kommission ist sehr besorgt um diejenigen anglikanischen

Priester und methodistischen Minister, welche trotz aller Bomuhuntron

um eine Losung ihrer Schwierigkeiten sich aus Gewissensgriinden nicht

in der Lage fithlen kénnten, am Versohnungsgottesdienst teilzunehmen.

Beide l\u(h(n das 1st unsere Gewissheit, durften den Wunsch haben,

mit, \mstumlms Niichstenliebe und (.(‘10( htigkeit an dieses Pmblom

heranzutreten. Sicher zichen wir keinerlei Iums('}nunl\un(r(‘n in Betracht,
womit das Amt dieser Leute withrend der Stufe 1 belegt wiirde, mit

Ausnahme derjenigen, welche sich unweigerlich dieser Gefahr aussetzen,

Indem sie sich aus Gewissensgriinden unfiithig erkliaren, die allgemeine

Geiste shaltung ihrer Kirchen anzuerkennen. Thr legaler und l\n(hh( ‘her

Status in ihren Kirchen wird dadureh jedoch nicht l)('mntm( htigt werden.

Wirwerden unsmit dieser Angelegenheit ausfithrlicher in unserem Schluss-

bericht befassen .y

r . . £ . . v

Zu diesem besonders heikeln Punkt dusserte sich im Verlaufe
der gemeinsamen Sitzung der beiden Konvokationen vom 27. April
1

967 als Kommissionsvorsitzender der Bischof von London, Dr.
StOpfm 'd, indem er die Versicherung abgab, dass im Falle der Ver-
erkl“'hlm” dieses Unionsplans keinerlei Druck auf irgendeinen
Tlester oder Prediger ausgeiibt werde, der aus Gewissensgriinden
a
m V(,rsnhnur1crsfr()ttosdlonst nicht teilnehmen konne. Gravierend
We
du'de das Problem erst beim Ubergang von Stufe 1 zu Stufe 2 fiir
n Fall, dass es dann (leistliche geben sollte, welche aus Gewissens-
T
f inden jhr Amt in der vere inigten Kirche nicht weiterfiihren kénn-
e
. Er habe jedoch die Zuversicht, dass es im Verlaufe von Stufe 1
g)elm“en werde, alle Differenzen des GGlaubens und der kirchlichen
r
AXis in dem Masse zu bereinigen, als die beiden Kirchen in gegen-
Seq
ttigem Verstindnis der Lehre und des Brauchtums ineinander-
W
achsen, so dass es denkbar sei, dass es dann iiberhaupt niemanden
e
hr gebe, der nicht mit gutem Gewissen den entscheidenden Schritt

u
rll kunno Sollte es dennoch der Fall sein, wiirde er mit grosstmig-
l(‘ \
'er Liche behandelt 2.
\

‘\ a.0, S, 3f.
“Church Times» vom 5. Mai 1967.



— 136 —

Dieser fiir Anfang 1968 in Aussicht gestellte abschliessende und
zusammenfassende Bericht soll neben dem hier bereits veroffentlich-
ten dogmatischen und liturgischen Material, das nochmals revidiert
werden wird, sofern es sich als notig erweist, alle Erklirungen und
Vorschlige enthalten zu simtlichen Fragen, welche dieser Kommis-
sion zur Behandlung tiberwiesen wurden. Diesbeziigliche Andeutun-
gen lassen erkennen, dass die Vorarbeiten hierfiir bereits im Gange
sind.

Fiir die wichtige Frage, welche Konsequenzen die geplante
Union auf die Interkommunion der Kirche von England mit anderen
Kirchen habe, wird darauf verwiesen, dass eine besondere Kommis-
sion gegenwirtig mit der Ausarbeitung eines entsprechenden Be-
richtes beschéftigt sei. Sie fiigt bei, dass sie denselben mit Interesse
erwarte, weil dessen Ergebnisse einen unmittelbaren Einfluss auf die
weitere Gestaltung der anglikanisch-methodistischen Beziehungen
in England haben kénnten?!.

Ebenso wichtig sei die Frage, in welcher Weise die angestrebte:
vereinigte Kirche die volle kirchliche Ciemeinschaft, welcher sich
gegenwirtig dic Methodistenkirche mit ihresgleichen und andern
Kirchen in aller Welt erfreue, die jedoch der bischoflichen Sukzes-
sion ermangeln, beibehalten konne. Fiir Stufe 1 dringe sich eine
Modifikation nicht auf, doch miisse daran erinnert werden, dass die
Methodistenkonferenz im Jahre 1964 erklirt habe, sie verstehe den
Unionsplan in dem Sinne, dass diese Beziehungen auf keiner Stufe
gefihrdet wiirden?.

Der einleitende Teil wird mit einer kurzen Ubersicht iiber die i
England selber und in andern Teilen der Welt seit 1963 in Gang
gekommenen zwischenkirchlichen Glespriche beschlossen. Diese Tat-
sache sei fiir die an diesem Dialog beteiligten Gesprichspartner ein
zusitzlicher Ansporn, eifrig, rasch und verantwortungsvoll fir die
gegenseitige Versohnung zu arbeiten. « Einheit ist Gottes Wille far
Seine Kirche. Wir glauben, dass die Versohnung unserer beiden K-
chen die unmittelbare Aufgabe sei, welche Gott uns auferlegt hat
als unsern Teil im Vollzug Seines Willens, und wir glauben, dass Sein®
unermesslichen Hilfsmittel uns fiir diesen Zweck zur Verfiigun®
stehen, wenn wir IThm gehorsam sind.»

«Das uns gesteckte Ziel ist nicht die Schaffung einer attrakt
und imponierenden kirchlichen Organisation, sondern ein neuer Ge-

jven

LA.a.0. S.5.
?A.a.0. 8.5



— 137 —

horsam gegen den offensichtlichen Willen Gottes. Mit immer gros-
Serer Dringlichkeit werden wir aufgerufen, die Sendung der Kirche
zu fordern, in Ubersee so gut wie daheim, indem wir unsere Einheit
Vertiefen: unserer Nation als eine dienende Kirche zu dienen, das
Volk unserer Nation mit einer christlichen Lehre zu unterweisen und
der Welt mit einer Stimme unsern gekreuzigten und auferstandenen
Erloser zu bezeugen. ,Er ist unser Friede’, und er hat uns gesandt zu
Verkiindigen .Iriede den Fernen und Friede den Nahen!".

2. Schrift und Tradition. Dieses Kapitel kniipft an entsprechende
Sitze im Bericht von 1963 an, deren erster schon eindeutig die Hei-
lige Schrift, als «the supreme standard of faith and morals in the
Church bezeichnet, withrend der andere das Wesen der Tradition
Vielleicht etwas zu wenig prizis einfach als «handing down of the faith
from one generation to another» umschreibt. Es wird indessen betont,
dass mit diesen Aussagen die Heilige Schrift als alleinige und auto-
litative Quelle«aller zum ewigen Heil notwendigerforderlichen Lehre»
Anerkannt werden solle und sie somit fiir die Kirche die Norm und den
Massstal dogmatischer und ethischer Unterweisung, des Gottes-
dienstesund der praktischen Anwendung fiir jedes Zeitalter darstelle 2.

In bezug auf « Wert und Grenze der Tradition» wird einerseits
betOHt Tradition im Sinne des Aktes steter Weitergabe alles dessen,
Was wir mit « Christentum» zu bezeichnen pflegen, aber auch im Sinne

8 weiterzugebenden Inhaltes selber habe seinen Ursprung im un-
aJllfhorlloh(‘n Wirken des Heiligen Geistes, der die Kirche in alle
ahrheit leitet, und sei darum «heilig» und diirfe mit Recht als «der
Obendlge Strom des Lebens der Kirche» bezeichnet werden. Anderer-
Seits komme derTradition an sich bei aller Ehrwiirdigkeit keine Auto-
itiit . zu, sondern sie habe stets wieder neu sich priifen zu lassen am
€ugnis der Heiligen Schrift, der sie als Dienerin untergeordnet zu
leibep habe3,
~ Zum Beweise dafiir, dass das Prinzip von der Suprematie der
¢iligen Schrift in beiden Kirchen eindeutig und klar niedergelegt
Ist, Werden zuerst die entsprechenden Sitze aus den 39 Artikeln der
Klrohe von England (aus Art. VI, VIII, XXI, XX und XXXIV)

Und hiepguf aus der Unionsurkunde der Methodistenkirche ange-
lhrt,

\—‘

'Ala.0. 8.5
A0, 8.6,
A.a. 0. S.7/8.



— 138 —

Im Schlussabschnitt dieses Kapitels wird mit aller Offenheit
darauf hingewiesen, dass innerhalb dieses umschriebenen Bereichs
von Ubereinstimmung und der durch die offiziellen Bekenntnis-
schriften beider Kirchen gesetzten Grenzen Verschiedenheiten der
Auffassung und Akzentsetzung hinsichtlich des Wesens und der Aus-
legung derBibel bestehen,wobei diese Unterschiede in jeder Kirchesich
finden und keineswegs bekenntnismissigen Linien verpflichtet sind "

3. Priestertum und kirchlicher Dienst (ministry ). Zuniichst wird
daran erinnert, dass der Bericht von 1963 Anlass zu ergiebiger Dis-
kussion iiber die Auffassung vom kirchenamtlichen (ministerial)
Priestertum, iiber die Bedeutung der bischoflichen Ordination und
iiber das Verhiiltnis des Versohnungsgottesdienstes zu diesen beiden
Aspekten bot. Die Kommission erhielt deshalb den Auftrag, sich ins-
besondere mit den Fragen der Interpretation des Priestertums und
der Handauflegung im Verséhnungsgottesdienst zu befassen. Das
Ergebnis dieser Uberlegungen wird nunmehr in mehreren entspre-
chend iiberschriebenen Abschnitten vorgelegt. Dieser Teil des «In-
terim Statement» ist von solcher Wichtigkeit, dass es gerechtfertig?
scheint, die wichtigsten Partien hier im Wortlaut wiederzugeben®:

«Gemeinsamer Grund.: Ordination und Jurisdiktion. Unser Aus”
gangspunkt ist die von beiden Kirchen geteilte Uberzeugung, dass
Gott will, dass seine Kirche Diener (ministers) des Wortes und der
Sakramente hat, die zu ihrem Werk pastoraler Ubersicht? (pastol'al
oversight) berufen und beauftragt worden sind durch jene, denen in
ihren Kirchen dazu Autoritiit verlichen worden ist. Dieses Berufe?
und Beauftragen ist Ordination. Auf der Grundlage dieser gemein-
samen Uberzeugung beauftragen beide unsere Kirchen durch den
Akt der Ordination Méanner fiir den Dienst in der universalen Ki‘l'ﬁh_e’
obschon es in der Natur des Falles liegt, dass keine von ihnen Jurt¥”
diktion (kirchenamtliche Verantwortung und Status) iiber ihre €1g¢”
nen Grenzen hinaus iibertragen kann. Der V ersijhnungsgottesdieﬂst

LA a. 0. 8.9. ;

2 Die jeweiligen Ubersetzungen stammen vom Verfasser dieses Ar-lukelf*
und kénnen demzufolge keine offizielle Geltung beanspruchen, weshalb ﬂf}
allen Stellen, wo die Ubersetzung zugleich zu einer interpretierenden
schreibung werden muss, der englische Originaltext beigefigt wird.

¥ Es darf mit einiger Sicherheit angenommen werden, dass der sonsb . -
Englischen nicht hiufig gebrauchte Ausdruck «pastoral oversight» vom Ps""f'l
chischen Begriff «episkopé» her zu verstehen ist. Damit sieht man sich jedoc
ungewollt vor die Frage gestellt, ob damit nicht fast unbemerkt scho an

diesem frithen Punkt dieser Darlegungen die vollmachtsbedingte geg@ﬂ*‘”'t &
Zugeordnetheit von Episkopat und Presbyterat bewusst nivelliert werde:

gt im



— 139 —

Will indessen eine Ausweitung der Jurisdiktion fiir Diener beider
Kirchen einleiten; von da her, wenn aus keinem sonstigen (irund,
i_s_t es richtig, in ihn (namlich in den Versohnungsgottesdienst, der
UbeI‘S.) besondere Gebete fiir beide Kirchenimter (ministries) ein-

«Hrevheit der Interpretation innerhall wmschriebener Grenzen. Im
Neuen Testament werden ordinierte Diener des Wortes und der
\ . ¢ a8 - L
Sakramente gewohnlich | Presbyter® genannt. Die Frage ist: In wel-
¢hem Sinne — wenn itberhaupt — sind sie Priester ? Auf diese Frage,
die weiterhin okumenische Diskussion hervorruft, wird von angli-
kanischer Seite, wie bekannt sein diirfte, ganz verschieden geant-
Wortet, 1953 machte denn auch die Methodistenkirche zur Bedingung
der damals in Aussicht genommenen (iespriche, dass ,dieselbe Frei-
heit der Interpretation des Wesens von Episkopat und Priesteramt,
Wie sie in der Kirche von England iiblich ist, auch der Methodisten-
kirchg zugebilligt werde’, und die Kirche von England hat diese Be-
dmglmg angenommen. Dies impliziert, dass alle diesbeziiglichen Auf-
faSSUngOn, welche sich an die durch die anglikanischen bekenntnis-
maSSig(an Grundsiitze (formularies) abgesteckten Grenzen halten, von

thodisten so gut wie von Anglikanern legitim vertreten werden
diirfop, In unsern beiden Kirchen haben sich in bezug auf kirchen-
iMmtliches (ministerial) Priestertum innerhalb der durch ihre be-
“Mntnismiissigen  Grundsitze (formularies) gesteckten Grenzen
Unterschied]iche Standpunkte entwickelt. Die Kommission ist rest-
- iib(‘»l"/,eugr’r,, dass das jetzt vorgeschlagene Schema nichts enthiilt,
Was alg feindseliges Urteil iiber die theologische Richtigkeit (sound-
fess) irgendeines dieser Standpunkte empfunden werden kénnte.»

Wemeinsamer Grund: Das Priestertum Christi und der Kirche.

er Bericht vom Jahre 1963 legt den gemeinsamen Grund zu diesem

\‘ - -

*egenstand, den die Kommission nur erneut bestitigt, wie folgt dar:

L. Es ist unsor gemeinsamer Glaube, dass im Neuen Bund des Herrn

Jesus Christus Er allein Priester nach seinem eigenen Recht ist. l‘f_‘l' ht'l-t

das eine vollkommene und endgiiltige Opfer tlur'guhruulytr. (lfl-H [m' (l}(!

Stinden der Welt Genugtuung leistete. Fr teitt in Kwigkeit fiir die

Velt furbittend ein, er ist der alleinige Mi_tt‘lt'l.' zwm.(-‘h(-‘n Gott und
Menschen ; durch Thn allein versiéhnt Gott die Welt mit sich H(‘l})(‘-l'. .

2. Durch Teilhabe an diesem Seinem priesterlichen l)u‘!l‘ﬁtumt ist die
Kirche korporativ ein kénigliches Priestertum, ein hetliges \*ulk.' In
und unter (‘hristus bietet sie Clottes Vergebung und (}nmh\.(lvr' Welt
an, tritt bei Gott furbittend fiir die Welt ein und bietet sich sclber
und ihren (lottesdienst als ein lebendiges Opfer Gott dar.
lfl_n('rhulh des allgemeinen (corporate) Priestertums der gesamten

I\'ll'(eh(\ hat jeder einzelne Gliaubige seine eigene \“vr‘a}n.r\'vnrtung fuar
Gottesdienst, Zeugnis und Dienst, und sein eigenes Privileg auf un-



— 140 —

mittelbaren personlichen Zugang zu Gott in Christus fiir Vergebung
und Gnade!l.

Unterschiedliche Auffassungen werden vertreten hinsichtlich
der Art und Weise, in der die Kirche am priesterlichen Dienstamb
Christi teilhat, doch keine davon beabsichtigt in Frage zu stellen,
dass das Werk der Genugtuung fiir unsere Siinden das Werk Christi
allein ist.» |

Kirchenamlliches Priestertum (ministerial priesthood): abwer-
chende Ansichten. Seit 1963 hat die Diskussion gezeigt, dass im dama-
ligen Bericht mehrere Punkte nicht gentigend klar zur Darstellung
gelangten und deshalb eingehender Erlauterung bedurften. Es wird
zugegeben, dass innerhalb beider Kirchen Lehrunterschiede hinsicht-
lich der in Frage stehenden Probleme bestehen. Diese Differenzent
werden wie folgt dargestellt:

«1. Manche Anglikaner vertreten die Auffassung, (i) dass Ordi-
nation im Rahmen der historischen bischflichen Sukzession durch
Giebet verbunden mit Handauflegung zuséitzlich zu Gnade und Auto-
ritit einen einzigartigen priesterlichen ,character indelebilis® ver
leihen; (ii) dass das Amt (ministry) von Presbytern, welche diesel
Charakter haben, durch Christus priesterlich sei in dem Sinne, dass
a ) sie den Leib Christi reprisentieren, indem sie die Eucharistie, in
der die Darbringung Christi (Christ’s offering) gegenwiirtig geset?t’
wird, Gott darbringen, und b) sie Christus repriisentieren, indem 51
Siindern die Absolution erteilen und indem sie segnen; (iii) dass von
nichtbischoflichen Ordinationen, indem sie von der Norm abgewiche?
sind, nicht mit Sicherheit gesagt werden kann, ob sie diesen (Charak-
ter verleihen. Diese Anglikaner glauben, ihre Haltung werde ,C,grestl'jtz'13
durch den Ordinationsritus von 1662 und dessen Vorrede so gut Wi
durch die Praxis der Kirche von England, indem diese die Zelebrd”
tion der Eucharistie und das Erteilen der Absolution auf Bischofe u
Presbyter beschrinken, insbesondere wenn diese Dokumente Ul
Praktiken im Zusammenhang mit dem anglikanischen Sich-Berufen
auf Heilige Schrift und auf die ungeteilte Kirche gesehen werden.

2. Andere Anglikaner nehmen einen andern Standpunkt ein. S1e
schitzen das Bischofsamt; sie verneinen nicht, dass der Ruf Gottes
und die Bevollmichtigung der Kirche zum presbyteralen Dienst beide
auf Lebenszeit gelten; sie bejahen, dass ein Opfer des Lobes Ul
Dienstes als Antwort auf Christi versbhnendes Opfer tatsichlich dar-

11963 Report, S.23.



— 141 —

gebraclnt wird bei der Abendmahlsfeier. Aber sie lehnen ab, dass
Igendein Teil des Presbyterdienstes des Wortes oder Sakramentes
Priesterlich sei iiber das Mass hinaus, in dem der Gottesdienst der
8anzen Kirche priesterlich ist. Mit anglikanischen Gottesgelehrten
der Reformationszeit! verstehen sie das Wort ,Priester® einfach als
Synonym fiir ,Presbyter‘. Sie kinnen in der Theologie oder Praxis
des Neuen Testaments keinerlei Begriindung finden, das presbyterale
Amt ip irgendeinem NSinn als priesterlich (sacerdotal) oder mittler-
hflft (mediatorial) zu betrachten oder die Ebenbiirtigkeit nicht-

8choflicher Weihen anzuzweifeln oder die Gegenwart und Gnade
Christi in der Bucharistic mit einem reprisentativen Akt der

arbringung durch den ,minister’ in Bezichung zu bringen.
Z_UI‘ Stiitzung ihrer Stellungnahme fithren sie die Lehre der eng-
lischen Reformer und deren Nachfolger an, ebenso die Geschichte

r anglikanischen Beziehungen zu nichtbischiflichen Kirchen und

eren Geistlichen in dem auf die Reformation folgenden Jahrhundert.

Diese Anschauungen iiber das Priestertum und andere, die zwi-
Schen diesen beiden liegen, bestehen in der Kirche von England in
Werkannter Spannung und IFreiheit innerhalb der Einheitlichkeit
®Iner allgemeinen Praxis.

3. Die methodistische Unionsurkunde (Deed of Union) vom
Jahre | 932 stellt fest: ,Christi ,,ministers* in der Kirche sind Ver-
W.altel‘ in (Gottes Haushalt und Hirten seiner Herde... Die Metho-

Stenkirche hilt fest an der Lehre vom Priestertum aller Glaubigen
tind _glaubt folgerichtig, dass es kein Priestertum gebe, das oxklusiy
“Weinem besonderen Stand oder einer besonderen Klasse von Men-
Schen gehore, sondern in der Ausiibung seines gemeinschaftlichen
(corporato) Lebens und Gottesdienstes (worship) seien spezielle

Walifikationen zur Erledigung spezieller Aufgaben erforderlich, und
S0 Wflrcle das Prinzip reprisentativer Auswahl anerkannt.’

_ .In der Interpretation dieser Siitze lassen es manche zu, dass ein
Minigtep 4 Recht | Priester' genannt werden diirfe auf Grund der
Unter 2 erwithnten Annahme, dass er nimlich in der Ausspendung

® heiligen Abendmahles und in der Leitung des Gottesdienstes des

olkes Giottes der Reprisentant des Priestertums aller Glaubigen sei,
Welches djo Kirche ist. Andere mochten das Wort |, Priester’ fiir einen

Minjgtap ; : : - ator
Hster: nicht verwenden, damit es nicht ein exklusives Priestertum
——

L "hi 1f T 3 r n
itself 4.8, Whitgift, Works (Parker Society), I1I, 8.351: «The very word
“HHL(Se, priegts e I s ) he worc
Presby, spriest*), as it is used in our English tongue, soundeth the 1



— 142 —

impliziere, obwohl alle dem ordinierten Amt (ministry) des Wortes
und der Sakramente eine besondere (distinctive) Funktion innerhalb
der Kirche zuschreiben mochten. Methodisten stimmen in der Be-
jahung des allgemeinen Priestertums und in der Behauptung tiberein,
dass ein ,minister von Gott berufen ist, ein Botschafter an Christi
statt zu sein und ein Reprisentant des ganzen Volkes Gottes.

Die Methodistenkonferenz in ihrer Bigenschaft als Interpretin
der methodistischen Lehre erlauterte im Verlauf ihrer Erklirung
vom Jahre 1960 die Unionsurkunde wie folgt:

Im Amt eines ,minister* werden die mannigfaltigen Funktionen des
Amtes (ministry) der Kirche zusammengefasst, und es ist sein Vorrecht,
dieselben auszuiiben als der Diener Christi und seiner Mitgliubigen 1™
der Kirche als einer Gesamtheit, so wie die Kirche unter der Leitung des
Heiligen Geistes ihn bestellen (appoint) soll... ,

Die Methodistenkirche ist der Ansicht verpflichtet, dass der ordl-
nierte ,minister* keinerlei Priestertum besitze, das er nicht mit der ganze?
Gemeinde (company) von christgliubigem Volk teilt. Aber die Lehre vor?
,allcemeinen Priestertum® besteht darin, dass wir als Glaubige teilhaben
am Priestertum unseres grossen Hohenpriesters, Jesus Christus, selber -+
In dieses Priestertum Christi werden wird durch den Glauben hinein”
genommen, und wir unserseits und in Selbstidentifikation mit thm b}'ln'
gen uns selber in iusserster Demut und Gehorsam dar als ein lebendiges
Opfer fur Gott. Wir sind ,Priester auf Gott hin* (unto God) und darum®
;nehmen auf uns mit Freude das Joch des Gehorsams®, wie es uns !
Gottesdienst (Covenant Service) zur Pflicht gemacht wird. So bedeute
die Lehre nicht, dass jeder Christ das Recht hat, jede Funktion auszi”
ithen und die beiden Sakramente zu spenden. Denn sie ist nicht em®
Bejahung von Anspriichen (assertion of claims), sondern eine Erklarut
unseres totalen Gehorsams. Ein methodistischer ,minister< ist ein Prie”
ster in Gemeinschaft (company) mit allem gliubigen Volk Christi; abel
nicht alle Priester sind ,ministers‘ (d. h., wie der Kontext zeigt, ,nicht ﬁl‘le
Triger des Priestertums aller Glaubigen sind ordinierte ,miniﬂtfﬂ'-"‘ iy
Ordination wird in der Methodistenkirche nie wiederholt. Kin ,ministe!
ist Christi Botschafter und der Repriisentant des gesamten Volkes Gottes:

Es ist klar, dass die Ansichten von Priestertum und kirchliche™
Amt (ministry), wie sie von und innerhalb der Methodistcnkil'CI_18
vertreten werden, sich im Rahmen der anglikanischen Bekenntnl®”
grundlagen (formularies) bewegen und die ,Freiheit der Interpr®
tation des Wesens von Episkopat und Priestertum® sicher diese@
in sich schliesst.»

«Der Versohnungsgottesdienst. Die Bezichung des soeben G
ten zum Versohnungsgottesdienst ist folgende:

I. Teilnahme am Gottesdienst braucht nicht so betrachtet 2
werden, als schliesse sie die Annahme eher der einen als der andern
der obenerwihnten Ansichten vom Priestertum in sich. Sie wird nu‘l‘
die Gewilltheit implizieren, in voller Gemeinschaft zu leben mit Chrl
sten, welche irgendeine jener Ansichten anerkennen.

esag”



— 143 —

2. Von den einzelnen Teilnehmern am Gottesdienst ist zu erwar-
ben, dass sie damit verschiedenartige und gegensitzliche Auffassun-
gen hinsichtlich seiner Bedeutung fiir methodistische Amtstriger
(ministel's) verbinden, und dies muss beides zugestanden und akzep-
tiert werden. Wenn einige den Gottesdienst als eine bedingungsweise
Od.ﬂl‘ bedingungslose Ordination methodistischer Amtstriiger zu einem
I?l'lestertmn betrachten, das diese bisher nicht ausiiben konnten, dann
SInd andere in beiden Kirchen gewiss, dass es nichts Derartiges gibt.

efln darum einige offentlich erkliren, dieser Gottesdienst sei be-
8vb&lchtigt, um Zweifel zu beseitigen, ob methodistische Amtstriger
gegcll\véil'tig ,Priester in der Kirche Gottes® seien, werden andere in
Peld(‘-n Kirchen offentlich die Angemessenheit jeglichen derartigen
éwf}ifels verneinen. Und wenn entweder ein katholisches® oder ,evan-
gFlllial(!s‘ Verstindnis des Gottesdienstes — und sei es auch nur impli-
Zl't —als die Norm angenommen zu werden scheint, werden manche,
die ayf dem entgegengesetzten idussersten Standpunkt stehen, das
G?ﬂi}ll haben, ihre eigene Uberzeugung in bezug auf das Priestertum
Wiirde kompromittiert werden, wenn sie daran teilnihmen. Die Dis-
?usgi()n seit. 1963 hat dies mit Nachdruck deutlich werden lassen.
“oll also der (jottesdienst fiir einige nicht untragbar sein, darf keine
® beiden Kirchen offiziell dessen Bedeutung fiir methodistische
d.mtStI'éige *anders definieren als so, dass gesagt wird, er werde Be-
l_ngu“f%'en schaffen, unter welchen alle Anglikaner mit gutem Ge-
Wissen jene als Priester in der Kirche Gottes anerkennen kinnen,
Welchen Sing auch immer sie diesem Satz geben, so dass unsere unab-

geschlog . . " ;
o chlossenen Diskussionen iiber das Priestertum des Presbyters
herly

o alb von Beziechungen voller (lemeinschaft und schliesslich in
Iner

Vereinigten Kirche weitergehen konnen. Die allgemeine Inten-
10r1,‘. welche der Gottesdienst von Teilnehmern erfordert, ist dem-
i(;lr(?”‘“"" -(“(TSU: unsere fortdauernden Differenzen Gott zu iib(’n'gol)vn
tauf dieser Basis uns selber samt unseren Differenzen einander
gegenscitig zu {ibergeben.
h(_)ll(ﬁ\tl;‘{(l(‘ln '(}(‘:.sagten sollte k!a.r \\-'-01‘(,1(*1'1, (1{18? diese ]Iil.t(‘flti()ll] Oifl.e
will t]i(’-i t(‘-_(rht,fm'tlgung hat L.L.]S diejenige l)l()s:fcr Axvyz*.lunusmgl(mt. Sie
tieren e [n-(hff(‘.l'(!nz gegentiber den thoolngm(.é}mn I ragen (l()ku?non—
b um die es geht, sondern tiefe Besorgtheit um sie. Im Urteil der
iil::.l?;;s;?[? ist ein l)estinnntf\.s Mass von Meinungs.vvl'schiu(l(snho‘i‘t
- I‘(‘.(los I'l();%t(‘l'tllln - um'm!t-(lvnl \'V()]'b(‘n.dffs I%(vl'lff.llt(!s von 1963
Sl V(\;].__’m(.'h,t_ unertriglich® in einer veremnigten l\.ll'(i}.l(\, sondern
Temigte Kirche ist vielmehr der beste Kontext fiir fortgesetzte



— 144 —

Erforschung der Differenzen, die verbleiben. Wenn die Intention
des Gottesdienstes verantwortungsbewusst akzeptiert wird, diirfen
wir erwarten, dass unter Gott unser gemeinsames Denken iiber
diesen Gegenstand wihrend der Periode voller Gemeinschaft und
spiter dann in der vereinigten Kirche theologisch fruchtbar sein
wird.»

« Unverdinderlichkeit bischoflicher Ordination. Die Methodisten-
kirche wird gebeten, das historische Bischofsamt zu akzepticren als
ein Zeichen und Merkmal der Einheit und Kontinuitit der Kirche
Jesu Christi. Die Freiheit der Interpretation innerhalb der durch die
anglikanischen Bekenntnisgrundlagen gesteckten Grenzen, auf die
oben verwiesen wurde, umfasst unterschiedliche Ansichten vom
Bischofsamt, welche innerhalb jener Grenzen in der Kirche von Eng-
land vertreten werden. Aber der volle Bereich dieser Freiheit der
Interpretation ist nur gewéhrleistet, wenn die strikteste Unver”
anderlichkeit bischoflicher Ordination gewahrt wird. ,Denn, withrend
es moglich ist, eine ,low!*-Ansicht vom Bischofsamt innerhalb
einer strikten Unverinderlichkeit der Praxis zu haben, wird €5
unméglich, eine ,,high**-Ansicht zu haben, wo mit dieser strikte™
Unverinderlichkeit gebrochen wird.’ .

Das ist der Grund, weshalb ,die strikteste Unveriinderlichkelf’
bischoflicher Ordination® grundlegend fiir unsere Vorschlige ist. AP
erkennung dieser Tatsache hat notgedrungen zur Folge, dass, wen™
man in volle Gemeinschaft eingetreten ist, alle methodistischen Am?s”
trager auf Stufe 1 mit der Handauflegung ordiniert werden dureh
einen Bischof, der in der historischen Sukzession steht und der als
,erster Diener® (Chief-Minister) in der Ordination handelt. Jeglich®
Abweichung (variation) von diesem Verfahren (practice) konnte nur
als Bruch eines Fundamentalprinzips erscheinen, auf Grund dessel
die zwei Kirchen zusammengekommen sein werden.

Die Anerkennung dieser Verfahrensregel wird die Methodiste™”
kirche nicht als ganze oder irgendein Einzelmitglied beider Kirche!
auf die Ansicht verpflichten, dass das historische Bischofsamt fiir den
apostolischen Charakter der Kirche wesentlich (essential) sei U
dass dieser Charakter etwas sei, das nichtbischoflichen Kirchen not-
wendigerweise fehle.

L «low» bedeutet «niedrig» im Gegensatz zu «high» = «hoch». Diese 'be'le
den Ausdriicke haben sich seit langem eingebiirgert als Bezeichnungen fur W
anglokatholische (high) beziehungsweise evangelikal-1'0fm'nrm.torische g
Richtung innerhalb der Kirche von England. D.V.



~ Ebensowenig wird die Anerkennung dieser Regel Zustimmung
I sich schliessen zur Ansicht (die irrtiimlicherweise als in der Kirche
vVon England allgemein verbreitet [current] betrachtet wird), dass
die Gnade Gottes, in Jesus Christus den Menschen frei angeboten,
nur durch den Kanal des historischen Bischofsamtes in die Kirche
f?iess.e; noch weniger, dass Zugehorigkeit zu einer Kirche mit bischof-
licher Verfassung eine Heilsnotwendigkeit sei, zusitzlich zum Glau-
ben an Christus. Keine.solchen Ansichten sind von irgendwelchen
Mitgliedem beider Kirchen gefordert, noch werden sie jemals ge-
fordert worden.

Die Anerkennung des historischen Bischofsamtes und der ,strik-
testen Unveriinderlichkeit bischoflicher Ordination’ wird einerseits
eh'el‘ anzeigen, dass man in keiner der Kirchen gewillt ist, die beiden
Kirchen zusammenzubringen in einer Weise, welche zwischen Angli-
kanern Spaltungen schaffen wiirde; und andererseits ein Verlangen
auf der methodistischen Seite, so voll wie moglich, aber mit Freiheit
der Interpretation, an einer Form des Amtes (ministry) teilzuhaben,
Welche von der christlichen Vergangenheit ererbt worden ist und die
beste Hoffnung auf Einheit in der ganzen Welt gewithrt.»

«Die Handauflequng. Im Neuen Testament tritt die Handauf-
legung in einer Reihe von verschiedenen Zusammenhéngen auf. Im

Irken Jesu und der Apostel verbindet sie sich mit Heilung (Mk. 5,
23_; 6,5; Apg. 28, 8). Sie verbindet sich mit Ordination in I.Tim. 4, 14
(siehe auch Apg. 6, 6; I.Tim. 5, 22, sowie 11.Tim. 1, 6, wo vielleicht
At Ordination Bezug genommen wird). Wir finden die Handauf-
“gung in V erbindung mit der Bestellung zu weiterer Sendung von
S?lohen, welche bereits ordiniert sind (Apg. 13, 3), aber auch in Ver-

lndung mit dem Kommen des Heiligen Geistes (Apg. 8, 17; 19, 6).
S wird auf sie verwiesen — ziemlich sicher mit Bezug auf die Taufe —
iln Ht}br. 6, 2. Eine ihnliche Mannigfaltigkeit von Verbindungen fin-
et Sl‘ch im Brauchtum der Kirche im Laufe ihrer Geschichte. In der
“raxis der Kirche von England findet sich der Ritus in verschiedenen
“Sammcnhitngen, welche nicht bloss derartige einmalige Handlun-
860 wie Konfirmation und Ordination einschliessen, sondern auch
32?1920, bei denen Wie.derholung moglich ist, wie bo.is.pi(.s]sweisg Akt.e

_9egnung und Heilung. In landliufiger methodistischer Praxis
Wl.rd die Handauf legung bei der Ordination von Amtstrigern und
z“ﬁl:(;“i‘ﬂsﬂn. an.gewendet, b(.\i der AussmT(hm.g von IVIissi()nzu'm‘}, llfld

el Geistlichen und Laien, und schliesslich auch gelegentlich im

Gott 3 . , T
esdienst zur offentlichen Aufnahme von Vollmitgliedern.



— 146 —

In zahlreichen neutestamentlichen Zusammenhiingen, in denen
sie vorkommt, symbolisiert die Handauflegung die Absicht, mit
einem andern eine bestimmte Funktion, Gabe, Vorrecht oder Verant-
wortlichkeit zu teilen, die man selber von Gott erhalten hat und die
nach Gottes Willen jetzt weitergegeben werden soll. Sie bringt auch
die Selbstidentifikation und Solidaritit einer Einzelperson oder einer
Gruppe von Personen mit andern zum Ausdruck.

Im Leben der Kirche ist der Ritus in der Regel von Gebet be-
gleitet, welches dartut, worum es sich handelt, was der Person, der
die Hinde aufgelegt werden, mitgeteilt und fiir sie erbeten wird.
Dieses Gebet gehort folglich zum Wesen der Handlung, in welcher
die Handauflegung selber die Bedeutung eines éusseren sichtbaren
Zeichens der Anwendung des Gebetes auf ein einzelnes Individuum
hat. Im Verschnungsgottesdienst muss darum der Schliissel zum
Verstindnis der gegenseitigen Handauflegung (welche schweigend
vorgenommen wird) in den siec umgebenden Gebeten gesucht
werden.

Dass das Auflegen der Hinde des Bischofs denjenigen di€
Priesterweihe spenden werde, welche sie zuvor noch nicht empfangen
haben, ist zweifelsohne eine mogliche Interpretation des Giebetes
welches dieser Handlung im Gottesdienst unmittelbar vorausgeht-
Es ist klar, dass manche am Gottesdienst nicht teilnehmen konnten,
wenn ihnen die Freiheit verweigert wiirde, es so zu interpretieren —
so gut wie manche nicht daran teilnehmen kénnten, wenn von ihne?
verlangt wiirde, es so zu interpretieren. Aber was an dieser Stelle
geschieht, hat eine Bedeutung, welche die Zustimmung aller ab-
notigen kann und sollte. Die Handauflegung ist gegenseitig: wie
bischéfliche Héinde auf methodistische Amtstriger gelegt werdemn
so werden die Hinde methodistischer Amtstriger auf anglikemische
Bischofe und Priester gelegt. Und jedesmal ist der ausdriicklich®
Hauptinhalt des vorausgehenden Gebetes, dass der Geist denjenige™
welchen die Hinde aufeelegt werden, solche Gaben schenken wolle;
derer sie bediirfen, um ihr Amt in ihren gegenseitigen Kirchen erfiille?
zu konnen. Der Ritus erklirt folglich sichtbar, dass die beiden Amte*
jetzt versohnt sind, und die Kirchen, welche sie vertreten, beten dar”
um, dass jedes Amt ermiichtigt werde, mit dem andern die Gaben des
Geistes zu teilen, welche es in seiner Getrenntheit empfangen hat, ul
dassdie beiden Amter villigmiteinander identischwerden mogen inder
umfassenderen Mission, die zu unternehmen sie sich eben 817
schicken.»



— 147 —

«4. Opferaspekte des heiligen Abendmahls.

Einleitung. ,Wenn wir miteinander volle Gemeinschaft herstellen
Sollen, miissen wir die Gewihr haben, dass es geniigend Ubereinstim-
Mung (harmony) in unserer Sakramentenlehre und -praxis gibt, um
gemeinsam(e Anbetung vor dem Tische des Herrn zu einer tatsich-
lichen und einigenden Wirklichkeit zu machen!'." Um zu diesem
.PUnkt die notige Gewissheit zu geben, fithrte der Bericht zuerst die-
Jenigen Belegstellen an, wo die Sakramentenlehre der Kirche von
England zu finden ist 2, und brachte sodann eine ,ziemlich reprisenta-
_the‘ neuzeitliche methodistische Erklirung iiber beide Sakramente,
- der Hoffnung, dass Anglikaner sie entgegennehmen wiirden ,als
®In Zeichen dafiir, dass es eine ausreichende lehrmissige Basis fiir
elllgel‘e Bezichungen im sakramentalen Leben der zwei Kirchen
g8bt*, Die Verfasser der ,Dissentient View*® (abweichende An-
S‘Ghauurlg“) hegten die Befiirchtung, dass die Bezugnahmen auf
®ucharistisches Opfer, weil sie nicht geniigend abgesichert seien, Be-
uIll‘uhigung verursachen wiirden und forderten sowohl in positiver
als auch in negativer Hinsicht genauere Definition®. Die Methodisten-
kOTlferenz bat 1965 die gemischte Kommission, ,die Opferaspekte des

e_lligen Abendmahls‘ abzukliren. Die folgenden Abschnitte sind im

nblick auf dieses Ersuchen verfasst worden.

' Gemeinsamer Grund. Innerhalb unserer beiden Kirchen bestehen
Seitlangem Meinungsverschiedenheiten in bezug auf die Opferaspekte

®8 heiligen Abendmahls. Deren Erorterung ist gehemmt und ver-

Wnkelt worden durch tiefwurzelnde Bef iirchtungen, einerseits wegen
der Messe*, andererseits wegen des Verstindnisses des Sakramentes
als eineg blossen Gedichtnisses, wie es oft, doch zweifelhaft, Zwingli
ZugCSChrieben wird. Das Vorhandensein dieser Befiirchtungen trug

AZU bei, das Ausmass gemeinsamen Bodens zu verdecken, den alle
a‘n} Gespréich beteiligten Richtungen miteinander teilen. Es ist be-
Zelchnend, dass das gegenwiirtige methodistische ,Book of Offices’
i n Abendmahlsgottesdienst des Prayer Book von 1662 fast unver-
iii?: enthilt. Einige der haupt.srétc‘hlichen. Ubereinstimmungen

alb und zwischen unsern zwei Kirchen sind :
i Bericht, 1963, S.28.
S Art. XX V-XXXI sowie die liturgischen Formulare im Prayer Book

Un .
d den, Katechismus.

. Boricht 1963, 8.29.
Pring; Mit dieser « Dissentient View» legte die Opposition ihre Grinde fiir die
'splellen Bedenken gegen zahlreiche Punkte in jenem Bericht von 1963 dar.

Bericht 1963, S.61.



— 148 —

1. Es besteht Ubereinstimmung, dass beide Sakramente de——
Evangeliums auf gottlicher Einsetzung beruhen und eine immer——
withrende Verpflichtung bedeuten.

2. s besteht Ubereinstimmung darin, dass das heilige Abend
mahl ein Zeichen und eine Gelegenheit und ein Mittel der rettender—
Gegenwart Jesu Christi bei seinem gliubigen Volk ist, wodurch ei=—
ihnen die Wohltaten seines einmaligen, vollkommenen und aus—
reichenden Opfers mitteilt und sie so enger mit sich selber und in sich=—
selbst untereinander vereinigt.

3. Es besteht Ubereinstimmung darin, dass wir in dem heiligen
Abendmahl auf Gottes erlosende Liebe antworten, indem wir ithm
unsern Lobpreis und unsere Danksagung, in Gemeinschaft mit der
ganzen Kirche im Himmel und auf Erden, darbringen. Indem wir filt
unsere Krlosung Dank sagen, bringen wir Gott unsere Gaben an (reld

und uns selber als seine Diener dar. Alle diese Darbringungen machen
zusammen mit unserer gemeinschaftlichen (corporative) KErinnerung
an das Opfer Christi und mit unserem Geniessen (consume) von BI'O?
und Wein im Andenken an ihn junsere Pflicht und Schuldigkeit und
unseren Dienst® im Ganzen des Ritus aus.

4. Bs besteht Ubereinstimmung darin, dass wir diese als Ant-
wort zu verstehenden (responsive) Darbringungen machen: durch
die Vermittlung Christi, auf die wir vertrauen; auf der Grundlag®
seines ein fiir allemal dargebrachten Opfers, auf das wir uns berufen;
und in der Kraft seines Geistes, auf den wir uns verlassen. Es ist als
dicjenigen, welche in Christus sind, dass das Volk Gottes sich selbe?
beim Herrenmahl ihm darbringt. Als reumiitige und glaubende S
der, angenommen und erneuert in ihm, stellen sie sich selber dar, ‘U%ﬂ
ganz mit Christus in seinem Tod identifiziert zu werden, so dass seln
auferstandenes Leben immer voller in ihnen sichtbar werde, ,bis dass
er kommt'. ‘

5. Es besteht Ubereinstimmung darin, dass die Eucharistie n
keinerlei Sinn ein Wiederholen, Vermehren oder Ergiinzen ist der
vollstiindigen und vollkommenen Versohnung, welche Jesus (Jln’ist‘us
am Kreuz vollbracht hat. Jegliche Auffassung von der Kucharisti®
welche impliziert, dass Christi Werk ,,unvollendet** in dem Sinne wal;
dass wir irgend etwas, das wir tun, hinzufiigen, oder dass es n‘?t'
wendigerweise wieder getan werden muss, ist als nicht der Schrl
gemiiss zu verwerfen .’

I Bericht 1963, S.32.



— 149 —

Diese Ubereinstimmungen bilden nach dem Urteil der Kom-
Wission ,hinreichende lehrmiissige Basis fiir engere Bezichungen im
Sakramentalen Leben der zwei Kirchen,

Verschiedenheiten der Uberzeugung. Manche in unsern beiden
Kirchen mochten nicht iiber die (laubensanschauungen hinaus-
gehen, welche den gemeinsamen Boden zwischen ihnen bilden. Es
geniigt, ihnen, ihrem auferstandenen Herrn Anbetung darzubringen,
der um ihres Heiles willen litt, auferstand und auffuhr und gegen-

Wartig ist an seinem Tisch, um sich selber allen zu geben, welche ihn
®mpfangen wollen. Andere wiirden ihrem Glauben Ausdruck geben
Wollen, dass Christus in diesem Sakrament die Friichte seines Ver-
S6hnungsopfers schenkt, indem sie sagen, dass er dies als Antwort
darauf tut, dass wir erneut vor dem Vater seine Wirkkraft geltend
Machen und es ihm darstellen. Das ist die Art und Weise, wie sie
Seinen Befehl verstehen, ,Tut dies zu meinem Andenken‘. Der Akt
der anamnesis, iibersetzt ,Andenken‘, stellt nach dieser Auffassung
einen Akt dar, durch den wir vor (xott in Erinnerung bringen, was

Christus fiir uns getan hat. Fiir diejenigen, welche dieser Ansicht
huldlgen ist dieser Akt des Andenkens eng auf die Konsekration des

Totes und Weines bezogen, damit sie Leib und Blut des Herrn wer-

®n. Manche Methodisten und Anglikaner indessen kénnen nicht
inreichende biblische Gewithr fiir dieses Verstindnis des Begriffs
“Andenken‘ im Sinne neuerlicher Darstellung finden. Sie fassen Christi
efehl eher so auf, als bedeute er, dass in unserem Empfangen der
Sakramentalen (faben von Brot und Wein alles, was Christus fiir uns
tat, und alles, was er im Himmel in Ewigkeit fiir uns tut,
ehelmms der Eucharistie wirksam zu unserem Heil uns zu-
8eWendet wird. Unser ,Andenken an ihn‘ wird folglich dynamisch
Hnd wirksam fiir unsere Heiligung durch das Wirken des Heiligen
elsteg

Die eucharistischen Kirchenlieder der Briider Wesley geben dem
GI&Ub(‘n an die ewige Bedeutsamkeit des Opfers Christi, ,als jetzt fiir
Sehuldlge Siinder geschlachtet ! ‘, machtvoll Ausdruck, doch dariiber,
Welehe% der eigentliche Sinn ihrer Bildreden vom Opfer sei, sind sich

ie Gelehrten immer noch uneins. Diese Kirchenlieder sind zwar nie
W den offiziellen Formulierungen methodistischer Glaubenslehre
8€rechnet, worden, doch bringen ihnen viele in beiden Kirchen hohe

ertsehatzuncr entgegen.

' «As now for guilty sinners slain», Lied Nr.771 im Kirchengesangbuch
thodistenkirche von England.

dep r Mo

1o



— 150 —

Diese und dhnliche Verschiedenheiten des Glaubens haben nie
zu einem Bruch eucharistischer GGemeinschaft innerhalb der einen
oder andern unserer Kirchen gefiihrt, sie bilden auch in der Zukunft
kein Hindernis fir volle Gemeinschaft zwischen den zwei Kirchen.»

4. Das Diakonat.

Was die gegenwirtige Situation in bezug auf die Vorstufen zum
vollen kirchlichen Amt anbetrifft, stellt der Bericht fest, dass dessen
Form in der Methodistenkirche als Predigerkandidat (Probationer
Minister) ziemlich genau dem anglikanischen Diakon entspricht. Die
Kommission hiilt es fiir wiinschenswert, dass — wie die beiden Kir-
chenimter einander im Episkopat und Presbyterat angeglichen
(assimilated) werden sollen — diese Angleichung auch in bezug auf
das Diakonat folgerichtig zu Ende gefiithrt werden sollte. Um hier
eine allfallige Quelle fiir Spannung und Streit von vornherein zu
eliminieren, macht sie darum den Vorschlag, die Kandidateniamter
sollten schon auf Stufe 1 einander gleichgestellt werden, und zwar in
der Weise, dass die Methodistenkirche sich iiberlegen mochte, ob
nicht mit Beginn von Stufe 1 methodistische Kandidaten fiir das
Presbyterat nach Beendigung ihres Studiums zu Diakonen geweih?
werden sollten auf Grund des neuen Weiheritus, der fiir den Gé-
brauch in beiden Kirchen vorgesehen ist.

Hinsichtlich der Zukunft empfiehlt die Kommission beiden Kir-
chen,wennmoglichin Konsultation mitTheologen anderer christlicher
Konfessionen, eingehendes Studium und eine Bestandesaufnahm®
Hiber die gegenwiirtigen Amtsstufen fiir Laien (lay orders of ministry)
in ihrer Bezogenheit zum historischen Weihegrad des Diakons.

Nach ihrer Auffassung sollte dies in sich schliessen:

«1. Eine Studie der Geschichte des Weihegrades des Diakons.

2. Priifung der gegenwiirtigen Verwendung dieses Weihegrads.

3. Priifung, ob ein Bediirfnis besteht oder nicht fiir ein vollamtliche®
und stindiges Amt liturgischen und pastoralen Dienstes in Er-
ginzung zu dem des Presbyterates, wie es beispielsweise in der
Kirche von England besteht in Form des ,Church Army captain :

I «Church Army» ist eine im Jahre 1882 von Wilson Carlile nach d‘f.n
Vorbild der Heilsarmee gegriindete kirchliche Freiwilligenorganisation. *
wirkt im Sinne sozialer Wohlfahrt mit evangelistischer /1(‘]*-;(,tmm" soit, 188
in den Klendsvierteln grosser Stidte, in Gefiingnissen und Atnmn’mlll"‘("r
\/Vanhwm\l/(lvs Krieges sorgte sie auch fiir Obdachlose, betrieb Soldatenstube’
usw. D



4. Priifung, ob der Dienst von Laien, welche regelmiissig offent-
lichen Gottesdienst leiten und auch predigen (z.B. sogenannte
,Lay Readers‘ — Laienvorleser — in der Kirche von England, und
,Local Preachers’ — Ortsprediger — in der Methodistenkirche)
nicht anerkannt werden sollten als solche, die in dieser Figen-
schaft ein heiliges® kirchliches Amt versehen und dazu ordiniert
werden sollten.

Priifung des Standortes von Diakonissenorden in beiden Kirchen.

_C’I

Ist beispielsweise dieser Stand notwendigerweise als ein Stand
sui generis zu betrachten, wie es gegenwiirtig der Fall ist ? Oder
wiire es angezeigt, die Schaffung eines Wethegrades fiir Diakonen
Iins Auge zu fassen, der sowohl Minnern als Irauen offenstehen
sollte 7
~ Ein Nachtrag umschreibt in Kiirze die gegenwiirtigen Funk-
tionen eines anglikanischen Diakons und eines methodistischen
Pl‘edigcrkmuli(laten, die einander bereits weitgehend entsprechen?.

Die Kapitel 6 und 7 des «Interim Statement» geben in Kiirze
Aufﬂ(!hluxs ither «Die Situation in Walesy und «Die Situation in
Schﬂlflwml », wo die Tatsache, dass es sich in beiden Gebieten um selb-
Stﬁndigﬂ anglikanische Kirchenprovinzen handelt, auch entspre-
cheng gesonderte Wiedervereinigungsgespriche bedingt. In Wales

aben solche in den Jahren 19631965 bereits stattgefunden, und ein
“Ntsprechender Bericht «Anglican-Methodist Union in Wales» ist
Ve[".'.’Ff(‘/ntli(:llt worden. 1965 haben die zustiindigen Instanzen beider
Walisischen Kivchen in positivem Sinne zu diesem Bericht Stellung
SNommen und die Schaffung cines «Anglican-Methodist (Wales)
r egoti&ting Committeer» befiirwortet, das seither an der Arbeit ist.
Jgdem gehorten je ein Vertreter beider walisischer Kirchen der Kom-
Mission an, welche die Verhandlungen in England fiithrte. Etwas
:Lr}‘dng liegen die Verhiltnisse in Schottland. Zwar ordneten auch die
“Lplsmiml (‘hurch in Scotland» (die anglikanische Kirche) und die
_&("hOttiS(the Methodistenkirche je einen Delegierten in die englische

“Mmission aly. Aber withrend die schottische Methodistenkirche ein
v?” integrierter Teil der Methodistenkirche in England ist, gehort die
S¢hfliche Kirche von Schottland als selbstindige Provinz zur
anglikanisehun Kirchengemeinschaft, doch sind beide gleicherweise

Clng Minderheiten in einem [.ande, wo der Grossteil der Bevolke-

\

1 " .
l“(t‘l'lm Statement, N, 23 1.



— 152 —

rung entweder der presbyterianischen oder der rémisch-katholischen

Kirche angehort. Zudem haben in Schottland die bischéfliche und

die methodistische Kirche seinerzeit unabhéingig voneinander Ge-

spriche mit der presbyterianischen Kirche begonnen. Je nach dem

Weiterverlauf der anglikanisch-methodistischen Verhandlungen

konnten diese dann zusammengelegt werden.

In Wiirdigung all dieser besonderen Umstéinde macht die Kom-
mission den Vorschlag, sofern der Versohnungsgottesdienst gutge-
heissen werde, wire es angebracht,

a) dass ein Versohnungsgottesdienst fiir Angehérige der bischof-
lichen Kirche und fiir Methodisten in Schottland separat gehalten
wiirde; |

b) dass fiir Schottland ein eigener Methodistenbischof konsekriert
wiirde.

Die dadurch bewirkte Versohnung wiirde dort stattfinden, wo
die betreffenden Amtstriger ihren Dienst versehen und auch deren
Glaubige teilnehmen koénnen.

Die beiden letzten Kapitel des «Interim Statementy», die den
grosseren Teil dieses Dokumentes ausmachen, enthalten die Ent-
wiirfe fiir die Liturgie des Versohnungsgottesdienstes (S. 32-50) und
fiir die Diakonats- und Presbyteratsweihe sowie fiir die Konsekration
eines Bischofs (S.55-73). Beiden Teilen ist eine Einfithrung beige-
geben, wiithrend die liturgischen Formulare selber jeweils noch mib
einem Vorwort (Preface) beginnen, das die notigen Hinweise zul
sinngemissen Verstindnis geben soll.

In der Einfithrung zur « Revidierten Fassung des Verschnungs:
gottesdienstes» wird u.a. darauf hingewiesen, dass der Bericht vom
Jahre 1963 vorsah, die geplante Versohnung in einen Abendmahls-
gottesdienst einzubauen. Die Verwirklichung dieser Absicht habe €8
notig gemacht, das urspriingliche Formular der Verséhnungszeremo-
nie wesentlich zu kiirzen, indem ein Teil der « Declaration of Inten-
tion» (Intentionserklirung) ins Vorwort (Preface) iibernommen
wurde. Ferner wurden sowohl der Bussakt (Act of Penitence) als
auch die Danksagung und die Zitate aus dem als « Covenant Service?
benannten methodistischen Gottesdienst gekiirzt.

Beider Auswahl der Lieder, Gebete und Schriftabschnitte wurde
darauf geachtet, den Erwartungscharakter der ganzen Feier zu be-
tonen. An einer Reihe von Stellen wurde in stirkerem Masse als
urspriinglich auf die Laien Bedacht genommen, um deutlich werden



zu lassen, dass der eigentliche Sinn und Zweck dieses Gottesdienstes
die Versohnung der beiden Kirchen als solche und nicht bloss ihrer
Kirchenidmter sei.

Wichtig sind sodann folgende Vorbemerkungen :

«Was denjenigen Teil des Gottesdienstes angeht, der die Kir-
chenimter betrifft, haben wir versucht, die Intention zu kliren und
dem Vorwurf einer unlauteren Mehrdeutigkeit zu begegnen. Im Inter-
esse der Klarheit haben wir gewisse Worte derjenigen Gebete weg-
gelassen, welche der Handauflegung unmittelbar vorangehen. Da
kann es keine Mehrdeutigkeit in bezug auf die in diesen Giebeten ent-
haltenen Bitten geben. Der Endzweck, der erfleht wird, wird ganz
offen dargelegt, und die Entscheidung (issue), um die es geht, wird
absichtlich in Gottes Hiande gelegt in der Uberzeugung, dass er durch
ein Wirken, wie er es fiir angemessen hilt, den erbetenen Endzweck
zustandebringen werde, wie das Gebet es ausgesagt hat. Die genaue
Art und Weise gottlicher Erhérung des Gebetes, deren es in dem von
Gott ersehenen Masse bedarf, ist etwas, von dem wir nicht behaup-
ten, dass wir es kennen. Daher die Art der Formulierung in der Bitte
,Jedem in dem Masse, als er dessen bedarf*, welche absichtlich die Ent-
scheidung, um dic es geht, in Gottes Hinde legt. Aber dabei gibt es
keine Mehrdeutigkeit* (ambiguity) der Bitte, Absicht oder Inten-
tion. Wir bitten darum, dass, was das eine Amt von Gott empfangen
hat, auch dem andern gegeben und vom andern empfangen werde.»

Neu ist in der revidierten Fassung eine Erklirung, welche jeder
Bischof , Priester und « Minister» zu unterschreiben hat, der am Got-
tesdienst teilnimmt. « Diese Erklirung» — so heisst es wortlich — «hat
einen doppelten Sinn. Sie gestattet jedem Teilnehmer, personlich
Seinen (:lauben an das zu bestiitigen, was Gott ihm bereits gegeben
hat, gleichzeitig tut sie aber auch seine vollkommene Bereitschaft
Zum Empfang dessen kund, was Gott vielleicht noch zu geben
Wiinscht. Diese Bereitschaft zum Empfangen ist unserer Meinung
Nach die wichtigste Disposition, mit der jeder zum Gottesdienst zu
kommen hat. Wir glauben, dass, wenn man so an ihn herantritt, man
Nicht finden werde, er verpflichte die Teilnehmer iiber ihre derzeitigen
Bekenntnisse hinaus auf Positionen, von denen sie aus (Gewissens-
grinden sich ffentlich distanzieren (dissent) miissten. In diesem
thtesd_ienst gibt es keinen Versuch, das Verhiltnis des einen kirch-
hf’hen Amtes zum andern zu definieren oder sich auszusprechen tiber
die Fl‘&ge, ob das, was Gott als Antwort auf unser Gebet wirken wird,
Seinem Wesen nach Ordination sei oder nicht. Das tun hiesse ein Ur-



— 154 —

teil abgeben iiber einen Entscheid, den die einen so, die andern anders
gefillt sehen mochten, von dem es sich aber mit dem Einverstindnis
vonunsallengehort, dass erden Hinden Gottesanheimgestellt bleibt. »

Im Vorwort (Preface) zum Versohnungsgottesdienst selber wird
ausgefithrt:

«1. In diesem Gottesdienst stellen sich die zwei Kirchen, indem
sie Gottes Ruf zur Einheit anerkennen, in Demut und Hoffnung vor
ihn. Gemeinsam sagen sie Dank fiir seine Gnade, welche er ihnen in
vergangenen Zeiten verliehen hat, gemeinsam tun sie aber auch Busse
fiir ihr Versagen, seine Gaben richtig zu gebrauchen, und fiir alles,
was in ihren Spaltungen menschlicher Bosheit zuzuschreiben ist. Im
Rahmen der Feier des heiligen Mahles, angeordnet ,zum fortgesetzten
Andenken an das Opfer des Todes Christi und an die Wohltaten,
welche wir dadurch empfangen®‘, suchen sie miteinander Versoh-
nung. Sie beten darum, dass Gott die Mitglieder und Amtstriger bei-
der Kirchen zur vollen Gemeinschaft fithren wolle; sie bitten ihn,
ihrer gemeinsamen Verkiindigung des Evangeliums neue Kraft zu
verleihen, und sie verbiirgen sich, sich auf die Kinheit in einer ein-
zigen Kirche hin in Bewegung zu setzen.

2. Die Kirche von England wiirdigt die historische Kontinuitét
der sichtbaren Kirche in Glauben, Sakrament, Zeugnis und From-
migkeit seit apostolischen Zeiten. Sie ist seit Giriindung der Kirche
auf diesen Inseln gewohnt gewesen, Gottes Gnade und Vollmacht
fiir ihre Bischofe, Priester und Diakonen durch Gebet und Hand-
auflegung von Bischéfen zu suchen. Sie glaubt, dass diese Tradition
von den Zeiten des Neuen Testaments iiberliefert worden ist und
dass es Gottes Wille sei, dass sie auch fortdauert. In alles das wiinsch®
die Kirche von England mit der Methodistenkirche sich zu teilen und
gleichzeitig am geistlichen Erbe dieser Kirche teilzunehmen.

3. Methodisten glauben, dass innerhalb der Einen, Heilige™
Katholischen und Apostolischen Kirche ihre Konfession durch den
Heiligen Geist entstanden sei, um Zeuge zu sein fiir Gottes allum-
fassende (universal) Gnade, fiir die Gabe der Gewissheit durch den
Heiligen Geist und fiir die Macht des Heiligen Geistes, uns in Liebe
vollkommen zu machen?. Sie wiinschen sich mit ihren Briidern der
Kirche von England in die geistliche Uberlieferung, Verfassung und
Gemeinschaftsformen zu teilen, welche jene Berufung unter Gotbe®
Fithrung hervorgebracht hat, und gleichzeitig am geistlichen Erbe

! Katechismus des Book of Common Prayer.
* Methodistischer Katechismus fiir éltere Schiiler.



und an der Kontinuitit des Amtes (commission) Anteil zu bekom-
men, welches die Kirche von England so hoch schiitzt.

4. Damit unmissverstindlich klar sei, dass auf keiner Seite eine
Verneinung irgendeiner bereits empfangenen Gabe oder Gnade be-
absichtigt ist, vermeidet der Gottesdienst den Gebrauch irgendeines
Gebetes oder wesentlichen Teiles eines (ebetes, das iiber denen,
welche jetzt teilnehmen sollen, bereits gesprochen worden ist.

5. Jeder Bischof, Priester und ,Minister, der am Gottesdienst
teilnimmt, soll vorgiingig die folgende Erklirung unterschreiben, und
hierauf sollen die Biicher, welche diese Unterschriften enthalten, an
der im Giottesdienstformular bezeichneten Stelle auf den Abend-
mahlstisch (Holy Table) niedergelegt werden.

Die Erklirung

Ich, N.N., der ich ordiniert worden bin zum Dienst des Wortes
und der Sakramente in der Kirche Gottes gemiss den Riten der
Kirche von England

N ) " habe den Wunsch, jetzt in volle Ge-
Methodistenkirche

meinschaft einzutreten mit
“Methodistenkirche
“" Kirche von England
unserer zwei Kirchen entgegen. Ich unterziehe mich im Ver-
sohnungsgottesdienst vollig Gott, um von ihm solch weitere
Gnade, Auftrag und Vollmacht zu empfangen, als er mir jetzt

d und sehe der kommenden Vereinigung

geben mochte .

6. Dieser (Gottesdienst soll zuallererst an einem zentral gelegenen
Ort gehalten werden, wo fithrende Vertreter beider Kirchen teilneh-
men werden. [Thm werden ihnliche Gottesdienste folgen in so vielen
Verschiedenen Landesgegenden, als notig sein werden, damit alle
Bischiofe und Priester der Kirche von England und alle metho-
distischen Amtstriiger, aber auch moglichst viele Laien beider Kir-

chen daran teilnehmen konnen. Der Akt der Aufnahme (act of recep-
-\—_——_
' Der englische Wortlaut dieser Erklirung ist folgender:
[ A.B., having been ordained to the ministry of the Word and Sacraments
in the Church of God according to the rites of the
Church of England,
Methodist Church,
s Methodist (‘hurch
~ Church of Kngland
Churches, submit myself in the Service of Reconciliation wholly to God,
to receive from him such further grace, commission, and authority as he
may now wish to give me.

desiring now to enter into full Communion with

and looking to the coming union of our two



— 156 —

tion) im Gottesdienst erfolgt auf seiten jeder Kirche zweimal, d.h.
der erste Akt betrifft die Mitglieder der einen Kirche in ihrer Gesamt-
heit, der zweite ist dann fir die Amtstriager bestimmt, d.h. fiir die
Bischofe und Priester der Kirche von England resp. fiir die Amts-
triger der Methodistenkirche. Aus allgemeinen Griinden wire es
vielleicht wiinschenswert gewesen, dafiir zu sorgen, dass verschiedene
andere Stinde (order) oder Amter der Kirche — etwa Diakone, Pre-
digerkandidaten, Ortsprediger, Vorleser und Diakonissen — ebenfalls
gesondert aufgenommen wiirden, doch praktische Erwégungen ma-
chen es notig, den zweiten Aufnahmeakt auf Bischofe, Priester und
,Ministers‘ zu beschrinken, wihrend alle andern in die allgemeine
Aufnahme der Kirchenglieder eingeschlossen werden.

Es wire praktisch undurchfithrbar, zu veranlassen, dass jedes
Mitglied beider Kirchen an einem Verschnungsgottesdienst teilneh-
men muss. Aus diesem Grund werden die in jedem Gottesdienst an-
wesenden Laien als Reprisentanten ihrer Kirche betrachtet. Aus der
Mitte der Gemeinde sollen bei jedem Gottesdienst zwei kleine Grup-
pen ausgewithlt werden, um die den Laien zugewiesenen Akte (auf
Seiten 39 und 43 des ,Interim Statement‘) zu vollziehen.

Jeder Gottesdienst soll geleitet werden von einem Bischof der
Kirche von England, der mit der Autoritit seiner Kirche handelt,
und von einem ,Minister‘, der zu diesem Zweck durch die Metho-
distenkonferenz ernannt worden ist und auf den im Formular als
,Presiding Minister Bezug genommen wird. Uber die Veranstaltung
dhnlicher Gottesdienste in Schottland und Wales haben die ent-
sprechenden kirchlichen Instanzen jener Linder zu entscheiden, da
der vorliegende Bericht sich in erster Linie mit England befasst.

7. Der entsprechende Abschnitt des Gottesdienstes, der Bezug
auf das Amt hat, soll separat verwendet werden fiir den Fall, dass ein
Amtstrager der einen oder der anderen Kirche, der zu Beginn von
Stufe 1 an keinem Verschnungsgottesdienst teilgenommen hat, zu
einem spiteren Zeitpunkt den Wunsch haben sollte, in die volle Ge-
meinschaft, welche dannzumal zwischen den zwei Kirchen bereit$
besteht, aufgenommen zu werden.»

Der Verschnungsgottesdienst

Sein Verlauf ist wie folgt vorgesehen:

Zuerst wird das bekannte Kirchenlied «All people that on earth
do dwell» gesungen. Hierauf legt der Presiding Minister in einer kur-



zen Anrede den Zweck dieses Gottesdienstes dar. Dann spricht der
Bischof nach dem iiblichen liturgischen Gruss zwei Gebete. Darauf
folgt eine alttestamentliche Lesung aus Haggai (2, 1-9), vorgetragen
durch einen methodistischen Laien, anschliessend wird Psalm 122
gesprochen oder gesungen. Hierauf liest ein der Kirche von England
angehorendes Laienmitglied die Hpistel Epheser 4, 1-13. Daran
schliesst sich der Gesang des Liedes « O thou who camest from above»,
das iiberleitet zum «Act of Thanksgiving» (Danksagung), woran sich
der Bussakt in Form einer gekiirzten Litanei anfiigt. Nun erheben
sich Bischof und Presiding Minister. Der Bischof spricht: « Siche, wie
etwas Gutes und Freudvolles das ist», und der Presiding Minister
respondiert: «Zusammenzubleiben in Einigkeit». Hierauf sollen sie
einander bei der Hand fassen und sprechen:

B.: «Der Friede des Herrn sei allezeit mit dir.»

Pr.M.: «Und mit deinem Geiste.»

Nun erheben sich alle, und ein methodistischer Amtstriger liest
das Kvangelium von der Fusswaschung (Johannes 13, 3-17).

Stehend hort hierauf die Gemeinde die Verlesung der entsprechen-
den  Resolutionen der beiden Kirchen durch den Prisidenten der
«Church Assembly» (oder durch ein anderes Laienmitglied der Kirche
von England) und durch den Vizeprisidenten der Methodistenkon-
ferenz (oder ein anderes Laienmitglied dieser Kirche) an, welche zum
Eingehen von Stufe 1 ermichtigen. Ist die Verlesung erfolgt, soll der
Text dieser Resolutionen auf dem Abendmahlstisch niedergelegt
Werden.

Hernach sollen ein anglikanischer Gemeindepfarrer und ein
Distriktsminister (Circuit Minister) die Biicher mit den Unterschriften
zur Intentionserklirung auf dem Abendmahlstisch niederlegen.

Nun knien alle nieder und singen 4 Strophen des « Veni Creator»
in der Fassung «Come, Holy (thost, our souls inspire.

Darauf folgt die Aufnahme der Qliubigen der Methodistenkirche
durch die Kirche von England, indem eine Gruppe von methodisti-
Schen Laien sich nach vorn begibt und vor dem Bischof niederkniet.
Nach einem Gebet, dessen Formulierung ein Gebet des Konfirma-
tionsritus des Book of Common Prayer diente, spricht der Bischof":
“Wir nehmen euch und diejenigen, welche ihr reprisentiert, in die
Gemeinschaft der Kirche von England auf, auf dass ihr euch mit uns
f}eilt und mitarbeitet in der Sendung, zu welcher Gott uns berufen

at.y



— 158 —

Nun sollen die methodistischen Amitstriger vor den Bischof knién,
wihrend einer der methodistischen Laien spricht: «Ehrwiirdiger
Vater in Gott, wir stellen dir diese Amtstriger unserer Kirche
vor.»

Hierauf sollen der Bischof und vier Priester der Kirche von Eng-
land sich mit ausgestreckter rechter Hand vor diese Amtstriger hin-
stellen, wobei der Bischof ein Gebet spricht, das eigens fiir diesen
Zweck verfasst wurde nach Vorlagen im Unifikationsritus fir die
Kirche von Lanka (Ceylon) und im Weiheritus der siidindischen
Kirche.

Sodann soll der Bischof schweigend seine Hinde auf das Haupt
eines jeden der methodistischen Amtstrager legen. Nachdem er dies
getan hat, spricht er: ¢« Wir nehmen euch in die Gemeinschaft des
Amtes (ministry) der Kirche von England auf. Empfanget Vollmacht
fiir das Amt (office) und Werk eines Priesters, das Wort Gottes zu
predigen und die heiligen Sakramente unter uns zu verwalten, so wie
sich die Notwendigkeit dazu ergibt und ihr zum Vollzug ermiichtigt
werdet. Wir heissen euch als Presbyterkollegen (fellow Presbyters)
mit uns in der Kirche Christi willkommen.»

Nun wird das Lied gesungen:
«Let us join — ’tis God commands —
Let us join our hearts and hands...»

Die Aufnahme der Mitglieder der Kirche von England durch dve
Methodistenkirche beginnt mit einer Anrede des Presiding Minister,
welcher ein Text aus dem methodistischen Gottesdienst (Covenant
Service) zugrunde liegt. Hernach kniet dieser mit allen zusammen
nieder und spricht im Namen aller: «O Herr Gott, Heiliger Vater,
der du uns durch Christus berufen hast an seinem CGnadenbund teil-
zuhaben, mit Freude nehmen wir auf uns das Joch des Gehorsams$
und verpflichten uns aus Liebe zu dir, deinen vollkommenen Willen
zu suchen und zu finden. Wir sind nicht mehr linger unser eigen, son-
dern dein.» Nun sprechen alle miteinander ein in der «Ichform» ge-
haltenes gelobnisartiges Gebet der volligen Hingabe an Gott und
seinen Willen. Dann tritt eine Gruppe von Laien der Kirche von Eng-
land nach vorn und kniet vor dem Presiding Minister nieder, der
stehend spricht: « Im Namen Gottes, des Gebers aller Gnade, heissell
wir euch und diejenigen, die ihr repriisentiert, voller Freude will-
kommen in der GGemeinschaft der Methodistenkirche. Er, der die
Gedanken und Begierden eines jeden Herzens kennt, mége euch fest”



machen, stiirken und einfiigen (settle) und so euch mit aller geist-
lichen Segnung und Gnade erfiillen, dass ihr tiglich seines Heiles
euch erfreuen moget und bereit seiet, seinen vollkommenen Willen
zu tun und zu erdulden, damit ihr dereinst seines ewigen Reiches und
seiner Herrlichkeit teilhaftig werden moget. Amen.»

Jetzt knien die Bischife und Priester der Kirche von England vor
dem Presiding Minister nieder, und ein Laienmitglied der Kirche von
England spricht: « Herr Prisident, wir stellen dir diese Bischofe und
Priester unserer Kirche vor.» Darauf sprechen der Presiding Minister
und andere methodistische Amtstriger gegen diese ein Gebet, das dem
methodistischen Weiheformular entnommen ist und den Begriff
«minister» verwendet. Dann legt der Presiding Minister schweigend
seine Hinde auf das Haupt eines jeden Bischofs und Priesters. Den
Abschluss dieses Aktes bildet dieselbe entsprechende Awfnahme-
formel, wie sie zuvor bei der Aufnahme der Methodisten in die Kirche
von England verwendet worden war.

Die in dieser Weise hergestellte neue Gemeinschaft findet nun-
mehr jhren Ausdruck im gemeinsamen Bekennen des christlichen
Glaubens mit den Worten des Nicinums (mit dem «filioque»). Wih-
rend als Offertoriumslied «Spread the table of the Lord...» gesungen
wird, tragen Laien Brot und Wein zum Abendmahlstisch. Das grosse
Danlkgebet (Thanksgiving) erfolgt in Form einer Prifation, welche
der von der Liturgischen Kommission der Kirche von England ver-
fassten Liturgie entnommen ist. In Konzelebration segnen Bischof,
p residing Minister und die amtierenden Presbyter die Abendmahls-
gaben, indem sie die aus dem Ritus von 1662 stammenden und so-
wohl in der anglikanischen wie in der methodistischen Liturgie
iblichen zwei Konsekrationsgebete beten. H ierauf empfangen die am-
tierenden (leistlichen als erste die Kommunion in bevden Gestalten,
hierauf spenden sie dieselbe den iibrigen anwesenden Bischofen und
.l’l‘esl)ytm'n und dann den Gliubigen, wobei sie die ebenfalls seit 1662
gebrivuchlichen Spendeformeln verwenden.

Wihrend der Ausspendung konnen Lieder oder Chorgesinge
gesungen werden. Nachdem alle kommuniziert haben, spricht die
ganze (lemeinde das Vaterunser, an welches sich das ebenfalls dem
Ritus von 1662 entstammende Dankgebet nach der Kommunion an-
Schliesst, worauf das Gloria gesprochen oder gesungen werden soll.
Dann folgt der vom Bischof erteilte Segen (Fassung 1662), und mit
dem gemeinsamen Clesang «Now thank we all our God» (Nun danket
alle Giott) schliesst die Feier.



— 160 —

9. Entwurf fir die Weiheriten (Draft Ordinal). Da es als wiin-
schenswert erscheint, dass beide Kirchen gleich von Beginn der
Stufe 1 an zur Erteilung der Weihen einheitliche Formulare verwen-
den, wurden solche von einem kleinen Unterausschuss der gemischten
Kommission unter Zuzug von vier Experten ausgearbeitet. Dabei
hielt man sich hauptsichlich an den in der vereinigten Kirche Siid-
indiens jetzt gebrauchlichen Weiheritus, von dem geltend gemacht
wird, dass er sich an dltestes, frithchristliches Ordinationsverfahren
halte, dessen Wesen im «Interim Statement» in Kiirze wie folgt be-
schrieben wird : « Das Wesen des frithchristlichen Verfahrens bestand
in einem Gebet, begleitet von einer Handlung. Das Gebet stellte eine
Bitte dar, dass Gott denjenigen, die zu Bischofen, Presbytern oder
Diakonen ordiniert werden sollten, den Heiligen Geist zusammen mit
den fiir das jeweilige Amt entsprechenden ,charismata‘ verleihen
wolle. Die Handlung war das Auflegen der Hand. Wiihrend der ordi-
nierende Bischof das Gebet sprach, legte und hielt er seine Hand auf
das Haupt des Ordinanden. Das Ordinationsgebet oder jene Bitte
in ihm, die um die Verleihung des (Heiligen) Geistes bittet, ist also
selber die ,Form* der Ordination, wenn die Terminologie einer spa-
teren Epoche verwendet werden darf.» Es wird darauf hingewiesen,
dass dieses uralte Verfahren in den orthodoxen und anderen
ostlichen Kirchen ununterbrochen beibehalten worden sei, dass es
auch von Rom anerkannt sei und dort in einer Modifikation
verwendet werde. Aber auch Methodisten und Anglikaner so gub
wie die Reformationskirchen ganz allgemein halten sich daran, sO
dass gesagt werden diirfe, das Ordinationsverfahren, wie es hier vor-
gesehen sei, konne sich auf katholische und protestantische Tradition
berufen.

Die Kommission hofft, dass im Falle des Zustandekommens der
geplanten Vereinigung beide Kirchen bereits mit Beginn von Stufe 1
die revidierten Weiheformulare fiir Episkopat und Presbyterat ver-
wenden werden, da dies unnétigen Missverstiindnissen vorbeuge und
der Einheit dienlich sei. Hinsichtlich des Formulars fiir die Diako-
natsweihe spricht sie die wohl berechtigte Vermutung aus, dass beide
Kirchen ihre bisher iibliche Praxis noch fortfiithren méchten, da j&
gegenwiirtig in allen Kirchen eine lebhafte Diskussion um das Wesen
und um eine véllig neue Gestaltung des Diakonats im Gang sei.

Ausser der mit Gebet verbundenen Handauflegung und der
Uberreichung der Heiligen Schrift erscheinen in den Riten keine wel-
teren Zeremonien, «da solche» — wie wortlich erklirt wird — «in #lte-



— 161 —

ster Zeit keine Entsprechung finden und der Autoritit ermangeln,
80 dass sie Anlass geben konnten (wie die Geschichte der Ordination
beweist), dass das Entbehrliche mit dem Wesentlichen verwechselt
wiirde».

Eingehend wird aufmerksam gemacht auf die vielleicht ein-
schneidendste und auffilligste Neuerung, welche die Kommission
vorschligt : Withrend sie die Titel « Bischof» und « Diakon» beibehalten
sehen mochte, macht sie den Vorschlag, fiir die zweite Amtsstufe sei
dem bisher in der Kirche von England und in katholischen Kirchen
gebriuchlichen «Priester» die éltere Bezeichnung « Presbyter» vor-
zuziehen, wobei folgende Begriindung gegeben wird :

«Erstens handelt es sich dabei um die ilteste Bezeichnung fiir
diese Amtsstufe und ist diejenige, welche sowohl in 6stlich-ortho-
doxen als auch romisch-katholischen Weiheriten, aber auch im For-
mular der Kirche von Siidindien Verwendung findet, so dass es an-
gemessen erscheine im Blick auf die wachsende Einheit unter Chri-
Sten, eine Bezeichnung zu wiihlen, die ein derartiges Gewicht oku-
menischer und katholischer Verwendung hinter sich hat.

Zweitens miisse man sich dariiber klar sein, dass das Wort
sPriester fiir viele Protestanten gewisse Untertone in bezug auf seine
Bedeutung habe, welche zwar selbst katholische Theologen abstrei-
ten wiirden, die jedoch trotzdem bei manchen Leuten das Gefiihl
Wecken, es gehe da um die vermittlerische Einmischung eines Men-
Schen zwischen Christ und Gott. Das Wort ,Presbyter® hat eine ge-
Wichtige Unterstiitzung, indem es schon immer von Katholiken ver-
wendet wurde, gleichzeitig ist es aber frei von jenen Untertinen. s
bietet sich deshalb geradezu an als Moglichkeit, ein Wort der Ver-
S6hnung zu werden, wo ,Priester’ ein solches der Spaltung wiire.»

Immerhin wird darauf verwiesen, dass der betreffende Weiheritus
«The Ordination of Presbyters» den Zusatz trigt «also called Priests».

Die Kommission unterbreitet zugleich einen Vorschlag, wie die
Kirche von England, in welcher der Begriff «Priester» bis jetzt die
offizielle Bezeichnung ist, die Verwendung von «Presbyter» legali-
Sieren kinnte.

Die drei Weiheriten haben alle denselben Aufbau. Da die Weihen
Stets innerhalb eines Abendmahlsgottesdienstes zu spenden sind,
enthalten die Riten zuniichst eine passende Kollekte sowie die ent-
Sprechende Epistel und das Evangelium, worauf die Predigt gehalten
Wird, Nach dem Credo (Nicenum) folgt die « Presentation» (Vorstel-
hlng) des Ordinanden bzw. Konsekranden mit dem sich anschliessen-



— 162 —

den Glaubensexamen (Examination), an das sich in allen drei Riten
die Wethe unmittelbar anschliesst. Mit einem kurzen Gebet wird so-
dann die Uberreichung der Bibel vorgenommen. Nun wird die Abend-
mahlsliturgie fortgesetzt, wobei in der Rubrik fiir Presbyterats- und
Bischofsweihe vorgesehen wird, dass die Neugeweihten gemeinsam
mit dem Zelebranten « The Thanksgiving» laut sprechen. Mit dem als
Postcommunio zu verwendenden speziellen Gebet schliesst jeder der
drei Weiheriten.

Erste Kommentare

Is war zu erwarten, dass dieses « Interim Statement» sofort nach
seiner Verdffentlichung nicht nur auf weitverbreitetes Interesse, son-
dern auch auf verschiedenartigste Kritiken — positiv und negativ -
stossen wiirde. Fatsichlich finden sich schon wenige Tage nach Er-
scheinen des Berichtes Kommentare in allen wichtigeren kirchlichen
Blittern Englands?, aber auch die Leserbriefe begannen sich bald auf
den Redaktionspulten aufzutiirmen. Deren sukzessive Veroffent-
lichung hatte natiirlich zur Folge, dass da und dort statt zum Bericht
selber nur zu einzelnen Ausserungen eines Briefschreibers Stellung
genommen wird. Jedenfalls ist die Diskussion nun in vollem Gang.

Bern : Hans Frev

U In der « Church Times» vom 23. Mirz 1967 werden die ersten Reaktionen
wie folgt summarisch zusammengefasst: «Comments in the religious Press on
last week’s ,interim statement* on Anglican-Methodist union, Towards Recon-
ciliation, have ranged from coolness to an unmistakable warmth. »



	"Towards Reconciliation" : Zwischenbericht der Kommission für die anglikanisch-methodistische Kirchenunion in England

