
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 2

Artikel: Bericht der in Belgrad vom 1.-15. September 1966 tagenden
interorthodoxen theologischen Kommission für den Dialog mit den
Altkatholiken

Autor: Amiet, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


110 —

Bericht der in Belgrad
vom 1.-15. September 1966 tagenden

interorthodoxen theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken

Verzeichnis der Mitglieder der interorthodoxen thoologischen Kommission

für den Dialog mit den Altkatholikon.

Vom Ökumenischen Patriarchat : Der Bischof Kalabriens, Emilianos
Prof. E.Photiadis

Vom Patriarchat Alexandria : Der Bischof von Axum, Nikolaos
Vom Patriarchat Jerusalem: Prof. A.Phytrakis
Vom russischen Patriarchat : Der Bischof von Dimitrovo, Philaret

G. Skobei
Vom serbischen Patriarchat: Der Bischof von Moravica, Sava

Prof. D.Dimitrijevió
Prof. D.Kasié

Vom rumänischen Patriarchat: Prof. I.Coman
Vom bulgarischen Patriarchat : Archimandrit Serafini
Von der Kirche Zyperns : Archimandrit Chrysostomos

Kykkotis
Prof. A.Papadopoulos

Von der Kirche Griechenlands : Der Bischof von Berroia und Naous»,
Kallinikos

Prof. J. Karmiris
Von der Kirche dor Tschechoslowakei : G.Novak

D.Tsurma
P.Ales

Von der Kirche Polens : Prof. S.Zelezniakovic
Von der Kirche Finnlands : N. Karioma

Die gemäss dem betreffenden Beschluss der 3.allorthodoxen
Konferenz auf Rhodos aufAnregung des Ökumenischen Patriarchats

aus Vertretern der orthodoxen Landeskirchen zusammengesetzte
interorthodoxe theologische Kommission für den Dialog mit den AI*'
kathohken tagte in Belgrad als Gast Seiner Seligkeit, des Patriarchen
der Serben, des Herrn German und der heiligsten orthodoxen Kirche
Serbiens im Patriarchatspalast vom 1.-15. September 1966 und
studierte in wiederholten Sitzungen, gemäss dem ihr erteilten Auftrag'
was für Themen in der Folge der Dialog zwischen Altkatholiken un

Orthodoxen behandeln müsse. Mit Vorliegendem legt sie das Resultat

ihrer Arbeit dar, damit es Seiner Göttlichsten Allheiligkeit, dem

Ökumenischen Patriarchen, unterbreitet würde und durch Ihn de

Seligsten Patriarchen und Vorsitzenden der orthodoxen autokepha
len Kirchen, damit es studiert würde und die Billigung von ihnen wie

der um sie gescharten heiligen Synoden erhalte zur Weiterarbeit.



— Ill —

I. In unserer Kommission wurde vorerst festgehalten, dass die
nogruatische Lehre der altkatholischen Kirche bis jetzt noch nicht
völlig formuliert noch auch unseren Kirchen genügend bekannt sei.
v°n den Unionsverhandlungen in Bonn aus den Jahren 1874 und
*°7ö bis zur Konferenz in Bonn von 1931 erschienen nach den
stattgefundenen theologischen Verhandlungen zwischen Altkatholiken
und Orthodoxen die Altkatholiken in der Formulierung ihrer Lehre
^oer die untersuchten Punkte des Glaubens, des Kultes und der
unehlichen Disziplin und Ordnung nicht in einer festen Lehre, noch
"normierten sie gänzlich die Orthodoxen über das Gesamte ihrer
^ehre. Aus diesem Grund wurde es von unserer Kommission für
notwendig erachtet, es seien die Altkatholiken einzuladen, unseren Kirnen

ihre Texte dogmatisch-symbolischen Charakters zu schicken
der zu nennen, aus welchen die öffentliche Lehre und Praxis
er altkatholischen Kirche beglaubigt ersehen werden könnten,
eiter nach Möglichkeit auch zur Abwendung eventueller
Misserständnisse abzufassen «ein sicheres, genaues und offizielles
ekenntnis ihres Glaubens, das auf einer Synode von ihren
18cnöfen und Hirten herausgegeben und unterschrieben wäre», wie
auch schon ein andermal vom Ökumenischen Patriarchat als

notendig erwähnt worden ist in seinem Bericht vom Jahre 1904
n die orthodoxen autokephalen Kirchen über das Thema der Alt-

katholiken.

II. Nach den bis anhin zwischen den Altkatholiken und den
rthodoxen geführten Verhandlungen zeigen sich die Altkatholiken

Sinne der Utrechter Erklärung als mit den Orthodoxen in folgen-
en Punkten gänzlich oder teilweise in Übereinstimmung (die Utrech-
r Erklärung von 1889 drückt den Wunsch und den Entschluss der
Katholiken aus, im Glauben der alten Kirche zu bleiben, wie es in

a ökumenischen Synoden und den allgemein anerkannten dogma-
chen Entscheiden der ökumenischen Synoden der ungeteilten
lr°he des ersten Jahrtausends und in der hl. Überlieferung dar-
e§* ist, welche Intention Vincentius von Lerin ausgedrückt hat
euiem bekannten Satz : « ...was überall, was immer, was von allen

§ aubt worden ist» (Quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
^editum est) :

t?. ^er Ablehnung der neuen Dogmen der römisch-katholischen

^rche über die Unfehlbarkeit und den Primat des Bischofs von
Rom.



112

2. In der gebotenen Weglassung aus dem hl. Glaubensbekenntnis
der unkanonischen und widergesetzlichen Beifügung «und aus

dem Sohn» (Filioque).
3. In der Ablehnung der von Pius IX. 1854 vorgenommenen

Verkündigung der «unbefleckten Empfängnis» der Muttergottes, als

ohne Grund in der Heiligen Schrift und der alten hl. Überlieferung-
4. In der Ablehnung der Lehre der römisch-katholischen Kirche von

«überzähligen Werken» (opera supererogationis), vom Schatz der

überfliessenden Verdienste der Heiligen, von den Ablässen und

vom Fegfeuer.
5. Gegen den allgemeinen Zölibatszwang wie auch gegen die

Verwendung einer den Gläubigen unbekannten und unverständlichen

Sprache im Gottesdienst.
6. In der Ablehnung der nach 1054 abgehaltenen lateinischen Synoden

und ihrer Kanones.

III. Zudem zeigte es sich, dass die Altkatholiken auch annehmen ¦

1. Die Heilige Schrift und die hl. Überlieferung als die zwei Quellen

des christlichen Glaubens, indem sie die hl. Überlieferung
bestimmen als «Erläuterung und Ergänzung dor Heiligen Sehr»«

durch die einstimmige schriftlicheÜberlieferung der altenKirche »¦

2. Den Kanon der Heiligen Schrift als sich zusammensetzend aus

den inspirierten Büchern des Alten und Neuen Testaments und

aus den deuterokanonischen oder im Kult gelesenen Büchern de

Alten Testaments, diese letzteren nehmen sie an als nicht ap°"

kryphe, als von erbaulichem Wert und gut zum Lesen, wobei e

sich immer versteht, class keine Übersetzung der Heiligen Sehr»

eine grössere Autorität darstehen kann als der Urtext.
3. Das Nizänokonstantinopolitanische Glaubensbekenntnis (oh»

die Zufügung des Filioque) als öffentliches Glaubensbekenntnis»

wobei sie zugleich auch das sogenannte apostolische Glauben

bekenntnis als Taufbekenntnis anerkennen.
4. Die dogmatischen Beschlüsse der sieben ökumenischen Synode

und der von den ökumenischen Synoden bestätigten Provinz!

synoden.
5. Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession in der Kirch ;

zumindest theoretisch.
6. Allgemein die Lehre von der Heiligen Dreifaltigkeit, die !•l

charakterisieren als das grosse Gut des christlichen Glaube >

die zu definieren die Kirche sich fünf ganze Jahrhunderte a



— 113 —

mühte, sie nehmen auch den orthodoxen Glauben an an den
einen und »selben Christus, Sohn, Herrn, Einziggeborenen, in
zwei Naturen unvermischt und ungewandelt, ungetrennt und
unzerteilt, einziges Haupt der Kirche.

'¦ Aus der Lehre über die Kirche, dass die Kirche von unserem
Herrn Jesus Christus selbst gegründet worden ist durch die Aus-
giessung des Heiligen Geistes am Pfingsttag, dass sie Hüterin des
Glaubens und der Sitte ist und dazu für die Gläubigen verbindlich

ist, dass sie sich in der Auslegung über der Schrift befindet
und nicht die Schrift über ihr, dass sie verpflichtet ist, auf dem
Grund der Schrift und Tradition zu lehren «was überall, was
immer, was von allen geglaubt worden ist», und dass die Kirche
durch die ökumenischen Synoden autoritativ über die kirchliche
Lehre entscheidet, doch ist sie nicht berechtigt, neue Lehren zu
verkünden, die nicht in der Schrift und Überlieferung gründen.

"• Als Bedingung der Rechtfertigung den «durch Liebe wirkenden
Glauben, und nicht den Glauben ohne die Liebe».

J- Die Siebenzahl der Sakramente, wobei sie besonders die Taufe
und die göttliche Eucharistie betonen, jene als Sakrament, durch
das wir in die Kirche eintreten, diese als Zentrum und Gnade,
die alle Christen verbindet.

• Die Verehrung und Proskynese der Muttergottes und der
Heihgen, wobei sie deren Verehrung anerkennen und besonders die
Ehre der Muttergottes, die auch in der Messe hervorgehoben wird,
und sie verwerfen nur die Missbräuche in der Verehrung der
Heiligen, die sich in der römisch-katholischen Kirche zeigen.

• Die den hl. Ikonen und den hl. Reliquien erwiesene Ehre, insofern

diese Ehre nicht dem Stoff, sondern der durch ihn
dargestellten Person gilt.
-Das Fasten, das sie allerdings beschränken auf den Freitag und
uie grosse Fastenzeit vor Ostern.
•Die Gedächtnisgottesdienste, wobei sie sagen, dass wir in der
Fürbitte das Erbarmen Gottes anrufen und das übrige als im
Geheimnis verbleibend betrachten.

I"• Darüber hinaus hat unsere Kommission ein Abweichen der
Katholiken von der orthodoxen Lehre festgestellt oder Unsicher-

m der Auslegung ihrer Lehre in folgenden Punkten :

°er das Filioque. In Bonn im Jahre 1874 und nachher haben die
Katholiken, die akzeptierten, dass die Einfügung des Filioque

12

13



— 114 —

in das hl. Glaubensbekenntnis unkanonisch und widergesetzlich
geschah, und übereinstimmten, es aus dem hl. Bekenntnis zu
entfernen, gleichzeitig verkündet, dass sie dies täten «ohne irgendwelche

Lehre zu opfern, die im vorliegenden westlichen Typus
ausgedrückt würde». So ist es denn offenbar, dass die Altkatholiken

zwar die Beifügung ins Glaubensbekenntnis «und aus dein

Sohn» als widergesetzlich verurteilten und es annahmen, sie aus

dem Bekenntnis zu entfernen, aber es nicht annahmen, auch ihren
Gehalt zu missbilligen, die Lehre über den Ausgang des Heiligen
Geistes «auch aus dem Sohn» als mittelbarem oder zweitem Ver-

ursacher oder Mitverursacher, von welcher Lehre sie der Ansicht
sind, class sie auch weiterhin möglich sei auf dem Feld des

theologischen Denkens in der Form einer freien theologischen
Meinung. Zur Unterstützung der Berechtigung dieser Meinung
verweisen sie auf die bei Kirchenvätern anzutreffende Formulierung
«durch den Sohn», mit der indes die östlichen Kirchenväter nicht

gemeint haben «auch aus dem Sohn», sondern die orthodoxe
Bedeutung, die ihr auch heute die orthodoxe Kirche beilegt.

2. Über die Lehre von der Kirche. Die bis anhin von den Altkatholiken

über diesen Lehrsatz abgegebenen Verlautbarungen und

Erklärungen sind ungenügend, da sie sich unsicher ausdrücken
über die Bedeutung und Natur der Kirche und ihre Unfehlbarkeit*
wie auch über die Stellung des Klerus und der Laien in der Kirche
und ihre gesamte Struktur und Verwaltung. Es gibt da auch

welche altkatholischen Theologen, die unter protestantischein
Einfluss von einer unsichtbaren Kirche reden, wie es allerdings
auch andere gibt, so den Erzbischof von Utrecht, Dr.A.Rinke
(in dem von ihm formulierten «Altkatholischen Bekenntnis»), die

diese Ansicht nicht zu teilen scheinen. Bei der ganz besonderen

Wichtigkeit des Lehrsatzes von der Kirche und zugleich seine»

Einflusses, den er auf die Gestaltung des ganzen dogmatischen
Systems der Kirchen ausübt, ist es notwendig, von den Altkatholiken

sichere Erklärungen zu verlangen über alle mit diesem Lehr

satz zusammenhängenden Punkte, wie auch über die auch vo

einigen von ihnen angenommenen und zu unserer Lehre über di

orthodoxe katholische Kirche als der vom Herrn auf Erden ge

gründeten einen, wahren Kirche, entgegenstehenden und dahe

auch von der orthodoxen Kirche abgelehnten bekannten prot
stantischen und im besonderen anglikanischen «Theorie von de

Zweigen» (Branch Theory).



115

Im weitern, wenn auch zwischen Altkatholiken und Orthodoxen

über die Frage der Notwendigkeit der apostolischen
Sukzession sich Einstimmigkeit zeigt, steht dennoch in der Praxis die
Kanonizität der Hierarchie von Utrecht, auf welche die
Hierarchie der altkatholischen Kirche ihren Ursprung zurückführt,
ein ernstes und angezweifeltes Thema dar. Da es sich der
Kompetenz unserer Kommission entzieht, stellt sie, indem sie auch den

entsprechenden Vorschlag der Kommission von Petersburg vor
Augen hat, es den orthodoxen Landeskirchen zu, damit sie, wenn
sie dies als notwendig und zweckmässig beurteilen wollten, zu
rechter Zeit auch für den vorliegenden Fall das orthodoxe Prinzip
der «Ökonomie» anwendeten. Jedenfalls werden die Altkatholiken

eingeladen, uns ihre betreffende genaue Haltung bekanntzugeben,

da im kürzlich 1965 veröffentlichten Katechismus der
altkatholischen Kirche Deutschlands steht, dass «die Bischofs-
Weihe vollzogen wird durch die Handauflegung eines Bischofes»
allein, statt der vom I.Kanon der hl. Apostel bestimmten «zwei
°der drei Bischöfe».
Über die Sakramente. Wenn auch die Altkatholiken mit den
Orthodoxen in der Siebenzahl der Sakramente übereinstimmen,
zeigen sich doch auch gewisse Unterschiede, die den Sinn und die

Notwendigkeit gewisser Sakramente betreffen wie auch die Art
ihres Vollzuges. So die Altkatholiken :

a) Die Taufe vollziehen sie durch Aufgiessung entgegen dem
50. Kanon der hl. Apostel, der ihren Vollzug durch dreimaliges
Untertauchen anordnet, und entgegen der betreffenden Praxis
der alten Kirche, in der die Aufgiessung eine Praxis im Notfall

darstellte (Taufe Kranker).
") Die Firmung halten sie nicht für notwendig für die Seligkeit

(Katechismus der altkatholischen Kirche Deutschlands 1965,
Nr. 227), sie vollziehen sie nicht unmittelbar nach der Taufe,
sondern später, nach einer Unterweisung, sie betrachten sie
als notwendige Bedingung vor der Priesterweihe, nicht aber
auch für den Empfang der hl. Kommunion.

c) Besondere Vorsicht verdient, was die Altkatholiken vom
Sakrament der göttlichen Eucharistie halten, indem sie zwar
bekennen, dass in ihm die Gläubigen den Leib und das Blut
Christi ompfangen, aber nicht genau bestimmen, dass das Brot
und der Wein in der Eucharistie gewandelt werden und der
heib und das Blut Christi selbst sind in der Folge von «Meda-



— 116 —

bole» oder «Metapoiesis» oder «Metastoicheiosis» und ziehen
anstehe dieser patristischen Begriffe andere Begriffe vor, so

auch den Begriff unbestimmten dogmatischen Gehaltes
«Transvaluatio », den die Orthodoxen nicht annehmen können,
da er nicht die objektiv geschehene Wandlung (Metabole) der

hehren Gaben hervorhebt, sondern die subjektive Würdigung
ausdrückt.

Recht klar wird auch nicht die Lehre der Altkatholiken
über die hl. Eucharistie als Opfer, und zwar als Versöhnungsopfer,

Gott unblutig dargebracht «für alles», für Lebende und

Verstorbene in der Hoffnung auf die Auferstehung zum ewigen
Leben, wie es auch früher schon von orthodoxen Theologen
festgehalten worden ist.

Und auch die Stellung der Epiklese bei den Altkatholiken
vor den Einsetzungsworten des Sakramentes. Wenn dies auch

auf den ersten Blick nicht als wesentlich erscheint, so sollte

man es doch nicht übersehen, sowohl in anderer Hinsicht wie

auch deswegen, weil es die in der orthodoxen Feier des
Sakramentes als einer hehren Vergegenwärtigung des Lebens des

Herrn befolgte Anordnung stört.
Weiter gebrauchen die Altkatholiken bei der Feier des

Sakraments ungesäuertes Brot und kommunizieren unter
einer Gestalt und gewähren die Kommunion unter beiden

Gestalten nur im Falle, dass jemand, der zur Kommunion geht,
einen betreffenden Wunsch äussert.

d) Beim Sakrament der Busse verwenden die Altkatholiken das

gemeinsame Sündenbekenntnis und halten die Privatbeichte
nicht für notwendig, überlassen sie vielmehr dem freien Willen

jedes Gläubigen, wenn auch im letzten Katechismus der
Altkatholiken Deutschlands dieses Sakrament als notwendig
bezeichnet wird für den Zugang zur hl. Kommunion.

e) Die Altkatholiken halten die Priesterweihe für ein Sakrament,

sie verwerfen den allgemeinen Zwangszölibat des Klerus, den

die römisch-katholische Kirche hat. Sie haben aber die Erlaubnis

eingeführt, dass die Kleriker auch nach der Weihe heirate

können, wobei sie sich offenbar auf den 10. Kanon der Pr°

vinzialsynode von Ankyra stützen, der indes nur für die Dia

kone gilt unter bestimmten Umständen, welcher Kanon vo

der Kirche abgelehnt worden ist durch den 6. Kanon der
ökumenischen Penthekten Synode. Der 1. Kanon der Synode vo



117

Neocäsarea gebietet, dass die Priester, die nach der Weihe in
die eheliche Gemeinschaft eintreten, abzusetzen seien, und an
diesem Kanon hält die orthodoxe Kirche bis heute fest. In
Übertretung des 12.Kanons der ökumenischen Penthekten
Synode kennen die Altkatholiken auch die Ehe der Bisehöfe.

f) Die Altkatholiken halten die Ehe für ein Sakrament, aber ihre
weitere Lehre über dieses Sakrament wie auch die beim Trauritus

sich zeigenden Differenzen verlangen eine Erklärung.
g) Das Sakrament der Krankenölung steht bei den Altkatho¬

liken nahe der römisch-katholischen Auffassung.
Über obige und eventuelle andere bestehende dogmatische oder

kanonische Unterschiede wie auch über die liturgischen und auch die
betreffend die kirchliche Verwaltung und Disziplin und Ordnung und
^e Sitte und die Gebräuche muss unser Dialog unabdinglich geführt
Werden, da es sich versteht, dass die dogmatischen Differenzen mit
^Uer Genauigkeit geprüft werden müssen, und allerdings nicht iso-
lert, sondern in ihren allgemeinen Zusammenhängen mit der Lehre
v°n Gott, Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie, Sakramenten-
ehre und Eschatologie; bei den liturgischen Differenzen aber und
^n die Sitte und die Gebräuche betreffenden gilt nach dem Id. Pho-
lus, dass «es nicht eine Glaubensfrage ist, was beseitigt wird, noch
en Wegfall eines gemeinsamen und allgemeinen Beschluss bedeu-
et». Da ist denn im Geiste der Nachsicht und christlichen Liebe zu

Verfahren als bezüglich auf Dinge, bei welchen jede Landeskirche die
eigene ehrwürdige Sitte haben kann.

V. Zu diesem für die Orthodoxen grossen und schwierigen Thema
°mrnt auch noch hinzu die im Jahre 1931 zwischen der altkatho-

!schen und der anglikanischen Kirche erreichte Übereinkunft über
lne Sakramentsgemeinschaft als auch die Errichtung der Gemeinehaft

der altkatholischen Kirche mit der autonomen philippinischen
nche und den reformierten Kirchen Portugals und Spaniens, welche
er sich in Gemeinschaft befinden mit verschiedenen andern pro-
stantischen Kirchen und Gemeinschaften, von welchen einige bis

J zt grundlegende Dogmen des christlichen Glaubens verwerfen. Im
la,log mit den Altkatholiken, den wir vorhaben, muss ihnen gezeigt
rden, dass die Grundlage, auf welcher ihre Sakramentsgemein-
ait mit den betreffenden Kirchen errichtet worden ist, für die
hodoxe Kirche unannehmbar ist, da sie lehrt, dass unabdingliche
Aussetzung für die Sakramentsgemeinschaft die volle und abso-



— 118 —

lute Einheit und Gleichheit in der dogmatischen Lehre ist. Von selbst
versteht sich, dass das etwaige Verbleiben der Altkatholiken in der

Sakramentsgemeinschaft mit den betreffenden Kirchen ein grosses
Hindernis für ihren Dialog mit den Orthodoxen darstellt.

VI. Endlich hat unsere interorthodoxe Kommission im
Hinblick auf die Art des weiteren Vorgehens beim Dialog zwischen den

Altkatholiken und den Orthodoxen folgendes für zweckmässig
gehalten :

1. Dass das Ökumenische Patriarchat eingeladen werde, von seiner

Exzellenz, dem Erzbischof von Utrecht, die am Anfang des

vorliegenden Berichtes aufgeführten Elemente zu erfragen, welche

in der Folge durch es den orthodoxen Landeskirchen bekanntzugeben

wären zum Studium durch ihre eigenen Kommissionen.
2. Dass die orthodoxen Kirchen, in deren Umgebung sich altkatholische

Gemeinden befinden, eingeladen werden, mit aller
Genauigkeit jede Nachricht über ihre Lehre, ihren Kult, ihre Organisation

und ihre Verwaltung zu sammeln und in der Folge diese

Nachrichten in der Form eines detaillierten Berichtes dem
Ökumenischen Patriarchat zu unterbreiten, damit es auch diese
Elemente den orthodoxen Landeskirchen bekanntmache zum
Studium durch ihre eigenen Kommissionen.

3. Zur Verwirklichung obiger Vorschläge und zur Weiterverfolgung
und Koordination des ganzen Werkes des Dialoges mit den
Altkatholiken wird die Errichtung eines besonderen Büros beim
Ökumenischen Patriarchat für den Dialog mit den Altkatholiken
vorgeschlagen.

4. Für die glückliche Weiterführung des Werkes unserer interortho¬
doxen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken dräng

es sich auf, dass sie eine dauernde Einrichtung sei, wobei unsere

Kommission auch ihre Glieder beauftragen kann, die genannten
Themen des Dialogs mit den Altkatholiken ins Werk zu setzen

und die abgefassten Berichte den Landeskirchen zum Studium
und zur Beurteilung zu unterbreiten, durch sie wiederum dem

Ökumenischen Patriarchat, welches durch sein besonderes Bur

für den Dialog mit den Altkatholiken diese Berichte allen ortho

doxen Kirchen bekanntgeben wolle.
Zum Schluss dieses einmütigen Berichtes drückt die interorth

doxe theologische Kommission ihren tiefen Glauben aus, dass de

Heilige Gott den mit brüderlicher Liebe und auch mit der Borei



— 119 —

Schaft, die Wahrheit zu finden, geführten Dialog segnen wolle, und
sie erwartet die Wünsche und Anweisungen Seiner Göttlichsten
Ahneiligkeit, des Ökumenischen Patriarchen, des Herrn Athenagoras,
Und der Seligsten Patriarchen und Leiter der Heiligsten Orthodoxen
Kirchen zur weiteren Durchführung des ihr aufgegebenen Gott
wohlgefälligen Werkes.

In Belgrad, den 15. September 1966.

Die interorthodoxe theologische Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken

Es folgen die Unterschriften.

(Übersetzung durch P. Amiet, Mägden)


	Bericht der in Belgrad vom 1.-15. September 1966 tagenden interorthodoxen theologischen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken

