
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 57 (1967)

Heft: 2

Artikel: Referat, gehalten vor der interorthodoxen theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken

Autor: Karmiris, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 83 —

Referat, gehalten vor der
interorthodoxen theologischen Kommission

für den Dialog mit den Altkatholikenl

Unsere interorthodoxe theologische Kommission für den Dialog
"•er orthodoxen, katholischen Kirche mit der altkatholischen Kirche
8tudierte die sich über fast ein Jahrhundert erstreckenden zwischen
diesen Kirchen geführten theologischen Gespräche nach ihren drei
Wauptphasen, nämlich a) bei den Bonner Konferenzen von 1874/75,

beim theologischen Dialog zwischen der Kommission von Petersburg

und der Kommission von Rotterdam von 1892-1898 und c) bei
°-er Bonner orthodox-altkatholischen Konferenz von 1931. So über-
eugte sie sich denn einerseits davon, dass eine beinahe genügende

¦Annäherung der beidseitigen Ansichten und im grossen ganzen
Übereinstimmung in vielen Punkten der dogmatischen Lehre, des Kultes
und der kirchlichen Verwaltung und Struktur vorhanden sei, dass
andrerseits aber auch Unterschiede in andern Punkten zu sehen
eien oder sich Unsicherheit in der Darstellung des altkatholischen
daubons finde sowie von Seiten der Orthodoxen Unkenntnis be-
tnnmter Lehren der altkatholischen Kirche. Davon sei nun eine
Urze Übersicht gegeben.

Zuerst denn stellte unsere Kommission mit Gewissheit fest die
en Altkatholiken und Orthodoxen gemeinsame Ablehnung der neuen

,r '«Ekklèsia» Jahrgang 43 (I960), S.,")7(> öS.-, und 619 (ì2l'. Nach der
ft,"

|
''breiliing der beiden Berichte (sc. betreffend Altkatholiken und betref-

„ anglikaner. Die Red.) der 4.gesamtorthodoxen Konferenz von Belgrad
bot °rthodoxen Landeskirchen durch ihre Vertreter haiton wir es für ge-
QQ.

en> dass diese zugleich mit den Referaten der orthodoxen Vertreter ver-
s

i)n, lt'ht werden zur Aufklärung der orthodoxen Hierarchie und Theologen -

br .'f
"n<' al'Komeiner der orthodoxen Kirche und zur Untersuchung auf

iter Basis der Verhandlungen von Belgrad und allgemeiner zur Vorberei¬
te mit den Altkatholiken und Anglikanern begonnenen Dialoges, dertur>g dos

Vo
assend wie möglich sein muss. Das haben wir auch unterstützt, als wir

Bes v. •
a Zwe' ''ahren über die 3.gosamtorthodoxe Konferenz auf Rhodos

cnriebon haben, welche innen theologischen Dialog zwischen der ortho-
Vorl'."'1 '.""''len heterodoxen Kirchen beschloss. Wir betonten, «dass die von den

ini ¦
!'""K<'". Mitgliedern der zu bestimmenden besonderen theologischen Korn-

rni.81+>nen '"',r ''l'n D'a'°K erreichten Ergebnisse vorweg veröffentlicht worden
de n "n<^ auf breiterer Basis von den zuständigen Stellen untersucht wür-
Hiih" '''° ''('S"tachtung aller orthodoxen Kirchen erlangten, damit so die

j, |)nK der gesamten Orthodoxie dargelegt würde. Danach aber müsste der
' einsame und tatsächliche Dialog mit den entsprechenden heterodoxen

II ,.Uniss'°nen beginnen» (Joh. Karmiris, Orthodoxie und Romkatholizismus,
2V '.~: Die 3. Allorthodoxe Konferenz von Rhodos und die 3.Phase des

atikanischcn Konzils, Athen 1965, S. I I I



— 84 —

Lehren der Kirche von Rom über Unfehlbarkeit und Primat des

Papstes, die Zufügung des filioque in das hl. Glaubensbekenntnis,
die unbefleckte Empfängnis der Muttergottes und anderer päpstlicher

Entscheidungen, der überzähligen Werke, des Schatzes der

überfliessenden Verdienste der Heiligen, der Ablässe, des Fegfeuers,
des allgemeinen Zwangszölibates des Klerus, der lateinischen Synoden

nach 1054 und ihrer Kanones, der den Gläubigen unbekannten
und unverständlichen lateinischen Sprache im Gottesdienst, welcher
in der Muttersprache der christlichen Völker gefeiert werden muss

usw., ferner das Verharren der Altkatholiken im Glauben der alten

Kirche, wie dieser formuliert worden ist in den ökumenischen
Bekenntnissen und den allgemein anerkannten dogmatischen Beschlüssen

der sieben ökumenischen Konzilien der ungeteilten Kirche des

ersten Jahrtausends, wie auch in der hl. Tradition, wie diese Vincen-
tius von Lerinum umrissen hat in dem «quod ubique, quod semper, quod

ab omnibus creditum est ; hoc est enim vere proprieque catholicum *•

Dabei ist die Stellung der Altkatholiken besonders bemerkenswert,

die sie einnehmen betreffend ihrer Ablehnung der Unfehlbarkeit

und des Primates des Papstes, der ungesetzlichen und unkanonischen

Einfügung des filioque in das hl. Glaubensbekenntnis, der

unbefleckten Empfängnis der Muttergottes und anderer neuerer

päpstlicher Entscheidungen, der überzähligen Werke, des Schatzes

der überfliessenden Verdienste der Heiligen, welche durch Ablass den

reuigen Sündern vermittelt würden, wie auch des Eegfeuers. So

erklärten die Altkatholiken auch im 2. Artikel der Utrechter Erklärung

: «Als mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend

und die altkirchliche Verfassung zerstörend, verwerfen wir die
vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 über die Unfehlbarkeit und den

Universal-Episkopat oder die kirchliche Allgewalt des römischen

Papstes2.» Betreffend die Zufügung des filioque nahmen sie zusammen

mit den Anglikanern auf der Bonner Konferenz von 1874 folgendes

an : «Wir geben zu, dass die Art und Weise, in welcher das filioq11

in das nizäische Glaubensbekenntnis eingeschoben wurde, ungesetz

1 Commonit. prim. 2. Im ersten Artikel der « Utrechter Erklärung» 18°'^
erklärten die Altkatholiken: «Wir halten fest an dem altkirchlichen ^raI\a8
satz, welchen Vincentius von Lerinum in dem Satz ausgesprochen hat : >H

lasst uns festhalten, was überall, was immer, was von allen geglaubt wor?„|;
ist ; das ist nämlich wahrlich und eigentlich katholisch'. Wir halten darum
am Glauben der alten Kircho, wie or in den ökumenischen Synoden "er.»j-\
geteilten Kirche des 1. Jahrtausends ausgesprochen ist.» («Ekklèsia» 42 (1"°
52, Anmerkung 8).

2 «Ekklèsia» ibidem.



— 85 —

"eh war und dass es im Interesse des Friedens und der Einigkeit sehr
Wünschenswert ist, dass die ganze Kirche es ernstlich in Erwägung
Zlehe, ob vielleicht die ursprüngliche Form des Glaubensbekenntnisses
Wieder hergestellt werden könne», mit der für Orthodoxe allerdings
Unannehmbaren Zufügung : « ohne Aufopferung irgendeiner wahren, in

er gegenwärtigen westlichen Form ausgedrückten Lehre1». Und auf
ner Bonner Konferenz von 1875 stimmten die Altkathohken mit den
orthodoxen überein « in der Anerkennung, dass der Zusatz des filioque
Zum Symbolum nicht in kirchlich rechtmässiger Weise erfolgt sei2».

So gaben die Altkatholiken bei den Verhandlungen in Bonn 1931
neh bekannt, dass in den altkatholischen Kirchen Hollands und
er Schweiz das filioque schon aus dem hl. Glaubensbekenntnis ent-
ernt worden ist und dass es auch aus den liturgischen Büchern
eutschlands und Österreichs bei ihrer Neuausgabe entfernt werden

°ne\ Daher möchten wir den Wunsch bekunden nach einer
ausdrücklichen Verlautbarung der Altkatholiken, dass die Weglassung

es filioque aus den liturgischen Büchern, den Katechismen und
ren übrigen Texten allgemein sei in allen altkatholischen Kirchen
ropas und Amerikas, dies um so mehr, als es scheint, dass das 1931

°m altkatholischen Erzbischofvon Utrecht, Fr. Kenninck, gegebene
ersprechen eines diesbezüglichen Rundschreibens über die Fort-
ssung des filioque aus dem hl. Glaubensbekenntnis nicht erfüllt
orden ist4. So haben weiter die Altkatholiken über die unbefleckte
mpfängnis der Muttergottes usf. in der Utrechter Erklärung ver-

fYvf ' <(^r verwerfen auch, als in der Heiligen Schrift und der
erheferung der ersten Jahrhunderte nicht begründet, die Erklä-
g Pius' IX. vom Jahr 1854 über die unbefleckteEmpfängnisMariä.

as die andern in den letzten Jahrhunderten von dem römischen
nof erlassenen dogmatischen Dekrete, die Bullen Unigenitus,

etorem fidei, den Syllabus von 1804 usw. betrifft, so verwerfen wir
selben, soweit sie mit der Lehre der alten Kirche in Widerspruch
nen, und erkennen sie nicht als massgebend an... Wir nehmen das
nzil von Trient nicht an in seinen Entscheidungen, welche die

^sziplin betreffen...5.»

2 m
idom' Anmerkung 6.

lo»;», i^axinios von Sardes, Altkatholizismus und Orthodoxie, in «Theo-
gia»36 (loiir,), iß.

«Orthodoxia» 7 (1932), 158.
Widern.

renz 'Slesia», ibidem, Anmerkung 8. Und boi der Bonner Unionskonfe-
°n 1874 stimmton die Altkatholiken mit den Orthodoxen und Angli-



86

Schliesslich stimmten die Altkatholiken und Anglikaner in Bonn
1874 überein, dass «die Seligkeit nicht durch sogenannte .merita de

condigno' verdient werden kann, weil der unendliche Wert der von
Gott verheissenen Seligkeit nicht im Verhältnis steht zu dem
endlichen Werte der Werke des Menschen und dass die Lehre von den

,opera supererogationis' und einem,thesaurus meritorum sanctorum
d.i. die Lehre, dass die überfliessenden Verdienste der Heiligen, sei es

durch die kirchlichen Obern, sei es durch die Vollbringer der guten
Werke selbst, auf andere übertragen werden können, unhaltbar sei1»-

Gleicherweise verwerfen die Altkatholiken in den Bonner Verhandlungen

von 1931 die lateinische falsche Lehre über das Fegfeuer,
wobei sie dafür hielten, dass wir im Gebet die Barmherzigkeit Gottes

für die Verstorbenen anrufen, wobei sie das Weitere aber alles als im

Geheimnis verbleibend betrachten2.
Weiterhin schienen die Altkatholiken von Anfang bis heute im

grossen ganzen in Übereinstimmung mit den Orthodoxen zu sein übel

folgende Lehren: a) Über die Heilige Schrift und die hl. Tradition
als den beiden Quellen des Glaubens, indem sie die Tradition
umschreiben als Klärung und Ergänzung der Heihgen Schrift durch die

einmütige schriftliche Überlieferung der alten Kirche3.
Sie halten zugleich fest am hl. nizaenokonstantinopolitanischen

Glaubensbekenntnis ohne die Zufügung des filioque (sie verwenden

daneben auch das im Westen gebräuchliche Apostolicum), wie auch

an den Beschlüssen der sieben ökumenischen Konzilien und der durcn

diese bestätigten Provinzialsynoden4. b) Über die deutcrokanoni-

kanern überein mit folgendem Satz : « Wir vorwerfen die neue römische Len
^

über die unbefleckte Empfängnis der Immorjungfrau Maria, als der V"
lieferung dor ersten 13 Jahrhunderte widersprechend, nach welcher Christ
allein olino Sünde empfangen worden ist.» («Theologia», ibidem, S. 10.)

1 «Orthodoxia» ibidem, S.9.
2 «Orthodoxia» ibidem, S. 102.
3 «Orthodoxia» ibidem, S.33. g
" Die Altkatholiken gaben in Bonn 1931 bekannt, dass sio die Kanon

^der sieben ökumenischen Konzilien anerkennen, insofern diese nicht nach 0.

Buchstaben, sondern nach dem Geist der alten Kirche ausgelegt "^0.1^-^
(«Orthodoxia» ibidem). Zur Frage aber, ob eine Provinzialsynode bereeft »

sei, eine von einer ökumenischen Synode festgelegte Ordnung zu ändern. "
ob nur eine ökumenische Synode diese Änderung vornehmen oder sie dan
billigen könne, sprachen sich die Orthodoxen mit Entschiedenheit aus. <¦ '.

wurde keine Entscheidung getroffen. («Orthodoxia», ibidem, S. 160. «y1
doxia», ibidem, S.34.) Zu bemerken ist, dass die Zahl 7 der ökumenisch
Synoden von den Altkatholiken erst 1931 bei den Bonner Verhandlungen
die Worte «ökumenische Synoden» gesetzt wurde im ersten Artikel
Utrechter Erklärung («Orthodoxia», ibidem). Und der rumänische Vertre '

Prof. J.Coman, hielt nun in seinem Reforat fest: «On est arrive progrès!
mont à co résultat: au début des discussions, les synodes (ecumenici



— 87 —

Sehen oder im Kult gelesenen Bücher des Alten Testamentes, deren
Kanonizität sie nach und nach anerkannten, indem sie sie nicht für
apokryph halten, sondern für gut zum Lesen, da sie von erbaulichem
Wert sindl. c) Über die Sprache der Heiligen Schrift und der Liturgie,
Welche die Sprache jedes Volkes sein muss, und anerkennen zugleich,
dass keine Übersetzung der Heiligen Schrift eine grössere Autorität
hat als der Urtext, d) Über die hl. Sakramente mit einigen
Abweichungen und Unsicherheiten, auf die wir zurückkommen, e) Über
die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession in der Kirche,
zumindest theoretisch, f) Über die Fürbittegottesdienste für Verstorbene,

g) Über die Verehrung und Proskynesis der Muttergottes und
^er Heiligen wie auch ihrer hl. Bilder und Reliquien2, h) Über das

tasten, das sie allerdings auf den Freitag und die Fastenzeit vor
Ostern beschränken, i) Die Altkatholiken unterschieden zwischen
°kumenischem Dogma und theologischer Meinung. Sie anerkannten
den verpflichtenden Charakter der Dogmen, aber einer beschränkten
Freiheit in den theologischen Meinungen.

étaient pas mentionnés dans le Guide et dans le Catéchisme vieux-catho-
'C[Ue (Congrès do Lucerne!, 1892), ensuite furent considérés comme œcuméniques

seulement les premiers quai res Synodes, selon une vieille tradition
Cc'dentale qui remonte jusqu'au pape Grégoire le Grand (-f (>04), enfin tous

£s 7 (Bonn 1931 ).» Beizufügen ist noch, dass die Altkatholiken in don Bonner
.nferenzen von 1874/75 aussagten, «dass sie die Beschlüsse der 7.ökume-
'schen Synode nicht fur solche halten, die zu den jeden Christen verpflich-

l'u'i .''" Lehren gehören» (Z. Rossis. Orthodoxie und Altkatholizismus, Athen
•">. S.5). Dies muss im bevorstehenden Dialog mit den Altkatholiken noch
geklärt werden, wie auch ihre unsichere Lehre über die hl. Überlieferung

.'.' "ntersuchen ist, ebenso die genaue Bedeutung ihrer 9. These auf der Bonner
°nferenz von 1874, nach welcher «die Tradition teils erkannt wird aus dem
nsensus der grossen in historischer Kontinuität mit der ursprünglichen
'rene stehenden Kirchenkörper (welcher V). teils wird sie auf wissonschaft-

"chetn Wege ermittelt».
^

«Theologia», ibidem,
i..

" Bei den Bonner Vorhandlungen von 1931 wurde von den Altkatho-
;on bekannt : «Der Lehre von der Fürbitte der Heiligen wird zugestimmt,
,i

(''(> Proskynesis, namentlich die veneratio din' Mutter Christi, wird an-
trK*nnt und in der Liturgie besonders hervorgehoben. Das (jbermass der

"'Senverehrung, wie es sich in der römisch-katholischen Kirche zeigt, wird
gelehnt. In betreif der Heiligenbilder und Reliquien erkonnen beide Kir-

„j *J die Ehrung an, sofern diese Ehrung nicht der Materie, sondern der durch
j .'"'Rcstollten Person gilt, wie dies dei' hl. Basilius und das siebente öku-
f

ni'SRhe Konzil hervorheben. Die Art der Verehrung ist verschieden. In der
•katholischen Kirche stehen Standbilder der Heiligen. Brennende Kerzen

I
rclen zu ihrer Ehre gestattet. Bei der Konsekration der Kirchen sollen

Reimen niedergelegt werden.» («Theologia», ibidem S. 35.) Dagegen aber «er-
arten die Altkatholiken auf der Konferenz von 1875. dass sie bei der in der

[• ^"gehenden Konferenz (1874) aufgestellten These verharrten, dass näm-
f'ii .'¦ Anrufung und ohrende Proskynese der Heiligen und ihrer Bilder nicht

Jeden Christen verbindlich sei » (Z. Rossis, ibidem S. 5). Dies muss im bovor-
ac°ncnden Dialog geklärt werden.



— 88 —

Es versteht sich gewiss, dass die interorthodoxe theologische
Kommission bei der Durchführung des bevorstehenden Dialoges den

tatsächlichen Grad zu untersuchen hat der Übereinstimmung der

Altkatholiken in den obigen Punkten mit der Lehre der orthodoxen
Kirche, wie auch ihre etwa bestehende Übereinstimmung mit andern
Punkten der dogmatischen Lehre, als da sind die Lehre von Gott,

Anthropologie, Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie, Sakramentenlehre

und Eschatologie.
Im weitern aber haben wir auch Unterschiede der Altkatholiken

zur orthodoxen Lehre festgestellt oder wenigstens Unbestimmtheit
und Ungenügen in der Darstellung ihrer Lehre über folgende Punkte :

a) Über das filioque. Während die Altkatholiken also einerseits

anerkannten, dass die Zufügung des filioque ins hl. Symbolum
unkanonisch und ungesetzlich sei und es aus ihm entfernten in
Übereinstimmung mit den Orthodoxen, erklärten sie andererseits aber,

dass sie den Orthodoxen dieses Zugeständnis machten «ohne Preisgabe

irgendeiner in dieser westlichen Form enthaltenen wahren

Lehre», wie wir oben gesehen haben. So lehnen sie nicht auch seinen

Gehalt ab, die den Ausgang des Heiligen Geistes «und aus dem Sohn»

betreffende lateinische Auffassung, welche seit je die Orthodoxen
ablehnen. Während wir mit ihnen also übereinstimmen, indem wir
die Erklärung der Altkatholiken annehmen, dass sie den allgemein
orthodoxen Glauben über die Heilige Dreifaltigkeit bewahren, wie

auch bestimmte Lehren des hl. Damaszeners über den Ausgang des

Heiligen Geistes, können wir nicht auch ihren obigen «lateinischen»
Satz annehmen, da er das Verharren der Altkatholiken bedeuten
kann in der lateinischen Lehre über den Gehalt des filioque oder dessen

Tradierung als «freier Meinung», was ja auch durch die zweite

Antwort der altkatholischen Kommission von Rotterdam an die

orthodoxe Kommission von Petersburg bestätigt wird1.
Gleicherweise können wir die Meinung der Altkatholiken nicn

annehmen, es sei der Sohn zweite oder mittelbare Ursache oder Mi*"

Ursache des Ausganges des Heiligen Geistes, weil dies zu einer Di"

archie in der Heiligen Dreifaltigkeit führt entgegen der vielgepne'
senen Macht der Monarchie in ihr, «zwei Ursachen führten sie ein un

lösten die Monarchie in eine Zweigottheit auf», um mit Photius zu

1 In der Tat hat die altkatholische Kommission von Rotterdam in ih1
2. Antwort an die orthodoxe Kommission von Petersburg 1898 geschriebe
dass «diejenigen von uns, die das filioque annehmen, es nur als freie Meinung
annehmen, es folglich niemandem auferlegen»! («Theologia» ibidem, S.2WM



— 89 —

reden1, was aber die Übertragung und Verwechslung betrifft der
persönlichen und nicht übertragbaren oder nicht mit den andern geteilten

oder unverrückbaren Eigenschaften der drei Personen der
Heiligen Dreifaltigkeit, als da sind Vaterschaft und Ungezeugtsein,
Sohnschaft und Gezeugtheit, Ausgang oder Hervortreten, so «werden
diese Eigenschaften allen gemeinsam gemacht, in welchen doch
besonders die Trias die Trias ist und zur Anbetung gekennzeichnet
Jst2». Dies führt nebst anderem zur Zerstörung des orthodoxen Glaubens

betreffend einen Ursprung und einen Grund in der Dreifaltigkeit,

als eben die persönliche und nicht übertragbare Eigenschaft des

vaters irgendwie auch dem Sohn mitgeteilt wird, nämlich sein
alleiniges ein und einziger Ursprung und Grund in der monarchischen
Dreifaltigkeit sein. Aber so werden bis zu einem gewissen Grad die
» aterschaft und die Sohnschaft durcheinander gebracht. Diese

Verwirrung müsste sich dann aber logischerweise beziehen auf alle an
sich nicht übertragbaren Eigenschaften der drei Personen der
Heiligen Dreifaltigkeit3.

Daher sahen sich die Altkatholiken 1875 auch genötigt zu
erklären: «Wir verwerfen jede Vorstellung und jede Ausdrucksweise,
rn welcher etwa die Annahme zweier Prinzipien oder akiat oder
aQX(û in der Dreieinigkeit wäre4», was denn gewiss mit der orthodoxen

Lehre harmoniert und die Orthodoxen befriedigt.
Weiter stimmten die Altkathohken in derselben Konferenz mit

den Orthodoxen überein in folgenden sechs Thesen des Johannes
Ti
^arnascenus, welche allerdings die Orthodoxen verstehen «nach der
•Bedeutung der Lehre der alten, ungeteilten Kirche», wie sie wörtlich

_

l Photius, Rundschreibon an die Patriarchate dos Ostens, bei J.Kar-
JP'ris, Die dogmatischen und symbolischen Denkmäler der orthodoxen katho-
"schen Kirche, 2.Aufl. Athen'l960, Bd. 1, S.323 (griech.).

2 Ibidem S.325.
3 Ibidem S.324, 325: Photius sagt : «Wenn der Geist aus dorn Sohn

ausgeht wie aus dem Vater, was hindert's, dass auch der Sohn aus dem Geist
gezougt wird wie aus dorn Vater Folglich denn, wenn man die Zeugung

nd don Ausgang so verbindet, müsste nicht der Sohn aus dem Vater, sondern,
ngeheuerlich zu sagen, der Vater aus dem Sohn gezeugt sein.» «Woiter aber,
enn der Sohn aus dem Vater gezeugt wird, dor Geist aber aus dem Vator und

118 dem Sohn hervorgeht, wäre es dann eine Neuerung für den Geist, nicht
uch etwas anderes aus ihm hervorgehen zu lassen So folgerten aus jener* l(f''rgöttlichcn Meinung nicht drei, sondern vier Hypostasen, eher noch un-
luche, indem aus der vierten eine andere kämo, und aus joner wiederum

da6' k'8 s'° zur heidnischen Vielfalt (Vielgötterei) gelangen ?» Eine Gesamt-
arstolhmg, des filioque bei Photius ist zu linden bei Z. Rossis, Systematische

^ORmatik der orthodoxon, katholischen Kircho, Athen 1903, S. 204-276
(griech.)

1
«Theologia», obon S. I;



— 90 —

in Bonn darlegten, um jede Umbiegung oder falsche Auslegung zu

verhindern: «1. Der Heilige Geist geht aus dem Vater aus als dem

Anfang, der Ursache, der Quelle der Gottheit. (Über die rechte
Gesinnung 1, gegen die Manichäer 4.) 2. Der Heilige Geist geht nicht aus

aus dem Sohne, weil es in der Gottheit nur Einen Anfang, Eine
Ursache gibt, durch welche alles, was in der Gottheit ist,
hervorgebracht wird. (Darlegung des rechten Glaubens 1, 8: ,Wir sagen
aber nicht, der Geist sei aus dem Sohn, nennen ihn aber Geist des

Sohnes.')
3. Der Heilige Geist geht aus dem Vater durch den Sohn. (Dan-

d. rechten Glaubens 1, 12: ,Der Heilige Geist ist die aus dem
Verborgenen der Gottheit hervorscheinende Kraft des Vaters, aus dem

Vater durch den Sohn hervorgehend Geist des Sohnes* aber, nicht
als aus ihm, sondern als durch ihn aus dem Vater hervorgehend.

(Gegen the Manich. 5 : ,Durch seinen Logos aus ihm (dem Vater) geht
sein Geist hervor.' Über das Trishagion 28 : ,Der Heilige Geist ist aus

dem Vater durch den Sohn und Logos.' Predigt auf Karsamstag 4:

,Den verehren wir den Heiligen Geist Gottes des Vaters, als aus

ihm hervorgehend, welcher auch des Sohnes heisst, da er durch ihn

erschienen und der Schöpfung mitgeteilt worden ist, doch hat er seine

Existenz nicht aus ihm.') 4. Der Heilige Geist ist das Bild des Sohnes,

des Bildes des Vaters (Darl. d. rechten Glaubens 1,13: ,Das Bild des

Vaters ist der Sohn und des Sohnes der Geist, welches Bild aus dem

Vater hervorkommt und im Sohn ruht als seine hervorscheinende

Kraft.' (Darl. d. rechten Glaubens 1,7: ,Er kommt aus dem Vatei
hervor und ruht im Logos und ist seine hervorscheinende (Kraft)-
Ibidem 1,12: ,Der Vater ist durch den Logos der Hervorbringer
des hervorscheinenden Geistes.') 5. Der Heilige Geist ist die personliche

Hervorbringung aus dem Vater, dem Sohne angehörig, a"e

nicht aus dem Sohn, weil er der Geist des Mundes der Gottheit is*»

welcher das Wort ausspricht. (Über das Trishagion 28 : Der Geist is

die persönliche Hervorbringung aus dem Vater, des Sohnes, abe

nicht aus dem Sohn, als Geist des Mundes Gottes, Ankündiger de

Logos.') (i. Der Heilige Geist bildet die Vermittlung zwischen dem

Vater und dem Sohn und ist durch den Sohn mit dem Vater verbun

' Der Satz, auf den sich dio Lateiner berufen, « Geist des Sohnes» (Ga ' '

16), lehrt nach Photius die Gleichheil dor Natur und die Einheit des Wesen ^
ohne mitzumeinen den Grund des Hervorganges, lehrt also, dass der i-'°
nicht anders ist als der Sohn, sondern gleicher Natur und gleich an Wesen u

Ruhm, Ehre und Herrlichkeit. (Über die Weihe des Heiligen Geistes 48-0
Migne P.G., 102, 328 336.)



— Olden.»

(Darl. d. recht. Gl. 1, 13: «Vermittlung des Ungezcugten und
Gezeugten und durch den Sohn dem Vater verbunden1.»)

Demgemäss nehmen auch wir an, dass der Heilige Geist nicht
ausgeht «und aus dem Sohn», sondern aus dem Vater «durch den Sohn».
Diesen Ausdruck aber «durch den Sohn» nehmen die Orthodoxen
gewiss nicht an im Sinne des filioque, sondern in der folgenden
doppelten Bedeutung : Zuerst, wenn sich dieser Ausdruck auf das ewige
kein und das ewige Leben der Heiligen Dreifaltigkeit bezieht, nämlich

«den Gehalt (Xôyoç) des Wesens» oder das «wesensgleich und
gleicher Natur seiend» des Sohnes und des Heiligen Geistes, oder das

(lwesensgleich» des Heiligen Geistes mit dem Vater, aus dessen Wesen
er hervorgeht, und aus welchem Wesen auch der Sohn gezeugt wird,
°der endlich «stammt» der Heilige Geist aus dem Wesen des Vaters,
Welches auch das des Sohnes ist, der logisch vor dem Geist gesehen
und gesetzt wird als in der Mitte zwischen Vater und Geist. Dann
also wird der Heilige Geist verstanden «als durch ihn (den Sohn) dem
*ater verbunden» und als «Vermittler des Ungezcugten und des

bezeugten2». Zweitens, wenn der Ausdruck «durch den Sohn» auf
die «ökonomische» Dreifaltigkeit bezogen wird, d.i. die in der Zeit
>n der Welt offenbarte, also die Erscheinung und die Sendung des

Heiligen Geistes in der Zeit und in die Welt durch den Sohn «als
durch ihn erscheinenden und der Schöpfung gegebenen, der aber
nicht aus ihm die Existenz hat», oder «aus dem Vater hervorgehenden

und durch den Sohn der ganzen Schöpfung mitgeteilten und von
nr empfangenen» nach dem hl. Damaszener.

(Vgl. sein : « Vom Heiligen Geist sagen wir sowohl, er sei aus dem
vater als auch nennen wir ihn Geist des Vaters ; wir sagen aber nicht,
0r sei aus dem Sohn, nennen ihn aber Geist des Sohnes, und wir
bekennen, dass er durch den Sohn erschienen und uns gegeben worden
l8t ••• und Geist des Sohnes, nicht als wäre er aus ihm, sondern als den,
der durch ihn aus dem Vater hervorgeht ; einziger Ursprung nämlich
Jst der Vater3.») Nach Maximus Confessor müssen wir nicht denken,
*der Sohn sei Ursache des Geistes; denn es ist eine Ursache für den
kohn wie den Geist, der Vater; für den einen gemäss der Zeugung,

l F.H.Reusch, Bericht über die vom IO. bis 16. August 1875 zu Bonn
gehaltenen Unions-Konferenzen, Bonn 1875, S.91 94. Z.Rossis, Bericht über
"' Bonner Unious-Konforenz von 1875 an die Heilige Svnodo der Kirche
rie°henlands, Athon 1876. S. 34 36 (griech.).' Johannes Damascenus, Darl. d. rechten Glaubens 1, 13. Migne P. G.,

J*. 856.

r. Johannes Damascenus, Homilie zum Karfreitag 4. Migne P. G. Oli. 605.
arl-d. orth. Gl. I, 8.12. Migne P. G. Hl, 821.832 833.849.



— 92 —

für den andern gemäss dem Ausgang»; sondern wir müssen denken,

es habe das «durch den Sohn» den Sinn von «durch ihn hindurchgehen»,

indem wir uns dabei vorstellen «die Verbindung im Wesen

und die Wesensidentität1». Daher charakterisiert es Theodoret von
Kyros als «blasphemisch und unfromm», zu sagen, der Heilige Geist
«habe aus dem Sohn oder durch den Sohn die Existenz2». Allgemein
verstehen die Heiligen Väter das «durch den Sohn» oder «Geist des

Sohnes» nur «wenn vom Wesen die Kede ist» (der Geist «geht zwar

aus ihm aus, ist aber nicht anders als der Sohn, wenn vom Wesen die

Rede ist3») oder «als wesensgleich und von gleicher Natur und aus

dem Vater ausgehend4», nicht aber als «und aus dem Sohn», wie einer

zweiten oder mittelbaren Ursache oder als Mitursache, ausgehend5-

Letzteres verwarfen wohlweislich die Orthodoxen auf den Bonner
Unionskonferenzen von 1874/75, indem sie weder eine unmittelbare
noch mittelbare Teilhabe des Sohnes am Ausgang des Heiligen Geistes

aus dem Vater annahmen.
Darin schienen damals auch die Altkatholiken beizustimmen.

Sie verurteilten jede Darstellung und Aussage, worin die Auffassung

1 Maximus Confessor, Brief an Marinus, Migno P. G. 91, 136.
2 BeiCyrillvon Alexandrien, Apologie dor 12Kapitol,MigneP. G. 76,432.
3 Cyrill von Alexandrien, Brief 39 an Johannes von Antiochia, Migri0

P. G. 77, 181. Joh.Karmiris, Denkmäler, s.o. L, S. 146. Vgl. auch Apologie
zu dem bei Theodoret gegen die Anathematismen Gesagten, Migne P. G. 76,

433.
4 Theodoret von Kyrus, s. Anmerkung 3, weiter sein Brief 171, Migne

P. G. 83, 1484 : «Der Heilige Geist hat seino Existenz nicht aus dem Sohn oder
durch den Sohn, sondern indem er aus dorn Vater hervorgeht, so wird er als
dem Sohne wesensgleich genannt. »

5 Von den Neueron schreibt Mctrophanes Kritopoulos: «Dor Heilig6
Geist heisst .des Sohnes' wegen der untrennbaren Einigung und wogen
desselben Wesens und dersolben Ehre, aber nicht, weil er auch aus dem Sohn
die Existenz hat» 1.Bekenntnis, bei J.Karmiris, Donkmäler II, S.507)-
Z.Rossis abor sagto auf der Bonner Konferenz von 1875 folgendes: «D10

Kirchenväter kennen nur einen Ursprung oder eine Quelle oder Ursache des

Sohnes wie des Heiligen Geistes, nämlich den Vator. Nach einigen Kirchenvätern

geht der Heilige Geist aus aus dem Vater durch den Sohn, oder ist ans
dem Vater durch den Sohn oder erscheint, leuchtet auf, wird offenbar, noig*
sich vor, wird gesandt, gibt sich durch den Sohn. Das Hervorgehon drückt
eher den Ursprung, die Ursache oder die Quelle der Existenz aus, das
Hindurchgehen eher das ewige oder auch zeitliche Wirken. Das lateinische
procedere entspricht nicht genau dorn griechischen êxnooevea&ai, welches wegen
der Vorsilbe èx eher den Ursprung, die Quelle der Existenz meint. Nur das

principaliter procedere Augustins entspricht gänzlich dem griechischen
èxnogevea&ai. Wenn also die Kirchenväter sagen, «dor Heilige Geist geht vom
Vater aus durch den Sohn, oder geht aus dem Vater durch don Sohn, müssen
wir diese Worto verstehen in Übereinklang mit ihrer Lehre über oine Quel)
oder Ursache in der Gottheit so, dass der Heilige Geist den Ursprung oder die
Ursache seiner Existenz im Vater hat, am Wirken des Geistes aber, dem ew*igen
wie zeitlichen, hat der Sohn Antoil. » (Z. Rossis, Bericht über die Bonner Kcn'
ferenz... S. 19. F.H.Reusch, Bericht..., S.61/62.)



— 93 —

zweier Ursprünge oder Ursachen in der Dreifaltigkeit enthalten sein
könnte. Und sie nahmen an, dass der Heilige Geist aus dem Vater
ausgeht und nicht «und aus dem Sohn», sondern «durch den Sohn»,
Wie wir gesehen haben. Es scheint allerdings, «dass ein kleiner Unterschied

bestehen blieb in der Auffassung vom Ausgang des Geistes
durch den Sohn, wonach die Altkatholiken (und Anglikaner) die
Begehung des Sohnes zum Geist bei dessen Ausgang durch ihn auch auf
die Existenz des Geistes bezogen, während die östlichen Christen
diese Beziehung nur auf das Herausleuchten und Erscheinen des
Geistes beschränkten, es aber nicht auf seine Existenz erstreckten;
dieweil nach den Christen des Ostens der Heilige Geist ausgeht, wirkt,
buchtet durch den Sohn, durch ihn aber nicht die Existenz hat, wie
d!e Altkatholiken (und Anglikaner) denken, sondern durch den Ausgang

des Geistes durch den Sohn leuchtet der Geist und erscheint er
durch den Sohn. Diesen Unterschied sahen die Altkatholiken als
Geologische Theorie an, die nach ihnen in den Kirchen frei bleiben

unisstel». Und etwa 20 Jahre später antworteten die Altkatholiken
Rotterdams den Orthodoxen Petersburgs, sie hielten Dogma und
heologische Meinung auseinander, wobei sie betonten, dass als

dogmatisch verpflichtend nur anerkannt sein könne die Lehre des
unveränderten Symbolums von Nizäa (ohne das filioque), weshalb «die
orderung (der Orthodoxen) verfehlt sei, dass wir auch in der theo-

°gischen Theorie jede Vorstellung vom Sohn als einer sekundären
rsache oder als Mitursache des Heiligen Geistes zu meiden hätten2».

Doch Obiges scheint unvereinbar mit dem erwähnten zweiten
atz des Johannes Damascenus: «Der Heilige Geist geht nicht aus
Us dem Sohne, weil es in der Gottheit nur einen Anfang, eine
Urachs gibt, durch welche alles, was in der Gottheit ist, hervorgebracht
Ird», aber auch zum oben erwähnten Punkt der Bonner Konferenz
°n I87ö : «Wir verwerfen jede Vorstellung und jede Ausdrucksweise

Welcher etwa die Annahme zweier Prinzipien oder 'aoxai oder
ainat in der Dreieinigkeit enthalten wäre. » Liegt also darin ein Wech-
e m der Stellung der Altkatholiken vor3 Wie auch immer, sei es
as V erharren oder der Stellungswechsel der Altkatholiken, jedenfalls
an sich die orthodoxe Kommission von Petersburg gezwungen, die

wendigkeit darzulegen, dass « wir in den theologischen Theorien

2
2.Rossis, Systematische Dogmatik..., S.283.

"t «Theologia», ibidem S. 193.

°rth •¦
auch Z. Rossis, Die fundamentalen dogmatischen Grundlagen der

1^08 °^' ^'ronon 'n Gegenüberstellung zu denen dos Altkatholizismus, Athen
' *•*• 16—19.



— 94 —

jeden Anschein meiden einer Vorstellung oder eines Ausdruckes,
durch welche es im geringsten möglich wäre, in der Heiligen
Dreifaltigkeit 2 Anfänge oder Ursachen zu vermuten. So darf gleichfalls

nicht angenommen werden, dass z.B. der Sohn zweiter Anfang
oder zweite Ursache des Heiligen Geistes sei, oder dass der Vater und

der Sohn gedacht werden könnten als zu einem Ursprung vereint zur

Hervorbringung des Heiligen Geistes1». Dies gilt um so mehr, als die

griechischen Kirchenväter, auf deren einige die Altkatholiken sich

berufen, die Begriffe «hervorgehen» und «Ausgang» nicht beim Sohn

gebrauchen, als wäre er Ursprung, Ursache und Quelle, aus welcher
der Heilige Geist hervorgeht, sondern sie gebrauchen sie nur für den

Vater als einzigen Ursprung, Ursache und Quelle des Ausganges des

Heiligen Geistes, indem sie die Monarchie in der dreifaltigen Gottheit

betonen. Aus allem oben Gesagten geht hervor, dass keine volle

Übereinstimmung erreicht werden konnte zwischen den Orthodoxen
und Altkatholiken über das filioque ; so blieb weiterhin dieses wichtige

Thema offen, der endgültigen Klärung harrend im bevorstehenden

orthodox-altkatholischen Dialog, wo denn jedesmal aus dein

Zusammenhang des ganzen Textes und aus der authentischen Lehre

der Kirche auch gewisse von den Altkatholiken angeführte Stellen

einiger Väter erforscht und richtig ausgelegt werden müssen, v/ie

auch ihre ganze Lehre über den Ausgang des Heiligen Geistes2, stets

im Licht der Joh. 15, 26 sich findenden Worte des Herrn selbst, "Wie

auch des wegweisenden Artikels in unserem hl. Glaubensbekenntnis

und allgemein der Lehre der Kirche, die authentischen Ausdruck

gefunden hat in den sieben ökumenischen Konzilien, die das «und

aus dem Sohn» oder das «durch den Sohn» nicht gekannt haben,

wobei gewisse private Meinungen einiger Väter übersehen werden

dürfen3.

1 «Ekkl. Aletheia» 1894, S.276. Vgl. auch «Theologia», ibidem S. 1!)0'

«Wir (die Orthodoxen) sind der Ansicht, dass die theologischen Meinung'-
und Theorien, welche sich auch auf ein Dogma beziehen, erlaubt und erwünsc
sind nur soweit, als sie der Vergewisserung und Erklärung dienen. Andcrnta -

sind sie zu meiden. Die theologische Meinung über den Sohn als zweiter v
sache oder Mitursache des Heiligen Geistes muss gemieden werden, denn » '

ist nicht brauchbar zur Erhellung des Dreifaltigkeitsdogmas, sondern tr"
im Gegenteil dio Lehro von einem Ursprung und einer Ursache in der Dr
faltigkeit.»

- S. dazu bei Z. Bossis, Systematische Dogmatik..., S. 256 ff. P.Trel"'
bclas, Dogmatik der orth. kath. Kircho, Athen 1959, Bd. 1, S.285 ff.

3 Besondere Erwähnung verdient hier, was dor Erzbischof von Utrec '

Andreas Rinkel, mit Emphase im folgenden Bekenntnis aussprach: « Vy

müssen die wachsame Treue der Ostkirche preisen, die eine von keinem e
^

zigen ökumenischen Konzil autorisierte Zufügung am kirchlichen Syrnbolu



- 95 —

b) Bei der Christologie haben wir eine grundlegende Erklärung
der Altkatholiken, dass sie die Lehre der alten ökumenischen Synoden

über unseren Herrn Jesus Christus annehmen, sie glauben mit
uns an den einen und selben Christus, Sohn, Einziggeborenen,
Erlöser, in zwei Naturen, unvermischt, ungewandelt, ungetrennt und
nnzerteilt, einziges Haupt der Kirche. Bei der Soteriologie haben wir
v°n ihnen eine ähnliche Erklärung, dass «der durch Liebe wirksame
vdaube und nicht der Glaube ohne die Liebe das Mittel und die
Bedingung der Rechtfertigung des Menschen vor Gott sei» und dass die
Seligkeit nicht durch sogenannte «merita de condigno» verdient
Werden kann, weil der unendliche Wert der von Gott verheissenen
Seligkeit nicht im Verhältnis steht zu dem endlichen Werte der
Werke des Menschen. «Sie lehnen auch die Lehre ab von den ,opera
Upererogationis' und dem thesaurus meritorum sanctorum'J. » Und

zur Mariologie bekannten sie gleicherweise, dass sie die Muttergottes
nren und ihre unbefleckte Empfängnis verwerfen, wie wir gesehen
aben. Aber das alles ist schliesslich ungenügend, und folglich kann
r Uialog nicht geführt werden, wenn sie nicht vorher der inter-

rthodoxen theologischen Kommission die betreffenden dogmatisch-
symbolischen Texte der Altkatholiken zur Verfügung stellen zum

eiteren vertieften Studium und zur Bildung eines sicheren Urteils,
0 Übereinstimmung sich findet und wo nicht in ihrer Lehre von der
ristologie, Soteriologie und Mariologie zu unserer orthodoxen

Lehre.

c) Bei der Ekklesiologie haben wir äusserst wenige Erklärungen
er Altkatholiken in ihrem Dialog mit den Orthodoxen, und diese

^nd unbedeutend. So anerkannten die Altkatholiken bei den Ver-
andlungen von Bonn im Jahre 1931, dass «die Kirche als Hüterin

n Glauben und Moral für die Gläubigen autoritativ ist. Die Kirche
e"t daher in der Auslegung über der Schrift, nicht die Heilige
ehrift über der Kirche. Die Kirche muss also auf Grund von Schrift
nd Tradition lehren: Quod semper quod ubique quod ab omnibus
editum est. Die Kirche entscheidet durch die ökumenischen Syno-

J^über die Kirchenlehre autoritativ, doch ist die Kirche nicht be-

(Dii'n'ilrU!" ll'1''' ('as .filioque' bis zum heutigen Tag zurückgewiesen hat.»
«altkath. Bekenntnis, in IKZ 55 [1965], S.204.)

Rofo °- «Theologia» S.9. « Ekklèsia» S. 51. Prof. J.Coman äusserte in seinem

Orthri C,'° Ansicbt. dass ihre Übereinstimmung in diesem Punkt mit den

prerm «Peut être considéié comme total, si Ics vieux catholiques com-
Comr,ent et P''at'<lu<'"t I«"' kl formula ,1a foi active par la charité', ce quo
"'uv,..'.<!Unt,nt et pratiquent les Orthodoxes, c'est-à-dire la, foi et les bonnes

• livres».



— 96 —

rechtigt, neue Lehren zu verkünden, die nicht in Schrift und Tradition

begründet sind.» Bei der Erage der Priesterehe wurde die
Haltung der beiden Kirchen wie folgt umschrieben. Die orthodoxe Kirche

gestattet a) die Eheschliessung nur vor der Ordination; b) die
Bischöfe sollen unverheiratet sein, werden also aus den ledigen oder
verwitweten Geistlichen oder den Mönchen gewählt. Die altkatholische
Kirche gestattet die Ehe auch nach der Ordination, und zwar ebenso

für Priester wie für Bischöfe. Die ganze Frage gilt als Adiaphoron1 • )•

Doch besondere Aufmerksamkeit verdient, was Archimandrit Serafini

Aleksiev hierzu in seinem Referat sagte über protestantischen
Einfluss auf einen Teil der Altkatholiken, die den unsichtbaren
Charakter der Kirche annehmen2. Der Erzpriester J.Coman brachte
weitere bedeutende Tatsachen dazu, indem er betonte, dass es andere

Altkatholiken gebe, unter ihnen auch der Erzbischof von Utrecht,
A.Rinkel3, die dieses protestantische Vorurteil nicht zu teilen scheinen.

Es ist unzweifelhaft von höchster Wichtigkeit für den Dialog

zwischen Orthodoxen und Altkatholiken, alle Gleichheiten und

Unterschiede in der Lehre von der Kirche einander genau gegenüberzustellen.

Von da drängt es sich auf, dass unserer Kommission von

Seiten der Altkatholiken Kenntnis gegeben werde über das Mysterium
der Kirche, ihre Unfehlbarkeit, über die Stellung der Kleriker und

der Laien in der Kirche und über ihre gesamte Struktur. Hierher

gehört auch, ob die orthodoxe katholische Kirche die Kanonizita
der Hierarchie von Utrecht, auf die sich die altkatholische Hierarchie

zurückführt, anerkennen könne oder nicht, ein Thema, von dem,

glauben wir, es angezeigt ist, dass es unsere Kommission weiter er-

1 «Orthodoxia» S. 159/160. «Theologia» ibidem S.34. «Ekklèsia» ibidem
S.54.

2 S. «Thèses de l'Eglise Orthodoxe Bulgare pour son dialogue »v
l'Eglise ancienne catholique», die auf der Belgrader allorthodoxen Kontere
verlesen wurden von ihrem Vertreter, Archimandrit Serafim, worin ï
weichen der Altkatholikon in der Ekklesiologie festgestellt wird, insofern «

catholiques anciens n'ont pas la môme conception de l'Eglise. Les uns °°
sidèrent, sous l'influence du protestantismo, qu'Elle est invisible, ear, se.

eux, elle unit en soi uniquement les innocents, qui participent à la communi
intime dans la foi, l'ospoir et l'amour. Aucune confession chrétienne ne,Pf-qe
prétondro sur le droit exclusivo de la béatitude. U s'en suit qu'aucune Eg
no pout être l'idéal pour los autres Eglises. Schirmer dans son Manuel do8',
chisme. Dans ce même esprit s'exprime aussi le prof. Rudolf Koussen.) L aI

lèlement à ces vues, d'autres théologiens (anciens) catholiquos reconnais-*
à l'Eglise Orthodoxe la qualité d'œcuménique (la Conférence d'Utrecht
1922), de gardienno du catéchisme de l'Eglise non divisée ot de l'organisât
apostolique (l'évêque Edouard Herzog et l'évêque Urs Küry)». lS

3 S.A.Rinkel, ibidem, S.202ff. Vgl. auch: Katholischer Katechisim
der Alt-Katholischon Kirche in Deutschland, Bonn 1965, S.52 ff.



— 97 —

gründe, und zwar besonders auch im Dialog mit der altkatholischen
Kommission, das aber schliesslich nach dem Beispiel der Petersburger

Kommission den orthodoxen Landeskirchen überwiesen
Werde, um, wenn sie es als notwendig und zweckmässig beurteilen,
dabei das orthodoxe Prinzip der «Ökonomie» anzuwenden1. Weiter,
es stellt die Übereinkunft betreffend eine Sakramentsgemeinschaft
(Intercommunio) zwischen der altkatholischen und anglikanischen
Kirche vom Jahr 1931 für die Orthodoxen einen Stein des Anstosses
dar. Nach diesem Abkommen a) anerkennt jede Kirchengemeinschaft

die Katholizität und Selbständigkeit der andern und hält die
eigene aufrecht, b) Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung
von Mitgliedern der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.
c) Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die
Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder
liturgischen Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst
ln sich, dass jede glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christ-
uchen (ilaubens fest2. Doch befindet sich die anglikanische Kirche

1 Dazu ist zu bemerken, dass, weil im oben genannten altkath. Katechis-
^11« § 262, S. 51, wörtlich bestimmt wird, dass «die Woihe eines Bischofs durch
I ?.Handauflegung eines Bischofs vollzogen werde» allein, statt dor vom
•Kanon der hl. Apostel bestimmten «zwei oder drei Bischöfe» (S.J.Kar-

J^iris, Dio dogmatischen und symbolischen Dokumente..., Bd. 1, S.252), in
er theologischen Kommission nach vorangegangener Prüfung dor Frage
begossen wurde, dass die Altkatholiken zur Korrektur ihrer betr. Haltung

aufgefordert würden.
p,

'" Statement agreed between tho Representatives of tho Old Catholic
lurches and the Churches of the Anglican Communion, G.K.A. Boll, Documents

on Christian Unity, 1930 1948, London 1948, S.60. Germanos von
ijyateira, Sakramentsgemeinschaft zwischen Altkat h< >liken und Anglikanern,

jU''thodoxia» 7 (1932), 82/83: Nach dem Anglikaner G.Brown «vorlangt dio
^tercommunion, die sich gründet auf don gemeinsamen Glauben an die Per-
°n> das Werk und die Wirklichkeit unseres Herrn Jesus Christus als wahren
g°tt und wahren Menschen und an die Selbstoffenbarung Gottes als Vater,
°nnund Heiliger Geist, nicht von jeder miteinander in Gemeinschaft stehen-
en Kirche die Annahme jodor dogmatischen Meinung, Sakramcntsfrömmig-
°'t oder liturgischen Praxis, die sich für die andere eignet, sondern meint, dass

k
Ue yon der andern glaube, sie halte alles Wesentliche des christlichen Glau-
°ns fest». Dazu bemerkt Gormanos von Thyateira mit Recht: Eine einfache
nalyso ([j(,H(,r Ansicht zeigt, dass, was von der Intercommunion verlangt

j/''d, ist hauptsächlich der Glaube an dio gottmenschliche Person unseros
(jPrrn und an das Dogma des dreifaltigen Gottes und dann die allgemeine

ly orz°ugtheit, die sich die eine Kircho von der andern machte, dass jede am

w <JiSrint''c'lu>n des christlichen Glaubens festhalte. Da könnte einer allerdings
a^'begründet fragen: «Werden auf diese Weise nicht alle andern Dogmen

«sor den zwei oben erwähnton zu einfachen theologischen Meinungen ge-
Ko'h .un('r welche verschiedene Ansichten erlaubt sind, oder zu besonderer

^ j_esfhenstlioher Frömmigkeit, welche dim Gebrauch von mehr oder weniger
ein m°nten erlaubt, oder zu liturgischer Tradition, die sich historisch von-
H(,|,!ln(1(>r verschieden entwickelt hat?» Und unter S. 118/119 bemerkt dor-

De, dass von anglikanischer Soite als «wesentliche Punkte des christlichen



— 98 —

bereits in Sakramentsgemeinschaft mit den lutherischen protestantischen

Kirchen von Schweden, Finnland, Norwegen, Dänemark,

Lettland, Estland, der Kirche der Methodisten und der Philippinen,
neuerdings auch mit den kirchlichen Gebilden von Süd- und Nord-
indien, von Ceylon und Pakistan, also mit kirchlichen Gebilden, die

sich zusammensetzen «aus verschiedenartigen christlichen Gemein-

Glaubens » nur die von der Lambeth-Konferenz von 1920 festgesetzten 4Punkte
verlangt werden: «Heilige Schrift, Sakramente, Glaubensbekenntnis und
historischer Episkopat».

Und er fragt wohlbogründet : «Doch, wenn auch die anglikanische Kirche
sich vergewisserte, dass die altkatholische obige Elemente habe, haben die
Altkatholiken nicht, da sie in unbeschränkte Sakramentsgemeinschaft mit den

Anglikanern traten, mittelbar auch ihrerseits anerkannt, dass nicht mehr als
diese vier existierten, die das Wesen der christlichen Lehre darstellten Î •••

Existieren denn nun auch für die Altkatholiken nicht weitere wesentliche
Elemente Und dann, welche Bedeutung hat die Versicherung der Altkatholiken,
dass sie, als sie die Grenzen der römischen Kirche verliossen und deren
Neuerungen und Irrtümer verwarfen, den Glauben der alten Kirche unversehrt
bewahrten, den Glauben der ersten 10 Jahrhunderte, zu dem sie sich im ersten
Artikel der Utrechter Erklärung bekennen Oder vielleicht enthält dieser
Glaube nichts Wesentliches, das in jenen vier Punkten nicht aufgeführt wäre,
von welchen sie anerkannten, dass sie die Basis eines Übereinkommens
abgeben könnten, sondern nur theologische Meinungen, die anzunehmen oder
zu verwerfen man frei wäre Zu diesem Schluss, dass der übrige Inhalt des

Glaubens einfache theologische Meinungen darstelle oder geschichtlich
bedingte Besonderheiten, die nicht zur Annahme verpflichten, gelangt man,
wenn man aufmerksam den dritten Punkt des anglikanisch-altkatholischen
Übereinkommens studiert. Auf diese Fragen haben die Altkatholiken zu
antworten. » Bemerkenswert sind schliesslich auch folgende fünf Einwendungen,
welche die Evangelikaien in den Verhandlungen der gemischten anglikanisch-
altkatholischen Kommission machten: «Erstens die Annahme der Regel des

Vincentius von Lerinum durch die Altkatholiken ; zweitens die Annahme der
7.ökumenischen Synode; drittens die Annahme gewisser Beschlüsse des
Tridentinums (darunter der Glaube, es seien die 7 Sakramente von Jesus Christus
gestiftet, die Kommunion unter einer Gestalt, die Anrufung der Hoiligen, cne

Wegzehrung und das Gebet für die Seelen der Entschlafenen) ; viertens die
Lehre über die hl. Eucharistie (besonders der Segen mit dem Sakrament, da^
Festhalten am Fronleichnamsfest, die Sakramentsaussetzung zum Zweck dei
Meditation und der Anbotung, die Reservation der geweihten Hostien, d'e

Anschauung, dass Christus fortwährend sich selbst darbringe, und die
Darbringung des Messopfers für die Seelen der FOntschlafenen) ; fünftens, der von
den Bischöfen den neugewoihten Priestorn gespendete Segen : ,Der Segen oß^

allmächtigen Gottes, des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes komm
auf euch herab, auf dass ihr im priesterlichen Stand gesegnet seid und genu?'
tuende Opfer darbringen könnt für die Sünden und Übertretungen des Vo -

kes'.» Diese Einwendungen wurden in den Verhandlungen den Altkathohken
vorgelegt, welche sie zulänglich widerlegten. Die Altkatholikon sagten zuers

aus, dass sie die Hinlänglichkeit der Heiligen Schrift annähmen, und
erläuterten die Bedeutung der Überlieferung, indem sie dabei verblieben, dass SJ

die Heilige Schrift als Hauptkanon des Glaubens anerkannten und dass ö-1

Überlieferung sich z.T. finde in der Übereinstimmung der grossen Kirchenkörper,

die in historischer Verbindung zur ursprünglichen Kirche verharrten,
z.T. aber auf wissenschaftlichem Wege aus den schriftlichen Dokumente
aller Jahrhunderte ermittelt würde. Zur zweiten vorgelegten Frage erklärte
die Altkatholiken, dass sie die ersten vier ökumenischen Synoden annähme
in anderer Weise als die drei übrigen. Grösser war die Schwierigkeit in bezug



— 99 —

Schäften verschiedenen dogmatischen Gehaltes und verschiedenen
Priestertums, mit oder ohne Episkopat und mit oder ohne Ordination1».

Unglücklicherweise scheint auch die altkatholische Kirche
rn derselben Richtung zu tendieren, da sie ihre Gemeinschaft schon
ausdehnte über die anglikanische Kirche hinaus zur Kirche der
Philippinen und den reformierten Kirchen Spaniens und Portugals, auf
der Basis eines dogmatischen Synkretismus, indem sie sich einerseits
auf die 2. These des Altkatholikenkongresses von Luzern stützt,
Welcher das Prinzip eines dogmatischen Minimalismus einführte und
dies andererseits tut in Anpassung an obige Interkommunion mit der
anglikanischen Kirche2.

auf ihre Lehro über die hl. Eucharistie, und besonders wie sie in ihrem Ordi-
Dationsritus dargelegt ist. Deutlich erklärton die Altkatholikon, dass sie den
Ausdruck « Vorsöhnungsopfer» nicht im Sinne einer Wiederaufnahme des
ypfers von Golgatha gebrauchten und dass sie die Transsubstantiation nicht
'n ihrom mittelalterlichen Sinne annähmen (ibidem S. 87/88). Sicher versteht
8'ch von selbst, dass auch obiges mit Vorsicht untersucht werden muss im
orthodox-altkatholischen Dialog, um den Altkatholiken zu erklären, dass, jo
™ehr sio sich den der orthodoxen Kirche sehr fernstehenden heterodoxen
^'rchen der Anglikaner, der Philippinen, Spaniens und Portugals annähern,
nne vorher in den von alters hör überkommenon Dogmen Übereinstimmung
rlangt zu haben, sie sich um so mehr von der orthodoxen Kircho entfornen.

«
1 P-Bratsiotis, Die anglikanischen Weihen aus orthodoxer Sicht, 2. Ausg.

Athen 1966, S.39 (griech.).
0

a Tatsächlich machte auf dem 19. Altkatholikenkongress von Wien im
ePtember 1965 dor Erzbischof von Utrecht, Andreas Rinkel, «une communi-
ation importante: à la conférence quo l'épiscopat vieux-catholique avait eu

i rT-T'"6' ^ septembre, un accord avait été conclu avec les évêques des Eglises
^dépendantes dos Philippines, réformées d'Espagne et de Lusitanio (Portugal
''ores de Rome' suivant l'expression de l'archevêque Rinkel. Une entière com-
c'iini0n 'iturgique fondée sur une reconnaissance réciproquo de leur catholi-
A, .' leur indépendance ot leur unité dans les questions essentielles do la foi,

ait ainsi établie entre ces Eglises et les Eglises vieilles-catholiques de l'Union
j*recht, chaque Eglise conservant ses particularités d'ordre dogmatique et

°lesiastiquo... Cette décision provoqua néanmoins quoique trouble parmi les
1 articipants au Congrès. Ce trouble se manifesta dans los souhaits formulés
Par le R. p. oa,u,ier de voir à l'avenir de telles décisions prises après informa-

°n préalable de vastes cercles de fidèles vieux-catholiques. En effet, l'admis-
°n de ces Fglises dans la communion liturgiquo pose toute une série de ques-

8
°/!8 très sérieuses aux vieux-catholiques : les Eglises d'Espagne et du Portugal
bissont, dans leur doetrino dogmatique, une forte influence protestante et

jfls leur vie liturgiquo il n'y a presque pas de place pour la vénération de la
tie1"6 de Diou; les évêques irlandais qui ordonnèrent leurs évoques appar-

nnont eux-mêmes à l'aile extrême de la basse Egliso (low church) anglicane ;
1 ant à l'Eglise des Philippines, des idées unitariennes y sont très répandues

Qu^fi" ^(lu'va"t & 'a négation du dogme do la Sainte Trinité. (N'est-ce pas cela

Pin 'archevêque Rinkel souligner dans son exposé avec tant de force la
•ait°e eentra'e do la foi on la Sainte Trinité dans le vieux-catholicisme Il vou-
v .Pr°babloment dissiper les doutes provoqués par l'accord.) On dit, il est
l'p'i^"6 ces tendances unitariennes sont en voie d'être surmontées dans

vont ^08 Philippines. Quant aux Eglises d'Espagne et du Portugal, elles

tio fn s'ó!°'Knant du protestantisme vers la catholicité. Néanmoins la ques-n do la communion liturgique avec elles inquiète do nombreux vieux-catho-



— 100 —

In dieser Weise gewährt die altkatholische Kirche die Sakramente

und Gnadengaben kirchlichen Gemeinschaften, welche eine

von ihr verschiedene Lehre haben, die der apostolischen Sukzession
und eines Klerus ermangeln, der die Sakramente kanonisch gültig
verwaltete, welche sie nicht einmal alle anerkennen. Aber es ist
bekannt, dass die orthodoxe Tradition die Sakramentsgemeinschaft
mit Kirchen und Gemeinschaften verbietet, zu welchen dogmatische

Differenzen bestehen, und besonders, wenn diese gross sind,

wie die ekklesiologischen, die in der Sakramentenlehre und andere

ähnliche, welche die altkatholische Kirche scheidet von der
anglikanischen, den Kirchen der Philippinen, Spaniens und Portugals,
welche sich ausserdem in Gemeinschaft und Gemeinsamkeit der Lehre
befinden mit protestantischen Kirchen und extremen Gruppen, die

grundlegende christliche Dogmen verwerfen. Doch wir wiederholen

es, die Sakramentsgemeinschaft und die endgültige Einigung
zwischen getrennten Kirchen ist nach der orthodoxen Lehre nur möglich
als Ergebnis ihrer absoluten Gleichgesinntheit in den Dogmen und

ihrer vollen Einigung im dogmatischen Glauben, was es im vorliegenden

Fall gewiss nicht gibt1. Offensichtlich muss sich auch um diesen

liques. Co n'est d'ailleurs qu'un aspect particulier du problème général de la
communion liturgique avec les Anglicans; en effot, parmi eux, même dans

l'épiscopat des doctrines modernistes sont répandues sapant les fondements
mêmes do la foi chrétienne; il n'y a aucune instance ecclésiastique capable «e

rejeter ces idées avec autorité, alors que les conditions projetées de l'union
avec les Méthodistes peuvent créer l'impression quo l'Eglise anglicane n'est
pas ferme dans la doctrine de la succession apostolique, cello do l'épiscopat ot
du sacrament oucharistique. Quoi qu'il en soit, les orthodoxes, dans leur
dialogue imminent avec les vieux-catholiques, doivent considérer lo fait que ces

derniers sont en communion avec un groupe d'Eglises de confession anglicano
et que, par conséquent, la possibilité de notre communion avec eux est inseparable

de l'établissement do la même communion avec l'anglicanisme, compte
tonu do tous les problcmesqui en découlent.» (Archevêque Basilo Krivochein0-
Le XIXe Congrès international Vieux-Catholique h Vienne, «Message <'°

l'Exarchat du Patriarche Russo en Europe occidentale» 13 (1965), 20o,

208/209.)
1 S. J. Karmiris,Denkmäler..., Band 2, S. 1000 ff. : «Aus orthodoxer Sicht

kann die gemeinsame Teilhabe am Tisch des Herrn, der Beichte und den
andern Sakramenten und allgemein dio sogenannte Interkommunion nur
gesehen werden als Vollendung der Eintracht der Kirchen im Glauben und ihre
echten und tatsächlichen dogmatischen Einheit und als Frucht der innei
bekenntnismässigen Einheit der Christon. Wo das fehlt, ist die
Sakramentsgemeinschaft nicht erlaubt. Das folgt aus den allgemeinen theoretischen
Prinzipien der Orthodoxie, so besonders aus der Ungültigkeit der ausserhalb oe

wahren Kirche gespendeten Sakramente, wie auch aus bestimmton Kanon
und aus der allgemeinen Praxis der alten Kirche, die Johannes Damascenu
zusammongofasst hat, Darl. d. orth. Glaubens 4, 13. Migne P. G. 94, ll6iv"
Die Sakramontsgomoinschaft hat zur unabdingbaren Voraussetzung dio A
lohnung der hotorodoxon Irrtümer und dio Annahme der entsprechend0

^

orthodoxen Lehren und den Eintritt in don Schoss der Orthodoxie, also Em-



— 101 —

kritischen Punkt der Dialog unserer orthodoxen Kommission mit der
entsprechenden altkatholischen drehen. Es mag sein, dass er einen
entscheidenden Einfluss hat auf die belasteten Bemühungen um die
ersehnte Einigung der zwei Kirchen. Die altkatholischc Kirche
scheint sich bei ihrer Theorie und Praxis in der Sakramentsgemeinschaft

zu stützen auf die von ihr angenommene bekannte protestantische

und besonders anglikanische «Zweigkirchentheorie» (Branch
Church Theory), welche die orthodoxe Kirche verwirft, denn diese
Ineorie nimmt an, dass heute keine Kirche betrachtet werden kann
a's dje, welche allein die eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche darstellt, welche nun als in 3 Zweige aufgespalten sich zeigt,
den östlichen, den römisch-katholischen und den anglikanischen,
dem von einigen auch das den Episkopat besitzende Luthertum
zugerechnet wird usf. Es versichern nun die Anhänger der Branch
Church Theory, darunter die Altkatholiken, dass, soweit obige

Weigo der einen Kirche sich im Schisma und in Irrtümern befinden,
ttur durch ihre Wiedervereinigung und die Teilhabe am gegenseitigen
Reichtum aller sich das Ideal der Una Sancta verwirklichen werde1.

e't un Glauben, im Bekenntnis und in der Kirche, wobei dio Intercommunion
jitersagt 'st zwischen Orthodoxen und allen Heterodoxen...» Vgl. auch

votsonis, Die kanonische Sicht des Verkehrs mit den Heterodoxen (Inter-
ornnuinio), Athen 1957. G. Galitis, Intercommunio, Athen 1966.

Schon Z. Rossis, der an den Bonner Konferenzen von 1874/75 teilnahm,
han1Cnerte' dass aus dem von den Altkatholiken Gosagton sowio ihrem Ver-

kir h
**0rt U"d anderswo hervorgehe, dass sie «keine dor bestehenden Teil-

na°.
i

a'S "nff,hlbar betrachteten und als in der Rechtgläubigkeit befindlich,
v

' dem Sinn, den sie diesem Wort geben, sondern, dass sio alle als im Irrtum
B;n\("'°,u' betrachteten, ohne die Kirche des Ostens auszunehmen ; weil ihr

acht '^''ukens alle bestehenden Teilkirchen als im Irrtum befindlich or-

er J.ü "nd meinte, dass keine von ihnen das Ideal für allo übrigen sei, sagte
|<Y,]k ,d°m Luzerner Kongress: «Keine einzelne Kirche besitzt die absolute
als •

c'bristlichen Geistes keine also (Einzelkirche, auch die Ostkirche
Lu° ,nicht" nach Reinkens) kann das Ideal für alle übrigen sein» (Protokoll des

Irrt*161" Kongresses, S. 109). Dass Reinkens aber auch die Ostkirche für im
like1"" 1)ofin<ll'ch hielt und in ihr nicht das Ideal fand, zu dem die Altkatho-
obi

n toru'ioren und dem sio sich annähern sollton, sagte er, indem er nach
a||J?en Worten fortfuhr: «In diesem Irrtum, die absolut vollkommene und
tisch" e^"1-6 K'rche Jesu Christi zu sein, befindet sich theoretisch und prak-
and .öm'sche Kirche; praktisch aber unterliegen demselben Irrtum auch
fahr6re Kirchen (also auch die Ostkirche!). Dies haben wir Altkatholiken er-
,10

<!I? 'U'issen, dass während sie Freunde unserer Bewegung sind, sie uns in
Tiöcht -S° sc'batzen, als sie glauben, wir näherten uns ihrer Kircho. Daher
dieh,-'0'1 VOn Kanzem Herzen alle wohlwollend gesinnten Christen bitten.
I(je ,0Mjlmnite Ansicht zu hegen, dass von keiner der bestehenden Kirchen das

gì» ..'.''' Kirche gänzlich erreicht sei.» (Orthodoxie und Altkatholizismus,
rnUs J; J-Overbeck, Die Bonner Unions-Conferenzen oder Altkatholi/.is-
bestj.f\nK''kanismus in ihrem Verhältnis zur Orthodoxie, Halle 1876. S.6/7.
Kirjl ,'' auc'1 nach Ignaz von Döllinger ist «die echte Nachfolgerin der alten

6 der erston unverdorbenen Jahrhunderte» längst dahin und nicht mehr



— 102 —

Aber diese auch von den Altkatholiken adoptierte unorthodoxe
Theorie wird von unserer Kirche verworfen, da sie dem orthodoxen

Dogma widerstrebt, dass nur eine wahre Kirche existiert, die der

Herr gegründet hat und welche die orthodoxe katholische Kirche ist,
«die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche» des hl.
Glaubensbekenntnisses.

d) Bei der Sakramentenlehre zeigt sich, dass die Altkatholiken
die sieben Sakramente bewahren. Doch auf der Bonner Konferenz

von 1874 stimmten sie mit den Anglikanern überein, dass «die Zahl

der Sakramente erst im 12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt und

dann in die allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und

zwar nicht als eine von den Aposteln oder von den ältesten Zeiten
kommende Tradition, sondern als das Ergebnis theologischer
Spekulation1». Es wirft sich also die Frage auf: Nehmen die Altkatholiken
die sieben Sakramente an als vom Herrn unmittelbar oder mittelbar
durch die Apostel gestiftet und als verpflichtendes Dogma oder bloss

als freie «theologische Spekulation»? Selbstverständlich kann nur
im ersten Fall der orthodox-altkatholische Dialog zur Prüfung
der verbleibenden Unterschiede bei den einzelnen Sakramenten

fortschreiten, die in den vorangehenden Keferaten erwähnt
worden sind2.

auf dem Erdball zu finden. Die Gelehrten müsson sie erst wieder aus den
zerstreuten Trümmern aus den membris disjeetis, auf dem Wege antiquarischei
Forschung aufs neue konstruieren. Er sagt nämlich in dem fünfton Vortrag
«über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen» (Augsburger Allgorn-
Zeitung Nr. 61, l.März 1872, S. 903): «Wer immer an Christus glaubt, wer sem

Vaterland liebt, der kann sich dor Erwartung nicht vorwehren, dass eine rucn
allzuferne Zukunft eine Kirche bringen werde, welche in ihrer gereinigt6
Gestalt als die echte Nachfolgerin der alten Kirche der ersten unverdorbene
Jahrhunderte Raum und Anziehungskraft haben wird für die jetzt noch Ç*6'

schiedenen - eine Kirche, in welcher Freiheit mit Ordnung, Zucht und Sit
und Glaubensreinheit mit Wissenschaft und ungehemmter Forschung s'0

_wird vertragen können.» Demgegenüber bemerkt Overbeck, «die orthodo
katholische Kirche ist anerkanntermassen auf dorn Boden der ungethout6
Kirche stehen geblieben, hält heute noch eben so unverändert alle üogm6
wie vor dem grossen Schisma, und es ist noch keinem Menschen gelang6 ^
nachzuweisen, dass sie auch nur die geringste Änderung in den Dogmen vo

genommen habe. Es ist also sonnenklar, dass sie die Kirche der Verhoissu e

ist, da der Heiligo Geist sie im Vollbesitz der Wahrheit erhalten hat.» Vg*
auch unten S.39ff., wo er unter anderem bemerkt: «Die Zweig-Kircn6
Theorie ist eine abenteuerliche theologische Grille, die dem armen katn°
sierendon Anglikaner aus der Verlegenheit helfen und die unausfüllbare Kn
zwischen seiner und der wirklichen katholischon Kirche überbrücken s°
ibidem S.40).

1 «Theologia» ibid. S.9. „2 So bei den Bonner Verhandlungen (1931) «wurde Übereinstimmu b

festgestellt über den Begriff .Sakrament', und ohne Unterschied wurde m
Siebenzahl anerkannt, nur wurde die Taufe als Aufnahme in die Kirche un



— 103 —

Es ist vieUeicht möglich, diese Unterschiede im vorliegenden
Dialog zu bereinigen, wobei dies bei einigen so der Fall sein könnte,
dass sie von der orthodoxen Kirche nach ihrer «Ökonomie» akzeptiert
Würden. Doch ganz besonders unklar und Erläuterungen bedürftig
scheint uns die Lehre der Altkatholiken über die hl. Eucharistie zu
sein. So befriedigt erstens die Orthodoxen ihre hehre über das Sakrament

der hl. Eucharistie nicht, bei welchem nach orthodoxem (Hauben

die Elemente durch die Anrufung und die Herabkunft des
Heiligen Geistes in übernatürlicher Weise "/uexaßdkAovxa", "/uera-
^otovvrai", "/jExaaxotxeiovvxai" in den wahren Leib und das Blut
des Herrn, welcher so tatsächlich gegenwärtig ist in der hl. Eucharistie,

persönlich und dem Wesen nach. Doch die Art und Weise dieser
Wandlung ist unerforschlich. Die Orthodoxen verwerfen die
schottische Theorie der Transsubstantiation. Seit dem 15. Jahrhundert
a°en einige orthodoxe Theologen von da den Begriff "/uerovalcoaiç'"
eernommen, wobei sie ihm aherdings einen orthodoxen Sinn und
halt gaben, d.h. die Bedeutung der von den alten griechischen

atern gebrauchten Begriffe "/jtexaßoXt)", "/texanoinaiç", "pexa-
T°lXetcooiç", "room", "uexaaxevif, "fiexaç-ovêuioiç", "uexa-

WQtycooiç", "p,£xaxvncoatç", "/uexaaxaotc", "âAXolwatç", "yéveatç"1.
• Aber die Altkatholiken meiden eher die Verwendung dieser

Begriffe der Väter und ziehen jetzt andere Begriffe vor, so auch den
egnff unbestimmten dogmatischen Gehaltes «Transvaluatio», des-

Reh 1
^UCnar'8*ie als Zentrum und Verbindungsgnade aller Christen horvor-

treff i
' ^'S wurdcn aber nichtsdestowenigor auch einige Unterschiede be-

acht°t !?'e Notwendigkeit der Sakramente und die Art ihres Vollzuges boob-

Xjnt ' °0: L Die Taufe wird in der orthodoxen Kirche durch dreimaliges
welch non gespendet, in der altkatholischen Kirche durch Aufgiessung,
folgt a"Ch in AeT orthodoxon Kirche als Nottaufe gültig ist. 2. Die Firmung
Priest"^ flpr ortbodoxen Kirche unmittelbar auf dio Tanfo und wird vom
Kirch V"1'* ^°m VOn J^scl:lofon geweihten Myron gespondot. Die orthodoxe
^ath )V v S-'° filr notwendig für das innere christliche Wachstum. Dio
althält Bf- Kirche spendet die Firmung nach vorangehender Belehrung. Sio
Priest'6 r wi,nscbenswert. In jodem Fall als notwendige Bedingung für die
'm er

^We'he> nicht aber für don Empfang dor hl. Kommunion. (Ähnlich wird
nichtW' en altkath. Katechismus § 227, S.45, die Firmung betrachtet «als

Von ^notw°ndig für die Seligkeit» 3. Von beidon Seiten wurdo die Wandlung
nur jj,1^?* .und Wein in Leib und Blut Christi in dor hl. Eucharistie anerkannt,
EpjK, y

dem Unterschied, dass, während in dor altkatholischen Kircho dio
dass rpe n ''''uset^ungsworten vorangoht, sie ihnen in der orthodoxen folgt,
Resäu rt

*katholikon ungesäuertes Brot verwendon und die Orthodoxen
letzter erstere kommunizieren unter einer und unter beiden Gestalten,
Komm6 U^er beiden. 4. Nach der orthodoxon Kirche ist die Beichte vor der
gehnu ,Inu>n notwondig, bei den Altkatholiken wird sio für erstrebenswert

ten.» («Theologia», ibidem, S.34/35, «Orthodoxia», ibidem S. 161/102.)
Von T

k "Karmiris, Das orthodoxe Glaubensbekenntnis des Patriarchen
wusalom, Dositheos, Athen 1949, S.57 ff., 103 ff. (griech.).



— 104 —

sen genauer Sinn erklärt werden müsste und in unserem vorliegenden
Dialog zu definieren wäre, denn durch ihn scheint nicht die objektiv
geschehende Wandlung der hehren Gaben angedeutet zu werden,
sondern die subjektive Einschätzung. Ebenfalls muss der Dialog die

Richtigkeit der Erklärung prüfen, die der Metropolit von Thyatira,
Germanos, 1931 an den Bonner Verhandlungen machte betreffend

die Übereinstimmung der Orthodoxen und Altkatholiken «in der

Wandlung (uexaßoXrj) von Brot und Wein» und allgemein in der

hl. Eucharistie ; denn diese Erklärung ist undeutlich und umstrittenJ.
Zweitens befriedigt die Orthodoxen die altkatholische Anschauung

von der hl. Eucharistie als Opfer nicht, welches nach orthodoxem
Glauben allerdings nicht nur ein Opfer des Dankes, Bittens, Lobens

und der Reue ist, sondern zugleich auch ein Versöhnungsopfor,
unblutig Gott «für aUes» dargebracht, für die ganze Welt und die ganze

Kirche, «für den Weltkreis, für die heilige, katholische und apostolische

Kirche», für alle orthodoxen Christen, Lebende und Verstorbene,

in der Hoffnung auf die Auferstehung zum ewigen Leben. Doch

ist gemeint, dass durch das unblutige Opfer der hl. Eucharistie
weder eine Zufügung an das am Kreuz einmal im Blut dargebrachte

Opfer des Erlösers gemacht würde, noch class sein Kreuzestod

tatsächlich wieder aufgenommen würde, welcher in der Eucharistie

geheimnisvollerweise «der Darbringende und Dargebrachte
und die Kommunizierenden Heiligende» ist, als Opferer zU'

gleich wie als Opfer, der ihnen die Heilsfrüchte seines Kreuzesopfers

spendet.
Doch in bezug auf diese beiden Fragen halten auch wir dafür,

dass der Dialog mit den Altkatholiken hauptsächlich geführt werden

müsse auf der Basis des 17. Artikels des Bekenntnisses des Jerus»'
lemer Patriarchen Dositheos. Die Altkatholiken sind einzuladen, ihre

Lehre über die hl. Eucharistie als Sakrament und Opfer zuglei011

diesem Artikel anzupassen2. Endlich, es muss auch über die andern

1 «Orthodoxia» ibidem S. 161.
2 Um denen, welche die Durchführung dos orthodox-alt katholisch

Dialoges vorhaben, zu dienen, führen wir hier das meiste aus diesem Artik6' *
nach unserer oben erwähnten neuen, vervollständigten Ausgabe, S.99-10J'( '

auch die anschliessende dogmenhistorische erläuternde Beifügung des Fat
arehon Dositheos über die hl. Eucharistie, S. 103-141), wie auch aus de

«Dogmatischen und symbolischen Dokumenten...», Bd.2, S.761-764: «¦_••*

hl. Dionst dieses Sakramentes glauben wir, sei unser Herr Jesus Christ
gegenwärtig, nicht formell noch bildlieh noch in übergrosser Gnade wie in ö

übrigen Sakramenten noch nach einfacher Anwesenheit, wio einigo der Va
es von dor Taufe gosagt haben, noch nach Impanisation, so dass die Gottn
des Logos dem in der Eucharistie gebrauchten Brot hypostatisch geoint wa



— 105 —

liturgischen Unterschiede bei diesem Sakrament, welche in den
vorangehenden Referaten erwähnt worden sind, der bevorstehende Dialog

unserer Kommission mit derjenigen der Altkatholiken sich drehen,
Was auch sonst unabdingbar für alle andern Sakramente geschehen
muss, bei deren Vollzug ähnliche Unterschiede festzustellen sind,
Was wir hier weglassen.

e) Liturgische und andere Unterschiede betreffend Sitten und
Gebräuche. Ausser den obigen liturgischen Unterschieden bei den
Sakramenten gibt es sicher auch genug Unterschiede der Altkatho-

w,e die Lutheraner sehr ungeschickt und unfromm meinen, sondern wahrhaft
(|nd tatsächlich, so dass nach der Konsekration des Brotes und des Weines

ßzraßoXXe.nüai", " fierovawva&ai", "fiexanoielofrai", "fieraQV&fiiCeo&at", das
rot in den wahren Leib selbst des Herrn, der in Bethlehem von der Immer-

Jungfrau und Muttergottes Maria geboren wurde, im Jordan getauft wurde,
gelitten hat, begraben wurde, auferstand, auffuhr, zur Rechten Gottes des
(iaters sitzt, der kommen wird auf den Wolken des Himmels, der Wein aber
ftexajtoieïaftai" und"nerovoiovo{tai", in das wahre Blut selbst des Herrn, das,
8 er am Kreuz hing, für das Leben der Welt vergossen wurde.

vy Auch bleibt nach dor Konsekration von Brot und Wein nicht mehr das
osen des Brotes und des Weines, sondern der Leib selbst und das Blut des
errn in Aussehen und Form von Brot und Wein, um dasselbe zu sagen, unter

uen Accidentien von Brot und Wein.
Auch wird noch der ganz lautere Leib selbst und das Blut des Herrn in

» eicher Weise Priestern und Laien kommuniziert, also in beiden Gestalten.
fl dringt ein in Mund und Magen derer, die kommunizieren. Frommen und

n i'orninen: nur dass er den Frommen und Würdigen Nachlass der Sunden
fl ewiges Loben gewährt, den Unfrommen und Unwürdigen aber Verdam-
lnR und owiges Verderben überlässt.

u
Auch wird Leib und Blut des Herrn mit Händen und Zähnen zerschnitten

W • Zürtoilt nach den Accidentien, freilich den Accidentien von Brot und
°'.n' nach welchen sie auch als sichtbar und greifbar bekannt werden, wäh-

D« u"d Blut) selber gänzlich unzerschneidbar und unzerteilbar bleiben.
Zer+n' 'SHRt tr,an, ,Fs wird geteilt und verleih der Verteilte und doch nicht
(S(, u'.nnte, der stets genossen und niemals aufgezehrt wird, sondern der die

¦ würdig) Kommunizierenden heiligt'.
Jjr Auch ist in jedem Teil und dem geringsten Stücklein des gewandelten
„jj pH und Weines nicht ein Teil des Leibes und Blutes des Herrn, sondern

"nd ,"< '*' ' ^anze Herrscher Christus nach dem Wesen, mit der Scole also

"xisi ' '".'«'it, so ganzer Gott und ganzer Mensch. Denn der Leib Christi
han»l6rt n'('nt (nur) im îeheimnis, sondern nach dem natürlichen Zusammen-
dcirn j'i""' (''.>r Anordnung des Leibes und der Glieder existiert er im Himmel ;

kam' ex'st'ert auch im Sakrameivt der Eucharistie, nicht weil er herab-
anw°' Sont?ern weil jener selbe übernatürlich und im Geheimnis im Sakrament
>n rl »S.0,\'} '8fc' ^0,m daher auch zur einen und selben Zeit viele Gottesdienste
Christ' ' 'Stattfinden, gibt es doch nicht viele Christi oder viele Leiber

Wärt' .Sondcrnder eine und selbe Christus ist wahrhaft und tatsächlich gegen-
"nd i

m (l"°" Kirchen mit einem Teil dor Gläubigen, und einer ist sein Leib
der |M,TH ('a's i5'ut an vielen Orten, und nicht viele. Und das ist so, nicht weil
W(.j| '| '.des Herrschers im Himmel auf die Opferaltäre niederstiege, sondern
s"l<i'urN ln a"en einzelnen Kirchen vorfindliche Opferbrot, das nach der Kon-
"nd i \°n yerwandelt ist und das Wesen gewechselt hat, ein und derselbe wird
r\ 1Sit Win rio». ;.„ u: i i.i: ¦; \'\. :..i .]..„ i ..:u .1.... u.. ,« ,.:,,l,—vielenOrten W'i° ('°r ',n Himmel. Einer nämlich ist der Leib des Herrn an
wif(j WU nicht viele (Leiber), und so ist dies Sakrament überaus gross und

underbar genannt und ist nur dem Glauben verständlich, nicht Sophis-



— 106 —

liken beim Gottesdienst, der Kirchenverwaltung, Disziplin und
Ordnung, wie auch andere Unterschiede bei kirchlichen Sitten und
Gebräuchen. Darin stimmten bei den Bonner Verhandlungen von 1931

die Orthodoxen und Altkatholiken überein, dass die Teilkirchen
verschiedene Gebräuche haben können, wenn sie den katholischen
kirchlichen Beschlüssen nicht widersprechen oder sie beeinträchtigen1-

men menschlicher Weisheit, deren törichte und unverständige Neugier nach
dem Göttlichen von unserer frommen von Gott gegebenen Religion
abgewiesen wird.

Auch müssen Leib und Blut des Herrn im eucharistischen Sakrament
überaus geehrt und gottesdienstlich verehrt werden; denn eine ist die
Verehrung des Eingeborenen und seines hehren Leibes und Blutes.

Auch ist es ein wahres Versöhnungsopfer, das dargebracht wird für alle
Frommen, Lebende und Verstorbene, und für die Schuld aller, wie es
ausdrücklich in den Gebeten dieses Sakramentes heisst, die von den Aposteln der
Kirche übergeben worden sind, gemäss dem Auftrag des Herrn an sie.

Auch das gleich nach der Konsekration vor der Verwendung und das nach
der Verwendung noch in den hl. Gefässen zur Kommunion Abwesender
Bewahrte ist wahrer Leib des Herrn und in nichts von ihm unterschieden, so dasS

es vor der Verwendung nach der Konsokration, in der Verwendung und nach
der Verwendung in allem der wahre Leib des Herrn ist.

Auch soll dies Sakrament der hl. Eucharistie von niemand anderem
vollzogen werden ausser nur von einem frommen Priester, der auch von einen1
frommen und legitimen Bischof die Weihe empfangen hat nach dor Weise,
welche die katholische Kirche lehrt.

Auch beim Begriff "uetovoicooiç" glauben wir, würde die Art und Weis?
nicht bekannt, wie das Brot und der Wein gewandelt würden in den Leib und
das Blut des Herrn - denn das ist jedem unfasslich und unmöglich, ausser
Gott selbst... -, aber dass Brot und Wein nach der Konsekration nicht forine"
noch bildlich noch geistig nach der Weise, nach welcher die Sakramente des

Alten Testamentes geistlich genannt worden, wolcho Formen und Schatten
sind und fürwahr Sakramente heissen, insofern sie die Sakramente des Neuen
Testamentes anzeigten, die os wahrlich sind (nachdem jene das Manna
gegessen und vom nachfolgenden Felsen getrunken hatten und dabei Leib uno
Blut des Herrn assen und tranken, aber nur zeichenhaft, so essen und trink60
wir in Wahrheit, jene zwar das, was nicht ist, aber sein wird, wir abor, was ist,
und sie zwar in Abwesenheit (des Herrn), wir in (seiner) Anwesenheit, und si
die offenbarenden Zeichen, wir aber das Existierende), nicht in übergross0
Gnade, an welcher dio übrigen Sakramente reich sind, noch in dor Gern6111'

schaff und Gegenwart nur der Gottheit des Eingeborenen, wio einige Väter
von der Taufe gesagt haben, noch nach der wahren und gewissen Gegenwa
unseres Herrn Jesus Christus, welche nämlich nur der Glaube gewährt
welche Neuerung Calvins Unfrömmigkeit lehrt, denn eine solche Cegenw»
ist nicht wahr und gewiss, sondern dor Phantasie entsprungen und ganz e

Produkt der Denkkraft, sie ist nicht wesentlich und tatsächlich, und **
nicht nach Impanisation, so dass der Leib des Herrn, der wegen seiner ^A, f
gung mit der Gottheit des Eingeborenen unendlich ist, auch mit dem Brot O

Eucharistie geeint sei, und so das Brot und der Wein im Sinn oinos Nam6n
wechseis Leib und Blut wären und nicht im Sinn einer Wandlung, wie es a
Wahnwitz Luthers habon will; auch wird nicht ein Accidons dos Brotes u
Weines in ein Accidens des Leibes und Blutes nach irgendeiner Weise o

Veränderung gewandelt, sondern wahrlich und tatsächlich und "^68611^^
wird das Brot selbst der wahre Leib des Herrn, der Woin aber das wahre v
des Herrn...».

1 «Theologia», ibidem S.34. «Ekklèsia», ibidom S.54.



— 107 —

Doch müssen die Unterschiede in den Sitten und Gebräuchen die
Kirchen nicht trennen, soweit sie sich nicht auf die Substanz der
•Dogmen beziehen, und soweit dabei nach dem hl. Photius «es
nicht eine Glaubensfrage ist, was beseitigt wird, noch den Ausfall eines
a%emeinen Bescldusses bedeutet. Sonst mögen da die einen diese,
uie andern jene Sitten und Gebräuche einhalten1», und dass «nicht
lede Sitte die Kirche spalten kann, sondern nur das, wo es beim
^ogrna zur Differenz kommt2». Dabei kann sehr wohl das orthodoxe
"rinzip der «Ökonomie» zur Anwendung kommen.

Soviel in grösstmöglicher Kürze über die Gleichheiten und Dif-
erenzen zwischen der orthodoxen katholischen und der altkatho-
Wchen Kirche wie auch über die Unklarheiten und über die uns nur
Urn Teil bekannten oder gänzlich unbekannten Punkte der altkatho-
8°hen Lehre und die bis jetzt geführten theologischen Verhandlungen

zwischen den Orthodoxen und Altkatholiken.
Es ist jedoch selbstverständlich, dass der in eine neue Phase

etende theologische Dialog der Wahrheit zwischen den Orthodoxen
nd Altkatholiken sich nicht nur auf obige Themen beschränken darf,
ondern sich umfassend erstrecke auf alle sie trennenden Fragen.
azu drängt es sieh auf, dass auch die Fragen einbezogen werden,
ei welchen die beiden Kirchen übereinstimmen, damit der Grad
rer Übereinstimmung präzisiert werde, und allgemein soll sich der
lalog erstrecken auf den gesamten Inhalt des dogmatischen Glau-
ens, des Gottesdienstes und der kirchlichen Verwaltung. Allgemein
ninaen wir nach all dem Gesagten zur Folgerung, dass wir Ortho-
Xe nicht genügend vorbereitet sind, um mit den Altkatholiken
gleich den theologischen Dialog beginnen zu können, aus obigem
nnd und weil uns von ihnen nicht alle ihre dogmatisch-symbolischen

hturgischen Dokumente unterbreitet Worden sind, damit wir sie

Sorgfalt studieren und detailliert alle bestehenden Ähnlichkeiten
Differenzen zwischen den beiden Kirchen bezeichnen. Daher

en wir uns in unserer Konferenz hauptsächlich beschränkt auf
l rüfung nur jener Unterschiede, die bei den vorangegangenen

___J^°gischen Verhandlungen zwischen den Orthodoxen und Alt-

Lo 'Valetta, Briefe des weisesten und heiligsten Patriarchen Photius,
Atl, 0T. 18(54, S. 156. Vgl. J.Karmiris, Orthodoxie und Protestantismus,th<* 1937, S. 324 f., 364, 366, 369, 394 f.

•Konst ¦ 'tr.'us Chomatinus, Patriarch von Bulgarien, Entgegnungen an
Athe l8^*111 Kabasilas, bei G. Rallis und M.Potlis, Verfassung der hl. Kanonos,
s'8che w-^5' ^.5, 8.432. S. auch J. Karmiris, Dio alten antichalzedonen-
•^rthol1 lrCnen des Ostens und die Basis ihrer Wiedervereinigung mit dor

"floxen katholischen Kirche, Athen 1966, S. 165 (beidos grioch.).



— 108 —

katholiken berührt worden waren, wobei letztere die Orthodoxen
nicht gänzlich über ihre gesamte Lehre orientiert haben. Aber immerhin,

dazu hat die 3. Allorthodoxe Rhodoskonferenz, die unsere
Kommission angeordnet hatte, ihr erstens aufgetragen, «das Studium der

dogmatischen Schriften, der symbolischen Texte und der liturgischen
Bücher der Altkatholiken, um eine vollständige Liste der
Übereinstimmungen und Differenzen zu erbringen», zweitens «das Studium

am Ort der wichtigeren Zentren der altkatholischen Kirche der
Formen theologischen Denkens, des Gottesdienstes und allgemein des

kirchlichen Lebens in ihr1».
Es versteht sich, dass alle obigen altkatholischen Dokumente

nicht autoritativen und verpflichtenden Charakter haben, während

unser theologischer Dialog und die erstrebte orthodox-altkatholische
Übereinkunft sich zu stützen haben auf ein offizielles und autoritatives

Glaubensbekenntnis der altkatholischen Kirche, welches ihre

genaue Lehre enthält, so also die über die Dreifaltigkeit, Anthropologie,

Christologie, Sakramentenlehre und Eschatologie. Daher gla11"

ben wir, dass nun die orthodoxe Kirche die Herausgabe dieses

Bekenntnisses fordern müsste, um so mehr, als schon der Ökumenische

Patriarch im Jahre 1904 ein «gewisses und genaues und offizielles

Glaubensbekenntnis» von ihnen verlangt hat. Doch wollten indessen

die altkatholischen Bischöfe und Hirten nicht «in einer Synode» nü*

ihren Theologen das damals verlangte Bekenntnis herausgeben,
welches die Basis für den orthodox-altkatholischen Dialog hätte
abgeben können. In der Tat hat der Ökumenische Patriarch Joachim ID'
in seinem Bericht von 1904 an die autokephalen orthodoxen Kirchen
über seine Beziehungen zu ihnen und auch zu heterodoxen Kirchen

geschrieben: «Es wird wohl nützlich sein, sie um Auskunft zu

bitten über die Hoffnung, die sie haben, mit andern Worten

um ein gewisses und genaues und offizielles Bekenntnis ihres

Glaubens, welches an einer Synode von ihren Bischöfen unc

Hirten herausgebracht und unterschrieben wäre, damit so O-1

Verhandlungen und Aufklärung und Einvernehmen möglich würde

und, mit Gottes Beistand, die Erfüllung der gemeinsamen
Sehnsucht2.»

1 J. Karmiris, Orthodoxio und Romkatholizismus, Heft 2, S.75.
2 Das patriarchate und synodale Rundschreiben von 1902 über die r>

Ziehungen der autokephalen orthodoxen Kirchen und übor andoro allgemçi
Fragen, die Antworten darauf dor hl. autokephalen Kirchon und dor Beric
dazu des Ökumenischen Patriarchates von Konstantinopel, Konstantinop
1904, S. 10, 77/78.



— 109 —

Wenn also durch das Studium aüer altkatholischen Dokumente
und gewiss auch des erwarteten offiziellen Glaubensbekenntnisses der
altkatholischen Kirche wie auch durch den folgenden Dialog mit der
entsprechenden altkatholischen theologischen Kommission unsere
Kommission überzeugt wird, dass die beiden Kirchen zusammen-
0mmen und zur Übereinstimmung gelangen können - versteht sich

aui der Basis der alten, ungeteilten Kirche durch das Festhalten an
eren unverändertem Glauben, Gottesdienst und Verfassung - dann
°U sie in unsere heilige orthodoxe Kirche eingeführt werden, zuerst
war zu den Bedingungen der erstrebten Übereinkunft, dann aber,
a°h deren Erfüllung zur Sakramentsgemeinschaft und Einigung der
eiden Kirchen, der orthodoxen und altkatholischen. Doch dazu
raucht es noch grosse und tiefe Studien und Forschungen zur
rinerung der Wahrheit. Und der mit gutem Willen zu führende und
hwierige theologische Dialog muss in demütiger Gesinnung und
nvoreingenommenheit mit den altkatholischen Brüdern gehalten
erden, damit so am Ende volle Eintracht erreicht werde bei den
adierten Glaubensdogmen, fern von jedem dogmatischen Minima-
nius und Synkretismus im Bekenntnis. Vergessen wir nicht, dass
e von beiden Seiten ersehnte Einigung, damit sie wahrhaft, fest und
auernd sei, sich nicht nur auf die Liebe stützen darf, sondern auch

die Wahrheit. Denn wie auch die Heilige Synode der Kirche
Jechenlands in ihrer Antwort auf das Rundschreiben des Ökumc-
chen Patriarchates von 1902 geschrieben hat, «umfasst die

aufrichtige christliche Liebe auch die Liebe zur Wahrheit des Christen-
s und aller seiner Dogmen1». Und diese Wahrheit muss der

bodox-altkatholische Dialog der Wahrheit in Liebe und Unvor-
genommenheit, inspiriert vom «Geist der Wahrheit», erforschen.

Athen J. Karmiris
(Übersetzung durch P. Amiet-Magdon)

1 Ibidem, S.39.


	Referat, gehalten vor der interorthodoxen theologischen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken

