Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 1

Artikel: Das Il. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]
Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

48 —

Das II. Vatikanische Konzil
und die Lehre von der Kirche

I11.e) Kapitel VII: Der eschatologische Ausblick

Der eschatologische Ausblick des VII. Kapitels umfasst vier Ab-
schnitte der Konstitution vom achtundvierzigsten zum einundfiinf-
zigsten. Darin wird gehandelt vom «eschatologischen Charakter un-
serer Berufunginder Kirche» und der « Gemeinschaft der himmlischen
und der pilgernden Kirche miteinander», withrend «seelsorgerliche
Anweisungen des Konzils» in der Frage der Verehrung der Heiligen
den Abschluss bilden.

Der ekklesiologisch bedeutsamste Teil findet sich im 48.Ab-
schnitt: Hier wird durch Berufung auf eschatologische Kernstellen in
der Apostelgeschichte und den neutestamentlichen Briefen der Blick
auf das Ganze der Kirche gelenkt 18, Eindringlich werden die Haupt-
gesichtspunkte der kosmischen Christologie als Grundlagen einer
universalen und kollektiven Eschatologie hervorgehoben. Dabei wird
der ganze Abschnitt praktisch zur Aneinanderfiigung neutestament-
licher eschatologischer Aussagen. Die Fortfiihrang dieses eindrucks-
vollen Ansatzes einer streng schriftgemissen, auf Christus als den
gekommenen und wiederkommenden Herrn ausgerichteten oder noch
besser einer von der Bezeugung dieses Christus her allein zu entfal-
tenden Lehre von der eschatologischen Dimension der Kirche erfolgt
aber nicht mehr in gleicher Weise. Vielmehr stellt sie sich in den fol-
genden Abschnitten in der traditionellen Art individueller Escha-
tologie dar, die vom Einzelnen auf dessen Ende blickt139. Schon der
49. Abschnitt bringt diese Wendung: «Bis also der Herr kommt in
seiner Majestit und alle Engel mit ihm und nach der Vernichtung des
Todes ihm alles unterworfen sein wird, pilgern die einen von seinen
Jingern auf Krden, die andern sind aus diesem Leben geschieden und
werden gereinigt, wieder andere sind verherrlicht und schauen klar

138 Apg.3, 21; Eph.1, 10; Kol. 1, 20; 2. Petr. 3, 10-13; Joh. 12, 32; Phil. 2,
12; R6m. 8, 17-22; Matth. 22, 31-46; 25, 30; Joh. 5, 29; 2. Thess. 1, 10.

139 5. M. Schmaus, Von den letzten Dingen, Regensburg 1948, 736 S.;
ders. Kath. Dogmatik, 1V /2, Miinchen °1959, 747 S. (Literaturangaben 691
bis 703). In beiden Werken dringt der Neuansatz bei der vom theologischen
Ort der Eschatologie her ernstgenommenen «immerwiithrenden Nihe und dem
Sinn der letzten Dinge fiir die notwendigen Entschliisse und das rechte Han-
deln» in der Gegenwart nicht bis zur wirklichen Umwandlung des tiberlieferten
Schemas durch.



— 49

den dreieinigen Gott, wie er ist». Von daher rithrt der Gedankengang
zur Verbindung der auf Erden pilgernden Gliubigen mit den Seligen
in der himmlischen Kirche. «Dadurch namlich, dass die Seligen inni-
ger mit Christus vereint sind, festigen sie die ganze Kirche stirker in
der Herrlichkeit, adeln den Kult, den sie auf Erden Gott darbringt,
und tragen auf vielfiltige Weise zum weiteren Aufbau der Kirche
bei». Vor allem ist es die Fiirbitte, die sie fiir die Glieder der irdischen
Kirche bei Gott einlegen. «Durch ihre briiderliche Sorge also findet
unsere Schwachheit reichste Hilfe».

Treten dabei der Gerichtsgedanke und die Verkiindigung der
Wiederkunft des Herrn fast vollstindig zurtick, so tritt dafiir mit dem
50. Abschnitt die individuelle Eschatologie um so eindeutiger hervor.
Der Abschnitt beginnt unter Berufung auf 2. Makk. 12, 46 mit dem
(Gedichtnis der Verstorbenen und der fiir diese dargebrachten Fiir-
bitte, um auf die Martyrer iiberzugehen und mit der Liebe zu den
Heiligen zu schliessen. Das ist gewiss an seinem Ort und in seiner Art
legitim. Dennoch werden dabei die biblischen Proportionen, Per-
spektiven und Akzente verschoben!?. Das neutestamentliche Zeug-
nis von dem in Christus, seinem Kommen, seinem Opfer, seiner Auf-
erstehung, seiner Erhohung und seiner erwarteten Wiederkunft,
immer gleich nahen «Iinde aller Dinge» erscheint hier in die Ferne
des « Weltendes» geriickt, wihrend sich davon eine individuelle « Nah-
erwartung» ablost, die weniger eigentlich eschatologisch als anthro-
pologisch bedingt ist. Nur durch strenges Festhalten an der Christus-
mitte, durch dieim Gerichts- und Hoffnungswort das wandernde Volk
Gottes und das Ende aller Dinge verbunden bleiben, hitte dies fiir
die Konstitution geiindert werden kénnen. Dann hiitte allerdingsnicht,
wie es geschehen ist, die lebendige Einheit dieser Aussagen zerrissen
und der « Stotf» auf zwei voneinander abstehende Kapitel aufgeteilt
werden diirfen. Jetzt wurde der dynamische Aspekt des durch die
Weltzeit hindurchgefiihrten Gottesvolkes der klaren Verbindung mit
der eschatologischen Dimension entzogen und das «alleingelassene»
eschatologische Thema blieb der gewohnten statischen Beschreibung
der irdischen und himmlischen Kirche und der gegenseitigen Bezie-

140 Vgl. Jirgen Moltmann, Theologie der Hoffnung, Untersuchungen zur
Begriindung und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie, Miin-
chen 21962, 316 S. Hier ist der Ansatz nicht mehr anthropologisch und syste-
matisch, sondern theologisch-kerygmatisch und von daher auf die menschliche
Existenz gerichtet, um zusammenfassend zum ekklesiologischen Ausblick der
«kxodusgemeinde» zu fiihren.

[nternat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1066, 4



hungen ihrer Glieder iiberlassen. Die Gottesmutter, die Apostel,
Miértyrer und alle Heiligen werden um ihre fiirbittende Hilfe fromm
angerufen und «zugleich werden wir einen ganz sicheren Weg gewie-
sen, wie wir, jeder nach seinem Stand, durch die irdischen Wechsel-
fille hindurch zur vollkommenen Vereinigung mit Christus, nimlich
zur Heiligkeit, kommen kénnen ... In den Heiligen zeigt Gott den
Menschen in lebendiger Weise seine Gegenwart und sein Antlitz» 141,
Des Heiligen Geistes wird dabei iibrigens vereinfachend nur im Sinne
einer die Liebe zu Gott und allem Guten verstirkenden Kraft ge-
dacht. Auch die fiir die Liturgie proklamierte (iemeinschaft mit den
Engeln und der himmlischen Kirche, «vor allem mit der glorreichen,
immerwihrenden Jungfrau Maria, aber auch mit dem heiligen Josef,
wie auch den heiligen Aposteln und allen Heiligen» steht mehr unter
dem Aspekt des jetzt Seienden und immer Bestehenden als der neuen
in Christus nahegeriickten Gottestaten des Gerichtes und der Gnade.
Schliesslich wird die Unaussagbarkeit der «letzten Dinge» in den
«seelsorgerlichen Anweisungen» zum gewissermassen mit den Krif-
ten des frommen Gemiites festzuhaltenden «ehrwiirdigen (ilauben
unserer Viter an die lebendige Gemeinschaft mit den Briidern, die in
der Himmelsherrlichkeit sind oder noch nach dem Tode gereinigt
werden». Auf solcher Ebene kommt es dann schliesslich noch darauf
an, die «da und dort eingeschlichenen Missbriuche, Ubertreibungen
und Unterlassungen fernzuhalten oder zu beheben»!42, Gewiss wird
in dieser «echten Heiligenverehrung, die nicht so sehr in der Vielfalt
dusserer Akte als vielmehr in der Stiarke unserer titigen Liebe be-
steht», genau das betont, was in der altkatholischen Kirche dariiber
stets festgehalten und gelehrt wurde 3. Trotzdem bleibt diesnun doch

111 Konst. VII/50 (136) « Dum enim illorum conspicimus vitam qui Chri-
stum fideliter sunt secuti, nova ratione ad futuram civitatem inquirendem
(cf. Hebr. 13, 14 et 11, 10) incitamur simulque tutissimam edocemur viam qua
inter mundanas varietates, secundum statum ac condicionem unicuique pro-
priam, ad perfectam cum Christo unionem seu sanctitatem pervenire poteri-
mus. In vita eorum qui, humanitatis nostrae consortes, ad imaginem tamen
Christi perfectius transformantur (ef. 2. Cor. 3,18), Deus praesentiam vultum-
que suum hominibus vivide manifestat».

142 Ibid. VII/51 (138) « Simul autem pro pastorali sua sollicitudine omnes
ad quos spectat hortatur, ut si quis abusus, excessus vel defectus hic illicve
irrepserint, eos arcere aut corrigere satagant ac omnia ad pleniorem Christi
et Dei laudem instaurent».

143 Ibid. VII/51 (140) «Doceant ergo fideles authenticum Sanctorum
cultum non tam in actuum exteriorum multiplicitate quam potius in intensi-
tate amoris nostri actuosi consistere, quo, ad maius nostrum et Ecclesiae



als Schlusspunkt einer Lehre von der eschatologischen Dimension der
Kirche unbefriedigend, woriiber auch die Plerophorie des abschlies-
senden Satzes deshalb nicht ganz hinwegzuhelfen vermag, weil
eschatologische Lehre und Verkiindigung nicht einfach in der Wieder-
holung biblischer Sitze bestehen kann: « Wenn nimlich Christus er-
scheint und die Toten in Herrlichkeit auferstehen, wird der Lichtglanz
Gottes die himmlische Stadt erhellen und ihre Leuchte wird das
Lamm sein. Dann wird die ganze Kirche der Heiligen in der hochsten
Seligkeit der Liebe Gott und das ’Lamm, das geschlachtet ist’, an-
beten und mit einer Stimme rufen: ’Dem, der auf dem Thron sitzt,
und dem Lamm: Lobpreis und Ehre und Macht in alle Ewigkeit’»144,

[11.f) Kapitel VIII: Der mariologische Abschluss

Entgegen verschiedenen Erwartungen — Hoffnungen oder Be-
fiirchtungen — hat die Marianische Frage auf dem Konzil keine sehr
schwerwiegende Rolle gespielt. s hat sich darin gezeigt, dass die iiber
ein Jahrhundert steigende Hervorhebung der Gottesmutter in Theo-
logie und Frommigkeit!* nicht zu den wirklich bewegenden Fragen
der romisch-katholischen Kirche in der Gegenwart gehort. Trotzdem
und vielleicht sogar auch deswegen hatte die Frage von der ersten bis
zur dritten Session eine bewegte und erregende (ieschichte, die erst
mit den Abstimmungen iiber das VIII. Kapitel, der Promulgation
der ganzen Konstitution und der Schlussansprache des Papstes am
Ende der dritten Session am 21. November 1964 fiir das Konzil ihren

bonum, Sanctorum quaerimus ’et conversatione exemplum et communione
consortium, et intercessione subsidium’».

Vgl. auch den altkatholisch-orthodoxen Lehrkonsensus in den Bonner
Besprechungen vom 27./28. Oktober 1931 ; IKZ 22 (1932), 25: «g) Proskynesis:
Der Lehre von der Furbitte der Heiligen wird zugestimmt, auch die Prosky-
nesis, namentlich die veneratio der Mutter Christi wird anerkannt und in der
Liturgie besonders hervorgehoben. Das Ubermass der Heiligenverehrung, wie
es sich in der romisch-katholischen Kirche zeigt, wird abgelehnt. In betreff
der Heiligenbilder und Reliquien erkennen beide Kirchen die IKhrung an, so-
fern diese Ehrung nicht der Materie, sondern der durch sie dargestellten Person
gilt, wie dies der Hl. Basilius und das siebte 6kumenische Konzil hervorheben.»

144 Konst. VII/51 (141).

145 S, M. Schmaus, Kath. Dogmatik, Bd.V: Mariologie, Miinchen 1955,
416 S. (Literaturangaben 385-399, wobei auffallend viele Titel von gleichen
Verfassern angefiithrt sind); fiir die Lage fast unmittelbar vor dem Beginn des
1. Vatikanums s. René Laurentin, iibers. v. (. Engelhardt: Kurzer Traktat
der Marianischen Theologie, Regensburg 1959, 214 S. (Bibliographie 199-206).

3

Cornelius A.de Ridder: Maria als Miterléserin, Gottingen 1965, 176 S.



— B2 —

Abschluss fand. Dabei wurde weder durch die Lehre des VIII. Kapi-
tels noch durch den von Paul VI. proklamierten neuen Ehrentitel
«Mater Ecclesiae» die Marienlehre der romischen Kirche in einer Weise
ausgeformt oder weiterentwickelt, dass sich dadurch an der durch die
dogmatische Differenz zu den Entscheidungen von 1854 und 1950
gekennzeichneten Lage gegeniiber den nichtrémischen Kirchen
Wesentliches gedindert hatte. Jedoch bedeutet die bei annihernder
Stimmengleichheit im Konzil vom Papst anerkannte Entscheidung
fiir die Einbeziehung des urspriinglich als selbstindiges Schema ge-
planten Marienschemas in de ecclesia eine Wendung, die vor allem fiir
den 6kumenischen Dialog in dieser Frage gewisse neue Moglichkeiten
erschliesst. Leider kann man jedoch nicht sagen, dass in der vorlie-
genden Einarbeitung in die Konstitution schon eine wirklich iiber-
zeugende Integration gelungen wire. Wihrend sich die vielfiltige
Thematik der ersten sieben Kapitel trotz der schon gekennzeichneten
Mingel und Unausgeglichenheiten immer wieder aufeinander be-
zieht und weitgehend auch wechselseitig durchdringt, ist davon im
Verhiltnis des achten zu den ersten sieben Kapiteln streng genommen
nichts zu spiiren. Um das zu erreichen, hitte die Verbindung vor
allem schon in den beiden ersten Kapiteln begriindet werden miissen,
oder sie hatte doch wenigstens in einem einzigen zusammengefassten
Schlusskapitel im Blick auf das All-Ende und die himmlische Kirche
gesucht werden mussen. Es darf vermutet werden, dass die ekkle-
siologische Integration der Aussagen iiber die Gottesmutter einer
panorthodoxen Synode, sofern diese dariiber iiberhaupt Aussagen
hitte machen wollen, in einer Weise moglich gewesen wiire, die Glau-
ben und Frommigkeit in den Gemeinden unmittelbarer anzusprechen
verméchte als die jetzt vorliegenden Konzilstexte und selbst die mit
so grossem Nachdruck und Ernst von Papst Paul VI. vorgetragenen
Gedanken. Auch wiren im ganzen genommen, um eine generelle
Kritik H.Asmussens am Konzilstext aufzunehmen¥$, auch hier
prignantere und knappere Ausfithrungen eindrucksvoller gewesen.

148 A.a.0. 70 (Nach dem Vergleich mit der Kiirze der Confessio Au-
gustana und der Barmer Erkliarung): «Die Zukunft wird zeigen, ob die vor-
liegende Konstitution sich als Wegweisung bewithrt. Wenn man diese Frage
stellt, sieht man nicht vorbei an der ungeheuren Leistung, welche das Konzil
mit dieser Konstitution vollbracht hat. Dass tiber 2000 Theologen bei weit-
gehend freier Diskussionsmoglichkeit dieses Werk vollbracht haben, verdient
Bewunderung. Aber es bleibt die Frage, ob nicht das ganze Werk zu langatmig
geworden ist, » .



— b3 —

Das Fazit der konziliaren Lehre und der papstlichen Erkliarung
im Anschluss daran darf man am ehesten im Versuch einer Hinfiih-
rung der zwei grossen marianischen Richtungen auf eine mittlere
Linie der Mariologie erkennen. Tatséchlich standen sich ja bis in das
Konzil hinein bisher in Theologie und Frémmigkeit zwei Grundhal-
tungen gegeniiber, die man als theologische und ekklesiologische
unterscheiden kann. Die «theologische» erwiichst aus der Meditation
iiber die Gottesmutter als dem Medium der Menschwerdung des Er-
losers. Thr Mittelpunkt ist das Geheimnis der Aufnahme der Kreatur
in die dauernde Gemeinschaft mit der Gottheit und ihr Interesse hingt
an der aktuellen Bedeutung Mariens fiir das religiose Leben jedes
einzelnen Christen. Die «ekklesiologische» Richtung betrachtet
Mariens Aufgabe in der Heilsgeschichte und blickt von daher aufihre
Stellung in der himmlischen Kirche. Sie ist mehr christologisch als
unmittelbar marianisch interessiert. Ist die erste Richtung weitge-
hend eine Frucht der Mystik und der theologischen Spekulation, so
héingt die zweite enger zusammen mit dem biblischen Zeugnis und
dem Leben der alten Kirche. Sie steht deshalb der reformatorischen
und ostkirchlichen Marienfrommigkeit néher als die erste Richtung.
Ihr «Sitz im Leben» ist recht eigentlich die Liturgie und die damit
verbundene Hymnik, withrend er fiir die theologische Marianik in der
dogmatischen Spekulation und in der individuellen Andacht liegt.
Bedenkt man, dass fiir die theologische Marianik das besondere An-
liegen in einer Fortsetzung der Linie der Glaubensdefinition liegt,
die die Privilegien und besonderen Gnaden der Gottesmutter von der
Immaculata iiber die Assumpta zur Mediatrix und Corredemptrix
sichern sollen, so kann man den neuen Ehrentitel einer Mater Eccle-
siae in dieser Linie kaum als Steigerung oder auch nur als Erfiillung
einer Erwartung ansehen. Er muss vielmehr als Zeichen der Zuriick-
haltung gegeniiber dem vorandringenden, frommen Eifer empfun-
den werden. Umgekehrt stellt in der Linie ekklesiologischer Marianik,
die von ihren Gegnern in der Kirche gelegentlich als ¢minimalistisch»
beanstandet wird, die Erhohung Mariens iiber die Kirche bei Wah-
rung ihrer besonderen Beziehung zur Kirche eine positive Weiter-
fiihrung dar, die geeignet erscheinen kann, dieser Richtung das
Odium des Minimalismus zu nehmen, womit durch die Arbeit des
Konzils und die Mitwirkung des Papstes beide Richtungen auf einer
mittleren Linie zur Versohnung gefiihrt wiirden.

Das VIII. Kapitel erstreckt sich tiber die Abschnitte 52 bis 68
und hat fiinf grossere Teile, die im Unterschied zu den Unterteilungen



in den Kapiteln I bis VII auch im lateinischen Text Uberschriften
besitzen147.

Die Einleitung zeigt unter Hinweis auf den Kanon der abend-
landischen Messe und Texte alter Konzilien eine Durchdringung
theologisch-spekulativer und heilsgeschichtlich-ekklesiologischer
Elemente: «Die Jungfrau Maria, die auf die Botschaft des Engels

rottes Wort im Herzen und im Leibe empfing und der Welt das
Leben brachte, wird als wahre Mutter Gottes und des Erlosers aner-
kannt und geehrt. Im Hinblick auf die Verdienste ihres erhabenen
Sohnes auf erhabenere Weise erlost und ihm in enger und unauflos-
licher Bindung vereint, ist sie mit dieser hochsten Aufgabe und Wiirde
beschenkt, die Mutter des Sohnes Gottes und daher die bevorzugt
geliebte Tochter des Vaters und das Heiligtum des Heiligen Geistes
zusein ... daher wird sie auch als iiberragendes und vollig einzigartiges
Glied der Kirche wie auch als ihr T'ypus und klarstes Urbild im Glau-
ben und in der Liebe gegriisst und die katholische Kirche verehrt sie,
vom Heiligen Geist belehrt, in kindlicher Liebe als geliebte Mutter148.»
Ausdriicklich wird aber festgestellt, dass diese «mit Bedacht im
Rahmen der Lehre von der Kirche» erfolgenden Darlegungen nicht
dazu bestimmt seien, «eine vollstéindige Lehre iiber Maria vorzulegen
oder Fragen, die die Theologie noch nicht ins volle Licht hat bringen
konnen, zu entscheiden. Unangetastet bleiben daher die in den
katholischen Schulrichtungen frei vorgetragenen Auffassungen 4.

Es werden dann aus dem Alten Testament die bekannten maria-
nischen Prophetien!®® «wie sie in der Kirche gelesen und im Lichte
der weiteren und vollen Offenbarung verstanden werden» behutsam

147 Die fiinf Hauptteile haben als Uberschriften :
1, 52--54, Prooemium;
11, 55-59, De munere B. Virginis in oeconomia salutis;
I11, 60-65, De beata Virgine et Ecclesia;
IV, 66-67, De cultu Beatae Virginis in Kcelesia;
V, 68-69, Maria signum certae spei et salutis peregrinanti Populo Dei.
Diese Aufteilung lisst noch die breite Anlage einer selbstiindigen Konstitution
erkennen und deutet damit an, wie der Text eines gegebenen Marienschemas
dem Bestand des Kirchenschemas mehr angefiigt als organisch verbunden
wurde.

118 Konst. VIIT/53 (142f) « Quapropter etiam ut supereminens prorsus-
que singulare membrum KEecclesiae necnon eius in fide et caritate typus et
exemplar spectatissimum salutatur eamque Catholica Eecclesia, a Spiritu
Sancto edocta, filiali pietatis affectu tamquam matrem amantissimam pro-
sequitury.

149 Thid. VIII/54 (145).

150 GGen. 3, 15; Is.7, 14; Mich. 5, 2-3.



— 55 —

als Hinweise auf die Aufgabe der Mutter des Erlosers in der Heils-
okonomie bezeichnet. Diese ist «die erhabene Tochter Zion und ragt
unter den Demiitigen und Armen hervor, die das Heil mit Vertrauen
von ihm (dem Sohn) erhoffen und empfangen»!®. Fiir das Neue
Testament wird vor allem im Anschluss an die patristische, exege-
tische Tradition die innere Verbindung von Lk. 1, 28 « Du bist voll der

snade» mit Lk. 1, 38 «mir geschehe nach Deinem Wort» hervorgeho-
ben: «Mit Recht also sind die heiligen Viter der Meinung, dass Maria
nicht rein passiv von Gott benutzt wurde, sondern in freiem Glauben
und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat» und dass sie
in diesem Sinne in Gegeniiberstellung zu Eva «die Mutter der Glau-
bigen» heissen diirfe ; denn «der Tod kam durch Eva, das Leben durch
Maria»152,

Fiir die irdische Lebenszeit Jesu heisst es: « Diese Verbindung der
Mutter mit dem Sohn im Heilswerk zeigt sich vom Augenblick der
jungfriulichen Empfingnis Christi bis zu seinem Tod». Dabei wird
das Herrenwort am Kreuz zu Johannes «Siehe Deine Muttery!®3
zusammen mit deren Ausharren unter dem Kreuz und ihre Verbin-
dung mit dem Jiingern am Pfingsttag auf die in Maria verkorperte
Kirche und als Zeichen fiir deren innerstes Wesen verstanden. Etwas
abrupt und ohne weitere Begriindungen schliesst der biblisch-heils-
geschichtliche Teil mit einem Hinweis auf die neueren marianischen
Dogmen: «Schliesslich wurde die Unbefleckte Jungfrau, von jedem
Makel der Erbsiinde unversehrt bewahrt, nach Vollendung des irdi-
schen Lebenslaufes mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen und als Konigin des Alls vom Herrn erhoht, um voll-
kommener ihrem Sohn gleichgestaltet zu sein, dem Herrn der Herren
und dem Sieger iiber Siinde und Tod» !,

Die Abschnitte 60 bis 62 de Beata Virgine et Ecclesia umschlies-
sen den lange und heftig umkimpften Mediatrix-Titel, wobei es nicht
darum ging, in der dogmatischen Frage der Gnadenvermittlung durch
Maria eine Festlegung vorzunehmen, sondern um die Frage, ob dieser

151 Konst. VIII/55 (145).

162 Thid. VIII/56 (147).

153 Joh.19, 26-27; Pius X1I, Mystici Corporis, 29.Juni 1943, AAS 247/
248.

154 Konst. VIII/59 (150) « Denique Immaculata Virgo, ab omni originalis
culpae labe praeservata immunis, expleto terrestris vitae cursu, corpore et
anima ad caelestem gloriam assumpta est, ac tamquam universorum Regina
a Domino exaltata, ut plenius conformaretur Filio suo, Domino dominantium
(cf. Apoc. 19, 16) ac peccati mortisque victoris.



— 56 —

Begriff, dessen Gebrauch so leicht missverstanden oder doch als Vor-
entscheidung fiir eine kommende Dogmatisierung angesehen werden
konnte, in einer Reihe mit anderen Ehrennamen im Text der Konsti-
tution stehen solle oder nicht. Die Entscheidung fiel fiir den Gebrauch
des Wortes. Er findet sich im Zusammenhang mit einer Darlegung
iiber die Fortdauer der Mutterschaft Mariens in der Gnadendkonomie
und lautet : « Deshalb wird die selige Jungfrau in der Kirche unter dem
Titel der Fiirsprecherin, der Helferin, des Beistandes und der Mitt-
lerin angerufen»1%, s ist keine KFrage, dass eine etwaige kommende
Dogmatisierung sich auch auf diesen Wortgebrauch im II.Vati-
kanum berufen konnte in Verbindung mit weiterem Formulieren
in der gleichen Richtung: Maria ist «uns in der Ordnung der Gnade
Mutter ... In den Himmel aufgenommen hat sie diese heilbringende
Aufgabe nicht abgelegt»1%. « Dabei sind diese Stellen umgeben von
Sétzen, in denen sehr entschieden die Unterstellung dieser «miitter-
lichen Aufgabe» unter die einzige Mittlerschaft Christi ausgesprochen
wird. Maria als Mittlerin «stiitzt sich auf seine Mittlerschaft» und
zeigt ihre Wirkkraft»157, Deshalb wird durch sie «die unmittelbare
Vereinigung der Glaubigen mit Christus in keiner Weise behindert,
sondern vielmehr gefordert»1%8, Die Anrufung Mariens ist deshalb
«so zu verstehen, dass es der Wiirde und Wirksamkeit Christi, des

155 Thid. VIII/62 (152) « Materna sua caritate de fratribus Filii sui adhue
peregrinantibus necnon in periculis et angustiis versantibus curat, donec ad
felicoem patriam perducantur. Propterea B. Virgo in Ecclesia titulis Advo-
catae, Auxiliatricis, Adiutricis, Mediatricis invocatur». Zweifellos hat der Me-
diatrix-Titel in dieser Reihe eine theologisch’ wesentlich abgeschwiichte Be-
deutung. Es ist aber nicht zu verkennen, dass sein Gebrauch durch das Konzil
zum Baustein einer spiteren Dogmatisierung werden koénnte.

156 Thid. VIII/62 (152) «Mater nobis in ordine gratiae exsistit. Haec
autem in gratiae oeconomia maternitas indesinenter perdurat, inde a consensu
quem in Annuntiatione fideliter praebuit, quemcque sub cruce incunctanter
sustinuit, usque ad perpetuam omnium electorum consummationem. In caelis
enim assumpta salutifernm hoc munus non deposuit, sed multiplici inter-
cessione sua pergit in aeternae salutis donis nobis conciliandis».

157 Ibid. VIII/60 (150) « Unicus Mediator noster secundum verba Apo-
stoli: "Unus enim Deus, unus et Mediator Dei et hominum, homo Christus
Jesus, qui dedit redemptionem semetipsum pro ommibus’ (1.Tim.2, 5-6).
Mariae autem maternum munus erga homines hanc Christi unicam media-
tionem nullo modo obscurat nec munuit, sed virtutem eius ostendit ».

158 Ibid. VIII/6 (150) « Omnis enim salutaris Beatae Virginis influxus in
homines non ex aliqua rei necessitate, sed ex beneplacito divino exoritur et ex
superabundantia meritorum Christi profluit, Eius mediationi innititur, ab
illa omnino dependet, ex eademque totam virtutem haurit; unionem autem
immediatam credentium cum Christo nullo modo impedit sed fovet».



— 57 —

einzigen Mittlers, nichts abtrigt und nichts hinzufiigt»1%°. Als Krea-
tur kann Maria niemals «mit dem menschgewordenen Wort und Er-
loser in einer Reihe aufgeziahlt werden». Im Blick jedoch darauf, dass
Maria als Kreatur zum Werkzeug der Erlosung wurde, waltet hier ein
Verhéltnis zum Erloser, das analog gesehen wird zum Verhéltnis des
neutestamentlichen Amtspriestertums in der Kirche zu Christus als
dem einzigen Hohenpriester: « Die Einzigartigkeit der Mittlerschaft
des Erlosers» schliesst eine «verschiedenartige, aus einer einzigen
Quelle kommende Teilnahme an der Mitwirkung nicht aus, sondern
erweckt sie»160,

Es bleibt abzuwarten, wie diese konziliare Weiterbildung mario-
logischer Gedanken sich in der romisch-katholischen Kirche und im
okumenischen Dialog auswirken wird. Noch ist nicht deutlich ge-
worden, ob sie den Dialog erleichtern oder belasten werden. Dies wird
aber bei dem offensichtlichen Kompromisscharakter der Konzilslehre
vor allem davon abhiingen, welchem Weg die Mariologie vom Konzil
her in der romisch-katholischen Kirche selbst folgen wird.

Den Abschluss des VIII.Kapitels bilden Fragen der mariani-
schen Verkiindigung und Frommigkeitsiibungen. « Grossziigige For-
derung» auf den vom siebten 6kumenischen Konzil$! vorgezeichne-
ten Bahnen sollte sich dabei zugleich «jeder falschen Ubertreibung
wie zu grosser Geistesenge enthalten». Den getrennten Briidern soll
kein Anlass zum falschen Urteil gegeben werden. « Die Glaubigen aber
sollen eingedenk sein, dass diewahre Andacht weder in unfruchtbarem
und voriibergehendem Affekt noch in irgendwelcher Leichtgliubig-
keit besteht ... sondern aus dem wahren (Glauben hervorgehen muss,

159 Thid. VIII/62 (152) « Quod tamen ita intelligitur, ut dignitati et effi-

cacitati Christi unius Mediatoris nihil deroget, nihil superaddat».

160 Thid. VIII/62 (152) «Nulla enim creatura cum Verbo incarnato ac
Redemptore connumerari umquam potest ; sed sicut sacerdotium Christi variis
modis tum a ministris tum a fideli populo participatur, et sicut una bonitas
Dei in creaturis modis diversis realiter diffunditur, ita etiam unica mediatio
Redemptoris non excludit, sed sucitat variam apud creaturas participatam
ex unico fonte cooperationemy.

161 Nicaea II, 787: « Quanto enim frequentius per imaginalem forma-
tionem (eikonike anatyposis) videantur (sc. imagines Domini, Dei et Salva-
toris nostri Jesu Christi, Dominae Dei Genetricis, honorabilium Angelorum,
omnium Sanctorum simul et almorum virorum) tanto qui has contemplantur,
alacrius eriguntur ad primitivorum earum (ton prototypon) memoriam et
desiderium, ad osculum et ad honorariam his adorationem tribuendam, non
tamen ad veram latriam, quae scundum fidem est quaeque solam divinam
naturam decet, impartiendam ... Imaginis enim honor ad primitivum (proto-
typon) transit (Basilius), et qui adorat imaginem, adorat in ea depicti sub-
sistentiam (hypostasis). Denzinger (302) 600-601.



— H8 —

durch den wir zur Anerkennung der Erhabenheit der Gottesmutter
gefiithrt und zur Kindesliebe und zur Nachahmung ihrer Tugenden
angetrieben werden» 162,

So sucht auch der zweite Teil des mariologischen Abschluss-
kapitels autf Bahnen hinzulenken, die auf einen breiten Konsens in
der Kirche hinfithren kénnten. Zugleich wird aber damit auch nach
aussen hin eine Haltung offenbar, die auch hier die Gegensitze zu
mildern statt zu verschiirfen sucht. Insofern darf man sagen, dass die
Entscheidung des Konzils gegen eine gesonderte Marienkonstitution
und fiir deren, wenn auch nicht sehr gliicklich durchgefiihrte Ein-
arbeitung in de ecclesia den kommenden 6kumenischen Dialog nicht

erschwert hat.
Bonn Werner Kuppers

162 Konst. VITI/68 (159).



	Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]

