
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 1

Artikel: Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 48 —

Das II. Vatikanische Konzil
und die Lehre von der Kirche

III. e) Kapitel VII: Der eschatologische Ausblick

Der eschatologische Ausblick des VII. Kapitels umfasst vier
Abschnitte der Konstitution vom achtundvierzigsten zum einundfünfzigsten.

Darin wird gehandelt vom «eschatologischen Charakter
unserer Berufung in der Kirche» und der « Gemeinschaft der himmlischen
und der pilgernden Kirche miteinander», während «seelsorgerliche
Anweisungen des Konzils» in der Frage der Verehrung der Heiligen
den Abschluss bilden.

Der ekklesiologisch bedeutsamste Teil findet sich im 48.

Abschnitt : Hier wird durch Berufung auf eschatologische Kernstelien in
der Apostelgeschichte und den neutestamentlichen Briefen der Blick
auf das Ganze der Kirche gelenkt138. Eindringlich werden die
Hauptgesichtspunkte der kosmischen Christologie als Grundlagen einer
universalen und kollektiven Eschatologie hervorgehoben. Dabei wird
der ganze Abschnitt praktisch zur Aneinanderfügung neutestament-
licher eschatologischer Aussagen. Die Fortführung dieses eindrucksvollen

Ansatzes einer streng schriftgemässen, auf Christus als den

gekommenen und wiederkommenden Herrn ausgerichteten oder noch
besser einer von der Bezeugung dieses Christus her allein zu
entfaltenden Lehre von der eschatologischen Dimension der Kirche erfolgt
aber nicht mehr in gleicher Weise. Vielmehr stellt sie sich in den

folgenden Abschnitten in der traditionellen Art individueller Eschatologie

dar, die vom Einzelnen auf dessen Ende blickt139. Schon der
49. Abschnitt bringt diese Wendung: «Bis also der Herr kommt in
seiner Majestät und alle Engel mit ihm und nach der Vernichtung des

Todes ihm alles unterworfen sein wird, pilgern die einen von seinen

Jüngern auf Erden, die andern sind aus diesem Leben geschieden und
werden gereinigt, wieder andere sind verherrlicht und schauen klar

138 Apg. 3, 21 ; Eph. 1, 10; Kol. 1, 20; 2.Petr. 3, 10-13; Joh. 12, 32; Phil. 2,

12; Röm.8, 17-22; Matth.22, 31-46; 25, 30; Joh.5, 29;2.Thoss. 1, 10.
139 S. M.Schmaus, Von don letzten Dingen, Rogonsburg 1948, 736 S.;

ders. Kath. Dogmatik, IV/2, Münchon 51959, 747 S. (Literaturangabon 691
bis 703). In beiden Werken dringt der Neuansatz bei der vom theologischen
Ort der Eschatologie her ernstgenommenen «immerwährenden Nähe und dem
Sinn der letzten Dinge für die notwendigen Entschlüsso und das rechte
Handeln» in der Gegenwart nicht bis zur wirklichen Umwandlung des überlieferten
Schemas durch.



— 49 —

den dreieinigen Gott, wie er ist». Von daher rührt der Gedankengang
zur Verbindung der auf Erden pilgernden Gläubigen mit den Seligen
in der himmlischen Kirche. «Dadurch nämlich, dass die Seligen inniger

mit Christus vereint sind, festigen sie die ganze Kirche stärker in
der Herrlichkeit, adeln den Kult, den sie auf Erden Gott darbringt,
und tragen auf vielfältige Weise zum weiteren Aufbau der Kirche
bei». Vor allem ist es die Fürbitte, die sie für die Glieder der irdischen
Kirche bei Gott einlegen. «Durch ihre brüderliche Sorge also findet
unsere Schwachheit reichste Hilfe».

Treten dabei der Gerichtsgedanke und die Verkündigung der
Wiederkunft des Herrn fast vollständig zurück, so tritt dafür mit dem
50. Abschnitt die individuelle Eschatologie um so eindeutiger hervor.
Der Abschnitt beginnt unter Berufung auf 2.Makk. 12, 46 mit dem
Gedächtnis der Verstorbenen und der für diese dargebrachten
Fürbitte, um auf die Märtyrer überzugehen und mit der Liebe zu den

Heiligen zu schliessen. Das ist gewiss an seinem Ort und in seiner Art
legitim. Dennoch werden dabei die biblischen Proportionen,
Perspektiven und Akzente verschoben140. Das neutestamentliche Zeugnis

von dem in Christus, seinem Kommen, seinem Opfer, seiner
Auferstehung, seiner Erhöhung und seiner erwarteten Wiederkunft,
immer gleich nahen «Ende aller Dinge» erscheint hier in die Ferne
des «Weltendes» gerückt, während sich davon eine individuelle
«Naherwartung» ablöst, die weniger eigentlich eschatologisch als

anthropologisch bedingt ist. Nur durch strenges Festhalten an der Christusmitte,

durch die im Gerichts- und Hoffnungswort das wandernde Volk
Gottes und das Ende aller Dinge verbunden bleiben, hätte dies für
die Konstitution geändert werdenkönnen. Dann hätte allerdingsnicht,
wie es geschehen ist, die lebendige Einheit dieser Aussagen zerrissen
und der « Stoff» auf zwei voneinander abstehende Kapitel aufgeteilt
werden dürfen. Jetzt wurde der dynamische Aspekt des durch die
Weltzeit hindurchgeführten Gottesvolkes der klaren Verbindung mit
der eschatologischen Dimension entzogen und das «alleingelassene»
eschatologische Thema blieb der gewohnten statischen Beschreibung
der irdischen und himmlischen Kirche und der gegenseitigen Bezie-

no Ygi ,j iirgen Moltmann, Theologie der Hoffnung, Untersuchungen zur
Begründung und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie, München

21962, 316 S. Hier ist der Ansatz nicht mehr anthropologisch und
systematisch, sondern theologisch-kerygmatisch und von daher auf die menschlicho
Existenz gerichtet, um zusammenfassend zum ekklesiologischen Ausblick der
«Exodusgomoinde» zu führen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1966. 4



— 50 —

hungen ihrer Glieder überlassen. Die Gottesmutter, die Apostel,
Märtyrer und alle Heiligen werden um ihre fürbittende Hilfe fromm
angerufen und «zugleich werden wir einen ganz sicheren Weg gewiesen,

wie wir, jeder nach seinem Stand, durch die irdischen Wechselfälle

hindurch zur vollkommenen Vereinigung mit Christus, nämlich
zur Heiligkeit, kommen können In den Heiligen zeigt Gott den

Menschen in lebendiger Weise seine Gegenwart und sein Antlitz»141.
Des Heiligen Geistes wird dabei übrigens vereinfachend nur im Sinne
einer die Liebe zu Gott und allem Guten verstärkenden Kraft
gedacht. Auch die für die Liturgie proklamierte Gemeinschaft mit den

Engeln und der himmlischen Kirche, «vor allem mit der glorreichen,
immerwährenden Jungfrau Maria, aber auch mit dem heiligen Josef,
wie auch den heiligen Aposteln und allen Heiligen» steht mehr unter
dem Aspekt des jetzt Seienden und immer Bestehenden als der neuen
in Christus nahegerückten Gottestaten des Gerichtes und der Gnade.
Schliesslich wird die Unaussagbarkeit der «letzten Dinge» in den

«seelsorgerlichen Anweisungen» zum gewissermassen mit den Kräften

des frommen Gemütes festzuhaltenden «ehrwürdigen Glauben

unserer Väter an die lebendige Gemeinschaft mit den Brüdern, die in
der Himmelsherrlichkeit sind oder noch nach dem Tode gereinigt
werden». Auf solcher Ebene kommt es dann schliesslich noch darauf
an, die «da und dort eingeschlichenen Missbräuche, Übertreibungen
und Unterlassungen fernzuhalten oder zu beheben»142. Gewiss wird
in dieser «echten Heiligenverehrung, die nicht so sehr in der Vielfalt
äusserer Akte als vielmehr in der Stärke unserer tätigen Liebe
besteht», genau das betont, was in der altkatholischen Kirche darüber
stets festgehalten und gelehrt wurde143. Trotzdem bleibt dies nun doch

141 Konst. VII/50 (136) «Dum enim illorum conspieimus vitam qui Christum

fideliter sunt secuti, nova ratione ad futuram civitatem inquirendom
(cf. Hebr. 13, 14 et 11, 10) incitamur simulque tutissimam edoeomur viam qua
inter mundanas varietates, secundum statum ac eondicionem unieuique pro-
priam, ad perfeetam cum Christo unionem seu sanetitatem perveniro poteri-
mus. In vita eorum qui, humanitatis nostrae consortes, ad imaginem tarnen
Christi perfectius transformantur (cf. 2. Cor. 3,18), Deus praesontiam vultum-
que suum hominibus vivide manifestât».

142 Ibid. VII/51 (138) « Simul autem pro pastorali sua soUicitudine omnes
ad quos spectat hortatur, ut si quis abusus, excessus vel defectus hie illicve
irrepserint, eos arcere aut corrigere satagant ac omnia ad pleniorem Christi
et Dei laudem instaurent».

143 Ibid. VII/51 (140) «Doceant ergo fidèles authenticum Sanctorum
eultum non tarn in actuum exteriorum multiplicitate quam potius in intensi-
tato amoris nostri actuosi consistere, quo, ad mains nostrum et Ecclesiae



— 51 —

als Schlusspunkt einer Lehre von der eschatologischen Dimension der
Kirche unbefriedigend, worüber auch die Plerophorie des abschliessenden

Satzes deshalb nicht ganz hinwegzuhelfen vermag, weil
eschatologische Lehre und Verkündigung nicht einfach in der Wiederholung

biblischer Sätze bestehen kann: «Wenn nämlich Christus
erscheint und die Toten in Herrlichkeit auferstehen, wird der Lichtglanz
Gottes die himmlische Stadt erhellen und ihre Leuchte wird das

Lamm sein. Dann wird die ganze Kirche der Heiligen in der höchsten

Seligkeit der Liebe Gott und das 'Lamm, das geschlachtet ist',
anbeten und mit einer Stimme rufen : 'Dem, der auf dem Thron sitzt,
und dem Lamm : Lobpreis und Ehre und Macht in alle Ewigkeit' »144.

Ill.f) Kapitel VIII: Der mariologische Abschluss

Entgegen verschiedenen Erwartungen - Hoffnungen oder
Befürchtungen - hat die Marianische Frage auf dem Konzil keine sehr

schwerwiegende Rolle gespielt. Es hat sich darin gezeigt, dass die über
ein Jahrhundert steigende Hervorhebung der Gottesmutter in Theologie

und Frömmigkeit145 nicht zu den wirklich bewegenden Fragen
der römisch-katholischen Kirche in der Gegenwart gehört. Trotzdem
und vielleicht sogar auch deswegen hatte die Frage von der ersten bis

zur dritten Session eine bewegte und erregende Geschichte, die erst
mit den Abstimmungen über das VIIL Kapitel, der Promulgation
der ganzen Konstitution und der Schlussansprache des Papstes am
Ende der dritten Session am 21. November 1964 für das Konzil ihren

bonum, Sanctorum quaerimus 'et conversationo exemplum ot communione
consortium, et intercessione subsidium' ».

Vgl. auch den altkatholisch-orthodoxen Lehrkonsensus in den Bonner
Besprechungen vom 27./2S. Oktober 1931 ; IKZ 22 (1932), 25: «g) Proskynesis:
Der Lehre von der Fürbitte der Heiligen wird zugostimmt, auch die Proskynesis,

namentlich die veneratio der Mutter Christi wird anerkannt und in der
Liturgie besonders hervorgehoben. Das Übermass der Heiligenverehrung, wie
es sich in der römisch-katholischen Kirche zeigt, wird abgelehnt. In betreff
der Hoiligenbilder und Reliquien erkennen beide Kirchen die Ehrung an,
sofern dieso Ehrung nicht der Materie, sondern der durch sie dargestellten Person
gilt, wie dies der Hl. Basilius und das siebte ökumenische Konzil hervorheben. »

144 Konst. VII/51 (141).
146 S. M. Schmaus, Kath. Dogmatik, Bd.V: Mariologie, München 1955,

416 S. (Literaturangabon 385-399, wobei auffallond vielo Titel von gloichen
Verfassern angeführt sind) ; für dio Lage fast unmittelbar vor dem Beginn dos

IL Vatikanums s. Rone Laurentin, übers, v. G.Engelhardt: Kurzer Traktat
der Marianischen Theologie, Regensburg 1959, 214 S. (Bibliographie 199-206).
Cornelius A.de Ridder: Maria als Miterlösorin, Göttingen 1965, 176 S.



— 52 -
Abschluss fand. Dabei wurde weder durch die Lehre des VIIL Kapitels

noch durch den von Paul VI. proklamierten neuen Ehrentitel
« Mater Ecclesiae » die Marienlehre der römischenKirche in einerWeise

ausgeformt oder weiterentwickelt, dass sich dadurch an der durch die

dogmatische Differenz zu den Entscheidungen von 1854 und 1950

gekennzeichneten Lage gegenüber den nichtrömischen Kirchen
Wesentliches geändert hätte. Jedoch bedeutet die bei annähernder
Stimmengleichheit im Konzil vom Papst anerkannte Entscheidung
für die Einbeziehung des ursprünglich als selbständiges Schema

geplanten Marienschemas in de ecclesia eine Wendung, die vor allem für
den ökumenischen Dialog in dieser Frage gewisse neue Möglichkeiten
erschliesst. Leider kann man jedoch nicht sagen, class in der
vorliegenden Einarbeitung in die Konstitution schon eine wirklich
überzeugende Integration gelungen wäre. Während sich die vielfältige
Thematik der ersten sieben Kapitel trotz der schon gekennzeichneten
Mängel und Unausgeglichenheiten immer wieder aufeinander
bezieht und weitgehend auch wechselseitig durchdringt, ist davon im
Verhältnis des achten zu den ersten sieben Kapiteln streng genommen
nichts zu spüren. Um das zu erreichen, hätte die Verbindung vor
allem schon in den beiden ersten Kapiteln begründet werden müssen,
oder sie hätte doch wenigstens in einem einzigen zusammengefassten
Schlusskapitel im Blick auf das All-Ende und die himmlische Kirche
gesucht werden müssen. Es darf vermutet werden, dass die
ekklesiologische Integration der Aussagen über die Gottesmutter einer

panorthodoxen Synode, sofern diese darüber überhaupt Aussagen
hätte machen wollen, in einer Weise möglich gewesen wäre, die Glauben

und Frömmigkeit in den Gemeinden unmittelbarer anzusprechen
vermöchte als die jetzt vorliegenden Konzilstexte und selbst die mit
so grossem Nachdruck und Ernst von Papst Paul VI. vorgetragenen
Gedanken. Auch wären im ganzen genommen, um eine generelle
Kritik H.Asmussens am Konzilstext aufzunehmen146, auch hier
prägnantere und knappere Ausführungen eindrucksvoller gewesen.

146 A.a.O. 70 (Nach dem Vergleich mit der Kürze der Confessio
Augustana und der Barmer Erklärung): «Die Zukunft wird zeigen, ob die
vorliegende Konstitution sich als Wegweisung bewährt. Wenn man diese Frage
stellt, sieht man nicht vorbei an der ungeheuren Leistung, welche das Konzil
mit dieser Konstitution vollbracht hat. Dass über 2000 Theologen bei
weitgehend freier Diskussionsmöglichkeit dieses Werk vollbracht habon, verdient
Bewunderung. Aber es bleibt die Frage, ob nicht das ganze Werk zu langatmig
geworden ist »



— 53 —

Das Fazit der konziliaren Lehre und der päpstlichen Erklärung
im Anschluss daran darf man am ehesten im Versuch einer Hinführung

der zwei grossen marianischen Richtungen auf eine mittlere
Linie der Mariologie erkennen. Tatsächlich standen sich ja bis in das

Konzil hinein bisher in Theologie und Frömmigkeit zwei Grundhaltungen

gegenüber, die man als theologische und ekklesiologische
unterscheiden kann. Die «theologische» erwächst aus der Meditation
über die Gottesmutter als dem Medium der Menschwerdung des
Erlösers. Ihr Mittelpunkt ist das Geheimnis der Aufnahme der Kreatur
in die dauernde Gemeinschaft mit der G ottheit und ihr Interesse hängt
an der aktuellen Bedeutung Mariens für das religiöse Leben jedes
einzelnen Christen. Die «ekklesiologische» Richtung betrachtet
Mariens Aufgabe in der Heilsgeschichte und blickt von daher auf ihre
Stellung in der himmlischen Kirche. Sie ist mehr christologisch als
unmittelbar marianisch interessiert. Ist die erste Richtung weitgehend

eine Frucht der Mystik und der theologischen Spekulation, so

hängt die zweite enger zusammen mit dem biblischen Zeugnis und
dem Leben der alten Kirche. Sie steht deshalb der reformatorischen
und ostkirchlichen Marienfrömmigkeit näher als die erste Richtung.
Ihr «Sitz im Leben» ist recht eigentlich die Liturgie und die damit
verbundene Hymnik, während er für die theologische Marianik in der
dogmatischen Spekulation und in der individuellen Andacht liegt.
Bedenkt man, dass für die theologische Marianik das besondere
Anliegen in einer Fortsetzung der Linie der Glaubensdefinition liegt,
die die Privilegien und besonderen Gnaden der Gottesmutter von der
Immaculata über die Assumpta zur Mediatrix und Corredemptrix
sichern sollen, so kann man den neuen Ehrentitel einer Mater Ecclesiae

in dieser Linie kaum als Steigerung oder auch nur als Erfüllung
einer Erwartung ansehen. Er muss vielmehr als Zeichen der Zurückhaltung

gegenüber dem vorandrängenden, frommen Eifer empfunden

werden. Umgekehrt stellt in der Linie ekklesiologischer Marianik,
die von ihren Gegnern in der Kirche gelegentlich als «minimalistisch»
beanstandet wird, die Erhöhung Mariens über die Kirche bei Wahrung

ihrer besonderen Beziehung zur Kirche eine positive
Weiterführung dar, die geeignet erscheinen kann, dieser Richtung das
Odium des Minimalismus zu nehmen, womit durch die Arbeit des

Konzils und die Mitwirkung des Papstes beide Richtungen auf einer
mittleren Linie zur Versöhnung geführt würden.

Das VIIL Kapitel erstreckt sich über die Abschnitte 52 bis 68

und hat fünfgrössere Teile, die im Unterschied zu den Unterteilungen



— 54 —

in den Kapiteln I bis VII auch im lateinischen Text Überschriften
besitzen147.

Die Einleitung zeigt unter Hinweis auf den Kanon der
abendländischen Messe und Texte alter Konzilien eine Durchdringung
theologisch-spekulativer und heilsgeschichtlich-ekklesiologischer
Elemente: «Die Jungfrau Maria, die auf die Botschaft des Engels
Gottes Wort im Herzen und im Leibe empfing und der Welt das

Leben brachte, wird als wahre Mutter Gottes und des Erlösers
anerkannt und geehrt. Im Hinblick auf die Verdienste ihres erhabenen
Sohnes auf erhabenere Weise erlöst und ihm in enger und unauflöslicher

Bindung vereint, ist sie mit dieser höchsten Aufgabe und Würde
beschenkt, die Mutter des Sohnes Gottes und daher die bevorzugt
geliebte Tochter des Vaters und das Heiligtum des Heiligen Geistes

zu sein daher wird sie auch als überragendes und völlig einzigartiges
Glied der Kirche wie auch als ihr Typus und klarstes Urbild im Glauben

und in der Liebe gegrüsst und die katholische Kirche verehrt sie,

vom Heiligen Geist belehrt, in kindlicher Liebe als geliebte Mutter148.»

Ausdrücklich wird aber festgestellt, dass diese «mit Bedacht im
Rahmen der Lehre von der Kirche» erfolgenden Darlegungen nicht
dazu bestimmt seien, «eine vollständige Lehre über Maria vorzulegen
oder Fragen, die die Theologie noch nicht ins volle Licht hat bringen
können, zu entscheiden. Unangetastet bleiben daher die in den
katholischen Schulrichtungen frei vorgetragenen Auffassungen149.

Es werden dann aus dem Alten Testament die bekannten
marianischen Prophetien150 «wie sie in der Kirche gelesen und im Lichte
der weiteren und vollen Offenbarung verstanden werden» behutsam

147 Die fünf Hauptteile haben als Überschriften:
I, 52-54, Prooemium;
II, 55-59, Do munere B. Virginis in oeconomia salutis;
III, 60-65, De beata Virgine et Ecclesia;
IV, 66-67, De eultu Beatae Virginis in Ecclesia;
V, 68-69, Maria Signum certae spei et salutis peregrinanti Populo Dei.
Diese Aufteilung lässt noch die breite Anlage einer selbständigen Konstitution
erkennen und deutet damit an, wie der Text eines gegebonon Marionschemas
dem Bestand des Kirchenschemas mehr angefügt als organisch verbunden
wurde.

118 Konst. VIII/53 (142f) « Quapropter etiam ut supereminens prorsus-
que singulare membrum Ecclesiao neenon eius in fide et caritato typus et
exemplar speetatissimum salutatur eamquo Catholica Ecclesia, a Spiritu
Sancto edoeta, filiali pietatis affeetu tamquam matrem amantissimam
prosequitur».

118 Ibid. VIII/54( 145).
150 Gen. 3, 15; Is. 7, 14; Mich. 5, 2-3.



— 55 —

als Hinweise auf die Aufgabe der Mutter des Erlösers in der
Heilsökonomie bezeichnet. Diese ist «die erhabene Tochter Zion und ragt
unter den Demütigen und Armen hervor, die das Heil mit Vertrauen
von ihm (dem Sohn) erhoffen und empfangen»161. Für das Neue
Testament wird vor allem im Anschluss an die patristische, exegetische

Tradition die innere Verbindung von Lk. 1, 28 «Du bist voll der
Gnade» mit Lk. 1, 38 «mir geschehe nach Deinem Wort» hervorgehoben

: «Mit Recht also sind die heiligen Väter der Meinung, dass Maria
nicht rein passiv von Gott benutzt wurde, sondern in freiem Glauben
und Gehorsam zum Heil der Menschen mitgewirkt hat» und dass sie

in diesem Sinne in Gegenüberstellung zu Eva « die Mutter der
Gläubigen» heissen dürfe ; denn «der Tod kam durch Eva, das Leben durch
Maria»152.

Für die irdische Lebenszeit Jesu heisst es : « Diese Verbindung der
Mutter mit dem Sohn im Heilswerk zeigt sich vom Augenblick der

jungfräulichen Empfängnis Christi bis zu seinem Tod». Dabei wird
das Herrenwort am Kreuz zu Johannes «Siehe Deine Mutter»153

zusammen mit deren Ausharren unter dem Kreuz und ihre Verbindung

mit dem Jüngern am Pfingsttag auf die in Maria verkörperte
Kirche und als Zeichen für deren innerstes Wesen verstanden. Etwas

abrupt und ohne weitere Begründungen schliesst der
biblisch-heilsgeschichtliche Teil mit einem Hinweis auf die neueren marianischen

Dogmen: «Schliesslich wurde die Unbefleckte Jungfrau, von jedem
Makel der Erbsünde unversehrt bewahrt, nach Vollendung des
irdischen Lebenslaufes mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen und als Königin des Alls vom Herrn erhöht, um
vollkommener ihrem Sohn gleichgestaltet zu sein, dem Herrn der Herren
und dem Sieger über Sünde und Tod»154.

Die Abschnitte 60 bis 62 de Beata Virgine et Ecclesia umschlies-
sen den lange und heftig umkämpften Mediatrix-Titel, wobei es nicht
darum ging, in der dogmatischen Frage der Gnadenvermittlung durch
Maria eine Festlegung vorzunehmen, sondern um die Frage, ob dieser

181 Konst. VIII/55 (145).
162 Ibid. VIII/56( 147).
153 Joh. 19, 26-27; Pius XII, Mystici Corporis, 29. Juni 1943, AAS 247/

248.
154 Konst. VIII/59 150) «Denique Immaculata Virgo, ab omni originalis

culpae labo praeservata immunis, expleto terrestris vitae cursu, corpore et
anima ad caelestem gloriam assumpta est, ac tamquam universorum Regina
a Domino exaitata, ut plenius conformaretur Eilio suo, Domino dominantium
(cf. Apoc. 19, 16) ac peccati mortisquo victori».



— 56 —

Begriff, dessen Gebrauch so leicht missverstanden oder doch als

Vorentscheidung für eine kommende Dogmatisierung angesehen werden

konnte, in einer Reihe mit anderen Ehrennamen im Text der Konstitution

stehen solle oder nicht. Die Entscheidung fiel für den Gebrauch
des Wortes. Er findet sich im Zusammenhang mit einer Darlegung
über die Fortdauer der Mutterschaft Mariens in der Gnadenökonomie
und lautet : «Deshalb wird die selige Jungfrau in der Kirche unter dem

Titel der Fürsprecherin, der Helferin, des Beistandes und der Mittlerin

angerufen»155. Es ist keine Frage, dass eine etwaige kommende

Dogmatisierung sich auch auf diesen Wortgebrauch im IL
Vatikanum berufen könnte in Verbindung mit weiterem Formulieren
in der gleichen Richtung: Maria ist «uns in der Ordnung der Gnade
Mutter In den Himmel aufgenommen hat sie diese heilbringende
Aufgabe nicht abgelegt»156. «Dabei sind diese Stellen umgeben von
Sätzen, in denen sehr entschieden die Unterstellung dieser «mütterlichen

Aufgabe» unter die einzige Mittlerschaft Christi ausgesprochen
wird. Maria als Mittlerin «stützt sich auf seine Mittlerschaft» und
zeigt ihre Wirkkraft»157. Deshalb wird durch sie «die unmittelbare
Vereinigung der Gläubigen mit Christus in keiner Weise behindert,
sondern vielmehr gefördert»158. Die Anrufung Mariens ist deshalb

«so zu verstehen, dass es der Würde und Wirksamkeit Christi, des

156 Ibid. VIII/62 (152) «Materna sua caritate de fratribus Filii sui adhuc
peregrinantibus necnon in periculis et angustiis versantibus curat, donee ad
felicem patriam perducantur. Propterea B. Virgo in Ecclesia titulis Advo-
catae, Auxiliatricis, Adiutricis, Mediatrieis invoeatur». Zweifellos hat der
Mediatrix-Titel in dieser Reihe eine theologisch' wesentlich abgeschwächte
Bedeutung. Es ist aber nicht zu verkennen, dass sein Gebrauch durch das Konzil
zum Baustein einer späteren Dogmatisierung werden könnte.

156 Ibid. VIII/62 (152) «Mater nobis in ordine gratiae exsistit. Haec
autem in gratiae oeconomia maternitas indesinenter perdurât, indo a consensu
quem in Annuntiatione fideliter praebuit, quemque sub cruce incunctanter
sustinuit, usque ad porpetuam omnium electorum consummationem. In caelis
enim assumpta salutiferum hoc munus non deposuit, sed multiplici
intercessione sua pergit in aeternae salutis donis nobis conciliandis».

167 Ibid. VIII/60 (150) «Unicus Mediator noster secundum verba
Apostoli: 'Unus enim Deus, unus et Mediator Dei et hominum, homo Christus
Jesus, qui dedit redemptionem semetipsum pro omnibus' (l.Tim.2, 5-6).
Mariae autem maternum munus erga homines hanc Christi unicam media-
tionem nullo modo obscurat nec munuit, sed virtutom eius ostendit».

158 Ibid. VIII/6 (150) «Omnis enim salutaris Beatae Virginis influxus in
homines non ex aliqua rei necessitate, sed ex beneplacito divino exoritur et ex
superabundantia meritorum Christi profluit, Eius mediationi innititur, ab
ilia omnino dependet, ex eademque totam virtutom haurit ; unionem autem
immediatam credentium cum Christo nullo modo impedit sed fovet».



— 57 —

einzigen Mittlers, nichts abträgt und nichts hinzufügt»159. Als Kreatur

kann Maria niemals «mit dem menschgewordenen Wort und
Erlöser in einer Reihe aufgezählt werden». Im Blick jedoch darauf, dass

Maria als Kreatur zum Werkzeug der Erlösung wurde, waltet hier ein
Verhältnis zum Erlöser, das analog gesehen wird zum Verhältnis des

neutestamentlichen Amtspriestertums in der Kirche zu Christus als

dem einzigen Hohenpriester: «Die Einzigartigkeit der Mittlerschaft
des Erlösers» schliesst eine «verschiedenartige, aus einer einzigen
Quelle kommende Teilnahme an der Mitwirkung nicht aus, sondern
erweckt sie»160.

Es bleibt abzuwarten, wie diese konziliare Weiterbildung
mariologischer Gedanken sich in der römisch-katholischen Kirche und im
ökumenischen Dialog auswirken wird. Noch ist nicht deutlich
geworden, ob sie den Dialog erleichtern oder belasten werden. Dies wird
aber bei dem offensichtlichen Kompromisscharakter der Konzilslehre
vor allem davon abhängen, welchem Weg die Mariologie vom Konzil
her in der römisch-katholischen Kirche selbst folgen wird.

Den Abschluss des VIIL Kapitels bilden Fragen der mariani-
schen Verkündigung und Frömmigkeitsübungen. « Grosszügige
Förderung» auf den vom siebten ökumenischen Konzil161 vorgezeichneten

Bahnen sollte sich dabei zugleich «jeder falschen Übertreibung
wie zu grosser Geistesenge enthalten». Den getrennten Brüdern soll
kein Anlass zum falschen Urteil gegeben werden. «Die Gläubigen aber
sollen eingedenk sein, dass diewahreAndacht weder in unfruchtbarem
und vorübergehendem Affekt noch in irgendwelcher Leichtgläubigkeit

besteht... sondern aus dem wahren Glauben hervorgehen muss,

159 Ibid. VIII/62 (152) « Quod tarnen ita intelligitur, ut dignitati et effl-
cacitati Christi unius Mediatoris nihil deroget, nihil superaddat».

160 Ibid. VIII/62 (152) «Nulla enim creatura cum Verbo incarnato ac
Redemptore connumerari umquam potest ; sed sicut sacerdotium Christi variis
modis tum a ministris tum a fideli populo participatur, et sicut una bonitas
Dei in creaturis modis diversis realiter diffunditur, ita etiam unica mediatio
Redemptoris non excludit, sed sucitat variam apud creaturas participatam
ex unico fonte Cooperationen!».

161 Nicaea II, 787: «Quanto enim frequentius per imaginalem forma-
tionem (eikoniko anatyposis) videantur (sc. imagines Domini, Dei et Salva-
toris nostri Jesu Christi, Dominae Dei Genetricis, honorabilium Angelorum,
omnium Sanctorum simili et almorum virorum) tanto qui has contemplanti^,
alacrius origuntur ad primitivorum earum (ton prototypon) momoriam et
desiderium, ad osculimi et ad honorariam his adorationem tribuendam, non
tarnen ad veram latriam, quae scundum fidem est quaeque solam divinam
naturam decet, impartiendam... Imaginis enim honor ad primitivum (prototypon)

transit (Basilius), et qui adorât imaginem, adorât in oa depicti sub-
sistentiam (hypostasis). Denzinger (302) 600-601.



— 58 —

durch den wir zur Anerkennung der Erhabenheit der Gottesmutter
geführt und zur Kindesliebe und zur Nachahmung ihrer Tugenden
angetrieben werden»162.

So sucht auch der zweite Teil des mariologischen Abschlusskapitels

auf Bahnen hinzulenken, die auf einen breiten Konsens in
der Kirche hinführen könnten. Zugleich wird aber damit auch nach

aussen hin eine Haltung offenbar, die auch hier die Gegensätze zu
mildern statt zu verschärfen sucht. Insofern darf man sagen, dass die

Entscheidung des Konzils gegen eine gesonderte Marienkonstitution
und für deren, wenn auch nicht sehr glücklich durchgeführte
Einarbeitung in de ecclesia den kommenden ökumenischen Dialog nicht
erschwert hat.

Bonn Werner Küppers

162 Konst. VIII/68( 159).


	Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]

