Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 1

Artikel: Eine frihchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien
[Fortsetzung]

Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— o7

Eine friihchristliche
Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien

(Fortsetzung)

II1. Der siebenfache Geist

In den bis jetzt zitierten Texten besteht die geistige Welt aus
_den fiinf folgenden Stufen !:

pa—
.

Der Vater

Der Sohn, Angesicht des Vaters ( = Weisheit, Logos)
Die sieben erstgeschaffenen Engel

Die Erzengel ( = Gewalten)

Die den Menschen benachbarten Engel

&)

o
Ll

(@1

Dieses Schema bezieht offensichtlich den Heiligen Geist nicht
ein. Da die Stufen einander unmittelbar folgen und eine strenge
hierarchische Einheit bilden 2, muss man daraus folgern, entweder
dass wir hier mit einer Lehre zu tun haben, die den Heiligen Geist
ignoriert, oder dass er sich auf einer der genannten Stufen befindet.
Kretschmar? stellt ihn auf dieselbe Stufe wie den Sohn (was folge-
richtig bedeuten wiirde, dass beide dieselbe Reinheit der Substanz
besitzen und dass die Protoktisten nicht nur den Sohn, sondern
auch den Geist beschauen). Dagegen sprechen viele Indizien dafiir,
dass hier der Heilige Geist nichts andersist als die Protoktisten selbst.

Zuerst missen wir zu einer Stelle zuriickkommen, die wir schon
teilweise zitiert haben:

«Auch ein anderes ritselhaftes Geheimnis liegt in dem goldenen
Leuchter, nimlich das des Zeichens Christi, nicht bloss durch die
Gestalt, sondern auch durch das Ausstrahlenlassen von Licht in
mannigfacher und vielfiltiger Weise (Hebr. 1, 1) auf die, die an ihn

1 Auf dasselbe Schema hatte schon Collomp hingewiesen: « Das System —
und das st wichtig — scheint keine anderen himmlischen Wesen als Gott den
Vater, den Sohn und die drev schon gesehenen Gruppen (Protoktisten, Erzengel
und Engel) zu kennen» (Source de Clément, 24). Barbel bestiitigt seinerseits den
Unterschied zwischen Erzengel und Protoktisten (Christos Angelos, 200).

*Vel. z. B, Strom. V11, 2, 9, 2: « Eigenschaft der hochsten Macht aber ist,
glaube ich, eine durch alle Teile bis zum Kleinsten hindurchgehende Aufsicht,
wobei alle auf den hiéchsten Ordner des Alls, der aus dem Willen des Vaters
das Heil aller lenkt, hinblicken, so dass immer jeder wieder weiteren Fiihrern
untergeordnet ist, bis man zum grossen Hohenpriester gelangt.»

3 T'rinitdtstheologie, 71 Anm. 2.



glauben, auf ihn hoffen und sehen, durch den Dienst der Erstgeschaf-
fenen. Und man sagt, dass es die sieben Augen des Herrn sind, die
sieben Geister, die auf dem Stabe ruhen, der aus der Wurzel Isai
emporwéchst» (Strom. V, 6, 35, 1).

Der letzte Satz ist fiir uns wichtig: sich durch das guol §¢ auf
alteren Lehren beziehend, die sehr wahrscheinlich aus demselben
Kreis wie die schon zitierten Teile der Fxcerpta und Eclogae stammen,
stellt er den goldenen Leuchter und seine sieben Flammen dem Stabe
aus der Wurzel Isai gleich, auf dem in Is. 11, 1-2 die sieben Geister
ruhen, und auch den nach Zach. 3, 9; 4, 2. 10 auf dem Grundstein des
Tempels ruhenden sieben Augen des Herrn. Beide Stellen sind vor-
wiegend messianisch und stehen in enger Beziehung zu der Deutung
des Leuchters: der Messias ist der Sohn Davids (der Stab aus der
Wurzel Isai); er ist der Grundstein des neuen, geistigen Tempels;
und wie der Leuchter steht in diesem Tempel der gekreuzigte
Christus vor dem Thron des Allerhéchsten und strahlt auf die Glau-
bigen das Licht der Auferstehung aus. Aber alle diese Stellen ent-
halten auch ein zweites, siebenfaches Element: die sieben Flammen
des Leuchters, die sieben Geister und die sieben Augen Gottes. Die
Flammen bedeutennach Klemensdie Protoktisten ; die Geisterund die
Augen, auf der anderen Seite, sind in der fritheren Tradition Zeichen
des Geistes des Herrn, der auf dem Messias ruht. Diese Deutung hat
sogar ihre Wurzel im Neuen Testament® und Klemens selbst bestétigt
sie wenn er sagt, dass die sieben Augen das vielfache Ausschauen des
Heiligen Geistes bedeutet:

«Quia ocult, inquit, Domaini super iustos et aures erus in preces
eorum, multiformem Spiritus Sancti speculationem significaty
(A. I. Petr. 3, 12).

Wir haben also hier anscheinend eine Reihe von T'estimonia iiber
das Ruhen des siebenfachen Geistes auf dem Messias, die die von
Klemens bekannte Tradition auch den Protoktisten zuschreibt.

4 Fiir die Synoptiker ist Jesus der «prophetische» Messias des zweiten
Teiles des Jesajabuches (vgl. Mt. 3, 17; 12, 18, 21 = Is. 42, 1-4; Mt. 8, 17 =
Is. 53, 4; Lk. 4, 18-19 = Is. 61, 1 ff.); auf ihm ruht der Geist Gottes (Mt. 3, 17 ;
8, 17; Lk. 4, 18). In anderen Stellen ist von Geist und Kraft die Rede, auch im
Zusammenhang mit messianischen Titeln (Lk. 1, 35; Ag. 10, 38; vgl. Lk. 1, 17
iiber Johannes). Aber der Geist war in demselben Buch Iesaias siebenfach
(Is. 11, 1 f.). In der Apokalypse hat der Logos-Messias in seiner himmlischen
Existenz die siteben Geister Gottes (Apok. 1,4; 3, 1; 4, 5; 5, 6), die auch die
sieben Augen sind (Apok. 5, 6), und die sieben Lampen des Leuchters (Apok.
4, 5). ‘



Zweitens, die Protoktisten beschauen den Sohn und sind da-
durch Vorbild der Seelen, die einst auf derselben Stufe zusammen mit
ihnen an der Schau teilnehmen sollen®. Aber dieser Lehre steht
parallel die Rolle, die der Heilige Geist in der Vergottlichung der Seele
durch die Schau zu spielen hat. Er ist es, der uns fihig macht, das
Gottliche zu sehen, so wie eine Augensalbe die Feuchte wegnimmt,
die den Blick triibte:

«Wie die, welche sich bemiihen, von ihren Augen zu entfernen,
was diese verdunkelt, sich nicht das Licht, das sie nicht haben, von
aussen verschaffen, sondern nur das wegnehmen, was ihren Augen im
Wege steht ... so wischen auch wir, die Getauften, die dem gottlichen
Geiste im Wege stehenden Siinden wie einen Nebel von uns weg und
haben dann das Auge des Geistes frei und durch nichts gehindert
und hellglinzend, mit dem allein wir die Gottheit schauen, wenn vom
Himmel her der Heilige Geist in uns einstromt; er ist eine Salbe
ewigen Glanzes, die das ewige Licht zu schauen vermag, denn gleich
und gleich ist miteinander befreundet» { Paed. I, 6, 28, 1-2).

Diese Fihigkeit wird aber erst nach der Auferstehung voll-
kommen in Kraft treten:

«Die Vollendung aber liegt in der Auferstehung der Gliaubigen ;
sie besteht aber nicht darin, dass man an irgend etwas anderem Anteil
bekommt, sondern darin, dass man die schon vorher zugesicherte Ver-
heissung empfingt» (Paed. 1, 6, 28, 3).

Der Heilige Geist ist es auch, der die Seelen zu den ersten Wohn-
stitten® zieht:

«Wie auch das kleinste Eisenteilchen von dem durch viele Eisen-
ringe sich erstreckenden Geist des Magnetsteins in Bewegung gesetzt
wird, so werden auch vom Heiligen Geist angezogen die Tugend-
haften und der ersten Wohnstitte zu eigen gemacht...» (Strom. VII,
2,9, 4).

Er ist der himmlische Hauch, der das Schiff der Seele zum
Hafen der gottlichen Beschauung fiihrt:

«Ein Wind (7vedue) vom Himmel kommt dir zur Hilfe... Dein
Steuermann wird der Logos Gottes sein, und in den Hafen des
Himmels wird dich der Heilige Geist einlaufen lassen. Dann wirst du
meinen Gott schauen und in jene heiligen Mysterien eingeweiht werden
und wirst das im Himmel Verborgene zu schmecken bekommen, das

5 Vgl. im 1.Teil dieser Arbeit IKZ 55 (1955), 106-112.
¢ Vgl. EP 56, 6; TKZ, 1965, 109.



—_— B0 ==

mir aufbewahrt ist, das weder ein Ohr gehort hat, noch in das Herz
wgendernes Menschen gekommen isty (Protrept. 12, 118, 3—4).

Esist zu bemerken, dass das Zitat aus I. Kor. 2, 9in den Kaxcerpta
auf den Sohn bezogen wird, als von den Protoktisten beschaut?. Die
Folge des paulinischen Textes spricht von der Rolle des Geistes:
«Denn uns hat es Gott geoffenbart durch seinen Geist; denn der Geist
erforscht alles, auch die Tiefen der Gottheit» (1. Kor. 2, 10). Auch
wenn Klemens ihn nicht zitiert, es ist doch wahrscheinlich, dass
dieser Satz im Hintergrund des Gesagten steht: die 7efen der Gott-
heit (denen im Text das im Huwmmel Verborgene entspricht) wéren
auch der Sohn® und der Geist wiirde sie der Seele deshalb offenbaren
(im Text die Einweihung in die heiligen Mysterien), weil er selbst sie
standig erforscht.

In einer Stelle der £ acerpta wird eine noch engere Verbundenheit
zwischen Geist und Seele beschrieben: die Seele wird vom Geist
durchdrungen, nicht der Substanz, sondern der Kraft nach; der Geist
fligt sich der Seele im letzten Zustand des Fortschrittes bei und heiligt
sie dementsprechend :

«Denn, ist es nicht die gottliche Kraft, die die Seele durch-
dringend sie im (xatd) letzten Fortschritt heiligt ¢ Denn Gott vst Geust,
er weht, wo er will (Jn. 4, 24; 3, 8). Und die Kraft dringt nicht der Sub-
stanz nach durch, sondern der Kraft und der Macht nach; der Geist
fiigt sich dem Geiste bei?, so wie der Geist der Seele» (ET 17, 3).

In diesem Zusammenhang bekommt auch die Behauptung, dass
je gnostischer jemand wird, desto néher ist ihm der leuchtende Geist
(Strom. IV, 17, 107, 6) einen tieferen Sinn 0. Der letzte Zustand des
Fortschrittes ist niimlich auch der hochste Grad der Gnosis, und in
ihm wird die Einheit von Geist und Seele vollkommen.

Es scheint, dass alle diese Texte dasselbe voraussetzen: der
Heilige Geist ist es, der den Sohn schaut; ihm kommt es also zu, die

7 ET 10, 5-6. In Strom. VI, 8, 68, 1 bedeutet es «das Allerheiligste und
das, was dem Hinaufsteigen nach noch heiliger ist». In Strom. 11, 4, 15, 3;
V, 6, 40, 1; KT 86, 3; Quis dives salvetur 23, 3 wird es mehr allgemein von der
Seligkeit verstanden.

8 Aber in Strom. 11, 2, 7, 3 die Tiefe Gottes sind 1) mepl Tas moopnreiag
Enixpvyes; in Strom. VI, 18, 166, 3 der Wille Gottes und der Heilige Geist.

% Es handelt sich um das in ET 17, 2 gegebene Beispiel. Der Sinn ist: So
wie ein Geist (oder Wind) sich einem anderen Geist (bzw. Wind) beiftigen kann,
so tut es der Heilige Geist mit der Seele.

10 Vgl. auch Strom. VII, 7, 44, 5: « So ist er damit der allmiichtigen Kraft
nahegekommen, und infolge seines Bestrebens, geistig zu sein, ist er durch
unumschrinkte Liebe mit dem Geiste geeint»; Strom. VII, 14, 87, 1: « Darum



Seele zu demselben Grad von Gnosis und Fortschritt zu ziehen und
sich da mit ihr zu vermischen. Dass der Geist den Sohn schaut ist
tibrigens die logische Folge der klementinischen Lehre iiber den Sohn
als Abbild des Vaters: er ist das einzige Gesicht des Vaters, und alle
anderen Wesen, auch der Heilige Geist, miissen den Vater im Sohn
sehen.

Weiter, finden wir auch im Werk der Protoktisten Ahnlichkeiten
mit anderen Aussagen, die den Geist betreffen. Jene wirkten (évepyéw)
die Biindnisse des Alten Testaments, indem sie ihren Dienst (duaxovix)
dem Logos unterordneten!!; aber in den Excerpta wird folgendes
vom Heiligen Geist gesagt:

«Die Valentinianer sagen, dass der, den jeder der Propheten
hatte, der zum Dienst (eic dwaxoviay) ausgewithlte Geist, sich iiber
alle Glieder der Kirche ausgegossen hat. Deshalb werden auch die
Zeichen des Geistes, Heiligungen und Prophezeiungen, durch die
Kirche vollzogen.»

«Aber sie verkennen, dass der Paraklet, der jetzt unmittelbar
(mpooey@g) in die Kirche wirkt (éveoyéw), des Wesens und der Kraft
desselben ist, der im alten Bund unmittelbar wirkte» (ET 24, 1-2),

Nach Orbe 2 unterschieden die Valentinianer den prophetischen
Geist, der Zeichen, d.h. Heilungen und Prophezeiungen wirkte und
auf der psychischen Ebene stand, und den Parakleten, den einzigen
wirklich preumatischen Geist, dessen Werk die innerliche Heiligung
war. Die Kirche hiitte nur den ersten emptfangen (deshalb die Beto-
nung der Zeichen im Text), wihrend die Gnosis den Parakleten be-
sisse. Der Alexandriner widerlegt diese Auffassung durch die Be-
tonung der totalen Gleichheit des Geistes vom neuen und vom alten
Bund 13: die oveia und die ddvauis sind dieselbe und auch dieselbe

seid ihr, heisst es, gerecht gemacht worden durch den Namen des Herrn (1. Kor.
6, 11); ihr seid von ihm sozusagen zu Gerechten gemacht worden, wie er selbst,
gerecht ist, und seid mit dem Heiligen Geist, so sehr es moglich ist, vermischt
worden.»

Vgl IKZ, 1965, 113-120.

12 Uncion del Verbo, 483-496. Er zitiert hauptsichlich zwei Stellen aus
Origenes (comm. ad Rom., V11, 5 = PG 14, 1114 A ff.; en Matth., X111, 26 =
GCS, X, 253, 4 ff.).

13 Die vollkommene Gleichheit zwischen dem Geist vom Alten und vom
Neuen Testament wird auch von Klemens in Strom. V, 6, 38, 5 betont: das
Gesetz und die Propheten, «durch welche die Gerechten angezeigt werdeny,
haben ihre Geltung in beiden Testamenten: «wenn wir nimlich behaupten,
dass Propheten zugleich und Gerechte die Apostel sind, so haben wir wohl
recht, weil ein und derselbe Geist durch alle wirkt» (vgl. I. Kor. 12, 11). Vgl.
auch Orbe, Uncion, 488 ff.



cae B8 =

ist die Art zu wirken (mpooeydg, d.h. durch die einander unmittelbar
untergeordneten Wesen).

Diese letzten Aussagen zeigen aber grosse Ahnlichkeiten mit der
Protoktistenlehre: in denselben Facerpta hatte Klemens gerade von
dem Wesen und von der Kraft der Erstgeschaffenen gesprochen und
betont, dass sie in diesen Beziehungen Finheit besitzen*; und die
moooeys-Wirkung des Geistes im alten Bund steht parellel zu den
Eclogae, in denen die Protoktisten, durch den Herrn bewegt, auf die
unmittelbar den Propheten benachbarten Engel die Biindnisse und
Werke wirkten!®, und erinnert uns an die Stelle, wo von einem
«leuchtendem, unmittelbar nahen Dienst» die Rede war 1.

Die bisher gesehenen Ahnlichkeiten scheinen uns also zu der
Folge zu fiihren, dass die Protoktisten nichts anders sind als ein
Pluralbegriff, der den Platz des Heiligen Geistes einnimmt. Das wird
noch dadurch klarer, dass Klemens von einem gleichzeitig einheit-
lichen und vielfiltigen Charakter des Geistes spricht. So in einer
(auch in anderer Beziehung interessanten) Ausfithrung iiber den
Sabbat:

«Der siebente Tag wird also als Ruhe verkiindet, als Enthaltung
vom Bosen; er bereitet den urspriinglichen Tag vor, unsere wahre
Ruhe, welcher auch in Wahrheit die erste Entstehung des Lichtes
ist, indem alles zugleich geschaut und geerbt wird. Von diesem Tage
aus leuchtet uns die erste Weisheit und die Gnosis auf. Denn das
Licht der Wahrheit ist wahres, schattenloses Licht, der unteilbar an
dve durch den Glauben Geheiligten verteilte Geist des Herrn, welcher die
Stelle einer Fackel einnimmt zur Erkenntnis des Seienden. Thm
folgend also werden wir unser ganzes Leben hindurch frei von Ge-
miitserregungen; das heisst aber, dass wir ruhen. Daher sagt auch
Salomo, vor Himmel, Erde und allem, was ist, sei von dem Allméch-
tigen die Weisheit geschaffen worden, und die Anteilnahme an ihr
(ich meine die nach der Kraft, nicht nach dem Wesen) lehrt gottliche
und menschliche Dinge begreifend kundig zu sein» (Strom. VI, 16,
138, 1-4).

Klemens gebraucht hier einen Text des Aristobul 7 als Grund-
lage, aber er &ndert ihn in wichtigen Punkten. Fiir Aristobul ist der
siebente Tag auch der erste; er wird physisch Entstehung des Lichtes

14 Vgl. ET 10, 3-4; 11, 4; IKZ, 1965, 105.

15 Vgl. EP 51, 2; IKZ, 1965, 113.

16 Vgl. Strom. V1, 3, 34, 1-3; I1KZ, 1965, 117.

17 Bei Eusebius, Praep. evang., X111, 12, 9-12.



— 33 —

genannt und metaphorisch auf die Weisheit bezogen, denn alles Licht
kommt von ihr. Fir Klemens dagegen bereitet der siebente Tag den
ersten vor (den christlichen Tag des Herrn), der so der Anfang einer
neuen Schopfung ist 8. Kr ist die Entstehung des Lichtes der Wahr-
heit. Dieser erste, urspriingliche (apyéyovog) Tag und die Weisheit,
die aus ihm aufleuchtet sind judenchristliche Bezeichnungen des
Sohnes 1. Dieser wird von den Glaubigen nicht dem Wesen (odaia),
sondern der Kraft (dvvauic) nach besessen. Der Heilige Geist, seiner-
seits, ist fiir Klemens das Licht, das aus der Weisheit kommt; er,
und nicht wie bei Aristobul die Weisheit selbst, hat den Platz einer
Fackel, die zur Erkenntnis fithrt. Wie das physische Licht, so wird
auch dieser Geist ohne sich selbst zu teilen verteilt. Das heisst, dass
wir hier im Zusammenhang mit der ldee der Einheit und Vielfalt des
Heiligen Geistes auch ein dhnliches Bild haben, wie das schon er-
wihnte des Sohnes, der der Leuchter ist und durch die Protoktisten
als Flammen sein Licht ausstrahlt: hier ist der Sohn als Weisheit die
Quelle des Lichtes und der Geist das Licht selbst, das er unteilbar
verteilt. Dazu sei noch daran erinnert, dass withrend die anderen Engel
aus intelligiblem Feuer bestanden, das Wesen der Protoktisten in den
Eaxcerpta als intelligibles Licht beschrieben war 2, Auch die Rolle des
Geistes in der Beschauung wird hier von Klemens unterstrichen: er
ist es, der uns schon in diesem Leben zur Ruhe fihrt; er ist das
Licht, in dem wir alles beschauen (ocvvfewpéw) und erben (xAnoovo-
péw) 2L,

Noch mehr, die Vielfalt des Geistes steht auch mit der Siebenzahl
in Beziehung:

«Viele Schitze werden aber von dem einen Gott gespendet : die
einen werden durch das Gesetz, die anderen durch die Propheten
enthiillt; diese singen einstimmig mit dem Mund Gottes, jene mit
der Siebenzahl des Geistes (tot aveduarog t7j énrade); da der Herr aber
ein einziger ist, bleibt er durch all dies der gleiche Erzieher» ( Paed. 111,
12, 87, 4).

18 Uber die spiritualistische Deutung des Sabbats und seine Beziehung
zum Tag des Herrn vgl. Daniélou, J., Bible et Liturgie, Paris 19512, 303-328;
333-3564.

19 Vgl. Daniélou, Judéochristianisme, 219-226. apyéyovos kann eine An-
deutung des Titels doy1 (reshit) enthalten.

20 ET 12, 2-3; IKZ, 1965, 105.

21 Aristobul sprach nur von Beschauen (durch das Licht der Wahrheit),
nicht von Erben. Der hochste Grad der Krbschaft ist fiir Klemens der Seligkeit
gleich (vgl. Strom. V11, 2, 10, 1-2; IKZ, 1965, 110).

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1066 3



— 8

Der Mund Gottes ist auch der Heilige Geist 22, So wird hier der
Geist mit dem Gesetz und den Propheten in Verbindung gebracht,
und zwar als einziger und siebenfacher. Noch in einer anderen Stelle
des Krziehers kommt die Mehrzahl des Geistes vor, als er die Frauen
ermahnt:

«Zuvorderst ist die vorziigliche Schonheit die Schonheit der
Seele, wie ich schon oft hervorhob, wenn namlich die Seele mit dem
Heiligen Geist geschmiickt ist und durch sein Wehen mit den von
ihm stammenden glinzenden Kleinodien begabt wird, mit Gerechtig-
keit, Klugheit, Tapferkeit, Enthaltsamkeit, Liebe zum Guten und
Schamhaftigkeity (Paed. 111, 11, 64, 1).

Aus dem Geist kommen die vier platonischen Kardinaltugenden
hervor, dazu noch die Liebe zum Guten und die Schamhaftigkeit.
Mit dem Geist selbst bilden sie wieder die Siebenzahl; aber es ist
schwer zu wissen, ob das zufillig oder gewollt ist.

Dass die Vielfalt des Geistes auch als Engelgruppe gedacht
werden kann, zeigt ein Text der Adumbrationes, in dem gewisse
Engel Geist Christi genannt werden :

«De qua salute, inquit, exquisierunt et scrutate sunt prophetae, et
cetera quae sequuntur. Declarantur per haec cum sapientia locutos
esse prophetas, et Spiritum in evs Christi fuisse, secundumposessionem
et subiectionem Christi; per Archangelos enim et propinquos angelos,
qui Christi vocantur Spiritus, operatur Dominus» (A.l. Petr.1,
10-11).

Der Geist, der in den Propheten war, heisst hier Geist Christi dem
Besitz und der Unterordnung nach, das heisst, er ist ihm untergeordnet
und ist von ihm besessen. Er befindet sich also auf der unmittelbar
darunterstehenden Stufe. Der Satz qui Christi vocantur Spiritus
scheint sich seinerseits nur auf die propinguos angelos und nicht auf
die Erzengel zu beziehen. Es handelt sich um Engel, die entweder
Christus oder (weniger wahrscheinlich) den Erzengeln unmittelbar
benachbart sind ; sie scheinen also identisch mit den Protoktisten zu
sein, die gerade auf der Stufe zwischen dem Sohn und den Erzengeln

22 Vgl. Protrept. VIII1, 9, 82, 1: «T6 yap otépa xvoilovy, To dywv mvebua « éid-
Anoev Tavtar (Is 1. 20). Wie andere Anthropomorphismen, ist der Mund Gottes
nach Klemens allegorisch zu verstehen (Strom. V, 11, 68, 3).

Schliitz, Sieben Gaben, 71, gibt eine andere Auslegung des Textes, der
fur ihn die zeitlich aufeinanderfolgenden Formen der Offenbarung zeigt:
Gesetz — Propheten — Christus — Heiliger Geist. Er gibt aber keinen Beweis
fiir seine Meinung, dass der Mund Gottes Christus sei.



stehen. Das heisst, dass hier die Protoktisten Geust Christi genannt
werden 23,

Aber nicht nur werden Engel Geist genannt ; auch der Geist wird
als engelhaft bezeichnet:

«S1 1usti estis, propter 1ustitiam patimini, sicut et Christus pro
iustitia passus est. Beati, inquit, quoniam que est exus honoris et [vir-
tutis | 2* Dex Spuritus super vos requiescit. Hic possessivum erus et
angelicum Spiritum significat» (A.1. Petr.4, 14).

Qui est evus honoris meint, dass der engelhafte Geist tijc d6éng tod
Ocod ist?®, d.h., dass es sich ohne Zweifel um den Heiligen Geist
handelt und nicht um einen niedrigeren Engel, der Geist im abge-
schwiichten Sinn genannt wiirde.

Weiter spricht auch Klemens von einer Engelgruppe, die vir-
tutes (dvvauers) genannt werden, und durch ihre Einheit den Namen
(ottes tragen; sie scheinen dieselben Protoktisten zu sein:

« Virtutes autem significat sanctos angelos. Proinde etiam cum
dicit a dextris Dei eosdem ipsos dicit, propter aequalitatem et simili-
tudinem angelicarum sanctarumque virtutum quae uno nominantur
nomine Dei» (A.Jud. 24).

Esistleicht, hier dieGleichheit und Ahnlichkert (iodtng xai 6podng)
zu erkennen, die die Protoktisten in den Haxcerpta hatten (ET 10, 3).
Klemens vergleicht hier den Wortlaut von Mk. 14, 62 = Mt. 26, 64
(éx dekuow Tijc dvvduews) mit dem von Ag.7, 56 (éx dekudv oD Geot) 28

2 Zahn, Forschungen, 111, 98 sieht hier niedrigere Wesen, die «Christi
Geister oder Christi Geist» genannt werden und sich von dem eigentlichen
Heiligen Geist unterscheiden. So auch Orbe, Uncidn, 487 Anm. 11. Dazu sei
gemerkt: a) Spiritus scheint hier Singular zu sein, da es sich auf das zwei
Zeilen vorher stehende Spiritum bezieht ; b) Zahn (und nach ihm auch Kretsch-
mar, T'rinitdtstheologie, 71 Anm. 2) legt einen zu grossen Wert auf das aequi voce
von A 1. Joh. 2, 1. Wie wir es gezeigt haben (IKZ, 1965, 118 Anm. 17), wird da
nur gesagt, dass die niederen Engel und Erzengel dieselben Kigennamen wie die
Protoktisten haben, nicht dassalle géttlichen Titel auch den Engeln zukommen.

2 virtutrs wird im Kommentar nicht ausgelegt. In Strom. IV, 7, 47, 4
zitiert Klemens denselben Text ohne den Zusatz dvvducws. Es scheint sich also
um einen Zusatz des Ubersetzers zur Anpassung an den lateinischen Schrift-
text zu handeln. I.a. stimmt die Schriftiibersetzung der Adumbrationes mit
dem im 5./6. Jahrh. verbreiteten, auch von Cassiodor belegten Text T tiberein
(z. B. I. Petr. 1, 12 in quem ist eine typische T-Lesart). Vgl. Vetus Latina, ed.
Beuron zur Stelle und W. Thiele, Die lateinischen Texte des 1. Petrusbriefes,
Freiburg 1965, 89-95.

25 Klemens hatte hier ohne Zweifel ¢ doénc. Im Zitat steht honoris
aber im Kommentar gloria bzw. gloria honorabilis. Vgl. auch Zahn, Forschun-
gen 111, 95 Anm.11.

26 k. 22, 69 verschmelzt beide Texte, so wie auch die lateinische Vulgata
bei Mt.



— 36 —

und leitet davon die Gleichheit der zweiten Glieder ab. Gott und
dvvauis meinen also in diesen Texten dasselbe; aber anstatt des Singu-
lars spricht er von dvvduers im Plural, was nicht ohne Bedeutung ist.
Wenn namlich der Menschensohn an der Rechten der Kraft27? sitzen
soll, dann sollte er neben sich selbst sitzen, da fiir Klemens der Logos
auch die Kraft Gottes ist ?8; aber wenn er an der Rechten der (erst-
geschaffenen) Krdifte sitzt, bedeutet das, dass er an der Rechten des
Heiligen Geistes Gottes sitzt. Diese Kriafte werden hier dywot dyyeldot
genannt. Durch ihre Gleichheit und Ahnlichkeit tragen sie einen ein-
zigen Namen, namlich Gott, was auch fiir ihre Gleichheit mit dem
Heiligen Geist spricht.

Dass die wirtutes die Protoktisten sind, kommt auch in zwei
anderen Texten deutlich hervor. So sagt er, von Christus sprechend :

«Subiechs sibv angelis, qui sunt primus ordo profectus; et sub-
ditis potestatibus, qui sunt secundi ordinis ; subditis quoque virtutibus,
qui ad tertium ordinem pertinere declarantur» (A. 1. Petr. 3, 22).

Die Ordnungen (rdéews) sind die Stufen des Fortschrittes; sie
werden von unten nach oben aufgeziahlt, da der Fortschritt eine Be-
wegung in diese Richtung ist. Die Engel stehen also auf der unteren
Stufe, die éovolae (d.h. die Erzengel) 2 auf der zweiten und auf der
obersten die dvrduets ; aber diese letzte ist gerade in den Faxcerpta die
Stelle der Protoktisten. Noch ausdriicklicher in den Fclogae werden
sie Krifte genannt:

«Denn es gibt nach dem Apostel die Protoktisten, in der er-
habenen Wiederherstellung stehend ; die die 7'hrone seien, auch wohl
wenn die Protoktisten Krdifte (dvrauerg) sind, durch das Ruhen Gottes
in ihnen, wie auch in den Glaubigen. Jeder hat namlich nach seinem
eigenen Fortschritt eine entsprechende Gnosis von Gott; in welcher
Gnosis Gott ruht, wihrend die, die die Kenntnis erlangt haben,
durch die Gnosis ewig werden» (EP 57,1-2).

Der Text beruht auf zwei paulinischen Stellen, die Klemens mit-
einander vergleicht: Kol.1,15-16 und Eph.1,20-21. Im hochsten

27 Nach Strom. V, 11, 71, 4 sind « Gestalt, Bewegung, Stand, Thron, Ort,
Rechte oder Linke des Vaters aller Dinge iiberhaupt nicht denkbar, obwohl
auch davon geschrieben steht ; aber was ein jedes von diesen Dingen anzeigen
will, wird an seinem Orte gezeigt werdenn», d. h. sie sind symbolisch auszulegen.
Vgl. oben Anm. 22,

BT 4,2;12, 3; vgl. auch 10, 3 mit der Auslegung von Sagnard, Fxtraits,
79 Anm. 2.

2 Vgl EP 57, 4-5; IKZ, 1965, 108-109.



Grad des Fortschrittes 3 gibt es nach Paulus die Erstgeschaffenen:
Kol. 1, 15-16 sagt nimlich, dass Christus der Erstgeborene (mpwtdtoxog)
der ganzen Schopfung ist; alles ist in thm geschaffen worden ... seien es
Throne oder Herrschaften oder Obrigkeiten oder Gewalten. Nach dieser
Stelle kommen also die Throne als erste unter den Wesen, die durch
den Sohn geschaffen worden sind, sie sind also die Erstgeschaffenen.
Auf der anderen Seite gibt es eine ahnliche Liste in Eph. 1,213t hoch
iber alle Obrigkeit und Gewalt und Kraft und Herrschaft. Kin Vergleich
zwischen beiden Listen stellt fest, dass drei Glieder dieselben sind.
Das vierte sind in der ersten Liste die Throne, in der zweiten die
Krifte. Daraus scheint Klemens die Gleichheit beider Namen zu
folgern. Nach diesem etwas sonderbaren aber doch nicht zu schlecht
fundierten Exkurs in der paulinischen Angelologie hat es Klemens
notig, den Namen 7T'hrone allegorisch zu interpretieren: fiir ihn gibt
es nimlich keinen wirklichen Thron Gottes 32 und die Engel, die in der
jiudischen Lehre diesen Thron bildeten (Cherubim und Seraphim)
sind fiir ihn auch reine Symbole33. Ubrigens, abgesehen von der
Moglichkeit, ihnen die Titel Krifte und Erstgeschaffene zu geben,
entsprechen die paulinischen Throne den klementinischen Sieben
nicht.

Wir konnen jetzt auf eine Stelle zuriickkommen, dessen wich-
tigeren Teil wir schon zitiert haben:

«I6t 81 quas, inquit, peccaverit, consolatorem habemus apud Patrem
Jesum Christum. Sicut enim apud Patrem consolator est pro nobis
Dominus, sic etiam consolator est quem post assumptionem suam
dignatus est mittere. Hae namque primitivae virtutes ac primo
creatae, immobiles exsistentes secundum substantiam et cum su-
biectis angelis et archangelis, cum quibus vocantur aequivoce, diver-
sas operationes efficiunt...» (A.1.Joh.2,1).

80 &y 13 dxpq anoxaraoracet, vgl. Kph. 1, 20: év Tois émovpaviors.

31 Bald darauf zitiert Klemens diese Stelle, allerdings ohne die Herr-
schaften (EP 57, 4, vgl. IKZ, 1965, 108).

32 Vgl. oben Anm, 27.

33 Vgl. Strom. V, 6, 36, 3-4: « Doch deutet sie (die Bundeslade) die Ruhe
an mit den lobpreisenden Geistern, welche die Cherubim bezeichnen. Denn
niemals hitte der, welcher verbot, ein geschnitztes Bild zu machen, selbst eine
Bildsiule der heiligen Dinge verfertigt, noch existiert tiberhaupt ein zusammen-
gesetztes und sinnlich wahrnehmbares Lebewesen dieser Art im Himmel, viel-
mehr ist das Antlitz ein Sinnbild der logischen Seele (vgl. ET 27, 3; IKZ, 1965,
106 f.), die Fliigel aber bedeuten die Dienste und Wirkungen in der Hohe der
zur Rechten und zur Linken zugleich stehenden Kriifte, die Stimme aber die

dankbare Lobpreisung in bestiindigem Anschauen.» Es ist zu bemerken, dass
in diesem Text die Krafte dofdioya mvedpuara genannt werden.



— 38 —

Der Name mapdxAnroc wird hier dem Sohn und dem Heiligen
Geist gegeben, aber in verschiedenem Sinn : der doppelten Bedeutung
des griechischen Wortes entsprechend, ist der Sohn unser Anwalt vor
dem Vater, wihrend der Geist als 77dster zu der Kirche gesandt
wird 34, Primitwae virtules ac primo creatae steht fir mpwtdyovor dv-
vauels xal mowtoxtioror*®. Zahn (und unter seinem Einfluss ein grosser
Teil der spéiiteren Kritik) 36 sieht in diesen erstgeschaffenen Kriften den
Sohn und den Heiligen Geist, die im vorhergehenden Satz genannt
werden. Das hae namque ist das Bindeglied, das diese Auslegung gram-
matikalisch als die richtige scheinen lisst. Aber auf der anderen Seite
sprechen eine Reihe von inneren Schwierigkeiten entschieden dage-
gen. Frstens haben Sohn und Geist hier nichts Gemeinsames, was ihre
Benennung durch ein einziges Wort rechtfertigen wiirde. Wenn beide
den Namen mapdxAntoc tragen, handelt es sich um eine rein sprach-
liche Gleichheit, wie wir es gesehen haben. Zweitens haben die hier
genannten Krifte und ihre Wirkung (die in der schon zitierten Folge
des Stiickes beschrieben wird) 37 keinen besonderen Zug, der zu dem
Sohn passen kénnte und im Gegenteil viele Ahnlichkeiten mit den
sieben Protoktisten: sie haben die Unbeweglichkeit der odoia nach,
was an den vollkommenen Fortschritt erinnert, in den die Protoktisten
vom Anfang an eingesetzt worden sind (ET 10,4)38; sie tun die
évépyerar in den Offenbarungen an Moses, Samuel, Elisa und die
anderen Propheten, und der Text betont dabei, dass es sich um ver-
schiedene Wirkungen handelt, was an ET 11,4 erinnert, wo jeder der

38 Vol, AT Petr. 1, 12; « Vobis enim, inquit, manzfestata sunt per Spiritum,
Sanctum, qui missus est, hoc est Paracletum, de quo Dominus dixit: nist ego
abiero, ille non veniet». Als Bezeichnung des Sohnes ist auf der anderen Seite
die Ubersetzung der Vulgata (advocatum) richtiger als die des Ubersetzers der
Adumbrationes (consolatorem ).

35 Zahn, Forschungen 111, 98.

36 Zahn, Forschungen 111, 98; Loofs, V., Leitfaden der Dogmengeschichte,
Halle 19064, 169 ; Tixeront, Histoire des Dogmes, 1, 1909°, 270; Barbel, Christos
Angelos, 203; Kretschmar, T'rinitditstheologie, 71 Anm.2. Dagegen zitiert
Sagnard, Hatraits, 77 Anm. 2, den Satz als sich auf die sieben Protoktisten
beziehend, allerdings ohne Besprechung der Frage.

37 Vgl. IKZ, 1965, 117 f.

38 Zahn iibersieht diese Stelle und sagt den Sieben die Unbeweglichkeit
ab. Fir ihn gleichen die sieben Protoktisten den Erzengeln, nach ET 10, 1.
(Dieser Text wird aber von Bunsen, Nock und Stéhlin als ergéinzungsbediirftig
angesehen ; der Unterschied zwischen Erzengel und Protoktisten ist nach ET
12, 1; 27, 3 klar und wird heute fast einstimmig angenommen, vgl. Collomp,
Source de Clement, 24; Barbel, Christos Angelos, 200; Sagnard, Faxtraits, 77
Anm. 2; eine Ausnahme zeigt vielleicht Michl, Engelvorstellungen, 144.)

Uber die abweichende Lehre der Eclogae vgl. IKZ, 1965, 109-112.



Erstgeschaffenen seine eigene Kraft und seine eigene (Heils-)Verwal-
tung hatte. Dazu kommt noch der Name dvvdueig: wie wir es gesehen
haben, wenn bei Klemens die Rede von dvrdueic als einer bestimmten
Engelklasse ist, handelt es sich um die sieben Protoktisten. Freilich
wird auch der Sohn an einigen Stellen dvvauic genannt 3, sogar auch
Engel* und Erstgeschaffener?!; aber nur im Singular und nie auf
derselben Ebene mit anderen Wesen, auch nicht mit dem Heiligen
Geist. Er ist die einzige dvvaus des Vaters; durch diese besondere
Stellung kann er nicht zusammen mit anderen Wesen, denen der
Name dvrdueis in einer anderen Weise zukommt, aufgezéhlt werden.
Dasselbe gilt auch fiir die Bezeichnungen als Engel und Erstgeschaf-
fener.

Es wiire also sehr wunderlich, wenn Klemens in dieser einen ein-
zigen Stelle Sohn und Geist zusammen die erstgeschaffenen Krifte
nennen wiirde, und ihnen die Wirkungen zuschreiben, die er sonst als
Werk der Protoktisten ansieht. Es muss also fiir die Auslegung des
Textes eine andere Losung gefunden werden. Schon Westcott?
schlug vor, die ganze Stelle von hae namque bis audita est*? als eine
Interpolation anzusehen. Dafiir spricht, dass auch thematisch keine
Einheit mit den zwei ersten Sitzen besteht: Christus und der Geist
sind da in ihrer Funktion im Neuen Bund aufgefiihrt, wihrend hier
den erstgeschaffenen Kriften verschiedene Wirkungen wm Alten
Testament zugeschrieben werden. Westcott meinte, der urspriingliche
Platz des Stiickes sei A.Jud.9 (wo auch die Rede von Michael ist);
es kiime vor allem auch A.I.Petr.1,10 in Frage (wo die Propheten
und die é&vépyeia genannt werden). Es wire aber auch maoglich, dass

3 Vgl. oben Anm. 28.

0 Paed. 1,7, 59, 1: «Frither nun hatte das éltere Volk einen élteren Bund,
und ein Gesetz erzog mit Furcht verbunden das Volk, und der Logos war ein
Engel (vgl. Ex. 3, 2); dem neuen und jungen Volk dagegen ist ein neuer und
junger Bund gegeben worden, und der Logos ist ¢ Fleisch ) geworden, und die
Furcht ist in Liebe umgewandelt, und jener geheimnisvolle Engel Jesus wird
geboren.

11 ET 20: « Denn das vor dem Morgenstern habe ich dich gezeugt (Ps. 110, 3)
verstehen wir von dem erstgeschaffenen Logos Gottes.» Im Kontext werden
Kol. 1, 16 und Eph. 4, 24 zitiert. In Strom. V, 14, 89, 4 wird die Weisheit
npwtéxtioros genannt (vgl. Spr. 8, 22); sie ist fur Klemens mit dem Sohn iden-
tisch.

42 Br. F. Westcott, Art. Clement of Alexandria, in The Dictionary of
Christian Biography, Laterature, Sects and Doctrines (publ. Wace-Smith), I,
London 1877, 564; wiedergedruckt in A Dictionary of Christian Biography
and Laterature (ed. Wace-Piercy), London 1911, 180.

13 Vgl IKZ, 1965, 117 f.



— 40 —

vor hae namque eine der Liicken entstanden wire, die nach Zahn** die
Zensur des Cassiodors verursacht haben soll. Oder vielleicht dass
das hae namque sich auf den zweiten consolator bezieht. Der Heilige
Geist wire in diesem Fall gleichzeitig als Einheit und Vielfalt (durch
seine (Gleichheit mit den sieben Protoktisten) gedacht.

Alle hier gegebenen Argumente deuten also in dieselbe Richtung,
niamlich dass die Erstgeschaffenen Engel (oder Krifte) der sieben-
fache Geist sind. Es handelt sich also um eine richtige « Engelpneu-
matologie», in der der Heilige (leist als eine Gruppe von sicben
Engeln gedacht wird, die die sieben Geister von Is. 11, 1 {., die sieben
Augen von Zach.4,2.10 und die sieben Flammen des Leuchters im
himmlischen Heiligtum sind. Trotz der Vielzahl und dem Namen
Engel wird er aber nicht zum Geschopf erniedrigt. Das Verb »tilw
bedeutet ja vor Nizia nicht unbedingt die creatio ex nihilo®; und in
der Meinung des Klemens schliesst die Tatsache, dass die Sieben auf
der obersten Stufe des Fortschrittes stehen, wo sie nicht zu der intelli-
giblen (vontdc), sondern zu der geistigen (wvevpatizos) Welt gehoren,
dass sie sich der Schau Gottes erfreuen, und dass sie die Kinheit haben,
durch die sie mit dem einen gottlichen Namen genannt werden, sie in
die Grenzen der Gottheit ein.

IV. Der Ursprung des Themas

Man kann sich die Frage stellen, woher diese klementinische
Auffassung stammt. Er spricht ja selbst im Zusammenhang mit
dieser von einer von ihm empfangenen Uberlieferung ! und das wird
noch dadurch bestitigt, dass die Lehre der Protoktisten besonders
in den Eclogae, Excerpta und Adumbrationes vorkommt, alles Werke,
in denen Klemens am meisten von fritheren Quellen und Traditionen
abhéngig ist.

Ohne Zweifel hat Klemens das Material, das er iibernommen
hat, tiberarbeitet. Philosophische Ziige, wie die subordinatianisch
geprigte Hierarchie der geistigen Wesen mit ihren festen Graden,
die unmittelbar einander benachbart und von der doppelten Be-
wegung des Herabgehens und des Hinaufsteigens durchdrungen

44 Forschungen 11T, 136.

45 Vgl. Foerster, TWNT, II1I, 1024.

1 Vgl Strom. V, 6, 35, 1: gaat de; Strom. VI, 7, 57, 5: mapeidijpauey vel.
IKZ, 1965, 111). Collomp, Source de Clément, 41 ff. verbindet den ersten Text
mit den Strom. 1, 5, 32, 4; 1, 23, 1563, 1// 154, 1 zitierten piorar, die er fiir Juden-
christen halt.



sind 2, und wie das enge Verhiltnis zwischen dem Bereich der Er-
kenntnis und dem des Wesens, so dass jedem Grad der ontologischen
Vollkommenheit ein festes Mags an gottlicher Gnosis entspricht,
stammen gewiss von dem alexandrinischen Milieu. Der letzte wird
bei Origenes noch schiirfer hervortreten, so dass das Ubergewicht auf
der Erkenntnis liegen wird : fiir ihn wiirde der Sohn nicht Gottbleiben,
wenn er nicht in der ununterbrochenen Schau des viterlichen Ab-
grundes verharren wiirde 3.

Wir haben auch schon darauf hingewiesen, dass die Lehre von
der Korperlichkeit Gottes und ihre exegetische Begriindung in
Mt.5,8; 18,10 einer gemeinsamen Quelle der Kxcerpta und der
Pseudo-Klementinischen Homilien zuzuschreiben sind?. Kinige sto-
isch-millenaristischen Elemente in den Kclogae diirften vielleicht aus
Pantinus stammen. Aber es handelt sich in beiden Féallen um Merk-
male, die am Rande des Systems stehen; iiber die eigentliche Lehre
der Protoktisten sind keine schriftlichen Einfliisse nachweisbar.

Die Hauptelemente dieser Lehre scheinen also einer miindlichen
Uberlieferung anzugehéren, dessen Ursprung im semitischen Boden
des Spatjudentums liegen mag. Dafiir spricht zunichst die Atmo-
sphire einer « Engeltheologie», in der sich alles irgendwie bewegt. Das
Eigentiimliche dieser Vorstellung, die eines der Merkmale der juden-
christlichen Theologie ist, ist, dass die obersten KEngel auch Aspekte
der Gottheit verkorpern. In gnostizierenden Kreisen des Spitjuden-
tums entstand die Lehre der Krdifte Gotles, die zugleich Engel (Cheru-
bim, Seraphim und Kngel der Prisenz) und gottliche Eigenschaften
oder Namen waren (Weisheit, Vorsehung, Kraft, Adonai, Elohim,
Jao usw.). Im schwebenden Zustand der semitischen Hypostasen
standen sie am Mittelweg zwischen abgegrenzten Personen und
blossen Personifizierungen. Sie waren eine Ausbreitung der Gottheit
zur Wirkung nach aussen, die am Ende dieser Wirkung resorbiert
werden sollte®. Wenn Klemens den Protoktisten den Namen Krdfte
gibt, dann tut er es gewiss im Sinne derselben Tradition®. Wir haben

2 Wie schon bemerkt (IKZ, 1965, 106, Anm. 11), eine dhnliche Hierarchie
befindet sich bei Pseudo-Jamblicus, De myst. Aeg., 11, 3 (Parthey, 70-72).
Der klementinische Ursprung der stufenformigen Hierarchie wird auch von
Casey, FHaxcerpta, 30-33 und W.Vdlker, Der wahre Gnostiker nach Clemens
Alexandrinus, TU 57, Berlin 1952, 399, Anm. 1, unterstrichen.

3IndJoh. 2,2, 18 (GCS 55, 7 f.).

1 1KZ, 1965, 104, Anm.7; 108, Anm. 19.

5Vgl. Ch. Oeyen, Las Potencias de Dios en los dos primeros siglos eristianos,
Buenos Aires 1963, 5-7; 47, Anm. 151 ; fur die religionsgeschichtlichen Aspekte



— 42 —

bei ihm die ganzen Merkmale der Krafte-Lehre: es handelt sich um
die obersten Engel, die gottlichen Wirklichkeiten gleichen; sie wer-
den mit dem Namen Gottes genannt ; entsprechend den verschiedenen
Wirkungen sind sie sieben, und doch zugleich ein einziger Geist, was
einem schwebenden Personenbegriff entspricht?’. Die Kinheit und
Vielfalt passt auch in besonderer Weise zu der semitischen Vor-
stellung des Heiligen Geistes, der vom Wesen her unfassbar und
multiplizierbar ist, fahig, in mehreren Formen zu erscheinen und ver-
schiedene Wirkungen auszuiiben; er ist ein feuriger Wind (bzw.
Odem), eine Feuerflamme, die sich verteilen kann, ohne ihre Einheit
zu verlieren®.

Auch der Name Protoktisten zeigt einen semitischen Ursprung.
Das Wort selbst findet sich nirgendwo in derselben Form in der
griechischen Literatur?, ist also wahrscheinlich von Klemens selbst
oder von der von ihm beniitzten Uberlieferung geprigt worden. Aber
sein Gegenwert findet sich in der von Hermas gebrauchten Wendung
oi pdtot xtiohévreg 10, Kine rabbinische Schrift, die Pirge des Rabbi
Eliezer, spricht von sieben Engeln, die am Anfang geschaffen worden
stnd, und vor der Prisenz (Gottes innerhalb des Vorhangs ' im himm-

des Themas, R. Follet, Les aspects du Divin et des Dieux dans la M esopotamzc
anmque RScRel 38 (1952), 189 ff.

8 dwvaueis entspricht oft in dieser Lehre den Sebaoth des goéttlichen
Namens Jahveh Sebaoth (vgl. Origenes, In Joh., 1, 31, 215; GCS 38, 23). Die
Ubersetzung »vpios (bzw. 0z05) T@v dvvduewy, in den LXX hiufig in Ps. und
II. K6n., wird im Judenchristentum vor allen anderen bevorzugt (vgl.
Hermas, Vis. 1, 3, 4; Justinus, Dial., 53, 6 = Zach. 13, 17; 109, 3 = Mich. 4, 4;
115, 1 = Zach. 2, 12; 85, 1. 4 = Ps. 24, 10; 29, 1; 36, 2. 5; Tertullian, Adv.
Mare., 1V, 18, 4).

7 Andere Beispiele dieses schwebenden Personenbegriffes sind der Mes-
sias, der manchmal eine einzige Person und manchmal das ganze Volk ist; die
Benennung des ganzen Volkes als Israel oder Jakob ; die T'ochter von Sion; usw.

8 In dieser Hinsicht besteht eine nattirliche Beziehung zwischen dem ein-
zigen Geist, der am Pfingsttag in der Gestalt einer Flammenmehrzahl erschien,
und den sieben Flammen des einzigen Leuchters. Schon Kohlhofer hatte
in diese Richtung gezeigt (Die FKinheit der Apokalypse, Freiburg i. Br. 1902,
40). Vgl. bei Tertullian die Begriffe von portio und massa (Adv. Marc., 1V,
18, 4).

o Collomp, Source de Clément, 22. Als Nebenwort und im Singular kommt
es einmal in einem von Suidas zitierten Fragment vor, wo Adam mpwtixrioroy
dyaipa genannt wird (vgl. den Text bei Collomp, 44).

10 Vis. 111, 4, 1. Es sind fir Hermas die sechs Begleiter der Kirche, die in
vielen Ziigen der priexistenten Weisheit dhnelt.

1 Im Traktat von den himmlischen Hallen stehen die Erzengel hinter dem
Vorhang unmittelbar vor Gott (vgl. Wiinsche, Aus Israels Lehrh,a,llcn, 111, 1
[1909], 46).



43

lischen Tempel stehen 12, Dieselben werden in einer anderen Schrift
mit gottlichen Eigenschaften (maddét ) identifiziert 13. Die Verwandt-
schaft mit der Auffassung des Klemens ist hier auffallend. Was die
hier gemeinte Idee betriftt, d.h. dass die Sieben vor allen anderen
Engeln entstanden, ist zu bemerken, dass eine im Spitjudentum
wurzelnde Tradition die sieben Engel der Prisenz als die ersten von
Gott geschatfenen Wesen betrachtet — es kommen dann der Cheru-
bim-Wagen an der zweiten Stelle und die beiden Seraphim an der
dritten 4. Wihrend die unzihlbaren Engel am zweiten Tag geschaffen
worden sind 1%, scheinen diese oberen Ordnungen am Anfang, vor der
Schopfung der materiellen Welt entstanden zu sein, um dann von
Gott als Mittelwesen im Sechs-Tage-Werk gebraucht zu werden 16,

Das weitere Handeln der Protoktisten, das als Dienst (dwaxovia
bzw. Aetrovpyia) bezeichnet wird, hat sein Gegenstiick darin, dass
die sieben Engel der Prisenz vor Gott als Diener stehen!”; und dass

12 Pirge Rabbi Eliezer, 4; ed. Warschau, 1879, S.7: «Und ein Vor-
hang ist vor seinem Angesicht ausgebreitet und sieben Engel, die am Anfang
erschaffen worden sind, dienen vor seinem Angesicht innerhalb des Vorhangs,
und dieser wird Pargod (Vorhang, Verhiilllung = mapayavdior) genannt.»

13 Abot de Rabbi Natan, 37: «Sieben maiddét dienen vor dem Thron der
Herrlichkeit: Weisheit, Recht und Gerechtigkeit, Gnade und Krbarmen,
Treue und Friede.» Vgl. auch b (abylonischer Talmud, Traktat ) Chagiga, 12.

14 Vgl. Pirge Rabbi Eliezer, 4; ed. Warschau, 7 f.; und das titellose
Traktat (« Von dem Ursprung der Welt») von Nag Hammadi (ed. Pahor Labib,
152-154; Schenke TLZ, 1959, 251 f.). Es ist zu bemerken, dass der Titel Erz-
engel als Benennung fiir die Sieben sich erst spiiter allgemein durchgesetzt
hat. Fiir Klemens sind die Protoktisten (die sachlich von den sieben Engeln
der Prisenz stammen) und die Erzengel zwei verschiedene Gruppen (vgl. oben,
II1.Teil, Anm. 38).

16 Pirge R. Eliezer, 4; ed. Warschau, 7: «Und die Engel, die am zweiten
Tag geschaffen worden sind, wenn sie durch sein Wort gesandt werden,
werden zu Geistern, und wenn sie vor seinem Angesicht dienen, werden zu
Feuerflammen, wie es geschrieben steht: Der seine Engel zu Geistern macht,
und seine Dener zu Feuerflammeny» (Ps. 104, 4).

16 Vgl. Hermas, Vis. 111, 1, 7; 3, 5 (Der Turm steht hier an der Stelle der
Welt) ; De centesima sexagesima tricesima, ed. Reitzenstein ZNTW 15 (1914),82,
215 ff. ; Monoimos der Araber in den Philosophoumena, VIII, 14 ; GCS 233, 20;
Daniélou, Judéochristianisme, 92.125.134.173.

17 In Pirge R. Eliezer die Sieben dienen (sharat) vor Gott. Sharat ent-
spricht in den LXX den Wortgruppen dtaxovéw und Aetrovoyéw. Das Stehen vor
jemandem ist ausserdem fiir die semitische Mentalitit Eigenschaft der Diener
(vgl. F.Notscher, «Das Angesicht Gottes schawen» nach biblischer und babylo-
nischer Auffassung, Wiirzburg 1924, 83-119; Michl, Engelvorstellungen, 174
Anm. 4). Im titellosen Traktat von Nag Hammadi bekommt Sabaoth von der
oberen Weisheit die sieben Engel als dudxovor. Wie bei Klemens, auch bei den
Gnostikern wird diese Funktion dem Heiligen Geist tibertragen: dieser ist
6 duaxovog fir die Basilidianer (ET 16, 1) und gerade als Offenbarungsvermittler



— 44 —

jene den Sohn, Angesicht des Vaters schauen, kann seinen Ursprung
darin haben, dass diese innerhalb des Vorhangs vor Gottes Antlitz

stehen 18,

Das ganze Thema verbindet sich auch mit gewissen exegetischen
Traditionen. So die schon zitierte Gleichsetzung der Sieben und der
paulinischen 7hrone1?: dass diese in Kol. 1,16 an der ersten Stelle
vorkommen, wird so ausgelegt, dass sie die Krstgeschaffenen sind ?°;
und ein Vergleich mit der Liste von Eph.1, 20-21 ergibt die Gleich-
heit zwischen ihnen und den Krdiften. So auch die Benennung der
Protoktisten als Himmel, weil sie durch die Offenbarungen an die
Propheten den Ruhm Gottes erziihlen, was mit einer besonderen Aus-
legung von Ps. 18,2 zusammenhingt 2!, In beiden Fillen versteht
Klemens den Namen allegorisch, d.h. es handelt sich weder um die
Engel des Gottesthrons, noch um die sieben planetarischen Himmel,
sondern um die Gnosis, auf der Gott «sitzt», und um das Erzihlen des
Ruhmes Gottes als Kennzeichen der « Himmel». Im Gegensatz dazu
waren in der Lehre der Krifte Gottes diese Ausdriicke wortlich ver-
standen : dvvaueis waren sowohl die Thronengel als auch die Archon-
ten der planetarischen Himmel. Man kann hier vermuten, dass die
Exegese des Klemens auf eine Allegorisierung judenchristlicher Tra-
ditionen zuriickgeht 22.

(Strom. 11, 8, 36, 1). Fir Markus den Gnostiker ist sogar dieser dienende Geist
siebenfach (Irenéius, Adv. Haer., I, 14, 7). Vgl. auch ET 24, 1 und unsere Aus-
legung oben, I1I.Teil, Anm. 12 und entsprechenden Text.

Der Ursprung der sieben bischoflichen Diakone in der alten Kirche
konnte mit diesemm Thema in Beziehung stehen.

18 Tn Tob. 12, 15 haben sie «Zugang zu der Herrlichkeit des Herrn»; in
Pirge R. Eliezer «dienen» sie «vor seinem Angesicht»; im titellosen Traktat
¢stellten sie sich vor ihn (Sabaoth)». Dass nur die obersten Engel (bzw. die
sieben Geister) Gottes Angesicht sehen, wird dann auf christlichem Boden
in der Auslegung von Mt. 18, 10 vorausgesetzt (vgl. unten Anm. 37).

Y EP 57, 1-2. Vgl. oben, ITI. Teil, Anm. 30-33 und entsprechenden Text.

2 Vgl. Strom. VII, 13, 82, 5, wo anscheinend dieselbe Auslegung von
Kol. 1, 16 benutzt wird. Wie beim Zitat von Eph. 1, 21 in EP 57, 4, werden
auch hier die Herrschaften ausgelassen. Vgl. oben, ITI.Teil, Anm. 31.

2L Vel. IKZ, 1965, 113-114 und Anm.8-9. Fiir die Gleichsetzung der
Krifte und der Himmel kénnte auch EP 1, 1-4 zitiert werden. Hier sind aber
gnostische Lehren vorhanden (vgl. ET 81).

22 Fur Ps. 18 lisst sich insbesondere eine schon Rom. 10, 18 belegte exe-
getische Tradition feststellen. Die urspriingliche Auslegung des Psalmes
scheint hier darin bestanden zu haben, dass die Krifte der sieben Himmel, als
Hypostasen zwischen Gott und den Propheten in den Offenbarungen wirkend,
den Ruhm Gottes bis zum Ende der Erde erzihlt haben. Dazu passt die von
den Gnostikern bekannte Lehre, die die einzelnen Propheten mit einem der
Archonten der planetarischen Himmel in Verbindung setzte (vgl. Irendus,



e Ul e

Auch mit der typologischen Auslegung des Tempels, die eine der
Hauptbeschiftigungen der gnostizierenden Kreise des Spitjuden-
tums war, steht das klementinische Thema in Verbindung. Nach der
Zerstorung des Tempels wurde im Geiste der friihjiidischen Eschato-
logie die alte Einheit zwischen dem Thron Gottes im Tempel und
seiner «eigentlichen» Wohnstatt im Himmel zerrissen, um nach dem
Schema Urbild-Abbild neugedacht zu werden. Die Entwicklung
dieser Tendenz in der nachexilischen Zeit fithrte dann zu einem orga-
nisch aufgebauten System 23. So wurde «der himmlische Thronsitz
Gottes im Allerheiligsten eines dem irdischen Abbild entsprechenden
himmlischen Tempels lokalisiert» 2*. Die Bundeslade war das Symbol
des himmlischen Gottesthrones?®; die zwei goldenen Cherubim von
Ex. 25, 18 ff. wurden mit den zwei Seraphim von [s. 6 identifiziert 2%;
der Vorhang (pargod) war die Grenze zwischen dem Bereich der

Adv. haer., 1, 30, 11; 1, 24, 2.5; Philosophoumena, VII, 28). Sekundir wiren
dann die Himmel auch als die Patriarchen und Propheten, im christlichen
Bereich auch als die Apostel, verstanden worden. Schliesslich haben bei
Klemens die erstgeschaffenen Krifte ihre Beziehung zu den sieben Himmeln
verloren, womit die Auslegung des Wortes Himmel zur reinen Allegorie wird.

Als weitere Benennungen der Protoktisten konnten auch Archonten
(Strom. V1, 7, 57, 3; VI, 16, 142, 4; IKZ, 1965, 111 f.) und Gétter (Strom. VI1I,
10, 56, 5; V11, 3, 13, 1; 1KZ, 1965, 110 f.) genannt werden. Beide Namen stam-
men aus dem Frithgnostizismus und stehen in Verbindung miteinander (vgl.
IKZ, 1965, 111, Anm.31; Ps. Jamblicos, De myst., 11, 3; Parthey, 70-71;
Collomp, Source de Clément, 45). In EP 56, 4-6 werden die Engel, die um die
Sonne stehen, T'age genannt. I£s handelt sich um eine judenchristliche Lehre,
die die Archonten betrifft ; sie scheint aber dem System der Protoktisten nicht
angepasst worden zu sein.

23 Vgl. z.B. b. Chagiga 12 b: «Im Himmel befindet sich Jerusalem,
der Tempel und ein gebauter Altar, und Michael, der grosse Fiirst, steht und
opfert darauf.» Vgl. J.Maier, Vom Kultus zur Gnostis, Salzburg 1964, 106.123.
Richtig bemerkt Maier: « Es ist zu beachten, dass die einzelnen Elemente dieser
neuen Auffassung materialmiissig siimtliche bereits in der alten Kultideologie
vorhanden waren, dass sie nur einer gewissen Neuinterpretation bedurf-
ten, um innerhalb des neuen Welt- und Daseinsverstiindnisses der Escha-
tologie... zu neuer Bedeutung zu gelangen.» Vgl. Follet, Aspects du Divin,
195 ff. Maier betont mit Recht, dass das Verhiltnis Urbild—-Abbild nicht ober-
flichlich zu verstehen ist. Zur Frage ist allerdings seine Untersuchung nicht
eingehend genug. Als Grund fir dieses Verhiiltnis von Urbild und Abbild wird
im Judenchristentum Ex 25, 40 zitiert : Moses hiitte auf dem Sinai die himm-
lische Wohnstatt Gottes geschaut, und danach das Zeltheiligtum gebaut
(Ag. 7, 44; Hebr. 8, 5; Ireniius, Dem. apost., 9). Vgl. auch Y. Congar, Le
mystére du Temple, Paris 1958, 115 ff., 250 ff.; Bietenhard, Himmlische Welt,
123-137; Strack-Bill., ITI, 700-704.

24 Maier, Kultus, 127. Philo, de spec. leg., 1, 66.

25 Vgl. Maier, Kultus, 92, fiir den sich dieses Thema allerdings aus einem
Missverstindnis entwickelt hat.

26 Philo, de Deo, 4-6.



— 46

Gottheit und dem des Geschopfs?7; der Weihrauch, das Gebet der
Gerechten, das die Dienstengel Gott als Opfer darbrachten 28; der Ein-
tritt ins Paradieswarals Eintritt ins himmlische Heiligtum dargestellt,
mit den entsprechenden kultischen Reinheitsvorschriften 29 usw.
Innerhalb dieser bestimmten Tradition haben die sieben Pro-
toktisten ihren Platz als die sieben Flammen des goldenen Leuchters,
der innerhalb des Vorhangs vor Gott stand. Die Symbolik des sieben-
armigen Leuchters scheint von Anfang an mit den sieben Planeten
in Verbindung zu stehen3°. lhre Beziehung zu dem siebenfachen
Geist kommt daher, dass der Leuchter im Spétjudentum den Messias
symbolisierte; dieser Auffassung liegt es nahe, die sieben Flammen
mit den sieben Geistern zu verbinden, die nach Is. 11,1 f. auf dem
Messias ruhen sollten 3!, Ein weiteres Symbol des Messias wurde im
Grundstein des Tempels gesehen, auf dem nach Zach. 3,9 die sieben
Augen Gottes ruhen; die Beziehung zum Leuchter war hier schon in
Zach.4,2.10 gegeben 32, Die Apokalypsis des Johannes nimmt diese
ganze Thematik auf und verbindet sie mit den sieben Dienstengeln,
die er mit den sieben Geistern identifiziert 33. Die Apokalypsis ist in
diesem Punkt der direkte Vorginger der klementinischen Auf-
fassung 34, Weitere Entwicklungen des Themas sind auch in der
frithen patristischen Literatur zu finden. Irendus verbindet die sieben
Geister von Is. 11 (die er sieben Weisen des Dienstes nennt) mit den
sieben planetarischen Himmeln — ein Aspekt, der bei Klemens ver-
lorengegangen ist. Ihr Typus ist der goldene Leuchter3’. Justinus

27 Vgl. Bietenhard, Himmlische Welt, 73 f.; Apok. 11, 19; Orbe, Uncion,
559-568; Barbel, Christos Angelos, 290, Anm. 454.

BET 27, 2; vgl. Strom. VII, 6, 31, 8.

29 Maier, Kultus, 140.

30 Vol. Kretschmar, T'rinatditstheologie, 47, Anm. 4 fir Philo und Flavius
Josephus; G. Dix, The seven Archangels and the seven Spirits, 28 (1926-27),
233-285.

31 Vgl. Hieronymus, Comm. in Zach., 1, ad. 4, 2 ff. (PL 25, 1442); K.
Schliitz, Is. 11, 2 (Die sieben Gaben des Heiligen Geistes) in den ersten vier
christlichen Jahrhunderten, Munster i. W, 1932, 137.

32 Tanchuma Toledot, 20 (ed. Buber, 139; ed. Wien, 33); Hieronymus,
Comm. in Zach., 1, ad. 3, 9; ad 4, 2 ff. (PL 25, 1439.1442).

33 Apok. 4, 5; 5, 6; 8, 2; 1, 12-20; 3, 1. Fiir diesen Punkt und die pa-
tristischen Stellen der folgenden Anmerkungen, vgl. Oeyen, Potencias de Dios,
54 ff., dazu noch I Hen. 42.48.49; Kretschmar, Trinitcitstheologie, 51 f.

34 [s gibt auch andere Zeichen einer Verwandtschaft zwischen der Apo-
kalypsis und den Protoktistenstellen bei Klemens, z. B. die tausendjihrige
Periode in EP 57, 4-5; Apok. 2, 2-7; vgl. IKZ, 1965, 109.

35 Dem. apost., 9 (Froidevaux, SC, 44 f.; vgl. die Verbesserungsvorschlige
des Herausgebers ebda., Anm. 1 und 4); 5 (SC, 34 f.); Kretschmar, T'rinutdts-

theologie, 48.



— 47 —

nennt die sieben Geister « Krifte des Heiligen Geistes» und lisst sie
in den Himmeln wohnen 3¢, Gleich wie Klemens, sieht Aphraates im
Leuchter ein Symbol des Kreuzes; die Engel dieser Kleinen von
Mt. 18,10 sind der Heilige Geist; auch die sieben Augen von Zach. 3,9
sind die sieben Wirkungen desselben Geistes 7.

Dieser schnelle Uberblick geniigt zu zeigen, dass wir es bei der
klementinischen Protoktistenlehre mit einer frithchristlichen Engel-
pneumatologie zu tun haben, die in der theologisch-exegetischen
Welt des Judenchristentums eingewurzelt war. Wie viele andere
Ziige der frithchristlichen Trinitdtslehre, hatte auch dieses Thema
seinen Ursprung in der Krifte-Lehre des Spitjudentums. Unter den
in Frage kommenden Kriiften hat der Alexandriner nur die sieben
Engel der Prisenz beibehalten; die mythischen Wesen des Gottes-
thrones (Cherubim, Seraphim, manchmal auch Ophanim oder Gal-
galim) werden von ihm ausgelassen und ihre Eigenschaften gelegent-
lich den Protoktisten zugeschrieben.

Zuletzt eine Bemerkung iiber die Bedeutung des Themas fiir die
spatere Geschichte der Trinititslehre: wenn die klementinischen
- Protoktisten und der Heilige Geist identisch sind, dann hat die
Behauptung des Origenes, dass der Heilige Geist das erste vom Vater
durch den Sohn (dzo 700 I1azpog dia o Yiot) geschaffene Wesen ist, in
Klemens seine Vorstufe. Denn die Sieben sind fiir ihn die ersten, die
von Anfang an von Gott durch den Sohn (zapa tod Gcotd da 1ot Yiod)
das Werden und die Vollkommenheit erlangt haben (ET 10,4; vgl.
11,4). Die Wurzeln der berithmten trinitarischen Formel ex Patre per
Filiwm reichen also tiber die Theologie des Heiligen Geistes bei
Klemens von Alexandria bis in die jiidische Lehre der sieben erst-
geschaffenen Engel bzw. Krdfte zuriick.

Bonn. Christian Oeyen

36 Dial., 87 f.; 85. Vgl. auch 29, 1; 36, 2.5; 65, 6; 72, 1; 85, 1.4; 109, 3;
115, 1.

37 Hom., 1, 8; VI, 15 (Bert, TU 8.76). Zu Mt. 18, 10 vgl. Markus der Gno-
stiker bei Ireniaus, Adv. haer., 1, 13,3.6; 1, 14, 1.



	Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien [Fortsetzung]

