
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 1

Artikel: Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien
[Fortsetzung]

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 27 —

Eine frühchristliche
Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien

(Fortsetzung)

III. Der siebenfache Geist

In den bis jetzt zitierten Texten besteht die geistige Welt aus
den fünf folgenden Stufenl :

1. Der Vater
2. Der Sohn, Angesicht des Vaters Weisheit, Logos)
3. Die sieben erstgeschaffenen Engel
4. Die Erzengel Gewalten)
5. Die den Menschen benachbarten Engel

Dieses Schema bezieht offensichtlich den Heiligen Geist nicht
ein. Da die Stufen einander unmittelbar folgen und eine strenge
hierarchische Einheit bilden2, muss man daraus folgern, entweder
dass wir hier mit einer Lehre zu tun haben, die den Heiligen Geist

ignoriert, oder dass er sich auf einer der genannten Stufen befindet.
Kretschmar3 stellt ihn auf dieselbe Stufe wie den Sohn (was
folgerichtig bedeuten würde, dass beide dieselbe Reinheit der Substanz
besitzen und dass die Protoktisten nicht nur den Sohn, sondern
auch den Geist beschauen). Dagegen sprechen viele Indizien dafür,
dass hier der Heilige Geist nichts anders ist als die Protoktisten selbst.

Zuerst müssen wir zu einer Stelle zurückkommen, die wir schon
teilweise zitiert haben :

«Auch ein anderes rätselhaftes Geheimnis liegt in dem goldenen
Leuchter, nämlich das des Zeichens Christi, nicht bloss durch die
Gestalt, sondern auch durch das Ausstrahlenlassen von Licht in
mannigfacher und vielfältiger Weise (Hebr. 1, 1) auf die, die an ihn

1 Auf dasselbe Schema hatte schon Collomp hingewiesen : « Das System -
und das ist wichtig - scheint keine anderen himmlischen Wesen als Gott den
Vater, den Sohn und die drei schon gesehenen Gruppen (Protoktisten, Erzengel
und Kngel) zu kennen» (Source de Clément, 24). Barbel bestätigt seinerseits den
Unterschied zwischen Erzengel und Protoktiston (Christos Angelos, 200).

2 Vgl. z. B. Strom. VII, 2, 9, 2 : «Eigenschaft der höchsten Macht aber ist,
glaube ich, eine durch alle Teile bis zum Kleinsten hindurchgehende Aufsicht,
wobei alle auf den höchsten Ordner des Alls, dor aus dorn Willen des Vaters
das Heil allor lonkt, hinblicken, so dass immer jedor wieder weiteren Führern
untergeordnet ist, bis man zum grosson Hohenpriester gelangt. »

3 Trinitätstheologie, 71 Anm. 2.



— 28 —

glauben, auf ihn hoffen und sehen, durch den Dienst der Erstgeschaffenen.

Und man sagt, dass es die sieben Augen des Herrn sind, die
sieben Geister, die auf dem Stabe ruhen, der aus der Wurzel Isai
emporwächst» (Strom. V, 6, 35, 1).

Der letzte Satz ist für uns wichtig : sich durch das épatai ôé auf
älteren Lehren beziehend, die sehr wahrscheinlich aus demselben
Kreis wie die schon zitierten Teile der Excerpta und Eclogae stammen,
stellt er den goldenen Leuchter und seine sieben Flammen dem Stabo

aus der Wurzel Isai gleich, auf dem in Is. 11, 1-2 die sieben Geister
ruhen, und auch den nach Zach. 3, 9 ; 4, 2.10 auf dem Grundstein des

Tempels ruhenden sieben Augen des Herrn. Beide Stellen sind
vorwiegend messianisch und stehen in enger Beziehung zu der Deutung
des Leuchters: der Messias ist der Sohn Davids (der Stab aus der
Wurzel Isai); er ist der Grundstein des neuen, geistigen Tempels;
und wie der Leuchter steht in diesem Tempel der gekreuzigte
Christus vor dem Thron des Allerhöchsten und strahlt auf die
Gläubigen das Licht der Auferstehung aus. Aber alle diese Stellen
enthalten auch ein zweites, siebenfaches Element : die sieben Flammen
des Leuchters, die sieben Geister und die sieben Augen Gottes. Die
Flammen bedeuten nach Klemens die Protoktisten ; die Geister und die

Augen, auf der anderen Seite, sind in der früheren Tradition Zeichen
des Geistes des Herrn, der auf dem Messias ruht. Diese Deutung hat

sogar ihre Wurzel im Neuen Testament4 und Klemens selbst bestätigt
sie wenn er sagt, dass die sieben Augen das vielfache Ausschauen des

Heiligen Geistes bedeutet :

«Quia oculi, inquit, Domini super iustos et aures eius in preces

eorum, multiformem Spiritus Sancti speculationem significat»
(A. I. Petr. 3, 12).

Wir haben also hier anscheinend eine Reihe von Testimonia über
das Ruhen des siebenfachen Geistes auf dem Messias, die die von
Klemens bekannte Tradition auch den Protoktisten zuschreibt.

4 Für die Synoptiker ist Jesus der «prophetische» Messias des zweiten
Teiles des Jesajabuches (vgl. Mt. 3, 17; 12, 18, 21 Is. 42, 1-4; Mt. 8, 17

Is. 53, 4; Lk. 4, 18-19 Is. 61, 1 ff.); auf ihm ruht der Geist Gottes (Mt. 3,17;
8, 17 ; Lk. 4,18). In anderen Stellen ist von Geist und Kraft die Rede, auch im
Zusammenhang mit messianischen Titeln (Lk. 1, 35 ; Ag. 10, 38 ; vgl. Lk. 1, 17

über Johannes). Aber der Geist war in demselben Buch Iesaias siebenfach
(Is. 11, 1 f.). In der Apokalypse hat der Logos-Messias in seiner himmlischen
Existenz die sieben Geister Gottes (Apok. 1,4; 3, 1; 4, 5; 5, 6), die auch die
sieben Augen sind (Apok. 5, 6), und die sieben Lampen des Leuchters (Apok.
4,5).



— 29 —

Zweitens, die Protoktisten beschauen den Sohn und sind
dadurch Vorbild der Seelen, die einst aufderselben Stufe zusammen mit
ihnen an der Schau teilnehmen sollen5. Aber dieser Lehre steht
parallel die Rolle, die der Heilige Geist in derVergöttlichung der Seele

durch die Schau zu spielen hat. Er ist es, der uns fähig macht, das

Göttliche zu sehen, so wie eine Augensalbe die Feuchte wegnimmt,
die den Blick trübte:

«Wie die, welche sich bemühen, von ihren Augen zu entfernen,
was diese verdunkelt, sich nicht das Licht, das sie nicht haben, von
aussen verschaffen, sondern nur das wegnehmen, was ihren Augen im
Wege steht... so wischen auch wir, die Getauften, die dem göttlichen
Geiste im Wege stehenden Sünden wie einen Nebel von uns weg und
haben dann das Auge des Geistes frei und durch nichts gehindert
und hellglänzend, mit dem allein wir die Gottheit schauen, wenn vom
Himmel her der Heilige Geist in uns einströmt; er ist eine Salbe

ewigen Glanzes, die das ewige Licht zu schauen vermag, denn gleich
und gleich ist miteinander befreundet» (Paed. I, 6, 28, 1-2).

Diese Fähigkeit wird aber erst nach der Auferstehung
vollkommen in Kraft treten :

«Die Vollendung aber liegt in der Auferstehung der Gläubigen;
sie besteht aber nicht darin, dass man an irgend etwas anderem Anteil
bekommt, sondern darin, dass man die schon vorher zugesicherte
Verheissung empfängt» (Paed. I, 6, 28, 3).

Der Heilige Geist ist es auch, der die Seelen zu den ersten
Wohnstätten6 zieht:

«Wie auch das kleinste Eisenteilchen von dem durch viele Eisenringe

sich erstreckenden Geist des Magnetsteins in Bewegung gesetzt
wird, so werden auch vom Heiligen Geist angezogen die Tugendhaften

und der ersten Wohnstätte zu eigen gemacht...» (Strom. VII,
2, 9, 4).

Er ist der himmlische Hauch, der das Schiff der Seele zum
Hafen der göttlichen Beschauung führt :

«Ein Wind (nvev/M) vom Himmel kommt dir zur Hilfe... Dein
Steuermann wird der Logos Gottes sein, und in den Hafen des

Himmels wird dich der Heilige Geist einlaufen lassen. Dann wirst du
meinen Gott schauen und in jene heiligen Mysterien eingeweiht werden
und wirst das im Himmel Verborgene zu schmecken bekommen, das

6 Vgl. im l.Teil dieser Arboit IKZ 55 (1955), 106-112.
6 Vgl. EP 56, 6; IKZ, 1965, 109.



— 30 —

mir aufbewahrt ist, das weder ein Ohr gehört hat, noch in das Herz
irgendeines Menschen gekommen ist» (Protrept. 12, 118, 3-4).

Es ist zu bemerken, dass das Zitat aus I. Kor. 2, 9 in den Excerpta
auf den Sohn bezogen wird, als von den Protoktisten beschaut7. Die
Folge des paulinisohen Textes spricht von der Rolle des Geistes:
«Denn uns hat es Gott geoffenbart durch seinen Geist ; denn der Geist
erforscht alles, auch die Tiefen der Gottheit» (I.Kor. 2, 10). Auch
wenn Klemens ihn nicht zitiert, es ist doch wahrscheinlich, dass

dieser Satz im Hintergrund des Gesagten steht : die Tiefen der Gottheit

(denen im Text das im Himmel Verborgene entspricht) wären
auch der Sohn8 und der Geist würde sie der Seele deshalb offenbaren

(im Text die Einweihung in die heiligen Mysterien), weil er selbst sie

ständig erforscht.
In einer Stelle der Excerpta wird eine noch engere Verbundenheit

zwischen Geist und Seele beschrieben: die Seele wird vom Geist
durchdrungen, nicht der Substanz, sondern der Kraft nach ; der Geist

fügt sich der Seele im letzten Zustand des Fortschrittes bei und heiligt
sie dementsprechend:

«Denn, ist es nicht die göttliche Kraft, die die Seele

durchdringend sie im (xarâ) letzten Fortschritt heiligt DennGott ist Geist;
er weht, wo er will Jn. 4, 24 ; 3, 8). Und die Kraft dringt nicht der
Substanz nach durch, sondern der Kraft und der Macht nach ; der Geist

fügt sich dem Geiste bei9, so wie der Geist der Seele» (ET 17, 3).

In diesem Zusammenhang bekommt auch die Behauptung, dass

je gnostischcr jemand wird, desto näher ist ihm der leuchtende Geist
(Strom. IV, 17, 107, 6) einen tieferen Sinn10. Der letzte Zustand des

Fortschrittes ist nämlich auch der höchste Grad der Gnosis, und in
ihm wird die Einheit von Geist und Seele vollkommen.

Es scheint, dass alle diese Texte dasselbe voraussetzen: der

Heilige Geist ist es, der den Sohn schaut; ihm kommt es also zu, die

7 ET 10, 5-6. In Strom. VI, 8, 68, 1 bedeutet es «das Allerhoiligste und
das, was dem Hinaufsteigen nach noch heiliger ist». In Strom. II, 4, 15, 3;
V, 6, 40, 1 ; ET 86, 3 ; Quis dives salvetur 23, 3 wird es mehr allgomein von der
Seligkeit verstanden.

8 Aber in Strom. II, 2, 7, 3 die Tiefe Gottes sind i) negl rà; ngoiprjreiaç
êmxQvipi;; in Strom. VI, 18, 166, 3 der Wille Gottes und der Heiligo Geist.

9 Es handelt sich um das in ET 17, 2 gegebene Beispiel. Dor Sinn ist: So
wie ein Geist (oder Wind) sich einem anderen Geist (bzw. Wind) boifügen kann,
so tut es dor Heilige Geist mit der Seele.

10 Vgl. auch Strom. VII, 7, 44, 5 : « So ist er damit der allmächtigen Kraft
nahegekommen, und infolge seines Bestrebens, geistig zu sein, ist er durch
unumschränkte Liebe mit dem Geisto geeint»; Strom. VII, 14, 87, 1 : «Darum



— 31 —

Seele zu demselben Grad von Gnosis und Fortschritt zu ziehen und
sich da mit ihr zu vermischen. Dass der Geist den Sohn schaut ist
übrigens die logische Folge der klementinischen Lehre über den Sohn
als Abbild des Vaters: er ist das einzige Gesicht des Vaters, und alle
anderen Wesen, auch der Heilige Geist, müssen den Vater im Sohn
sehen.

Weiter, finden wir auch im Werk der Protoktisten Ähnlichkeiten
mit anderen Aussagen, die den Geist betreffen. Jene wirkten (êvegyéco)

die Bündnisse des Alten Testaments, indem sie ihren Dienst (òiolxovIu.)

dem Logos unterordneten11; aber in den Excerpta wird folgendes
vom Heiligen Geist gesagt:

«Die Valentinianer sagen, dass der, den jeder der Propheten
hatte, der zum Dienst (eiç òtaxovìav) ausgewählte Geist, sich über
alle Glieder der Kirche ausgegossen hat. Deshalb werden auch die
Zeichen des Geistes, Heiligungen und Prophezeiungen, durch die
Kirche vollzogen.»

«Aber sie verkennen, dass der Paraklet, der jetzt unmittelbar
(ngoaexcoç) in die Kirche wirkt (êvegyéco), des Wesens und der Kraft
desselben ist, der im alten Bund unmittelbar wirkte» (ET 24, 1-2).

Nach Orbe12 unterschieden die Valentinianer den prophetischen
Geist, der Zeichen, d.h. Heilungen und Prophezeiungen wirkte und
auf der psychischen Ebene stand, und den Parakleten, den einzigen
wirklich pneumatischen Geist, dessen Werk die innerliche Heiligung
war. Die Kirche hätte nur den ersten empfangen (deshalb die Betonung

der Zeichen im Text), während die Gnosis den Parakleten be-

sässe. Der Alexandriner widerlegt diese Auffassung durch die
Betonung der totalen Gleichheit des Geistes vom neuen und vom alten
Bund13: die ovata und die ôvva/Ltiç sind dieselbe und auch dieselbe

seid ihr, heisst es, gerecht gemacht worden durch den Namen des Herrn (I. Kor.
6, 11) ; ihr seid von ihm sozusagen zu Gerechten gemacht worden, wie er selbst
gerocht ist, und seid mit dem Heiligen Geist, so sehr es möglich ist, vermischt
worden. »

11 Vgl. IKZ, 1965, 113-120.
12 Unción del Verbo, 483-496. Er zitiert hauptsächlich zwei Stellen aus

Origenes (comm. ad Rom., VII, 5 PG 14, 1114 A ff.; in Matth., XIII, 26

GCS, X, 253, 4 ff.).
13 Die vollkommene Gleichheit zwischen dem Geist vom Alten und vom

Neuen Testament wird auch von Klemens in Strom. V, 6, 38, 5 betont: das
Gesetz und die Prophoton, «durchweiche die Gerechten angezeigt worden»,
haben ihre Geltung in beiden Testamenton: «wenn wir nämlich behaupten,
dass Propheten zugloich und Gerechte die Apostel sind, so haben wir wohl
recht, weil ein und derselbe Geist durch alle wirkt» (vgl. I.Kor. 12, 11). Vgl.
auch Orbe, Unción, 488 ff.



— 32 —

ist die Art zu wirken (ngooe%ioç, d.h. durch die einander unmittelbar
untergeordneten Wesen).

Diese letzten Aussagen zeigen aber grosse Ähnlichkeiten mit der
Protoktistenlehre : in denselben Excerpta hatte Klemens gerade von
dem Wesen und von der Kraft der Erstgeschaffenen gesprochen und
betont, dass sie in diesen Beziehungen Einheit besitzen14; und die

Ttnoffe^wc-Wirkung des Geistes im alten Bund steht parellel zu den

Eclogae, in denen die Protoktisten, durch den Herrn bewegt, auf die
unmittelbar den Propheten benachbarten Engel die Bündnisse und
Werke wirkten15, und erinnert uns an die Stelle, wo von einem
«leuchtendem, unmittelbar nahen Dienst» die Rede war16.

Die bisher gesehenen Ähnlichkeiten scheinen uns also zu der

Folge zu führen, dass die Protoktisten nichts anders sind als ein

Pluralbegriff, der den Platz des Heiligen Geistes einnimmt. Das wird
noch dadurch klarer, dass Klemens von einem gleichzeitig einheitlichen

und vielfältigen Charakter des Geistes spricht. So in einer
(auch in anderer Beziehung interessanten) Ausführung über den
Sabbat :

«Der siebente Tag wird also als Ruhe verkündet, als Enthaltung
vom Bösen ; er bereitet den ursprünglichen Tag vor, unsere wahre
Ruhe, welcher auch in Wahrheit die erste Entstehung des Lichtes
ist, indem alles zugleich geschaut und geerbt wird. Von diesem Tage
aus leuchtet uns die erste Weisheit und die Gnosis auf. Denn das

Licht der Wahrheit ist wahres, schattenloses Licht, der unteilbar an
die durch den Glauben Geheiligten verteilte Geist des Herrn, welcher die
Stelle einer Fackel einnimmt zur Erkenntnis des Seienden. Ihm
folgend also werden wir unser ganzes Leben hindurch frei von
Gemütserregungen; das heisst aber, dass wir ruhen. Daher sagt auch
Salomo, vor Himmel, Erde und allem, was ist, sei von dem Allmächtigen

die Weisheit geschaffen worden, und die Anteilnahme an ihr
(ich meine die nach der Kraft, nicht nach dem Wesen) lehrt göttliche
und menschliche Dinge begreifend kundig zu sein» (Strom. VI, 16,

138, 1-4).
Klemens gebraucht hier einen Text des Aristobul17 als Grundlage,

aber er ändert ihn in wichtigen Punkten. Für Aristobul ist der
siebente Tag auch der erste ; er wird physisch Entstehung des Lichtes

11 Vgl. ET 10, 3-4; 11, 4; IKZ, 1965, 105.
16 Vgl. EP 51, 2; IKZ, 1965, 113.
10 Vgl. Strom. VI, 3, 34, 1-3; IKZ, 1965, 117.
17 Bei Eusebius, Praep. evang., XIII, 12, 9-12.



— 33 —

genannt und metaphorisch auf die Weisheit bezogen, denn alles Licht
kommt von ihr. Für Klemens dagegen bereitet der siebente Tag den
ersten vor (den christlichen Tag des Herrn), der so der Anfang einer

neuen Schöpfung istls. Er ist die Entstehung des Lichtes der Wahrheit.

Dieser erste, ursprüngliche (âg%éyovoç) Tag und die Weisheit,
die aus ihm aufleuchtet sind judenchristliche Bezeichnungen des

Sohnes19. Dieser wird von den Gläubigen nicht dem Wesen (ovaia),
sondern der Kraft (ôvva/utç) nach besessen. Der Heilige Geist, seinerseits,

ist für Klemens das Licht, das aus der Weisheit kommt; er,
und nicht wie bei Aristobul die Weisheit selbst, hat den Platz einer
Fackel, die zur Erkenntnis führt. Wie das physische Licht, so wird
auch dieser Geist ohne sich selbst zu teilen verteilt. Das heisst, dass

wir hier im Zusammenhang mit der Idee der Einheit und Vielfalt des

Heiligen Geistes auch ein ähnliches Bild haben, wie das schon
erwähnte des Sohnes, der der Leuchter ist und durch die Protoktisten
als Flammen sein Licht ausstrahlt: hier ist der Sohn als Weisheit die
Quelle des Lichtes und der Geist das Licht selbst, das er unteilbar
verteilt. Dazu sei noch daran erinnert, dass während die anderen Engel
aus intelligiblem Feuer bestanden, das Wesen der Protoktisten in den

Excerpta als intelligibles Licht beschrieben war20. Auch die Rolle des

Geistes in der Beschauung wird hier von Klemens unterstrichen : er
ist es, der uns schon in diesem Leben zur Ruhe führt; er ist das

Licht, in dem wir alles beschauen (avvOecogéco) und erben (xkngovo-

uéa>) 21.

Noch mehr, die Vielfalt des Geistes steht auch mit der Siebenzahl
in Beziehung:

«Viele Schätze werden aber von dem einen Gott gespendet: die
einen werden durch das Gesetz, die anderen durch die Propheten
enthüllt; diese singen einstimmig mit dem Mund Gottes, jene mit
der Siebenzahl des Geistes (rov nvev/jiaxoç rfj énràòt) ; da der Herr aber
ein einziger ist, bleibt er durch all dies der gleiche Erzieher» (Paed. III,
12, 87, 4).

18 Über die spiritualistische Deutung des Sabbats und seine Beziehung
zum Tag des Herrn vgl. Daniélou, J., Bible et Liturgie, Paris 19512, 303-328;
333-354.

19 Vgl. Daniélou, Judéochristianisme, 219-226. ÙQxêyovoç kann eine
Andeutung dos Titels àgxr) (reshit) enthalten.

20 ET 12, 2-3; IKZ, 1965, 105.
21 Aristobul sprach nur von Beschauen (durch das Licht der Wahrheit),

nicht von Erben. Der höchsto Grad der Erbsehaft ist für Klemens der Seligkeit
gleich (vgl. Strom. VII, 2, 10, 1-2; IKZ, 1965, 110).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1,196« 3



— 34 —

Der Mund Gottes ist auch der Heilige Geist22. So wird hier der
Geist mit dem Gesetz und den Propheten in Verbindung gebracht,
und zwar als einziger und siebenfacher. Noch in einer anderen Stelle
des Erziehers kommt die Mehrzahl des Geistes vor, als er die Frauen
ermahnt :

«Zuvörderst ist die vorzügliche Schönheit die Schönheit der
Seele, wie ich schon oft hervorhob, wenn nämlich die Seele mit dem

Heiligen Geist geschmückt ist und durch sein Wehen mit den von
ihm stammenden glänzenden Kleinodien begabt wird, mit Gerechtigkeit,

Klugheit, Tapferkeit, Enthaltsamkeit, Liebe zum Guten und
Schamhaftigkeit» (Paed.III, 11, 64, 1).

Aus dem Geist kommen die vier platonischen Kardinaltugenden
hervor, dazu noch die Liebe zum Guten und die Schamhaftigkeit.
Mit dem Geist selbst bilden sie wieder die Siebenzahl; aber es ist
schwer zu wissen, ob das zufällig oder gewollt ist.

Dass die Vielfalt des Geistes auch als Engelgruppe gedacht
werden kann, zeigt ein Text der Adumbrationes, in dem gewisse
Engel Geist Christi genannt werden :

«De qua salute, inquit, exquisierunt et scrutati sunt prophetae, et
cetera quae sequuntur. Declarantur per haec cum sapientia locutos
esse prophetas, et Spiritum in eisChristi fuisse, secundumposessionem
et subiectionem Christi ; per Archangelos enim et propinquos angelos,

qui Christi vocantur Spiritus, operatur Dominus» (A.I.Petr. 1,

10-11).
Der Geist, der in den Propheten war, heisst hier Geist Christi dem

Besitz und der Unterordnung nach, das heisst, er ist ihm untergeordnet
und ist von ihm besessen. Er befindet sich also auf der unmittelbar
darunterstehenden Stufe. Der Satz qui Christi vocantur Spiritus
scheint sich seinerseits nur auf die propinquos angelos und nicht auf
die Erzengel zu beziehen. Es handelt sich um Engel, die entweder
Christus oder (weniger wahrscheinlich) den Erzengeln unmittelbar
benachbart sind ; sie scheinen also identisch mit den Protoktisten zu
sein, die gerade auf der Stufe zwischen dem Sohn und den Erzengeln

22 Vgl. Protrept. VIII, 9, 82, 1 : « tò yàg aró/ua xvgiov », rò äyiov nvsvua « èkâ-
Xrjaev raiha» (Is 1. 20). Wie andere Anthropomorphismen, ist der Mund Gottes
nach Klemens allegorisch zu verstehen (Strom. V, 11, 68, 3).

Schliitz, Sieben Gaben, 11, gibt eine andere Auslegung des Textes, der
für ihn die zeitlich aufeinanderfolgenden Formen der Offenbarung zeigt:
Gesetz - Propheten - Christus - Heiliger Geist. Er gibt aber keinen Beweis
für seine Meinung, dass der Mund Gottes Christus sei.



— 35 —

stehen. Das heisst, dass hier die Protoktisten Geist Christi genannt
werden23.

Aber nicht nur werden Engel Geist genannt ; auch der Geist wird
als engelhaft bezeichnet :

« Si iusti estis, propter iustitiam patimini, sicut et Christus pro
iustitia passus est. Beati, inquit, quoniam qui est eius honoris et fvir-
tutisj2i Dei Spiritus super vos requiescit. Hie possessivum eius et
angelicum Spiritum significat» (A.I.Petr.4, 14).

Qui est eius honoris meint, dass der engelhafte Geist rfjç ôoÇnç rov
©eov ist25, d.h., dass es sich ohne Zweifel um den Heiligen Geist
handelt und nicht um einen niedrigeren Engel, der Geist im
abgeschwächten Sinn genannt würde.

Weiter spricht auch Klemens von einer Engelgruppe, die
virtutes (ôvvâ/ietç) genannt werden, und durch ihre Einheit den Namen
Gottes tragen ; sie scheinen dieselben Protoktisten zu sein :

« Virtutes autem significat sanetos angelos. Proinde etiam cum
dicit a dextris Dei eosdem ipsos dicit, propter aequalitatem et simili-
tudinem angelicarum sanetarumque virtutum quae uno nominantur
nomino Dei» (A. Jud. 24).

Es ist leicht, hier dieGleichheitund Ähnlichkeit (laorrjç xat ôfioiàrvç)
zu erkennen, die die Protoktisten in den Excerpta hatten (ET 10, 3).
Klemens vergleicht hier den Wortlaut von Mk. 14, 62 Mt.26, 64

(êx ôeÇtcov rfjç ovvdp,ea>ç) mit dem von Ag. 7, 56 (èx ôeÇtcov rov 0eov)26

23 Zahn, Forschungen, III, 98 sieht hier niedrigere Wesen, die «Christi
Geister oder Christi Geist» genannt werden und sich von dem eigentlichen
Heiligen Geist unterscheiden. So auch Orbe, Unción, 487 Anm. 11. Dazu sei

gemerkt: a) Spiritus scheint hier Singular zu sein, da es sich auf das zwei
Zeilen vorher stehende Spiritum bezieht ; b) Zahn (und nach ihm auch Kretschmar,

Trinitätstheologie, 71 Anm. 2) legt einen zu grossen Wert auf das aequi voce
von A I. Joh. 2, 1. Wie wir es gezeigt haben (IKZ, 1965, 118 Anm. 17), wird da
nur gesagt, dass die niederen Engel und Erzengel dieselben Eigennamen wie die
Protoktisten haben, nicht dass alle göttlichenTitel auch den Engeln zukommen.

24 virtutis wird im Kommentar nicht ausgelegt. In Strom. IV, 7, 47, 4

zitiert Klemens denselben Text ohne den Zusatz fiwduecoi;. Es scheint sich also
um einen Zusatz des Übersetzers zur Anpassung an den lateinischen Schrifttext

zu handeln. La. stimmt die Schriftübersetzung der Adumbrationes mit
dem im 5./6. Jahrh. verbreiteten, auch von Cassiodor belegten Text T überein
(z.B. I. Petr. 1, 12 in quem ist eine typische T-Lesart). Vgl. Vetus Latina, ed.
Beuron zur Stelle und W. Thiele, Die lateinischen Texte des 1. Petrusbriefes,
Freiburg 1965, 89-95.

25 Klemens hatte hier ohne Zweifel ryç ôo(t]Ç. Im Zitat steht honoris
aber im Kommentar gloria bzw. gloria honorabilis. Vgl. auch Zahn, Forschungen

III, 95 Anm. 11.
26 Lk. 22, 69 verschmelzt beide Texte, so wie auch die lateinische Vulgata

bei Mt.



— 36 —

und leitet davon die Gleichheit der zweiten Glieder ab. Gott und
ôvvautç meinen also in diesen Texten dasselbe ; aber anstatt des Singulars

spricht er von ovvàfieiç im Plural, was nicht ohne Bedeutung ist.
Wenn nämlich der Menschensohn an der Rechten der Kraft21 sitzen
soll, dann sollte er neben sich selbst sitzen, da für Klemens der Logos
auch die Kraft Gottes ist28 ; aber wenn er an der Rechten der
(erstgeschaffenen) Kräfte sitzt, bedeutet das, dass er an der Rechten des

Heiligen Geistes Gottes sitzt. Diese Kräfte werden hier âytoi äyyeXot

genannt. Durch ihre Gleichheit und Ähnlichkeit tragen sie einen
einzigen Namen, nämlich Gott, was auch für ihre Gleichheit mit dem

Heiligen Geist spricht.
Dass die virtutes die Protoktisten sind, kommt auch in zwei

anderen Texten deutlich hervor. So sagt er, von Christus sprechend :

«Subiectis sibi angelis, qui sunt primus ordo profectus; et sub-
ditis potestatibus, qui sunt seeundi ordinis ; subditis quoque virtutibus,
qui ad tertium ordinem pertinere declarantur» (A. I. Petr. 3,22).

Die Ordnungen (ràÇetç) sind die Stufen des Fortschrittes; sie

werden von unten nach oben aufgezählt, da der Fortschritt eine

Bewegung in diese Richtung ist. Die Engel stehen also auf der unteren
Stufe, die êÇovolat (d.h. die Erzengel)29 auf der zweiten und auf der
obersten die ôvvduetç ; aber diese letzte ist gerade in den Excerpta die
Stelle der Protoktisten. Noch ausdrücklicher in den Eclogae werden
sie Kräfte genannt :

«Denn es gibt nach dem Apostel die Protoktisten, in der
erhabenen Wiederherstellung stehend ; die die Throne seien, auch wohl
wenn die Protoktisten Kräfte (ovvâfxeiç) sind, durch das Ruhen Gottes
in ihnen, wie auch in den Gläubigen. Jeder hat nämlich nach seinem

eigenen Fortschritt eine entsprechende Gnosis von Gott; in welcher
Gnosis Gott ruht, während die, die die Kenntnis erlangt haben,
durch die Gnosis ewig werden» (EP 57,1-2).

Der Text beruht auf zwei paulinisohen Stellen, die Klemens
miteinander vergleicht: Kol. 1,15-16 und Eph. 1,20-21. Im höchsten

27 Nach Strom. V, 11, 71, 4 sind « Gestalt, Bewegung, Stand, Thron, Ort,
Rechte oder Linke des Vaters aller Dinge überhaupt nicht denkbar, obwohl
auch davon geschrieben steht ; aber was ein jedes von diesen Dingen anzeigen
will, wird an seinem Orte gezeigt werden », d. h. sie sind symbolisch auszulegen.
Vgl. oben Anm. 22.

28 grp 42; 12, 3 ; vgl. auch 10, 3 mit der Auslogimg von Sagnard, Extraits,
79 Anm. 2:

29 Vgl. EP 57, 4-5; IKZ, 1965, 108-109.



— 37 —

Grad des Fortschrittes30 gibt es nach Paulus die Erstgeschaffenen :

Kol. 1,15-16 sagt nämlich, dass Christus der Erstgeborene (ngcororoxoç)
der ganzen Schöpfung ist; alles ist in ihm geschaffen worden... seien es

Throne oder Herrschaften oder Obrigkeiten oder Gewalten. Nach dieser
Stelle kommen also die Throne als erste unter den Wesen, die durch
den Sohn geschaffen worden sind, sie sind also die Erstgeschaffenen.
Auf der anderen Seite gibt es eine ähnliche Liste in Eph. 1,2131: hoch

über alle Obrigkeit und Gewalt und Kraft und Herrschaft. Ein Vergleich
zwischen beiden Listen stellt fest, dass drei Glieder dieselben sind.
Das vierte sind in der ersten Liste die Throne, in der zweiten die
Kräfte. Daraus scheint Klemens die Gleichheit beider Namen zu
folgern. Nach diesem etwas sonderbaren aber doch nicht zu schlecht
fundierten Exkurs in der paulinisohen Angelologie hat es Klemens

nötig, den Namen Throne allegorisch zu interpretieren : für ihn gibt
es nämlich keinen wirklichen Thron Gottes32 und die Engel, die in der

jüdischen Lehre diesen Thron bildeten (Cherubim und Seraphim)
sind für ihn auch reine Symbole33. Übrigens, abgesehen von der

Möglichkeit, ihnen die Titel Kräfte und Erstgeschaffene zu geben,
entsprechen die paulinisohen Throne den ldementinischen Sieben

nicht.
Wir können jetzt auf eine Stelle zurückkommen, dessen

wichtigeren Teil wir schon zitiert haben :

«Et si quis, inquit, peceaverit, consolatorem habemus apud Patrem
Jesum Christum. Sicut enim apud Patrem consolator est pro nobis
Dominus, sie etiam consolator est quem post assumptionem suam
dignatus est mittero. Hae namque primitivae virtutes ac primo
creatae, immobiles exsistentes secundum substantiam et cum su-
biectis angelis et archangelis, cum quibus vocantur aequivoce, diver-
sas operationes efficiunt...» (A.I. Joh.2, i).

30 èv rfj t'ixgcf ànoxaraordaei, vgl. Eph. 1, 20: èv roîç ìnovgavioic.
31 Bald darauf zitiert Klemens diese Stolle, allerdings ohne die

Herrschaften (EP 57, 4, vgl. IKZ, 1965, 108).
32 Vgl. oben Anm. 27.
33 Vgl. Strom. Y, 6, 36, 3-4: «Doch deutet sie (die Bundeslado) dio Ruhe

an mit den lobpreisenden Geistern, welche dio Cherubim bezeichnen. Denn
niemals hätte der, welcher verbot, ein geschnitztes Bild zu machen, selbst eine
Bildsäule der heiligen Dingo verfertigt, noch existiort überhaupt ein zusammengesetztes

und sinnlich wahrnehmbares Lobewosen dieser Art im Himmol,
vielmehr ist das Antlitz ein Sinnbild der logischen Seele (vgl. ET 27, 3 ; IKZ, 1965,
106 f.), die Flügel aber bodeuten die Dienste und Wirkungen in der Höhe der
zur Rechton und zur Linken zugleich stehendon Kräfte, die Stimme aber die
dankbare Lobpreisung in beständigem Anschauen. » Es ist zu bemerkon, dass
in diesem Text die Kräfte òo!;óXoya nvevfiura genannt werdon.



— 38 —

Der Name nagâxXnroç wird hier dem Sohn und dem Heiligen
Geist gegeben, aber in verschiedenem Sinn : der doppelten Bedeutung
des griechischen Wortes entsprechend, ist der Sohn unser Anwalt vor
dem Vater, während der Geist als Tröster zu der Kirche gesandt
wird34. Primitivae virtutes ac primo creatae steht für ngcoroyovot öv-

vâfieiç xal ngmróxrtaroi35. Zahn (und unter seinem Einfluss ein grosser
Teil der späteren Kritik)36 sieht in diesen erstgeschaffenen Kräften den
Sohn und den Heiligen Geist, die im vorhergehenden Satz genannt
werden. Das hae namque ist das Bindeglied, das diese Auslegung
grammatikalisch als die richtige scheinen lässt. Aber auf der anderen Seite

sprechen eine Reihe von inneren Schwierigkeiten entschieden dagegen.

Erstens haben Sohn und Geist hier nichts Gemeinsames, was ihre
Benennung durch ein einziges Wort rechtfertigen würde. Wenn beide
den Namen nagàxXnroç tragen, handelt es sich um eine rein sprachliche

Gleichheit, wie wir es gesehen haben. Zweitens haben die hier
genannten Kräfte und ihre Wirkung (die in der schon zitierten Folge
des Stückes beschrieben wird)37 keinen besonderen Zug, der zu dem
Sohn passen könnte und im Gegenteil viele Ähnlichkeiten mit den
sieben Protoktisten: sie haben die Unbeweglichkeit der ovaia nach,
was an den vollkommenen Fortschritt erinnert, in den die Protoktisten
vom Anfang an eingesetzt worden sind (ET 10,4)38; sie tun die

êvégyetai in den Offenbarungen an Moses, Samuel, Elisa und die
anderen Propheten, und der Text betont dabei, dass es sich um
verschiedene Wirkungen handelt, was an ET 11,4 erinnert, wo jeder der

34 Vgl. A I Petr. 1,12;« Vobis enim, inquit, manifestata sunt per Spiritum
Sanctum, qui missus est, hoc est Paracletum, de quo Dominus dixit : nisi ego
abiero, Ute non veniet». Als Bezeichnung des Sohnes ist auf der anderen Soite
die Übersetzung der Vulgata (advocatum) richtiger als die des Übersetzers der
Adumbrationes (consolatorem).

35 Zahn, Forschungen III, 98.
36 Zahn, Forschungen III, 98; Loofs, F., Leitfaden der Dogmengeschichte,

Halle 19064, 169; Tixeront, Histoire des Dogmes, I, 19095, 270; Barbel, Christos
Angelos, 203; Kretschmar, Trinitätstheologie, 71 Anm. 2. Dagegen zitiert
Sagnard, Extraits, 77 Anm. 2, den Satz als sich auf die sieben Protoktisten
beziehend, allerdings ohne Besprechung der Frage.

37 Vgl. IKZ, 1965, 117 f.
38 Zahn übersieht diese Stelle und sagt den Sieben die Unbeweglichkeit

ab. Für ihn gleichen die sieben Protoktisten den Erzengeln, nach ET 10, 1.

(Dieser Text wird aber von Bunsen, Nock und Stählin als ergänzungsbedürftig
angesehon ; der Unterschied zwischen Erzengel und Protoktisten ist nach ET
12, 1 ; 27, 3 klar und wird heute fast einstimmig angenommen, vgl. Collomp,
Source de Clement, 24; Barbel, Christos Angelos, 200; Sagnard, Extraits, 77

Anm. 2; eine Ausnahme zeigt vielleicht Michl, Engelvorstellungen, 144.)
Über die abweichende Lehre der Eclogae vgl. IKZ, 1965, 109-112.



— 39 —

Erstgeschaffenen seine eigene Kraft und seine eigene (Heils-)Verwal-
tung hatte. Dazu kommt noch der Name ôvvd/neiç : wie wir es gesehen
haben, wenn bei Klemens die Rede von ovvd/jeiç als einer bestimmten
Engelklasse ist, handelt es sich um die sieben Protoktisten. Freilich
wird auch der Sohn an einigen Stellen ôvvautç genannt39, sogar auch

Engel40 und Erstgeschaffener41; aber nur im Singular und nie auf
derselben Ebene mit anderen Wesen, auch nicht mit dem Heiligen
Geist. Er ist die einzige èvvafuç des Vaters; durch diese besondere

Stellung kann er nicht zusammen mit anderen Wesen, denen der
Name ôvvâustç in einer anderen Weise zukommt, aufgezählt werden.
Dasselbe gilt auch für die Bezeichnungen als Engel und Erstgeschaffener.

Es wäre also sehr wunderlich, wenn Klemens in dieser einen
einzigen Stelle Sohn und Geist zusammen die erstgeschaffenen Kräfte
nennen würde, und ihnen die Wirkungen zuschreiben, die er sonst als

Werk der Protoktisten ansieht. Es muss also für die Auslegung des

Textes eine andere Lösung gefunden werden. Schon Westcott42

schlug vor, die ganze Stelle von hae namque bis audita est*3 als eine

Interpolation anzusehen. Dafür spricht, dass auch thematisch keine
Einheit mit den zwei ersten Sätzen besteht : Christus und der Geist
sind da in ihrer Funktion im Neuen Bund aufgeführt, während hier
den erstgeschaffenen Kräften verschiedene Wirkungen im Alten
Testament zugeschrieben werden. Westcott meinte, der ursprüngliche
Platz des Stückes sei A. Jud. 9 (wo auch die Rede von Michael ist) ;

es käme vor allem auch A.I.Petr. 1,10 in Frage (wo die Propheten
und die êvégyeia genannt werden). Es wäre aber auch möglich, dass

39 Vgl. oben Anm. 28.
40 Paed. I, 7, 59, l : « Früher nun hatte das altero Volk oinen älteren Bund,

und ein Gesetz erzog mit Furcht verbunden das Volk, und der Logos war ein
Engel (vgl. Ex. 3, 2) ; dem neuen und jungen Volk dagegen ist ein neuer und
junger Bund gegeben worden, und der Logos ist < Fleisch > geworden, und die
Furcht ist in Liebe umgewandelt, und jener geheimnisvolle Engel Jesus wird
geboren.

41 ET 20: «Denn das vor dem Morgenstern habe ich dich gezeugt (Ps. 110, 3)
verstehen wir von dem erstgeschaffenen Logos Gottes.» Im Kontext werden
Kol. 1, 16 und Eph. 4, 24 zitiert. In Strom. V, 14, 89, 4 wird die Weisheit
ngwróxrioroc genannt (vgl. Spr. 8, 22) ; sie ist für Klemens mit dem Sohn iden-
liscli.

42 Br. F. Westcott, Art. Clement of Alexandria, in The Dictionary of
Christian Biography, Literature, Sects and Doctrines (pubi. Waco-Smith), I,
London 1877, 564; wiedergedruckt in A Dictionary of Christian Biography
and Literature (ed. Wace-Piercy), London 1911, 180.

43 Vgl. IKZ, 1965, 117 f.



— 40 —

vor hae namque eine der Lücken entstanden wäre, die nach Zahn44 die
Zensur des Cassiodors verursacht haben soll. Oder vielleicht dass

das hae namque sich auf den zweiten consolator bezieht. Der Heilige
Geist wäre in diesem Fall gleichzeitig als Einheit und Vielfalt (durch
seine Gleichheit mit den sieben Protoktisten) gedacht.

Alle hier gegebenen Argumente deuten also in dieselbe Richtung,
nämlich dass die Erstgeschaffenen Engel (oder Kräfte) der siebenfache

Geist sind. Es handelt sich also um eine richtige «Engelpneu-
matologie», in der der Heilige Geist als eine Gruppe von sieben

Engeln gedacht wird, die die sieben Geister von Is. 11,1 f., die sieben

Augen von Zach. 4,2.10 und die sieben Flammen des Leuchters im
himmlischen Heiligtum sind. Trotz der Vielzahl und dem Namen
Engel wird er aber nicht zum Geschöpf erniedrigt. Das Verb xriCco

bedeutet ja vor Nizäa nicht unbedingt die creatio ex nihiloi'0 ; und in
der Meinung des Klemens schliesst die Tatsache, dass die Sieben auf
der obersten Stufe des Fortschrittes stehen, wo sie nicht zu der intelli-
giblen (vonroç), sondern zu der geistigen {nvevfiartxóc) Welt gehören,
dass sie sich der Schau Gottes erfreuen, und dass sie die Einheit haben,
durch die sie mit dem einen göttlichen Namen genannt werden, sie in
die Grenzen der Gottheit ein.

rV. Der Ursprung des Themas

Man kann sich die Frage stellen, woher diese klementinische
Auffassung stammt. Er spricht ja selbst im Zusammenhang mit
dieser von einer von ihm empfangenen Überlieferungx und das wird
noch dadurch bestätigt, dass die Lehre der Protoktisten besonders
in den Eclogae, Excerpta und Adumbrationes vorkommt, alles Werke,
in denen Klemens am meisten von früheren Quellen und Traditionen
abhängig ist.

Ohne Zweifel hat Klemens das Material, das er übernommen
hat, überarbeitet. Philosophische Züge, wie die subordinatianisch
geprägte Hierarchie der geistigen Wesen mit ihren festen Graden,
die unmittelbar einander benachbart und von der doppelten
Bewegung des Herabgehens und des Hinaufsteigens durchdrungen

44 Forschungen III, 136.
46 Vgl. Foerster, TWNT, III, 1024.
1 Vgl. Strom. V, 6, 35, 1 : ipaai de; Strom. VI, 7, 57, 5: naQciXrjrpauev vgl.

IKZ, 1965, 111). Collomp, Source de Clement, 41 ff. verbindet den ersten Text
mit den Strom. I, 5, 32, 4; I, 23, 153,1//154, 1 zitiorten,uiicrTai, dio er für
Judenchristen hält:



— 41 —

sind2, und wie das enge Verhältnis zwischen dem Bereich der
Erkenntnis und dem des Wesens, so dass jedem Grad der ontologischen
Vollkommenheit ein festes Mass an göttlicher Gnosis entspricht,
stammen gewiss von dem alexandrinischen Milieu. Der letzte wird
bei Origenes noch schärfer hervortreten, so dass das Übergewicht auf
der Erkenntnis liegen wird : für ihn würde der Sohn nicht Gott bleiben,
wenn er nicht in der ununterbrochenen Schau des väterlichen
Abgrundes verharren würde3.

Wir haben auch schon darauf hingewiesen, dass die Lehre von
der Körperlichkeit Gottes und ihre exegetische Begründung in
Mt. 5,8; 18,10 einer gemeinsamen Quelle der Excerpta und der
Pseudo-Klementinischen Homilien zuzuschreiben sind4. Einige sto-
isch-millenaristischen Elemente in den Eclogae dürften vielleicht aus
Pantänus stammen. Aber es handelt sich in beiden Fällen um Merkmale,

die am Rande des Systems stehen; über die eigentliche Lehre
der Protoktisten sind keine schriftlichen Einflüsse nachweisbar.

Die Hauptelemente dieser Lehre scheinen also einer mündlichen
Überlieferung anzugehören, dessen Ursprung im semitischen Boden
des Spätjudentums liegen mag. Dafür spricht zunächst die
Atmosphäre einer «Engeltheologie», in der sich alles irgendwie bewegt. Das

Eigentümliche dieser Vorstellung, die eines der Merkmale der
judenchristlichen Theologie ist, ist, dass die obersten Engel auch Aspekte
der Gottheit verkörpern. In gnostizierenden Kreisen des Spätjudentums

entstand die Lehre der Kräfte Gottes, die zugleich Engel (Cherubim,

Seraphim und Engel der Präsenz) und göttliche Eigenschaften
oder Namen waren (Weisheit, Vorsehung, Kraft, Adonai, Elohim,
Jao usw.). Im schwebenden Zustand der semitischen Hypostasen
standen sie am Mittelweg zwischen abgegrenzten Personen und
blossen Personifizierungen. Sie waren eine Ausbreitung der Gottheit
zur Wirkung nach aussen, die am Ende dieser Wirkung resorbiert
werden sollte5. Wenn Klemens den Protoktisten den Namen Kräfte
gibt, dann tut er es gewiss im Sinne derselben Tradition6. Wir haben

2 Wie schon bemerkt (IKZ, 1965, 106, Anm. 11), eine ähnliche Hierarchie
befindet sich bei Pseudo-Jamblicus, De myst.Aeg., II, 3 (Parthey, 70-72).
Der ldementinische Ursprung der stufenförmigen Hierarchie wird auch von
Casey, Excerpta, 30-33 und W.Völkor, Der wahre Gnostiker nach Clemens
Alexandrinus, TU 57, Berlin 1952, 399, Anm. 1, unterstrichen.

3 In Joh. 2, 2, 18 (GCS 55, 7 f.).
4 IKZ, 1965, 104, Anm. 7; 108, Anm. 19.
6 Vgl. Ch. Oeyen, Las Potencias de Dios en los dos primeros siglos cristianos,

Buenos Aires 1963, 5-7 ; 47, Anm. 151 ; für die religionsgeschichtlichen Aspekte



— 42 —

bei ihm die ganzen Merkmale der Kräfte-Lehre : es handelt sich um
die obersten Engel, die göttlichen Wirklichkeiten gleichen; sie werden

mit dem Namen Gottes genannt ; entsprechend den verschiedenen

Wirkungen sind sie sieben, und doch zugleich ein einziger Geist, was
einem schwebenden Personenbegriff entspricht7. Die Einheit und
Vielfalt passt auch in besonderer Weise zu der semitischen
Vorstellung des Heiligen Geistes, der vom Wesen her unfassbar und
multiplizierbar ist, fähig, in mehreren Formen zu erscheinen und
verschiedene Wirkungen auszuüben; er ist ein feuriger Wind (bzw.
Odem), eine Feuerflamme, die sich verteilen kann, ohne ihre Einheit
zu verlieren8.

Auch der Name Protoktisten zeigt einen semitischen Ursprung.
Das Wort selbst findet sich nirgendwo in derselben Form in der

griechischen Literatur9, ist also wahrscheinlich von Klemens selbst
oder von der von ihm benützten Überlieferung geprägt worden. Aber
sein Gegenwert findet sich in der von Hermas gebrauchten Wendung
ot Jigcoroi xrtaOévreç10. Eine rabbinische Schrift, die Pirqe des Rabbi

Eliezer, spricht von sieben Engeln, die am Anfang geschaffen worden

sind, und vor der Präsenz Gottes innerhalb des Vorhangs u im himm-

des Themas, R. Follet, Les aspects du Divin et des Dieux dans la Mésopotamie
antique, RScRel 38 (1952), 189 ff.

6 övvdßEi^ entspricht oft in dieser Lehre den §ebaoth des göttlichen
Namens Jahveh Sebaoth (vgl. Origenes, In Joh., 1, 31, 215; GCS 38, 23). Die
Übersetzung xvqioç (bzw. Ôeàç) rcöv ôvvdfiecov, in den LXX häufig in Ps. und
IL Kön., wird im Judenehristentum vor allen anderen bevorzugt (vgl.
Hermas, Vis. I, 3, 4; Justinus, Dial, 53, 6 Zach. 13, 17 ; 109, 3 Mich. 4, 4;
115, 1 Zach. 2, 12; 85, 1. 4 Ps. 24, 10; 29, 1; 36, 2. 5; Tertullian, Adv.
Marc, IV, 18, 4).

' Andere Beispiele dieses schwebenden Personenbegriffes sind der Messias,

der manchmal eine einzige Person und manchmal das ganze Volk ist ; die
Benennung des ganzen Volkes als Israel oder Jakob ; die Tochter von Sion ; usw.

9 In dieser Hinsicht besteht eine natürliche Beziehung zwischen dem
einzigen Geist, der am Pfingsttag in der Gestalt einer Flammenmehrzahl erschien,
und den sieben Flammen des einzigen Leuchters. Schon Kohlhofer hatte
in diese Richtung gezeigt (Die Einheit der Apokalypse, Freiburg i. Br. 1902,
40). Vgl. bei Tertullian die Begriffe von porlio und massa (Adv. Marc, IV,
18,4).

0 Collomp, Source de Clément, 22. Als Nebenwort und im Singular kommt
es einmal in einem von Suidas zitierten Fragment vor, wo Adam ngonaxriorov
äyaXua genannt wird (vgl. den Text bei Collomp, 44).

10 Vis. III, 4, 1. Es sind für Hermas die sechs Begleiter der Kirche, die in
vielen Zügen der präexistenton Weisheit ähnelt.

11 Im Traktat von den himmlischen Hallen stehen die Erzengel hinter dem
Vorhang unmittelbar vor Gott (vgl. Wünsche, Aus Israels Lehrhallen, III, 1

[1909], 46).



— 43 —

lischen Tempel stehen12. Dieselben werden in einer anderen Schrift
mit göttlichen Eigenschaften (middôt) identifiziert13. Die Verwandtschaft

mit der Auffassung des Klemens ist hier auffallend. Was die
hier gemeinte Idee betrifft, d.h. dass die Sieben vor allen anderen

Engeln entstanden, ist zu bemerken, dass eine im Spätjudentum
wurzelnde Tradition die sieben Engel der Präsenz als die ersten von
Gott geschaffenen Wesen betrachtet - es kommen dann der
Cherubim-Wagen an der zweiten Stelle und die beiden Seraphim an der
dritten14. Während die unzählbaren Engel am zweiten Tag geschaffen
worden sind15, scheinen diese oberen Ordnungen am Anfang, vor der

Schöpfung der materiellen Welt entstanden zu sein, um dann von
Gott als Mittelwesen im Sechs-Tage-Werk gebraucht zu werden16.

Das weitere Handeln der Protoktisten, das als Dienst (òtaxovia
bzw. Xeirovgyla) bezeichnet wird, hat sein Gegenstück darin, dass

die sieben Engel der Präsenz vor Gott als Diener stehen17 ; und dass

12 Pirqe Rabbi Eliezer, 4; ed. Warschau, 1879, S.7: «Und ein
Vorhang ist vor seinem Angesicht ausgebreitet und sieben Engel, die am Anfang
erschaffen worden sind, dienen vor seinem Angesicht innerhalb des Vorhangs,
und dieser wird Pargod (Vorhang, Verhüllung nagayavôiov) genannt.»

13 Aböl de Rabbi Natan, 37: «Sieben middôt dienen vor dem Thron der
Herrlichkeit: Weisheit, Recht und Gerechtigkeit, Gnade und Erbarmen,
Treue und Friede. » Vgl. auch 6 (abylonischer Talmud, Traktat) Chagiga, 12.

14 Vgl. Pirqe Rabbi Eliezer, 4; ed. Warschau, 7 f.; und das titellose
Traktat («Von dem Ursprung der Welt») von Nag Hammadi (ed. Pahor Labib,
152-154; Schenke TLZ, 1959, 251 f.). Es ist zu bemerken, dass der Titel
Erzengel als Benennung für die Sieben sich erst später allgemein durchgesetzt
hat. Für Klemens sind die Protoktisten (die sachlich von den sieben Engeln
der Präsenz stammen) und die Erzengel zwei verschiedene Gruppen (vgl. oben,
III.Teil, Anm. 38).

16 Pirqe R.Eliezer, 4; ed. Warschau, 7 : «Und die Engel, die am zweiten
Tag geschaffen worden sind, wenn sio durch sein Wort gesandt werden,
werden zu Geistern, und wenn sie vor seinem Angesicht dienen, werden zu
Feuerflammen, wie es geschrieben steht : Der seine Engel zu Geistern macht,
und seine Diener zu Feuerflammen» (Ps. 104, 4).

16 Vgl. Hermas, Vis. III, 1, 7 ; 3, 5 (Der Turm steht hier an der Stelle der
Welt) ; De centesima sexagesima tricesima,ed. Reitzenstein ZNTW 15(1914), 82,
215 ff. ; Monoimos der Araber in den Philosophoumena, VIII, 14 ; GCS 233, 20 ;

Daniélou, Judéochristianisme, 92.125.134.173.
17 In Pirqe R. Eliezer die Sieben dienen (sharat) vor Gott. Sharat

entspricht in den LXX den Wortgruppen òiaxovéio und Xeirovgyeio. Das Stehen vor
jemandem ist ausserdem für die semitische Mentalität Eigenschaft der Diener
(vgl. F.Nötscher, «Das Angesicht Gottes schauen» nach biblischer und
babylonischer Auffassung, Würzburg 1924, 83-119; Michl, Engelvorstellungen, 174
Anm. 4). Im titellosen Traktat von Nag Hammadi bokommt Sabaoth von der
oberen Weisheit die sieben Engel als öidxovoi. Wie bei Klemens, auch bei den
Gnostikern wird diese Funktion dem Heiligen Geist übertragen: dieser ist
ó ôidxovoç für die Basilidianer (ET 16,1 und gerade als Offenbarungsvermittler



— 44 —

jene den Sohn, Angesicht des Vaters schauen, kann seinen Ursprung
darin haben, dass diese innerhalb des Vorhangs vor Gottes Antlitz
stehen18.

Das ganze Thema verbindet sich auch mit gewissen exegetischen
Traditionen. So die schon zitierte Gleichsetzung der Sieben und der

paulinischen Throne19: class diese in Kol. 1,16 an der ersten Stelle
vorkommen, wird so ausgelegt, dass sie die Erstgeschaffenen sind20;
und ein Vergleich mit der Liste von Eph. 1, 20-21 ergibt die Gleichheit

zwischen ihnen und den Kräften. So auch die Benennung der
Protoktisten als Himmel, weil sie durch die Offenbarungen an die

Propheten den Ruhm Gottes erzählen, was mit einer besonderen
Auslegung von Ps. 18,2 zusammenhängt21. In beiden Fällen versteht
Klemens den Namen allegorisch, d.h. es handelt sich weder um die

Engel des Gottesthrons, noch um die sieben planetarischen Himmel,
sondern um die Gnosis, auf der Gott «sitzt», und um das Erzählen des

Ruhmes Gottes als Kennzeichen der «Himmel». Im Gegensatz dazu

waren in der Lehre der Kräfte Gottes diese Ausdrücke wörtlich
verstanden : ôvvâuetç waren sowohl die Thronengel als auch die Archonten

der planetarischen Himmel. Man kann hier vermuten, dass die

Exegese des Klemens auf eine Allegorisierung judenchristlicher
Traditionen zurückgeht22.

(Strom. II, 8, 36, 1). Für Markus den Gnostiker ist sogar dieser dienendo Geist
siebenfach (Irenäus, Adv. Haer., I, 14, 7). Vgl. auch ET 24, 1 und unsero
Auslegung oben, III.Teil, Anm. 12 und entsprechenden Text.

Der Ursprung der sieben bischöflichen Diakone in der alten Kirche
könnte mit diesem Thema in Beziehung stehen.

18 In Tob. 12, 15 haben sio «Zugang zu der Herrlichkeit des Herrn»; in
Pirqe R.Eliezer «dienen» sie «vor seinem Angesicht»; im titellosen Traktat
«stellten sie sich vor ihn (Sabaoth)». Dass nur die obersten Engol (bzw. die
sieben Geister) Gottes Angesicht sehen, wird dann auf christlichem Boden
in der Auslegung von Mt. 18, 10 vorausgesetzt (vgl. unten Anm. 37).

10 EP 57, 1-2. Vgl. oben, III. Teil, Anm. 30-33 und entsprechenden Text.
20 Vgl. Strom. VII, 13, 82, 5, wo anscheinend dioselbe Auslegung von

Kol. 1, 16 benutzt wird. Wie beim Zitat von Eph. 1, 21 in EP 57, 4, werden
auch hier die Herrschaften ausgelassen. Vgl. oben, III. Teil, Anm. 31.

21 Vgl. IKZ, 1965, 113-114 und Anm. 8-9. Für die Gleichsetzung der
Kräfte und der Himmel könnte auch EP 1, 1-4 zitiert werden. Hier sind aber
gnostische Lohren vorhanden (vgl. ET 81).

22 Für Ps. 18 lässt sich insbesondere eine schon Röm. 10, 18 belogto
exegetische Tradition feststellen. Die ursprünglieho Auslegung des Psalmes
seheint hier darin bestanden zu haben, dass die Kräfte dor sieben Himmel, als
Hypostasen zwischen Gott und den Propheten in den Offenbarungon wirkend,
den Ruhm Gottes bis zum Ende der Erde erzählt haben. Dazu passt die von
den Gnostikern bekannte Lehre, die die einzelnen Propheten mit oinem der
Archonten der planetarischen Himmel in Verbindung setzte (vgl. Irenäus,



— 45 —

Auch mit der typologischen Auslegung des Tempels, die eine der

Hauptbeschäftigungen der gnostizierenden Kreise des Spätjudentums

war, steht das klementinische Thema in Verbindung. Nach der

Zerstörung des Tempels wurde im Geiste der frühjüdischen Eschatologie

die alte Einheit zwischen dem Thron Gottes im Tempel und
seiner «eigentlichen» Wohnstatt im Himmel zerrissen, um nach dem
Schema Urbild-Abbild neugedacht zu werden. Die Entwicklung
dieser Tendenz in der nachexilischen Zeit führte dann zu einem
organisch aufgebauten System23. So wurde «der himmlische Thronsitz
Gottes im Allerheiligsten eines dem irdischen Abbild entsprechenden
himmlischen Tempels lokalisiert»24. Die Bundeslade war das Symbol
des himmlischen Gottesthrones25 ; die zwei goldenen Cherubim von
Ex. 25,18 ff. wurden mit den zwei Seraphim von Is. 6 identifiziert26 ;

der Vorhang (pargod) war die Grenze zwischen dem Bereich der

Adv. haer., I, 30, 11; I, 24, 2.5; Philosophoumena, VII, 28). Sekundär wären
dann die Himmel auch als die Patriarchen und Propheten, im christlichen
Bereich auch als die Apostel, verstanden worden. Schliesslich haben bei
Klemens die erstgoschaffenen Kräfte ihre Beziehung zu den sieben Himmeln
verloren, womit die Auslegung des Wortes Himmel zur reinen Allegorie wird.

Als weitere Benennungen der Protoktisten könnten auch Archonten
(Strom. VI, 7, 57, 3; VI, 16, 142, 4; IKZ, 1965, 111 f.) und Götter (Strom. VII,
10,56, 5; VII, 3, 13, 1;IKZ, 1965, 110 f.) genannt werden. Beide Namen stammen

aus dem Frühgnostizismus und stehen in Verbindung miteinander (vgl.
IKZ, 1965, 111, Anm. 31; Ps. Jamblicos, De myst., II, 3; Parthey, 70-71;
Collomp, Source de Clement, 45). In EP 56, 4-6 werden die Engel, die um die
Sonne stehen, Tage genannt. Es handelt sich um eine judenchristliche Lehre,
die die Archonten betrifft ; sie scheint aber dorn System der Protoktisten nicht
angepasst worden zu sein.

23 Vgl. z.B. b. Chagiga 12 b: «Im Himmel befindet sich Jerusalem,
der Tempel und ein gebauter Altar, und Michael, der grosse Fürst, steht und
opfert darauf.» Vgl. J.Maier, Vom Kultus zur Gnosis, Salzburg 1964, 106.123.
Richtig bemerkt Maier : « Es ist zu beachten, dass die einzelnen Elemente dieser
neuen Auffassung materialmässig sämtliche bereits in der alten Kultideologie
vorhanden waren, dass sie nur einer gewissen Neuinterpretation bedurften,

um innorhalb des neuen Welt- und Daseinsverständnisses der
Eschatologie... zu nouer Bedeutung zu gelangen.» Vgl. Follet, Aspects du Divin,
195 ff. Maier betont mit Recht, dass das Verhältnis Urbild-Abbild nicht
oberflächlich zu vorstehen ist. Zur Frago ist allerdings seine Untersuchung nicht
eingehend genug. Als Grund für dieses Verhältnis von Urbild und Abbild wird
im Judenchristentum Ex 25, 40 zitiert: Moses hätte auf dem Sinai die himmlische

Wohnstatt Gottes geschaut, und danach das Zeltheiligtum gebaut
(Ag. 7, 44; Hebr. 8, 5; Irenäus, Dem. apost., 9). Vgl. auch Y. Congar, Le
mystère du Temple, Paris 1958, 115 ff., 250 ff.; Bietenhard, Himmlische Welt,
123-137; Strack-Bill., III, 700-704.

24 Maier, Kultus, 127. Philo, de spec leg., I, 66.
25 Vgl. Maier, Kultus, 92, für den sich dieses Thema allerdings aus einem

Missverständnis entwickelt hat.
26 Philo, de Deo, 4-6.



— 46

Gottheit und dem des Geschöpfs27; der Weihrauch, das Gebet der
Gerechten, das die Dienstengel Gott als Opfer darbrachten28 ; der Eintritt

ins Paradieswar als Eintritt ins himmlischeHeiligtum dargestellt,
mit den entsprechenden kultischen Reinheitsvorschriften29 usw.

Innerhalb dieser bestimmten Tradition haben die sieben
Protoktisten ihren Platz als die sieben Flammen des goldenen Leuchters,
der innerhalb des Vorhangs vor Gott stand. Die Symbolik des sieben -

armigen Leuchters scheint von Anfang an mit den sieben Planeten
in Verbindung zu stehen30. Ihre Beziehung zu dem siebenfachen
Geist kommt daher, dass der Leuchter im Spätjudentum den Messias

symbolisierte; dieser Auffassung liegt es nahe, die sieben Flammen
mit den sieben Geistern zu verbinden, die nach Is. 11,1 f. auf dem
Messias ruhen sollten 31. Ein weiteres Symbol des Messias wurde im
Grundstein des Tempels gesehen, auf dem nach Zach. 3,9 die sieben

Augen Gottes ruhen ; die Beziehung zum Leuchter war hier schon in
Zach. 4,2.10 gegeben 32. Die Apokalypsis des Johannes nimmt diese

ganze Thematik auf und verbindet sie mit den sieben Dienstengeln,
die er mit den sieben Geistern identifiziert33. Die Apokalypsis ist in
diesem Punkt der direkte Vorgänger der klementinischen
Auffassung34. Weitere Entwicklungen des Themas sind auch in der
frühen patristischen Literatur zu finden. Irenäus verbindet die sieben

Geister von Is. 11 (die er sieben Weisen des Dienstes nennt) mit den
sieben planetarischen Himmeln - ein Aspekt, der bei Klemens
verlorengegangen ist. Ihr Typus ist der goldene Leuchter35. Justinus

27 Vgl. Bietenhard, Himmlische Welt, 73 f.; Apok. 11, 19; Orbe, Unción,
559-568; Barbel, Christos Angelos, 290, Anm. 454.

28 ET 27, 2; vgl. Strom. VII, 6, 31, 8.
29 Maier, Kultus, 140.
30 Vgl. Kretschmar, Trinitätstheologie, 47, Anm. 4 für Philo und Flavius

Josephus; G. Dix, The seven Archangels and the seven Spirits, 28 (1926-27),
233-285.

31 Vgl. Hieronymus, Comm. in Zach., I, ad. 4, 2 ff. (PL 25, 1442); K.
Schlütz, Is. 11, 2 (Die sieben Gaben des Heiligen Geistes) in den ersten vier
christlichen Jahrhunderten, Münster i.W. 1932, 137.

32 Tanehuma Toledot, 20 (ed. Buber, 139; ed. Wien, 33); Hieronymus,
Comm. in Zach., I, ad. 3, 9; ad 4, 2 ff. (PL 25, 1439.1442).

33 Apok. 4, 5; 5, 6; 8, 2; 1, 12-20; 3, 1. Für diesen Punkt und die
patristischen Stellen der folgenden Anmerkungen, vgl. Oeyen, Potencias de Dios,
54 ff., dazu noch I Hen. 42.48.49; Kretschmar, Trinitätstheologie, 51 f.

34 Es gibt auch andere Zeichen einer Verwandtschaft zwischen der
Apokalypsis und den Protoktistenstellen bei Klemens, z. B. die tausendjährige
Periode in EP 57, 4-5; Apok. 2, 2-7; vgl. IKZ, 1965, 109.

35 Dem. apost., 9 (Froidevaux, SC, 44 f. ; vgl. die Verbesserungsvorschläge
des Herausgebers ebda., Anm. 1 und 4); 5 (SC, 34 f.); Kretschmar, Trinitätstheologie,

48.



— 47 —

nennt die sieben Geister «Kräfte des Heiligen Geistes» und lässt sie

in den Himmeln wohnen 36. Gleich wie Klemens, sieht Aphraates im
Leuchter ein Symbol des Kreuzes; die Engel dieser Kleinen von
Mt. 18,10 sind der Heilige Geist; auch die sieben Augen von Zach. 3,9
sind die sieben Wirkungen desselben Geistes37.

Dieser schnelle Überblick genügt zu zeigen, dass wir es bei der
klementinischen Protoktistenlehre mit einer frühchristlichen Engel-
pneumatologie zu tun haben, die in der theologisch-exegetischen
Welt des Judenchristentums eingewurzelt war. Wie viele andere

Züge der frühchristlichen Trinitätslehre, hatte auch dieses Thema
seinen Ursprung in der Kräfte-Lehre des Spätjudentums. Unter den

in Frage kommenden Kräften hat der Alexandriner nur die sieben

Engel der Präsenz beibehalten; die mythischen Wesen des
Gottesthrones (Cherubim, Seraphim, manchmal auch Ophanim oder Gal-

galim) werden von ihm ausgelassen und ihre Eigenschaften gelegentlich

den Protoktisten zugeschrieben.
Zuletzt eine Bemerkung über die Bedeutung des Themas für die

spätere Geschichte der Trinitätslehre: wenn die klementinischen
Protoktisten und der Heilige Geist identisch sind, dann hat die

Behauptung des Origenes, dass der Heilige Geist das erste vom Vater
durch den Sohn (ànò rov LFargàç ôtà rov Yiov) geschaffene Wesen ist, in
Klemens seine Vorstufe. Denn die Sieben sind für ihn die ersten, die

von Anfang an von Gott durch den Sohn (nagà rov 0eov òtà rov Yiov)
das Werden und die Vollkommenheit erlangt haben (ET 10,4; vgl.
11,4). Die Wurzeln der berühmten trinitarischen Formel ex Patre per
Filium reichen also über die Theologie des Heiligen Geistes bei
Klemens von Alexandria bis in die jüdische Lehre der sieben

erstgeschaffenen Engel bzw. Kräfte zurück.
Bonn. Christian Oeyen

36 Dial., 87 f.; 85. Vgl. auch 29, 1; 36, 2.5; 65, 6; 72, 1 ; 85, 1.4; 109, 3;
115, 1.

37 Horn., 1,8; VI, 15 (Bert, TU 8.76). Zu Mt. 18,10 vgl. Markus der Gno-
stiker bei Irenäus, Adv. haer., I, 13, 3.6; I, 14, 1.


	Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien [Fortsetzung]

