
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 4

Artikel: Zu den anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen

Autor: Kemp, E. W. / Kok, M. / Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193 —

Zu den

anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen

Der Zeitpunkt scheint uns gekommen zu sein, dass wir im folgenden

einige Dokumente publizieren, die aufschlussreich sind für die

Stellungnahme der altkatholischen Kirche und Theologie zu den

anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen. Wichtig ist vor
allem das Ende 1964 dem Erzbischof von Canterbury, Dr. A. M. Ramsey,

zugestellte Memorandum der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz. Um die durch dieses Dokument aufgeworfenen
Fragen abzuklären, hatte Canon Dr.E.W.Kemp am 5.Februar 1965

eine Besprechung mit dem Erzbischof von Utrecht, Dr. A. Rinkel,
und dem Bischof von Deventer, P. J. Jans. Einen ausführlichen
Bericht über diese Konferenz legte Kemp dem Erzbischof von Canterbury

und dem gemeinsamen Komitee der beiden Konvokationen von
Canterbury und York vor. Da es sich dabei zeigte, dass zwischen den

anglikanischen und altkatholischen Gesprächspartnern nicht
unwesentliche Unklarheiten bestanden, regte Canon Kemp die
Einberufung einer anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz an.
Sie sollte die Verhandlungen nicht weiterführen, sondern der besseren

gegenseitigen Information dienen. Die Konferenz tagte vom 10. bis
13. Juli 1966 in Oxford unter der Leitung des Bischofs von Oxford,
Or. H. Carpenter. An ihr wurden auch die Beziehungen der beiden
Kirchen zur römisch-katholischen und zur orthodoxen Kirche
besprochen. Das Hauptgewicht lag indessen auf der Aussprache über
die anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen. Diese
Aussprache wurde eingeleitet durch Referate von Canon E.W. Kemp und
Prof.M.Kok, die wir im folgenden zum Abdruck bringen. Dem
englischen Originaltext lassen wir eine deutsche Übersetzung folgen, die
in freundlicher Weise Pfarrer E.W.Heese besorgt hat. In einem
Schlussabschnitt gestatten wir uns, zum ganzen Problem einige
Erwägungen grundsätzlich-theologischer Art anzustellen, die für die
Abfassung des IBC-Memos mitbestimmend waren*.

* Anmerkung: Über die anglikanisch-mothodistischen Unionsvorhand-
lungon lagen uns folgende Berichte und Darstellungen vor:
Conversations betwoon The Church of England and The Methodist Church.

An Interim Statement. 1958, London S.P.C. K.
Conversations botweon The Church of England and Tho Methodist Church.

19()3, The Epworth Press,
fhe Anglican-Mothodist Conversations. A Comment from Within. Eric Wald-

ram Kemp. 1964, London. Oxford University Press.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, I960. 14



— 194 —

Memorandum der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz

Anglican-Methodist-Conversations

The International Old Catholic Bishops' Conference (IBC)
welcomes with great joy and gratitude every effort to closer relations and
reunion of the christian churches, whether the latter wish to be
considered solely as of early christian origin, or place themselves in the

category of a kind of ' reformation ', which has taken place during the

course of church-history, while considering their ties with christian

antiquity as not having been interrupted.
The IBC also sees the negotiations between the Church of England

and the Methodist Church in England, laid down in the '

Conversations between the Church ofEngland and the Methodist Church '

as such an effort, which ' Conversations ' culminate in a proposal for
the unification of the two churches by way of two stages, introduced

by a 'Service of Reconciliation'.

The IBC admits that its knowledge of the Methodist Church in
England is solely based on what has been set forth in the Report of
the Conversations. On these grounds the IBC finds that Methodism
was at first a revival movement within the boundaries of the Church
of England, which however afterwards broke away from her and
proceeded to set up its own congregations. Though Methodism, according

to its principles of a free revival movement, did not in itself have

a need for a churchorder including well defined ministries and ordinations,

it has nevertheless accepted and developed them, but entirely
after its own free conception, which wished to contrast clearly with
the conception of the Church ofEngland as to that and which wished

to bear a lasting character of not being essential and not exclusive
with regard to the individual believer.

In the view of the Catholic Church outside England, who
considers and acknowledges the Church of England to be the genuine
Catholic Church on this island, representing there the one, holy»

catholic and apostolic Church of Christ and his Apostles, the move'
ment of Methodism might be seen as a schism within the Church ot

England. This means that according to the view of the Cathohc

Relations between The Church of England and The Methodist Church. I960-
Church House, Westminster S.W. 1.

Protokoll der Convocations of Canterbury and York vom 18. Mai 1965.



— 195 —

Church outside England the schism would be removed as soon as the
Church of England and the Methodist fellowship, originating from it
should have found a way by which the breach was overbridged and
healed and unity was restored by the coming-back of the aberrated
Methodist brothers into the mother-church.

It appears however, that the Church of England does not wish
to see the church of the Methodists as being in schism, but as a sister-
church of equal merit, closely related with her and with whom she

therefore wishes to arrive at a relationship of intercommunion or full
communion and on the strength of that subsequently to corporative
unity.

Here now, however, the differences occur that have at one time
led to the breach and that have consolidated and widened that breach
since then. The object of the present 'conversations' is to clear away
these differences or to somehow neutralise them in a mutual
accommodating spirit.

If the IBC has so far understood the intentions and purposes of
the ' conversations ' and the procedures proposed in them correctly,
then it would first of all like to recall to mind the Bonn Agreement of
1931, which in such a felicitous way settles the relations between

Anglicans and Old Catholics. The IBC still regards as its essential

point the recognition of each other's catholicity, out of which results
the complete communio in sacramente.

When now, moreover, two churches become one and thus also

the 'independency', still in existence between Anglicans and Old
Catholics, disappears there, an organic unity becomes necessary,
which among other things will have to reveal itself in one structure
of church-order.

Here now lies the ' crux ' of the cause for the IBC. Church-order
is not merely a form of ecclesiastical organisation, but it is a heritage
of old, rooted in the Church's doctrine. It will be clear that here the
question of episcopacy and of the priesthood presents itself and is at
stake. The IBC finds indeed that this is being confirmed by the many
contradictory views that have made themselves known since the
publication of the 'conversations'. In this the IBC is most strongly
impressed by the observations of A Dissident View', published by a

minority of the Methodist Commission. Though the IBC does not in
the least agree with these views, they give it a clear insight into the
fact that the Conversations have not or at least not yet reached the
level on which these essentially dissenting views should be overcome



— 196 —

and cleared away. These essential differences are therefore still in
existence and are being carried along in a stronger or lesser degree in
the efforts and steps to reunion.

This is quite clear to the IBC from the ' Service of Reconciliation
' in which, it is true, with honest piety and faith and with prudent

wisdom, an inner reunion is left to God, but in which and after which
the certainty about the 'Unity of the Spirit' (Eph. 4:3) is not established

without doubt.
The IBC bases its opinion about this lasting uncertainty and

with that its doubts about the sufficiency of the ' Service of
Reconciliation ' on the following points :

a) There is no agreement with regard to the meaning, the value and

the contents of the priesthood.

b) There is no agreement with regard to the absolute necessity, the
indispensability of 'episcopacy ' as the form of church-structure.

c) There is, consciously and purposely, no unanimity in the answer
to the question as to what is the office of the bishop in the
Universal Church of God, that is in the una, sancta, catholica et

apostolica.

The IBC recalls that on the Old Catholic side the orders of the

Anglican Church were in former times acknowledged as real, authentic

and valid, as sound and fully catholic on the ground of the
certainty that the apostolic succession has really been preserved and

that the ordinations/consecrations take place with the laying-on of
hands to impart the grace, the power and the commission of the
ministry under the invocation of the Holy Spirit. In other words at every
ordination and consecration that which the apostles and their successors

meant and did from the very first, takes place. And furthermore
that the episcopate can never exist in itself but that it is part and

parcel of all the principles that together account for the catholicity
of the Church.

The IBC considers, with the church of the first fifteen centuries,
the Episcopate (in its unity with presbyterate and diaconate) as being
of divine right, as much as Holy Scripture, the régula fidei and the

sacraments, and therefore as a live function of the church and of i*s

catholicity. Thus anchored in the divine founding-will and in the

being of the church, the Episcopate is necessary and indispensable
for the continuation of the church. Therefore the IBC deems the

acceptance of the ministry of the church in its three-fold form and



— 197 —

in the sense in which the church has generally known and recognised
it since the second century, as strictly necessary to unity as the
acceptance of the Scriptures as prima régula fidei, of the symbols of
the early church and of the sacraments. It is this decision that has to
be accepted and not some later interpretation of ' episcopacy ', which
as a more or less isolated form of church-government may or may not
be 'taken into the system'.

In the manus impositio of the ' Service of Reconciliation ' the
IBC does not see a conclusive guarantee, because here it is only
supposed that, by the imposition of hands from the one side, God will
grant to the other side what it 'might' be lacking, while this
deficiency is unsufficiently described and recognised. It is therefore
possible that the laying-on of hands, performed from the Anglican side,
on the one hand may be seen as an ordination to the priesthood, but
it leaves the possibility for the receiving Methodist to be convinced
that in 'his' ministry he already possessed and possesses this priesthood

and that in the laying-on of hands he only receives the authority
to exercise 'his' priesthood or ministry in the other church as well.
On the other hand it remains completely obscure to the IBC what
an imposition of hands, performed by Methodists to an Anglican
minister, be it bishop or priest, could possibly give. It won't do to
consider gifts of prophetic or dynamic power and spirituality as sole

privileges of the Methodist ministry. Also, according to the New
Testament, the office of prophet is never translated by the laying-on
of hands but is always understood as directly given by the Holy
Spirit. Therefore, in this case the laying-on ofhands can mean nothing
more than a legitimation, a form of conferring jurisdiction and

authority.
In this connection the IBC does not deem it right to lay things

mto the hand of God as long as both sides are not perfectly at one
as to the contents and the purpose of what is asked for in prayer and
what is meant to be defined and effectuated by their own sacral act
m praying thus.

The IBC is convinced that there are more points that could be

mentioned as undecided questions but wishes to leave it at this.
In concluding it would like to express the thought that the

conversations may not yet be called completed in the sense that every
ambiguity would be removed and that therefore a procedure as pro-
Posed in the 'Service of Reconciliation' cannot lead to the much
desired unity.



— 198 —

The IBC considers a decision in the matter at this stage of the
Conversations also premature in that it would build up a serious
obstruction in the way of the negotations that are being carried on
with the Orthodox by both Anglicans and Old Catholics.

Anglikanisch-Methodistische Besprechungen

Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz begrüsst mit grosser
Freudo und Dankbarkeit jede Bemühung um engere Beziehungen und

Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, ob nun letztere allein als von
frühchristlichem Ursprung betrachtet zu werden wünschen oder ob sie sich in
die Kategorie einer Art von «Reformation» einreihen, die im Laufe der
Kirchengeschichte stattgefunden hat, wobei sie ihre Bande mit dorn christlichen
Altertum als nicht unterbrochen ansehen.

Die IBK sieht auch die Verhandlungen zwischen der Kirche von England
und dor Methodistenkirche in England, niedergelegt in dem Bericht
«Besprechungen zwischen der Kirche von England und der Methodistonkirche»
(erschienen 1963), als eine derartige Bemühung an, welche «Besprechungen»
in einem Vorschlag zur Vereinigung der beidon Kirchen in zwei Abschnitten,
die durch einen «Rekonziliationsgottesdienst» eingeleitet werden, gipfeln.

Die IBK gibt zu, dass ihre Kenntnis der Mothodistenkirche in England
allein auf dorn beruht, was in dem Bericht über die Besprechungen erörtert
worden ist. Aus diesen Gründen findet die IBK, dass der Methodismus zuerst
eine Erweckungsbewogung innerhalb der Grenzen der Kirche von England
war, die sich jedoch später von ihr trennte und daran ging, ihre eigenen
Gemeinden aufzubauen. Obwohl der Methodismus nach seinen Prinzipien einor
freien Erweckungsbewogung an und für sich oine Kirchenordnung einschliesslich

genau definierter Ämter und Weihen nicht nötig hatte, so hat er sie
nichtsdestoweniger angenommen und entwickelt, jedoch gänzlich nach seiner eigenen

freien Konzeption, die sich von der Auffassung der Kirche von England
in dieser Sache klar abheben und einen bleibenden Charakter des Nichtwesentlich-

und Nichtausschiiesslichseins hinsichtlich des einzelnen Gläubigen tragen
wollte.

Nach Ansicht dor Katholischen Kirche ausserhalb Englands, welche die
Kirche von England als die echte katholische Kirche auf dieser Insel ansieht
und anerkennt, als die dortige Repräsentantin der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche Christi, könnte die Bewegung des Methodismus als
ein Schisma innerhalb der Kircho von England angesehen werden. Das bedeutet,

dass nach Ansicht der Katholischen Kirche ausserhalb Englands das
Schisma aufgehoben würde, sobald als die Kirche von England und dio von
ihr stammende methodistischo Gemeinschaft einon Weg gefunden hätten, auf
dem der Bruch überbrückt und geheilt und die Einheit wiederhergestellt würde
durch die Rückkehr der verirrten methodistischen Brüder in die Mutterkirch0'

Es zeigt sich jedoch, dass die Kirche von England die Kirche der Methodisten

nicht als im Schisma befindlich ansehen möchte, sondern als eine
Schwesterkirche von gleichem Wert, eng mit ihr verbunden, mit der sie darülu
zu einer Beziehung von Interkommunion oder voller kirchlicher Gemeinschan
und kraft dessen letztlich zu korporativer Einheit gelangen möchte.

An diesem Punkt jedoch zeigen sich die Differenzen, die einstmals zum
Bruch geführt und die diesen Bruch seitdem verfestigt und erweitert habeU'
Das Ziel der gegenwärtigen «Besprechungen» ist es, diese Differenzen zu k'a'
ren oder sie in einem sich gegenseitig angleichenden Geist irgendwie zu neu'
tralisieren.

Wenn die IBK die Absich ton und den Zweck der Besprechungen und *®
in ihnen vorgeschlagenen Massnahmen soweit richtig verstanden hat, möcht
sie zu allererst das Bonner Abkommen von 1931 in Erinnerung rufen, welche



— 199 —

die Beziehungen zwischen Altkatholiken und Anglikanern auf so glückliche
Weise regelt. Die IBK betrachtet noch immer als dessen wesentlichen Punkt
die Anerkennung der Katholizität des anderen, woraus die volle communio
in sacramentis hervorgeht.

Wenn nun überdies zwei Kirchen eins werden und auf diese Weise auch
die «Unabhängigkeit», wie sie noch immer zwischen Anglikanern und
Altkatholiken existiert, verschwindet, so wird eine organische Einheit notwendig,
die sich unter anderem in einer Struktur der Kirchenordnung zu zeigen haben
wird.

Hier nun liegt für die IBK die « crux » der Angelegenheit. Kirchenordnung
ist nicht nur eine Form der kirchlichen Organisation, sondern sie ist ein altes
Erbe, das in der Lehre der Kirche verwurzelt ist. Es ist klar, dass sich hier die
Frage des Episkopats und des Priestertums aufdrängt und zur Verhandlung
steht. Die IBK findet, dass dies durch die vielen sich widersprechenden
Ansichten bestätigt wird, die sich soit dor Veröffentlichung der «Besprechungen»
gezeigt haben. Die IBK ist äusserst stark beeindruckt durch die Bemerkungen
einer «Abweichenden Ansicht», dio von einer Minderheit der methodistischen
Kommission veröffentlicht wurde. Obwohl die IBK nicht im geringsten mit
diesen Ansichten übereinstimmt, so geben sie ihr jedoch eino klare Einsicht
in die Tatsache, dass die Besprechungen nicht oder wenigstens noch nicht die
Ebene erreicht habon, auf der diese wesentlich voneinander abweichenden
Ansichten überwunden oder geklärt werden sollten. Diese wesentlichen
Differenzen existieron daher immer noch und werden in stärkerem oder geringerem

Grade in den Bemühungen und Schritten zur Wiedervereinigung
weitergeführt.

Dies ist der IBK ganz deutlich goworden aus dem «Rekonziliations-
gottesdienst », in welchem zwar mit ehrlicher Frömmigkeit und Glauben und
rnit kluger Weisheit eine innere Wiedervereinigung Gott überlassen wird, aber
m welchem unii nach welchem eine Gcwissheit über die «Einigkeit des Geistes »

(Eph. 4, 3) doch nicht ohne Zweifel horgostellt wird.
Die IBK gründet ihre Meinung über diese offenkundig bleibende Un-

gewissheit und damit ihre Zweifel an der Sufnzienz des «Rekonziliationsgottes-
dienstes» auf folgonde Erwägungen:

a) Es gibt keine Übereinstimmung hinsichtlich der Bedeutung dos Wertes
und des Gehaltes des Priestertums.

b) Es gibt keine Übereinstimmung hinsichtlich der absoluten Notwendigkeit
und Unontbehrlichkeit des Episkopates als Form der Kirchenordnung.

c) Es gibt, bewusst und absichtlich, keine Einmütigkoit in der Antwort auf
die Frage, was das Amt des Bischofs in der universalen Kirche Gottes,
das heisst in der una, sancta, catholica et apostolica, sei.

Die IBK erinnert daran, dass von altkatholischer Seite die Weihen der
anglikanischen Kircho in früheren Zeiten als wirklich, authentisch und gültig,
als sicher und in vollem Sinn katholisch anerkannt wurden, auf Grund der
Gewissheit, dass dio apostolische Sukzession wirklich bewahrt worden ist und
dass dio Ordinationen unter Handauflegung stattfinden, um die Gnade, die
Vollmacht und don Auftrag des Amtes unter der Anrufung des Heiligen Geistes

mitzuteilen. Mit anderen Worten : bei jeder Ordination und Konsekration
findet das statt, was die Apostel und ihre Nachfolger von Anfang an meinten
Und taten. Und ferner, dass der Episkopat niemals in sich selbst bestehen kann,
Condom dass er ein Teil all der Prinzipien ist, die zusammen die Katholizität
der Kirche ausmachen.

Die IBK hält mit der Kirche der ersten fünfzehn Jahrhunderte dafür,
dass der Episkopat (in seiner Einheit mit dem Presbyterat und dem Diakonat)
göttlichen Rechtes ist, genau so wie die Heilige Schrift, die régula fidei und die
Sakramente, und dass er deshalb eine lebendige Funktion der Kirche und
««¦or Katholizität ist. So verankert im göttlichen Gründorwillen und im We-
s©n der Kirche, ist der Episkopat notwendig und unentbehrlich für das Woi-



— 200 —

terbestehen der Kirche. Deshalb beurteilt die IBK die Annahme des Amtes
der Kirche in seiner dreifachen Gestalt und in dem Sinn, in dem die Kirche
es allgemein seit dem zweiten Jahrhundert gekannt und anerkannt hat, als

genau so im strengen Sinn notwendig für die Einheit wie die Annahme der
Schrift als prima régula fidei, der Bekenntnisse der alten Kirche und der
Sakramente. Es ist diese Entscheidung, die angenommen werden muss, und nicht
eine spätere Deutung des «Episkopates», das als eine mehr oder wenigor
isolierte Form der Kirchenleitung «in das System» übernommen werden oder
auch nicht übernommen werden mag.

In der manus impositio des «Rekonziliationsgottesdienstes» sieht die
IBK nicht eine endgültige Garantie, weil hier nur angenommen wird, dass
Gott durch die Handauflegung von der einen Seite der anderen gewähren wird,
was ihr fehlen «möge», während dieser Mangel ungenügend beschrieben und
anerkannt wird. Es ist daher möglich, dass die Handauflegung, die von
anglikanischer Seite geschieht, einerseits als eine Weihe zum Priestertum
angesehen werden könnte, aber es lässt für den sie empfangenden Methodisten die
Möglichkeit, überzeugt zu sein, dass er in seinem Amt dieses Priestertum schon
besass und besitzt und dass er in der Handauflegung nur die Autorisation
empfängt, sein Priestertum oder Amt auch in der anderen Kirche auszuüben.
Andererseits bleibt es der IBK völlig vorborgen, was eine von Methodisten
ausgeführte Handauflegung einem anglikanischen Geistlichen, sei er Bischof
oder Priester, möglicherweise geben könnte. Es wäre nicht richtig, Gabon
prophetischer oder dynamischer Vollmacht und Spiritualität als alleinige
Privilegien des Methodistischen Amtes anzusehen. Auch wird nach dem Neuen
Testament das Amt des Propheten niemals durch Handauf legung übertragen,
sondern wird immer als direkte Gabe des Heiligen Geistes verstanden.
Deshalb kann in diesem Fall die Handauflegimg nicht mehr bedeuten als eine
Legitimation, eine Form der Übertragung von Jurisdiktion und Autorität.

In diesem Zusammenhang hält es die IBK nicht für richtig, alles in Gottes

Hand zu logon, so lange als beide Seiton nicht völlig eins sind hinsichtlich
des Inhalts und dos Zweckes dessen, worum man im Gebet bittet und was in
ihrem eigenen sakralen Akt eines derartigen Gebetes definiert und bewirk*
worden soll.

Die IBK ist überzeugt, dass noch mehr Punkte als unentschiedene Fragen

erwähnt worden könnten, aber sie möchte es dabei belassen.
Abschliessend möchte dio IBK den Gedanken ausdrücken, dass die

Besprechungen noch nicht abgeschlossen genannt werden mögen, in dem Sinn,
dass jede Mehrdeutigkeit entfernt wäre und dass daher ein Vorgehen, wie es

in dem «Rekonziliationsgottesdienst» vorgeschlagen ist, nicht zu der so sehr
ersehnten Einheit führen kann.

Die IBK hält eine Entscheidung in der Angelegenheit in diesem Stadium
der Besprechungen auch darum für verfrüht, weil sio ein ernstliches Hindernis

auf dem Weg der Verhandlungen, die mit den Orthodoxen sowohl von
Anglikanern wie von Altkatholiken geführt werden, schaffen würde.

The Anglican-Methodist Conversations

By E. W.Kemp

Introduction. In the summer of 1965 the Church of England and

the Methodist Church agreed that the plan of union proposed in the
1963 Report of the Conversations represents in broad outline the right
way forward They have set up a Joint Commission to work out the

plan in more detail, and also to consider criticisms and points raised

during the period of discussion between 1963 and 1965. This Com-



— 201 —

mission has the duty of revising the Service of Reconciliation,
preparing an Ordinal, and preparing statements about the functions of
Methodist bishops, the doctrine of priesthood, the Eucharist,
Confirmation, marriage, among other matters. It is hoped that the revised
Service of Reconciliation, the Ordinal, and some of the doctrinal
statements may be published early next year, and that we may make
sufficient progress for Stage 1 of the plan to begin in 1969 or 1970.

I. The present discussions look to organic union as the goal, but
a goal which is only to be reached at the second Stage. In reaching
that Stage there will be problems which will have to be worked out,
e.g. the formulation of the faith of the united Church, relations with
the State, etc., which do not arise at present.

II. The immediate aim, Stage 1, is full communion between the
Church of England and the Methodist Church, similar to that which
obtains between the Church of England and the Old Catholics. Can
the terms of the Bonn Agreement be applied here Everything
depends upon what we mean by 'catholicity' and by 'the essentials of
the Christian faith '. Is the Church of England able to recognize these
in the Methodist Church Ì

III. I apply to this question the terms of the Lambeth Quadrilateral.

a) The Holy Scriptures of the Old and New Testaments, as

containing all things necessary to salvation', and as being the rule
and ultimate standard of faith. The Methodist Deed of Union, el. 30,

says :
' The Doctrines of the Evangelical Faith which Methodism has

held from the beginning and still holds are based upon the Divine
Revelation recorded in the Holy Scriptures. The Methodist Church
acknowledges this revelation as the supreme rule of faith and practice.'

b) The Apostles' Creed, as the Baptismal Symbol ; and the Nicene
Creed, as the sufficient statement of the Christian faith. The Methodist

Deed of Union, el. 30, says: 'It rejoices in the inheritance of the
Apostolic Faith and loyally accepts the fundamental principles of the
historic creeds.' The Methodist Senior Catechism says: 'Christian
beliefs are based on the Bible and briefly set forth in the Apostles'
Creed', and 'The Apostles' Creed is so called because it summarizes
the Apostolic Faith. It has been taught since the early days of
Christianity to those being prepared for admission to the Church.'



— 202 —

c) The two Sacraments ordained by Christ Himself-Baptism
and the Supper of the Lord - ministered with unfading use of Christ's
words of institution, and of the elements ordained by Him. The
Methodist Deed ofUnion, el.30, sasys : 'The Methodist Church recognizes
two sacraments namely Baptism and the Lord's Supper as of Divine
Appointment and of perpetual obligation of which it is the privilege
and duty of Members of the Methodist Church to avail themselves.'
The Methodist Senior Catechism says : 'By Baptism we are received

by Christ into the congregation of His flock and share the heritage
of grace and truth which He has bestowed upon it. The Methodist
Statement on Baptism, issued by the Methodist Conference in 1952,

says : 'In this Sacrament of the Gospel it is God's action which is

primary. In it God comes and gives Himself to us, and claims us for
His own. Our action is the answer of faith, but the emphasis must
always lie not on what we do, but on what God has done and is waiting
to do for us in Christ', and, 'The Methodist Church believes the

Baptism of Infants to be in accordance with the mind of Christ... It
proclaims and offers the grace of God, who is eternally active for the
salvation of all men, and receives even the youngest into that realm
where His promises are gloriously fulfilled. Sin is not simply a matter
of individual wrong doing : each one of us is also involved in the sin

of the world, in the community of evil. When an infant is baptised,
he is received into the new Israel of God, which is God's answer to the

community of evil.' On the Eucharist the Methodist Senior
Catechism says : 'In the Lord's Supper, which is the Sacrament of Holy
Communion, Jesus Christ gives Himself to us as our Lord and
Saviour, and we give thanks with the whole Church for His sacrifice of
Himself once offered, proclaim His passion and death, offer ourselves

anew to Him and anticipate by faith the perfect fellowship of the

Heavenly Feast.'

IV. It is with the fourth point of the Lambeth Quadrilateral that
difficulties begin to arise.

d) The Historic Episcopate, locally adapted in the methods ox

its administration to the varying needs of the nations and peoples
called of God into the Unity of His Church.

It was basic to the Conversations that the Methodist Church
should accept the historic episcopate. The proposal is that as part ot

the inauguration of Stage 1 certain Methodist ministers will be
consecrated to the episcopate by Anglican bishops, that under the general



— 203 —

authority of the Methodist Conference (which remains the governing
body of the Methodist Church as long as Stage 1 lasts), they wiU
exercise the pastoral functions generally associated with the office
of bishop, and that all future ordinations in the Methodist Church
will be performed by them.

As a condition of beginning the Conversations the Methodists
asked and the Church of England agreed that they be allowed the
same degree ofdiversity in the doctrinal interpretation ofepiscopacy
as prevails in the Church of England. The Methodists have made it
plain that they cannot regard episcopacy as an exclusive channel of
God's grace in a way which would imply that His grace had not been

given through their former ministry. The Church of England has

stated that it will require to be assured that episcopal ordination will
be strictly invariable in the Methodist Church and that the office and
functions of a priest in the Church of God will be safeguarded in its
Ordinal and practice ' by confining the celebration of the Eucharist
to bishops and priests and by acknowledging as part of the priestly
and ministerial office the declaring of the absolution and remission
of their sins'.

These points are being further considered by the present Joint
Commission, and it is hoped that the publication of an agreed Ordinal
will do much to help.

V. In one sense, therefore, the Methodist Church, when it accepts
the historic episcopate at the inauguration of Stage 1 might be held
to have satisfied the fourth point of the Lambeth Quadrilateral, and
some Anglicans appear to hold that nothing further is needed. The
example of relations between the Church of England and the Church
of South India, however, suggests that something more is needed.
A majority of the members of the Conversations held that something
more is needed, for there arises the problem of the existing ministers.
While it would be possible for those who are ordained by the Methodist

bishops to celebrate the sacraments in Anglican churches it would
not be possible for the present Methodist ministers to do so. It is to
meet this problem that a rite of unification of ministries has been
mcluded in the Service of Reconciliation which inaugurates Stage 1.

I emphasize that this must be seen as a special measure
concerned with the present generation of ministers and strictly
subordinate to the understanding of ministry and priesthood which will
he found in the Ordinal agreed by the two Churches.



— 204 —

VI. The Service of Reconciliation. The essentials of the ministerial

part of this Service are these :

1) The Declaration of Intention. Each bishop, priest and
Methodist minister, while affirming his belief in the gift of God in his

previous ordination, expresses his willingness to receive such further
grace, commission and authority as God may now wish to give him
in this Service.

2) The bishop prays over the Methodist ministers that God will
'endue each according to his need with grace for the office of a priest
in the Church of God' and then lays his hands on each of them.

3) The Presiding Methodist Minister similarly prays over the
Anglicans and lays his hand on them.

We recognize an honest difference of opinion about what has

been God's will in the matter of ministry hitherto. The Church of
England holds to the three-fold Catholic ministry as it has come down
to us from apostolic times, and from that point of view we must
regard the Methodist ministry as defective. On the other hand we
cannot ignore the fact that the Methodist ministers have been chosen

by the Methodist Church and set apart by prayer with the laying on
of hands with the intention that they are being ordained to the
ministry of the Word and Sacraments which Christ instituted, and that
they have as such been used by God as channels ofgrace to His people.
Most of us, therefore, feel that we cannot treat them as if they were

just laymen. The procedure of the Service of Reconciliation is an

attempt t o meet the problem by placing it in God's hands and asking
Him to give what He knows is needed. The Convocation Committees
made a defence of this procedure in their Report which I will read

(Relations between the Church ofEngland and the Methodist Church,

1965, pp. 9-12).
This question of the Service of Reconciliation assumes great

prominence in the discussions of the Report. We must be careful to
keep it in its proper place as designed to deal with a temporary situation

and in relation to the main expression of intention of the two
Churches about the ministry shown in the acceptance of episcopacy
by the Methodists and the Ordinal.

The question, therefore, which we have to ask our Old Catholic
friends, and which, in the absence of the text of the Ordinal and of

the various doctrinal statements which I have mentioned it is difficult

for them to answer now, but which we shall want them to answer
later on is this :



— 205 —

Given all these things, can we rightly acknowledge the catholicity
of the Methodist Church and say that it holds all the essentials of
the Christian faith

Die Anglikanisch-Methodistischen Verhandlungen
Von E. W. Kemp, Oxford

Einleitung. Im Sommer 1965 kamen die Kirche von England und die
Methodistenkirche überein, dass der im «Report of the Conversations» (Ver-
handlungsboricht) des Jahres 19(13 vorgeschlagene Einheitsplan in grossen
Umrissen den rechten Weg in die Zukunft darstelle. Sie beriefen eine gemeinsame

Kommission, die den Plan mehr im einzelnen ausarbeiten und auch die
in dem Diskussionszeitraum zwischen 1963 und 1965 geäusserten Kritiken und
Auffassungen bedenken soll. Diese Kommission hat dio Aufgabe, u.a. den
Rekonziliationsgottosdienst zu revidieren und Darlegungen über die
Funktionen der Methodistonbischöfe, die Lehre vom Priestertum, die Eucharistie,
die Firmung und die Trauung vorzubereiten. Es steht zu hoffen, dass der
revidierte Rekonziliationsgottosdienst, der Woiheritus und einige der Lehraussagen

zu Beginn des nächsten Jahres veröffentlicht werden können und dass
wir gonügondo Fortschritte machen, so dass Stufe I des Pianos 1969 oder 1970
beginnen könnte.

I. In den gegenwärtigen Diskussionen geht es um die organische Einheit
als das Ziel, aber ein Ziel, das os erst im zweiten Abschnitt zu erreichen gilt.
Bei Erreichung dieses Abschnittes wird es einige Probleme zu boarbeiton geben,
z. B. die Formulierung des Glaubens der vereinigten Kirche, Beziehungen zum
Staat usw., die sich jedoch gegenwärtig nicht stellen.

IL Das unmittelbare Ziol der Stufe I ist die «volle kirchliche Gemeinschaft»

zwischen der Kircho von England und der Methodistonkircho, wie sie
ähnlich zwischon der Kirche von England und den Altkatholiken besteht.
Lassen sich die Punkte des Bonner Abkommens hier anwenden Alles hängt
davon ab, was wir unter «Katholizität» und den «wesentlichen Dingen dos
christlichen Glaubens» vorstehen. Ist die Kircho von England in dor Lago,
diose in der Methodistenkirche anzuerkennen

III. Ich wende die Punkte îles Lambeth Quadrilaterals aufdiese Frage an.
a) Dio Heiligen Schriften des Alten und Nouen Testamontes als «alios

zum Heil enthaltend» und als die Regol und höchste Norm des Glaubens. Das
Mothodistische Unionsdokument sagt in Abschnitt 30: «Die Lohren des
evangelischen Glaubens, die der Methodismus von Anfang an bekannt hat und noch
bekennt, beruhen auf dor in der Hoiligen Schrift bezeugton göttlichon
Offenbarung. Die Methodistenkircho anerkennt diose Offenbarung als höchste Rogel
für Glauben und Praxis.»

b) Das Apostolische Glaubensbekenntnis als Taufsymbol und das
Ninnisene Bekenntnis als hinreichende Darlegung des christlichen Glaubens.
Das Mothodistische Unionsdokument sagt in Abschnitt 30 : « Sie freut sich des
Krbos des Apostolischen Glaubens und akzeptiert loyal die Grundprinzipien
der historischon Bekenntnisse.» Der grö-sere mothodistische Katechismus
(Senior Catechism) sagt aus: «Die christlichen Glaubensinhalto boruhen auf
der Bibel und sind kurz zusammengofasst im Apostolischen Glaubensbekenntnis»

und «Das Apostolische Glaubensbekenntnis wird so genannt, weil es den
Apostolischen Glauben zusammonfasst. Es wurde seit den frühen Tagen der
Christenheit denen gelehrt, die sich auf die Aufnahme in die Kirche
vorbereiteten. »

c) Die zwei von Christus selbst eingesetzten Sakramente - Taufe und
Herronmahl - vorwaltet unter treuem Gebrauch der Einsetzungsworte Christi



— 206 —

und der von ihm angeordneten Elemente. Das Methodistische Unionsdokument

sagt in Abschnitt 30: «Die Methodistenkirche anerkennt zwei
Sakramente, nämlich Taufe und Abendmahl, als von göttlicher Einsetzung und
beständiger Verpflichtung, deren sich zu bedienen Vorrecht und Pflicht derGlie-
der der Methodistenkircho ist.» Der grössere methodistische Katechismus
(Senior Catechism) sagt: «Durch die Taufe werden wir von Christus in die
Gemeinde seiner Herde aufgenommen und erhalten Anteil an dem Erbe von
Gnade und Wahrheit, das er ihr geschenkt hat. » Die methodistische Darlegung
zur Taufe, die von der Methodistenkonferenz im Jahre 1952 herausgegeben
wurde, sagt : «In diesem Evangeliumssakrament ist Gottes Handlung primär.
Darin kommt Gott und schenkt sich selbst uns und beansprucht uns als sein
Eigentum. Unsere Handlung ist die Antwort des Glaubons, aber immer muss
der Nachdruck liegen nicht auf dorn, was wir tun, sondern auf dem, was Gott
getan hat und was er für uns in Christus tun will », und « Die Methodistenkirche
glaubt, dass die Kindertaufe mit dem Willen Christi übereinstimmt... Sie
verkündet und bietet die Gnade Gottes an, der ewig zum Heil aller Menschen
wirkt und auch die Jüngsten in das Reich aufnimmt, wo seine Verhoissungen
sich herrlich erfüllen. Sünde ist nicht nur eine Sache individuellen Übeltuns:
jeder von uns ist auch in dio Sünde der Welt einbezogen, in die Gemeinschaft
des Bösen. Wenn ein Kind getauft wird, wird es in das neue Israel Gottes
aufgenommen, das Gottes Antwort auf die Gemeinschaft des Bösen ist. » Über die
Eucharistie sagt dor grössere methodistische Katechismus Senior Catechism) :

«Im Abendmahl, welches das Sakrament der heiligen Kommunion ist, gibt
sich Jesus Christus selbst uns als unser Herr und Heiland, und wir sagen mit
der ganzen Kirche Dank für sein einmal dargebrachtes Opfer seiner selbst,
verkündigen sein Leiden und seinen Tod, bringen uns ihm aufs neue dar und
nehmen im Glauben die vollkommene Gemeinschaft des himmlischen Mahles
voraus. »

IV. Es ist beim vierten Punkt des Lambeth Quadrilaterals, wo sich
Schwierigkeiten zu erheben beginnen.

d) Der historische Episkopat, angepasst je nach der Art seiner Verwaltung

den verschiedenen lokalen Bedürfnissen der Nationen und Völker, die
von Gott zur Einheit seiner Kirche berufen sind. Es war eine grundlegende
Voraussetzung der Verhandlungen, dass die Methodistenkirche den
historischen Episkopat übernehmen sollte. Dor Vorschlag geht nun dahin, dass als
Teil der Einführung von Stufe I einige methodistische Geistliche von angh'
kanischen Bischöfen zum Episkopat geweiht werden, dass sie unter der
allgemeinen Autorität dor Methodistenkonforenz (die während der Dauer von
Stufe I das leitende Organ der Mothodistenkirche bleibt) die pastoralen
Aufgaben wahrnehmen, die allgemein mit dem Bischofsamt verbundon sind, und
dass alle künftigen Ordinationen in der Methodistenkirche von ihnen
vollzogen werden.

Als Bedingung zur Aufnahmo der Gesprächo forderten die Methodisten -
und die Kirche von England stimmte dem zu -, es möge ihnen der gleiche Grad
von Verschiedenheit in der lehrmässigen Deutung des Bischofsamtes
zugestanden werden, wie er sich in der Kirche von England findet. Die Methodisten
machten deutlich, dass sie das Bischofsamt nicht als einen ausschliessendeu
Kanal der Gnade Gottes auf eine Art und Weise betrachten könnten, dio impl1'
zieren würde, dass seine Gnade durch ihr früheres Amt nicht mitgeteilt worden
wäre. Die Kircho von England hat festgestellt, sie werde die Versicherung f°r'
dern, dass die vom Bischof gespendete Ordination in der Methodistenkirche
dio strikte Regel sein werde und dass das Amt und die Funktionen eines
Priesters in der Kirche Gottes in ihrem Weiheritus und in ihrer Praxis dadurch
gesichert werden, «dass die Feier der Eucharistie Bischöfen und Priestern
vorbehalten bleibt und die Erklärung der Absolution und Sündenvergebung *ls
Teil des priesterlichen und geistlichen Amtos anerkannt wird ».

Diese Punkte werden von dor gemeinsamen Kommission gegenwärtig
weiter bedacht, und es steht zu hoffen, dass die Veröffentlichung eines Weihe-
ritus, auf den sich beide Seiten geeinigt haben, sehr hilfreich sein wird.



— 207 —

V. In einem gewissen Sinn kann man daher sagen, dass die Methodistenkirche,

wenn sie bei der Einführung von Stufe I den historischen Episkopat
annimmt, den vierten Punkt des Lambeth Quadrilaterals erfüllt hat, und
einige Anglikaner scheinen der Meinung zu sein, dass weiter nichts erforderlich
ist. Das Beispiel der Beziehungen zwischon der Kirche von England und der
Kirche von Südindien lässt es jedoch ratsam erscheinen, noch etwas mehr als
nötig zu erachten. Die Mehrheit der Verhandlungsmitglieder meinte, es sei
mehr erforderlich, denn es erhebt sich das Problem der jetzt amtierenden
Geistlichen. Während es für diejenigen Pfarrer, die von den methodistischen
Bischöfen ordiniert sind, möglich wäre, die Sakramente in anglikanischen
Kirchen zu feiern, so träfe das doch nicht für die jetzigen Geistlichen zu. Um
diesem Problem zu begegnen, ist ein Ritus zur Vereinigung der Ämter in den
Rekonziliationsgottesdienst eingefügt worden, mit dem Stufe I beginnt. Ich
betone, dass dies als eine besondere Massnahme betrachtet werden muss, die
es mit der jetzigen Generation von Pfarrern zu tun hat, und dorn Verständnis
des Amtes und des Priestertums, wie es sich in dem unter Zustimmung beider
Kirchen angenommenen Woiheritus finden wird, im strikten Sinn
untergeordnet ist.

VI. Der Rekonziliationsgottosdienst.
Die wesentlichen Elemente des mit dem Amt befassten Teiles dieses

Gottesdienstes sind folgende:
1. Die Intentionserklärimg. Während jeder Bischof, Priester und

methodistische Geistliche seinen Glauben an die Gabe Gottes in seiner früheren
Ordination bekräftigt, bringt er seine Bereitschaft zum Ausdruck, solche weitere

Gnade, Sendung und Autorität zu empfangen, wie sio ihm Gott jetzt in
diesem Gottesdienst geben will.

2. Der Bischof betet über die methodistischen Geistlichen, dass Gott
«einen jeden, wie er dessen bedarf, mit Gnade für das Amt eines Priesters in
der Kirche Gottes ausstatten » möge, und legt dann seine Hände aufeinen jeden
von ihnen.

3. Der präsidierende methodistische Geistliche betet in ähnlicher Weise
über dio Anglikaner und legt ihnen die Hand auf.

Wir anerkennen einen ehrlichen Unterschied der Meinungen darüber,
was bisher Gottes Wille in Sachen des Amtes gewesen ist. Die Kirche von England

hält fest am dreifachen katholischen Amt, wie es von apostolischen Zeiten
auf uns gekommen ist, und von diesem Standpunkt müssen wir das
methodistische Amt als defekt betrachten. Andererseits können wir nicht die
Tatsache ignorioren, dass die methodistischen Pfarrer von der Methodistenkirche
erwählt und unter Gobet mit Handauflegung mit der Intention ausgesondert
forden sind, um zum Amt des Wortes und der Sakramento, welches Christus
eingesetzt hat, ordiniert zu werden, und dass sie in diesem Sinn von Gott als
Spender der Gnade für sein Volk gebraucht worden sind. Daher haben dio
Reisten von uns das Gefühl, dass wir sie nicht so behandeln können, als wären
sie nur Laien.

Der Weg des Rekonziliationsgottesdionstes ist ein Versuch, das Problem
*U lösen, indem man es in Gottes Hand logt und ihn bittet, das zu geben, was
nach seinem Wissen vonnöten ist. Die Konvokationsausschüsse verteidigten
diese Massnahme in ihrem Bericht (Beziehungen zwischen der Kirche von
England und der Methodistenkirche, 1965, S.9-12).

Diese Frage dos Rekonziliationsgottesdionstes nimmt in den Diskussionen

dos Berichtes einen sehr hervorragenden Platz ein. Wir müssen darauf
aphten, sie an der ihr zukommenden Stelle zu belassen, als dazu bestimmt, mit
einer vorübergehenden Situation fertig zu werden und in Beziehung zu der
ejgentlichen Darlegung der Tntention der beidon Kirchen über das Amt, wie
Sie sich aus dor Annahme des Episkopates durch die Methodisten und aus dem
Woiheritus ergibt.

Daher ist die Frage, dio wir unseren altkatholischen Freunden stellen
Füssen, und deren Beantwortung für sio jetzt, da der Text dos Woiheritus und



— 208 —

der verschiedenen Lehraussagen, auf die ich hinwies, noch nicht vorliegt,
schwierig ist, aber auf die wir später von ihnen gern eine Antwort hätten,
diese :

Können wir unter allen diesen Voraussetzungen mit Recht die Katholizität

der Methodistenkirche anerkennen und sagen, dass sie alle wesentlichen
Elemente des christlichen Glaubens festhält

Der Rekonziliationsgottesdienst

(Kapitel 6 der Broschüre: «Relations between the Church of England
and the Methodist Church», London 1965.)

Der Rekonziliationsgottesdienst ist vielfach kritisiert worden auf Grund
seiner «Unbestimmtheit» und besonders deswegen, weil es nicht klar zu sein
seheint, ob er in dem Teil, der die Geistlichen der beiden Kirchen betrifft, eine
Ordination darstellt oder nicht. Es ist wesentlich, sich klarzumachen, dass der
Rekonziliationsgottesdienst dazu geplant wurde, die Versöhnung der Kirchen
als korporative Grössen zu bewirken. Dios wird durchgeführt durch repräsentative

Personen, Geistliche und Laien. Die Rekonziliation der Ämter muss in
diesem Zusammenhang gesehen werden und soll, soweit wie möglich, alle
Geistlichen beider Kirchen einbeziehen.

Im liturgischen Gottesdienst muss es oft Raum geben für Unterschiede
in der Deutung der Art und Weise, wie Gott die Gebete der Kirche
beantwortet (z.B., wie er uns seine Gegenwart im Heiligen Abendmahl schenkt).
Übereinstimmung in der Sprache gemeinsamer Gebete kann beträchtliche
Differenzen im Verständnis des Zweckes jener Gebete beinhalten und tut dies
auch manchmal tatsächlich. Wir akzeptieren dies, wenn immer wir, z.B. in
der Ordination, um Gottes Gnade in einer Sache bitten, über die os verschiedene

theologische Deutungen gibt. Auch wenn diese Offenheit gegenüber dem
Geheimnis göttlichen Handelns «Unbestimmtheit» genannt wird, ist sie doch
notwendig wegen unserer menschlichen Begrenzungen. Abor sie lässt sich mit
sehr präziser und bestimmter Bitte an Gott zusammenbringen, solche Gaben
zu gewähren, die zu schenken er sich bereit erklärt hat, ob nun in der Taufe,
der Eucharistie, dem geistlichen Amt oder irgendeiner anderen seiner Gaben für
die Auferbauung des Leibes Christi.

Die Worte und Handlungen des Rekonziliationsgottesdionstes müssen
verstanden werdon im Licht dor Intontionsorklärung (Seite 38) und mit grosser

Aufmerksamkeit gegenüber den darin tatsächlich gebrauchton Worten-
Das Ziel ist die Integration der beiden Ämter, so dass jedes «an dem Anteil
erhalten kann, was (Gott) dem anderen gegeben hat», und «um unseren
vereinigten Kirchen ein Amt zu sichern, das in den Augen aller ihrer Glieder, und
soweit es möglich ist, der Kirche in der ganzen Welt beglaubigt ist».

Der Rekonziliationsgottesdienst wickelt sich ab nach der Annahme, dass
«keiner von uns die Realität und geistliche Wirkungskraft des Amtes der anderen

Kirche in Frage zu stellen wünscht», aber er nimmt auch an, dass jod@s

Amt ein bestimmtes Erbe repräsentiert und verkörport, das dem anderen
gegeben und von ihm empfangen worden könnte Auf diesem Wege sucht der
Rekonziliationsgottesdienst die volle Integration der beidon Ämter
herbeizuführen.

Die meisten Vermutungen wegen der «Unbestimmtheit» betroffen den
Teil des Gottesdienstes, in dem die methodistischen Geistlichen vom
anglikanischen Bischof und Klerus aufgenommen werden. Keine Unbestimmtheit
besteht hinsichtlich des Gebetes (Soite 42), in dem Gott ersucht wird, seinen
Segen, den er denen, über die das Gebet gesprochen wird, schon gegoben hat,
zu erneuern und über sie den Heiligen Geist auszugiesson, «um jeden, wie er

dessen bedarf, mit Gnade für das Amt eines Priesters in der Kirche Gottes
auszustatten». Dieses Gebet, gefolgt von der schweigenden Auflegung dei
Hände auf jeden Goistlichen, ist zweifellos in Form und Materie ausreichen»



- 209 —

für eine Ordination, wenn Gott eine solche erfordert. Das Gebet ist klar und
kann mit der gleichen Gewissheit einer wirksamen Antwort dargebracht werden

wie ein ähnliches feierliches Gebet in einem Ordinationsgottesdienst.
Jedoch in diesem Rekonziliationsgottesdienst wird nicht der Versuch

gemacht, die Beziehung des einen Amtes zum anderen zu definieren oder die
Frage zu entscheiden, ob die Handlung, die Gott in Antwort auf unsor Gebet
tun wird, das Wesen einer richtigen Ordination hat oder nicht. Diese Frage
wird absichtlich in Gottes Hand gelogt, in der Überzeugung, dass er das
ersehnte Ziol, wie das Gebet es ausgedrückt hat, zustande bringen wird durch
solche Handlung, wie er es für gut befindet. Hier gibt es einen unbekannten
Faktor, nämlich die genaue Art der göttlichen Antwort auf das Gebet, die nach
Gottes Wissen nötig sein wird. Dieses Nichtwissen auf unserer Seite wird
ausdrücklich vor Gott in den Worten des Gebetes zugestanden («jeden, wie er
dessen bedarf»). Aber es besteht keine «Unbestimmtheit» der Bitte, des
Zweckes oder der Intention. Wir beten, dass, was das eine Amt von Gott
erhalten hat, dorn anderen gegeben und von ihm empfangen wird. Bereitschaft
zum Empfangen ist das Schlüsselwort für den Zugang zu diesem Gottesdienst.
Negative Feststellungen über seinen Charakter wären diesem Geist entgegengesetzt;

die Erklärung, dass der Gottesdionst eino Ordination ist oder nicht,
würde von vornherein eine Angelegenheit festlogen, die ungewiss ist und eher
in Gottes Hand gelegt werden sollte. Wir müssen jedoch hinzufügen, dass es
uns scheint, dass jeder Versuch, die Sprache des Gebetes auf Seite 42 des
«Berichtes» (Report) abzuschwächen oder durch eine weniger explizite zu
ersetzen, mehr Opposition gegen den Gottesdienst erregen würde, als jetzt
besteht.

In ähnlicher Weise glauben wir, dass die anglikanischen Bischöfe und
Kleriker mit williger Empfangsbereitschaft zum Gebet und zur Handauflegung

des Präsidierenden Methodistischen Geistlichen kommen können. Das
feierliche Gebet und die Handlung stellen einen angemessenen Weg dar, auf
dem der besondere Charakter des methodistischen Amtes den Anglikanern
gegeben und von ihnen empfangen werden kann. Wir anerkennen, dass die
Methodistenkirche für eine bestimmte eigene Tradition in Spiritualität und
Frömmigkeit eingestanden ist, von der wir nicht länger isoliert sein wollen. Das
«lethodistische Amt repräsentiert und verkörpert diese Tradition, und ferner,
Was auch immer von seiner Beziehung zum traditionellen priesterlichen Amt
gelten mag, hat es doch seine eigene Autorität und Qualität als ein offensichtlich

von Gott gesognetes und in Dienst genommenes Amt. Indem die Anglikaner

in diesen Teil des Gottesdienstes eintreten, drücken sie ihren Wunsch
aus, an dem besonderen Charakter des methodistischen Amtes Anteil zu
erhalten, und durch Gebet und Handauflegung übertragen die Methodisten
feierlich ihr oigenes Erbe am Amt ihren anglikanischen Brüdern. Dies scheint
der angemessene Weg zu sein, zu einer solchen tiefen und grundlegenden Einheit

und Gemeinschaft im Amt zu gelangen, wie sie für die Bewegung in die
volle kirchliche Gemeinschaft hinein wünschenswert ist.

Es ist unsere Meinung, dass jeder Teilnehmer zu diesem Rekonziliationsgottesdienst

kommen kann, ohne irgendeine Gabe des Amtes, die er schon
enipfangen zu haben glaubt, zu verlougnen, aber mit einer vollkommenen
Bereitschaft zu ompfangen, was immer Gott ihm für den hohen Zweck der Einheit

und Gemeinschaft in einem Amt mit seinen Brüdern in der anderen Kirche
geben wollen mag. Wir sind darüber befriedigt, dass anglikanische Kleriker,
die an diesom Gottesdienst toilnehmen, ehrlich hinzutreten können mit der
Bereitschaft und Erwartung, dass sio eine Erneuerung und Intensivierung
ihres Amtes in der Kirche Gottes ompfangen und hinfort voll befähigt sein
J^erden, sich am Amt des Wortes und der Sakramente in der Methodistenkirche

zu beteiligen. In ähnlicher Weise werden die methodistischen Geistlichen

solche Erneuerung und Intensivierung ihres Amtes empfangen, wie sie
}n den Augon Gottes für das Amt eines Priesters in dor Kirche Gottes nötig
haben mögen, und werden hinfort voll befähigt sein, sich am Amt des Wortes
und der Sakramente in der Kirche von England zu beteiligen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1900. 1"'



— 210 —

Nach unserem Urteil gibt es keino Unbestimmtheit über don Zweck oder
das Ergebnis dieses Gottesdienstes, und er scheint uns das sehr wünschenswerte

Ziel dor Integration der beiden Ämter von Anfang an vollkommen zu
gewährleisten.

An Old Catholic View of the Anglican-Methodist Conversations

By the Revd. Professor M.Kok

In his characterization of the 18th Century clergy, Wakeman,
in his 'History of the Church of England', comes to the following
verdict :

' If the coal from off the altar did not touch their lips, if the
sword of the Spirit didnot pierce their hearts, if the power of the Cross

was not dominant in their lives, it was because these are the special

gifts and rewards of ' ' enthusiasm ' ', and to be an " enthusiast " in the

eighteenth Century was to be out of harmony with the age.'
This ' enthusiasm ' was undoubtedly brought into the Church of

those days by John and Charles Wesley and George Whitefield. John
Wesley—' the shadow of a Catholic saint ', according to Newman, and

often compared to St.Francis—wanted a revival in the Church,
certainly not a schism from the Church. But his building up of the
Methodist Society with its lay-preachers, its preaching-houses, etc.,
could only lead to a schism in the Church, since in the long run the

Society became not a means to an end but an end in itself. The Church

and her entire organisation were set aside as a 'rope of sand', but in

a few years the Society was built up in much the same way, although
under a different name. 'The circuit took the place of the parish, the

superintendent that of the bishop and Wesley became the Pope!

Though outwardly there are not such great contrasts in doctrine, in
fact Wesley broke with the Church absolutely—notwithstanding his

call to remain in the Church—by simply ignoring the spiritual authority

of the bishop of his diocese. In so doing he violated the catholicity
of the Church, fell into schism, and his movement became a sect-

Order was simply devaluated. In fact, nothing was left of the threefold

order of the Church—bishop, priest and deacon—or of then'

commission and authority from Christ, when in 1795 'the preachers

were authorised to administer the Lord's Supper'.
When I say this, it is not to disparage the great personality ot

John Wesley, who certainly must always stand out, in English Church

history, as the greatest religious figure of the 18th Century. But this

does not alter the fact that for the Catholic theologian the Methodist
Church is a schismatic body, and its views about Church, Order an«



— 211 —

Sacrament non-Catholic. However much good this 'revival-movement
' may have given to England, the whole organisation of the

Methodist Church, without any approval or agreement from the one,
holy, catholic and apostolic Church of England, meant a schism in
that Church. This does certainly not mean that the Methodists are
outside the Church of Christ.

It is a matter of course that our Old Catholic Church, in accordance

with the Bishops' Declaration of 1889, is grateful and happy
when separated Churches try to approach one another and try to
remove schisms. In article 7 of the Bishops' Declaration it says: 'We
hope that Catholic theologians, in maintaining the faith of the
undivided Church, will succeed in establishing an agreement upon
questions which have been controverted ever since the divisions
which have arisen between the Churches.'

I should like to lay emphasis on the words 'maintaining the faith
of the undivided Church'. To this sphere belong definitely the views
about Church, Order and Sacrament, as these were experienced and
practised in the undivided Church. From this standpoint there is for
the Catholic theologian only one solution for restoring unity between
Methodists and the Church of England, viz. by yet bringing back this
'revival movement' into the ecclesiastical connection of the Catholic
Church of England. Whether one then considers the Methodists as
schismatic children who ought to come home to their mother, or as

separated brethren with whom the Anglicans wish to be united, does
not matter. Very important are the present change of climate in the
mutual relations of the Churches, the possibility of an open dialogue,
and the search for what binds, but with this the great principles of
the Faith are not yet swept away.

The number of the Methodists—a point which has also been
made—seems to me entirely irrelevant in this connection. Where

ways are now sought to come to 'full communion' between Méthodes

and Anglicans, and even to complete unity, it is understandable
that we, as Old Catholics, should draw attention to the 1931 Bonn
Agreement where the essential point is the recognition of each other's
catholicity. That there is a certain freedom of opinion about the
contents of this catholicity in the Church of England, has been made
clear to us in the course of years, but this does not mean that we fully
agree In our opinion there must be definite limits, else the deposition
fidei is sure to be violated. This is the difficult problem for us Old
Catholics when we study the Conversations.



— 212 —

What is meant by 'the liberty of interpretation of the nature of
episcopacy and ofpriesthood' ì Holy Order, as Ignatius, Cyprian and
so many others state, is not a question of organisation, but belongs
to the esse of the one, holy, catholic, apostolic Church, is willed by
Christ and intended when He commissioned the Twelve to preach
the Gospel and to administer the Sacraments.

This is in flagrant contrast to the acceptance of the Declaration
of the Methodist Conference of 1939. There we read: 'The Methodist
Church does not claim that either episcopacy or any form of organisation

even in the Apostolic Church should be determinative for the
Church for all time. It would not be able to accept episcopacy or
episcopal ordination if such acceptance involved the admission that
either of these is indispensable to the Church. Again, the Methodist
Church is unable to accept the theory of apostolic succession

interpreted as the succession of bishops in the principal sees of Christendom,

handing down and preserving the Apostles' doctrine and
regarded, as in certain Churches it is regarded, as constituting the true
and only guarantee of sacramental grace and right doctrine.'

Here liberty is given to believe or not to believe that episcopacy
belongs to the esse or the bene esse of the Church. That is also the

purport of the whole chapter about episcopacy, where as a motive
it is stated that the Methodists do not want to condemn their fathers
or deny the validity of their own orders. But to recognize noiv the
unconscious disobedience to the will of the Lord of the Church in the

past need not be a condemnation of the fathers, nor a denial of the

operation of God's grace among those who wish to belong to Him-
This is the good thing about the ecumenical dialogue : that we can

learn from each other and come to a renewal of the Church. He who

studies the history of the several Churches, discovers a good deal of

one-sidednesses which in certain times people thought ought to be

emphasised in the cause of truth, to the neglect of other truths. Bnt
failure plainly to recognise an error, means the possibility of its
continuance

Another question. How are we to interpret the requirement:
' that the Methodist Church must be free to preserve the relations of

intercommunion and fellowship with other non-episcopal Churches

which it now enjoys', when at the same time one wants to maintain
the catholicity of the Church

There is a good deal in the Theological Considerations with which

we as Old Catholics can agree. Especially the chapters on Scripture



— 213 —

and Tradition, and The Sacraments. But in what is said about the
Ministry, every time questions arise, not so much about what is said,
as about what is not clearly said. What is said on this point in the
' dissentient view ' makes us feel very chary of what ultimately will
be confessed in the eventually united Church about Order. When in
this document is stated that the word 'priest must be understood
as hiereus, a word the New Testament applies to Christ, but never to
ministers', when it states in regard to the laying on of hands at
episcopal ordination that this means ' a mechanical and almost magical

view of ordination ', then it is evident there are very great
misunderstandings and contrasts.

In these Conversations a ' liberty of interpretation ' is allowed
which we as Catholic church cannot accept. The differences of view
about the esse of Order have not been solved, but simply obscured.
This is even more evident in the Service ofReconciliation where,
notwithstanding the laying on of hands by the bishop, it is not clear
whether it is an ordination or not. Also here again, what about
'liberty of interpretation ' Can a person be given something in which
he himself does not believe In that case it would be right to speak
of a ' mechanical and almost magical view of ordination '. The meaning

of the laying on of hands on the side of the Methodists in this case
is unclear and unnecessary, as the writers of the ' dissentient view '

rightly say. It seems to us an absolutely wrong view to leave everything

to God, to give or not to give as He thinks necessary. When the
Church prays she must know what she asks for and why she asks, and
he upon whom hands are laid must know what gifts are bestowed
on him.

From the reactions at the Methodist Conference in July 1965 it
Was evident that several members of the conference were convinced
that the Service of Reconciliation was not an ordination and they did
not want it to be one. When Canon Kemp in his speech in the Church
Assembly on 4th November 1964 says: 'Any of us may have his
Private opinion as to what is happening in this service, but he cannot
nriposc that opinion on others ; and also if he takes part in the service
he cannot be expected to intend either less or more than the service
itself states', it seems to me to be a very weak basis for a going
together of churches. Then we wonder how a common Ordinal can
°e built on such a basis.

I will keep my argument short, in order that there may be plenty
°f room for discussion. Not that I have mentioned all the objections,



— 214 —

but such questions as ' liturgical vesture, the Methodist use of un-
fermented wine, the absence of any rule about the disposal of the
consecrated elements which remain after communion' are in
themselves important enough, even if they do not touch directly the most
essential questions. That is why I leave them undiscussed also here.

What I should like to ask is : What is the opinion of the Roman
Catholic Church and the Orthodox Church about these Conversations

Not that church-politic motives need play a part here, but
to me it seems important to know what the opinion is of those with
whom we are also on the road to the renewal of the Church of Christ.

Finally, may I say this. It has been asked whether, in the event
of full communion and organic union between the Church of England
and the Methodist Church, along the way described in the Conversations,

the Old Catholic Church would proceed to break full
communion with the Church of England. I think I can answer this question

in the negative, on the grounds of the statements given to me by
the Bishops. But let us make no mistake. An organic union between
the Church of England and the Methodist Church will, of course, lead

to a new form of being a church. Against this new form of being a

church the Old Catholic Church on her side will have to determine
whether the grounds on which the 1931 Bonn Agreement was
concluded are still the same—namely ' the recognition of the catholicity
of the United Church of England'.

The decisive question, however, remains whether at short term
the time has already come to decide in favour of full-communion,
followed by organic union, between the two Churches. The basis of
the Conversations seems to us very weak and unstable.

We can only pray for wisdom and prudence for the leaders of
the Churches in their decisions.

Eine Alt-katholische Stellungnahme
zu den Anglikanisch-Methodistischen Gesprächen

Von Professor M.Kok

In seiner Charakterisierung des Klerus im 18. Jahrhundert kommt Walkman

in seiner «Geschichte der Kirche von England» zu folgendem Urteil'
«Wenn die Kohle vom Altar nicht ihre Lippen berührte, wenn das Schwer*
des Geistes nicht ihre Herzen durchbohrte, wenn die Macht des Kreuzes nicht
in ihrem Leben dominiorte, dann darum, weil dioses dio besondoren Gaben
und Belohnungen dos ,Enthusiasmus' sind, und ein Enthusiast zu sein
bedeutete im achtzehnten Jahrhundert, mit seinem Zeitalter nicht in Einklang
zu stehen. »



— 215 —

Dieser «Enthusiasmus» wurde zweifellos durch John und Charles Wesley
und George Whitefield in die Kirche jener Tage gebracht. John Wesley - nach
Newman «der Schatten eines katholischen Heiligen» und oft verglichen mit
dem heiligen Franziskus - wollte eine Erweckung in der Kirche und gewiss
nicht ein Schisma von der Kirche. Aber soin Aufbau der Methodistischen
Gesellschaft mit ihren Laienpredigern, ihren Predigtstätten usw. konnte nur zu
einem Schisma in der Kirche führen, da auf die Dauer die Gesellschaft nicht
Mittel zu einem Zweck, sondern ein Zweck in sich selbst wurde. Die Kirche
und ihre gesamte Organisation wurde als ein « Band von Sand» auf die Seite
geschoben, aber innerhalb weniger Jahre wurde die Gesellschaft auf fast
gleiche Art errichtet, nur unter verschiedenem Namon. «Der Bezirk nahm die
Stelle der Pfarrei ein, der Superintendent diejenigo des Bischofs, und Wosley
wurdo der Papst » Obwohl es äusserlich nicht so grosse Unterschiede in der
Lehre gibt, brach dennoch Wesley tatsächlich absolut mit der Kirche -
ungeachtet seines Rufes, in dor Kirche zu verbleiben -, indem or einfach die
geistliche Autorität des Bischofs seiner Diözese ignorierte. Dadurch verletzte
er die Katholizität der Kircho, fiel ins Schisma, und seine Bewegung wurde
zur Sekte. Der Ordo wurde einfach entwertet. Tatsächlich blieb nichts vom
dreifachen Ordo der Kirche - Bischöfe, Priester und Diakonen - oder ihrer von
Christus kommenden Sendung und Autorität übrig, als im Jahre 1795 «die
Prediger autorisiert wurden, das Herrenmahl zu vorwalten».

Wenn ich dies sage, dann nicht, um die grosse Persönlichkeit John
Wesleys zu verkleinern, der gewiss immer in der englischen Kirchengeschichte
als die grösste religiöse Gostalt des 18. Jahrhunderts herausragen wird. Aber
das ändert nichts an der Tatsache, dass die Methodistenkircho für den
katholischen Theologon eine schismatische Gemeinschaft ist und ihre Ansichten
über Kirche, Ordo und Sakrament nicht katholisch sind. Wieviel Gutes auch
immer diese «Erweckungsbewegung» England gegeben haben mag, so bedeutete

doch die ganze Organisation der Methodistenkirche ohne irgendeine
Zustimmung von oder Übereinkunft mit der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche Englands oin Schisma in dieser Kirche. Das bedeutet
gewiss nicht, dass die Methodisten ausserhalb der Kirche Christi stehen.

Es ist oino Selbstverständlichkeit, dass unsere Altkatholische Kircho, in
Übereinstimmung mit der Bischofsorklärung vom Jahro 1889, dankbar und
froh ist, wenn getrennte Kirchon versuchen, oinander näherzukommen und
Schismen zu beseitigen. In Artikel 7 der Bischofserklärung heisst os: «Wir
hoffen, dass es katholischen Theologen gelingen wird, unter Festhaltung an
dem Glauben der ungeteilten Kirche, oino Verständigung über dio seit den
Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu orzielon.» Ich möchte die
Worte betonen : «unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kircho».
^u diesem Bereich gehören bestimmt die Anschauungen übor Kirche, Ordo
uud Sakrament, wie diose in der ungeteilten Kirche erfahren und praktiziert
Wurden. Von diesem Standpunkt aus gibt es für den katholischen Theologen
nur eine Lösung zur Florstellung dor Einheit zwischen Methodisten und der
Kirche von England, indem nämlich diese « Erwockungsbowegung » in den
kirchlichen Verband dor Katholischen Kirche von England zurückgeführt
Verden muss. Ob man dann die Methodisten als schismatischo Kinder
bewachtet, die zu ihrer Mutter heimkehren sollten, oder als getrennte Brüder,
nut denen die Anglikaner vereinigt zu werden wünschen, spiolt keine Rolle,
kehr wichtig ist der gegenwärtige Wandel dos Klimas in den gegenseitigen
"eziehungon der Kirchen, die Möglichkeit eines offenen Dialogs und die Suche
nach dem Vorbindenden, aber bei alledem sind dennoch die grossen Glaubens-
Prinzipien noch nicht auf die Seite geräumt.

Die Zahi dor Methodisten - ein Argument, das auch vorgebracht worden
lst - scheint mir in diesem Zusammenhang völlig irrelevant zu sein. Wo man
nun nach Wegen sucht, um zwischen Mothodisten und Anglikanern zu voller
fröhlicher Gemeinschaft, ja zu organischer Einhoit zu gelangen, ist es
verständlich, dass wir als Altkatholiken auf das Bonner Abkommen vom Jahre
*'8l aufmerksam machon möchten, in dem der wichtige Punkt die gegen-



— 216 —

seitige Anerkennung der Katholizität ist. Dass es in der Kirche von England
eine gewisse Freiheit der Meinungen über den Inhalt dieser Katholizität gibt,
ist uns im Laufe der Jahre klar geworden, aber das bedeutet nicht, dass wir
damit völlig übereinstimmen. Nach unserer Meinung muss es bestimmte
Grenzen geben, wenn nicht das depositum fidei verletzt werden soll. Darin
besteht für uns Altkatholiken das schwierige Problem, wenn wir die
«Conversations» studieren.

Was meint man mit «Freiheit der Interpretation des Wesens von Episkopat
und Priestertum» Das Amt ist, wie Ignatius, Cyprian und so viele andere

feststellen, nicht eine Frage der Organisation, sondern gehört zum esse der
einen, heiligen, katholischen, apostolischen Kirche, ist von Christus gewollt
und intendiert, als er die Zwölf aussandte, das Evangelium zu predigen und
dio Sakramente zu verwalten.

Das steht in deutlichem Kontrast zur Erklärung der Methodistischen
Konferenz von 1939. Dort ist zu lesen: «Die Methodistenkfrche erhebt nicht
den Anspruch, dass weder das Bischofsamt noch irgendeine andere
Organisationsform selbst in der apostolischen Kirche für die Kirche zu allen Zeiten
bindend sein sollte. Sie würde nicht in der Lage sein, den Episkopat oder die
vom Bischof gespendete Ordination zu übernehmen, wenn solche Akzeptierung

das Zugeständnis einschlösse, dass koins von diesen beiden für die Kirche
unerlässlich ist. Wiederum ist die Methodistenkirche nicht in der Lage, die
Theorie von der Apostolischen Sukzession anzunehmen, interpretiert als die
Sukzession der Bischöfe in den Hauptsitzen der Christenheit, die die Lehre
der Apostel weitergeben und bewahren, und die, wie es in manchen Kirchen
geschieht, als die wahre und einzige Garantie für sakramentale Gnade und
rechte Lehre betrachtet werden. »

Hier gibt man Freiheit zu glauben oder nicht zu glauben, dass das
Bischofsamt zum esse oder zum bene esse der Kirche gehört. Das ist auch die
Meinung des ganzen Kapitels über das Bischofsamt, wo als Motiv angegeben
wird, dass die Methodisten nicht ihre Väter verurteilen oder die Gültigkeit
ihres eigenen Amtes verleugnen wollen. Aber die jetzt vollzogene Anerkennung
des unbewussten Ungehorsams gegen den Willen des Herrn der Kirche in der
Vergangenheit braucht keine Verurteilung der Väter zu sein, noch eine Leugnung

der Wirksamkeit der Gnade Gottes unter denen, die zu ihm gehören
wollen. Der ökumenische Dialog hat dieses Gute : dass wir voneinander lornen
und zu einer Erneuerung der Kirche kommen können. Wer die Geschichte der
verschiedenen Kirchen studiert, entdeckt einen guten Teil Einseitigkeit, die
man zu gewissen Zeiten im Kampf für die Wahrheit herausstellen zu müssen
glaubte, auf Kosten anderer Wahrheiten. Aber das Misslingen, einon Irrtum
als solchen anzuerkennen, bedeutet die Möglichkeit seiner Fortführung

Eine andere Frage. Wie sollen wir folgende Forderung interpretieren:
«dass die Methodistenkirche frei sein muss, die Interkommunionsboziehungen
und Gemeinschaft mit anderen nichtbischöflichen Kirchon, die sie jetzt unterhält,

zu bewahren», wenn man gleichzeitig die Katholizität der Kirche
aufrechterhalten will

In den Theologischen Erwägungen gibt es viel, womit wir als Altkatholiken

übereinstimmen können. Besonders die Kapitel über Schrift und Tradition

und über die Sakramente. Aber in den Aussagen über das Amt erheben
sich dauernd Fragon, nicht so sehr darüber, was gesagt ist, als vielmohr
darüber, was nicht klar gesagt ist. Die Ausführungen übor diesen Punkt in dei
«Abweichenden Auffassung» gemahnen uns zu grosser Vorsicht gegenüber
dem, was in der einmal vereinigton Kirche über das Amt letztlich ausgesagt
werden wird. Wenn es in diesem Dokument heisst, dass das Wort «Priester al3

hiereus zu verstehen ist, ein Wort, das das Neue Testament für Christus
verwendet, aber niemals für die Amtsträger», wenn es von der Handauflegung hei
der vom Bischof gespendeten Weihe heisst, dass dies «eine mechanische un»
fast magische Auffassung der Ordination» bedeutet, dann ist deutlich, dass e9

sehr grosse Missverständnisse und Kontraste gibt.



— 217 —

In den Gesprächen wird eine «Freiheit der Interpretation» zugestanden,
die wir als katholische Kirche nicht akzeptieren können. Dio Verschiedenheiton

in der Auffassung über dos esse dos Amtes wurden nicht gelöst, sondern
nur verdunkelt. Das wird noch deutlicher im Rekonziliationsgottesdienst, wo
ungeachtet der Handauflegung durch den Bischof keine Klarheit besteht, ob
es sich um eine Ordination handelt oder nicht. Was bedeutet auch hier «Freiheit

der Interpretation» Kann jemandem etwas gegeben werden, woran er
selbst nicht glaubt In diesem Fall wäre es richtig, von einer «mechanischen
und fast magischen Auffassung der Ordination» zu sprechen. Die Bedeutung
der Handauflegung auf Seite der Methodisten ist in diesem Fall unklar und
unnötig, wie die Verfasser der «Abweichenden Auffassung» richtig sagen. Es
scheint uns eine völlig verkehrte Auffassung zu sein, wenn man alles Gott
überlässt, zu geben oder nicht zu geben, wie Er es für notwendig hält. Wenn
die Kirche betet, muss sie wissen, um was sio bittet und warum sie bittot, und
dorjonigo, dem die Hände aufgelegt werden, muss wissen, welche Gaben ihm
erteilt werden.

Aus den Reaktionen auf der Methodistenkonferenz im Juli 1965 ging
hervor, dass einigo Mitglieder der Konferenz überzeugt waren, dass der
Rekonziliationsgottesdienst koine Ordination sei und dass sie nicht wünschten,
dass er eine solche sei. Wenn Kanonikus Komp in seiner Rede in der Kirchen-
Versammlung vom 4. November 1964 sagt: «Jeder von uns kann seine
Privatmeinung über das haben, was in diosom Gottesdienst geschieht, aber er kann
diese Meinung nicht anderen auferlegen ; und auch, wenn er an dem Gottesdienst

teilnimmt, kann man von ihm nicht erwarten, wedor weniger noch
mehr an Intention aufzubringen, als der Gottesdienst selber feststellt», dann
scheint mir das oino sehr schwache Basis für ein Zusammengehen von Kirchen
zu sein. Dann nimmt es uns auch wunder, wie ein gemeinsamer Weiheritus
auf einer solchen Basis geschaffen werdon kann.

Ich will meine Darlegungen kurz halten, damit noch viel Raum für die
Diskussion bleibt. Nicht, dass ich schon alle Einwände vorgebracht hätte.
Auch solche Fragen wie «liturgische Kleidung, der Gebrauch von unformen-
tiertem Wein bei den Methodisten, das Fehlen jeglicher Vorschrift übor die
Verwendung der konsekrierten Elemente, die nach der Kommunion
übrigbleiben», sind in sich selbst wichtig genug, auch wenn sie nicht dirokt die
Wesentlichston Frage berühren. Darum will auch ich sie hier nicht diskutieren.

Ich möchto noch fragen : Welches ist die Meinung der Römisch-Katho-
lischen Kirche und der Orthodoxen Kircho zu diesen «Conversations» Nicht
dass kirchenpolitische Gründe hier eine Rolle zu spielen brauchen, aber mir
scheint es doch wichtig zu soin, die Meinung derer kennenzulernen, mit denen
Wir ebenfalls auf dem Wog zur Erneuerung der Kirche Christi sind.

Schliesslich möchte ich dies sagen : Man hat gefragt, ob beim Zustandekommen

voller kirchlicher Gemeinschaft und organischer Union zwischen der
Kirche von England und der Methodistenkirche gemäss den in don «Conversations»

beschriebenen Richtlinien die Altkatholische Kirche die volle kirchliche

Gemeinschaft mit der Kirche von England brechen würde. Tch glaube,
ich kann diese Frage auf Grund der mir von den Bischöfen gogobonen Aus-
sagon mit «Nein» beantworten. Aber fallen wir nicht in einen Irrtum! Eine
organische Union zwischen der Kirche von England und der Mothodisten-
kircho wird natürlich zu einer neuen Form von «Kirchesoin» führen. Gegenüber

dieser neuen Form des «Kircheseins» wird die Altkatholischo Kirche
ihrerseits zu entscheiden haben, ob die Gründe, unter deren Anerkennung das
BonnerAbkommen von 1931 abgeschlossenwurde, noch die gleichensind-näm-
lich «die Anerkennung der Katholizität der Vereinigten Kirche von England».

Die entscheidende Frage bleibt jedoch die, ob auf so kurze Sicht die Zeit
Schon gekommen ist, sich für die volle kirchliche Gemeinschaft, gefolgt von
organischer Union, zwischen den beiden Kirchen zu entscheiden. Die Grundlage

für die Gespräche scheint uns sehr schwach und unstabil zu sein. Wir
können nur um Woisheit und Klugheit für die Leiter der Kirchen in ihren
Entscheidungen beten.



— 218 —

Grundsätzlich-theologische Erwägungen

1. Der geschichtliche Ausgangspunkt

Im Dekret «De oecumenismo» des IL Vatikanischen Konzils
steht der bedeutungsvolle Satz, dass es zur Trennung der Kirchen
von Rom nicht gekommen ist «ohne Schuld der Menschen auf beiden
Seiten». Daran wird die schlichte Bitte angeschlossen: «In Demut
bitten wir also Gott und die getrennten Brüder um Verzeihung, wie
auch wir unseren Schuldigern verzeihen. » Der altkatholische
Konzilsbeobachter Prof. W. Küppers hat, an dieses Wort anknüpfend,
mit Recht die Frage gestellt, ob in dieses Schuldbekenntnis nicht auch
das Zugeständnis vergangener Irrtümer und falscher historischer
Begründungen eingeschlossen sein müsse 1 Und er antwortet : «Es muss
nicht nur verziehen und vergessen werden. Es gibt auch das
langsamere und unerlässliche Werk der Versöhnung durch die Feststellung

von Tatsachen und historischen Wahrheiten. Der gute Weg der

Versöhnung ladet uns nicht nur zum Vergessen ein, sondern zum
Wissen und Verzeihen. » In den bisherigen Unionsverhandlungen waren

Anglikaner und Methodisten offenbar eher bestrebt, nach
Möglichkeit zu «vergessen» und, ohne auf die Vergangenheit zurückzukommen,

sich in der Situation der Gegenwart als Schwesterkirchen
zu begegnen. Es ist aber ernstlich zu fragen, ob der Sache einer Union
nicht besser gedient wäre, wenn die beiden Gesprächspartner sich -
deutlicher als es bis jetzt geschehen ist - auf den konkret geschichtlichen

Ursprung ihrer Entzweiung besännen und mit den Methoden
der modernen Bibel- und Dogmenkritik die damaligen Missverständnisse

und Fehler durch ein «Denken der Busse» abzuklären versuchten.

Denn, soll es heute zwischen zwei voneinander geschiedenen
Kirchen zu einer echten und umfassenden Einigung kommen, so kann
es sich nach unseren altkatholischen Grundsätzen nicht bloss darum
handeln, die Gegensätze, wie sie sich der heutigen Generation
darstellen, auszugleichen, sondern es muss auf die geschichtliche Schuld
früherer Generationen zurückgegangen werden, die sich bis in die

Gegenwart auswirkt und für die jede Kirche ihren Teil der
Verantwortung zu übernehmen hat. Die Kirche ist räumlich und zeitlich ein

Ganzes. Sie ist als dieses Ganze nicht nur Kirche der Gegenwart,
sondern immer auch Kirche der Vergangenheit. Sie kann und darf darum
ihre Herkunft und Geschichte nicht verleugnen. Das gilt in gan^
besonderer Weise für die Erhellung desjenigen Problems, das die



— 219 —

eigentliche crux der heutigen anglikanisch-methodistischen Unions-
verhandlungen ist, des Problems des geistlichen Amtes. Von zentraler
Bedeutung scheint uns in dieser Beziehung folgender geschichtlicher
Vorfall zu sein.

Als John Wesley durch seine Evangelisationsarbeit in der Kirche
Englands eine mächtige Erweckungsbewegung auslöste, ihre
Prediger aber von den Kanzeln der Staatskirche ausgeschlossen wurden
und das Schisma drohte, hielt er in bemerkenswerter Weise daran
fest, dass nur bischöflich ordinierte Geistliche die Sakramente spenden

dürften. Er zögerte lange Zeit, selber Prediger zu ordinieren. Erst
als der Bischof von London sich weigerte, für die methodistische
Gemeinschaft in Amerika, die der Sakramente entbehrte, Prediger zu
ordinieren, entschloss sich Wesley im Jahre 1784 (also reichlich
40 Jahre nach dem Beginn der Bewegung), einige Männer durch
Handauflegung zu ordinieren und ihnen das Recht zu geben, auch andere
zu ordinieren (Thomas Coke, der anglikanischer Priester war, wurde
Von ihm zum Superintendenten in Amerika geweiht. Alexander
Mather, der noch nicht bischöflich ordiniert war, zu einem ähnlichen
Zweck in England). Mit der Vornahme dieser Weihen wollte Wesley
kein Schisma herbeiführen, nicht Amt gegen Amt stellen. Er
handelte ganz offenkundig aus einem Notstand heraus «pragmatisch».
Man kann wohl sagen, dass Wesley damit die Autorität seines
Bischofs ignorierte und die Katholizität der Kirche verletzte (Kok).
Aber andererseits lässt sich nicht verkennen, dass auch die Kirche
Von England, die sich ganz auf ihre überlieferten Rechte stützte, ein
Versäumnis beging, als sie die Weihen rundweg verweigerte. Wir
sagen das nicht, um zu richten, sondern um an diesen Vorfall die
Frage zu knüpfen : Wenn Wesley, die anerkannte Autorität der
Methodisten bis auf den heutigen Tag, die anglikanische Weihe für seine
Prediger gewünscht hat, welchen Grund haben dann die Methodisten
der Gegenwart, den Anschluss an die anglikanische Kirche nicht
Schlicht in der Weise zu vollziehen, dass sie die anglikanischen Weihen
annehmen Sie würden damit nur eine Grundintention ihres grossen
Meisters nachträglich erfüllen und dessen «Ungehorsam» gegen den
Bischof wiedergutmachen. Und umgekehrt würde die heutige
anglikanische Kirche durch die Erteilung der Weihen ihrerseits ein altes
Versäumnis nachholen. Die Distanz, die beide Kirchen heute zu jenem
folgenschweren Vorfall gewonnen haben, dürfte es ihnen leichter ma-
chen, diesen durch die Geschichte selbst vorgezeichneten Weg zu
Sehen. Ist aber, so kann eingewendet werden, die Situation heute



— 220 —

noch dieselbe wie 1784 Ist aus der methodistischen Bewegung seither

nicht eine «institutionelle» Kirche mit einer eigenen Organisation
und einem eigenen Amt geworden

2. Kirche im Notstand

Die anglikanische Kirche ist sichtlich bemüht, in der
methodistischen Kirche nicht eine schismatische, sondern eine Schwesterkirche

zu sehen, mit der sie auf dem Boden der vollen Gleichberechtigung

verhandeln will. Das ist eine Haltung kirchlicher Loyalität,
die an sich nicht hoch genug veranschlagt werden kann. Begründet
wird diese Haltung mit dem Argument, dass die methodistische
Kirche in den wesentlichen Fragen auf demselben Boden steht wie
die anglikanische : sie anerkennt im grossen und ganzen das Lambeth-
Quadrilateral von 1888 und erweist sich damit als katholische Kirche
(Kemp). Gewiss enthält die Lambeth-Erklärung nicht alles, was über
die Katholizität der Kirche in ihrer Fülle zu sagen wäre, aber sie weist
doch die Grundelemente auf, die die Katholizität konstituieren. Wir
Altkatholiken könnten dieser Sicht der Anglikaner grundsätzlich
insofern beipflichten, als die vier Punkte des Quadrilaterals in der Sache

übereinstimmen mit der Erklärung der altkatholischen Unionskommission

des Kölner Kongresses von 1872. Strittig bleibt nur der vierte
Punkt, derjenige über den «historischen Episkopat» und damit über
das geistliche Amt überhaupt.

Mit dem Tatbestand, dass eine Kirche von ihrer Mutterkirche
zwar nicht im Glauben, sondern in einer Frage des Amtes und der

Verfassung abweicht, ist gerade das umschrieben, was nach
katholischer Lehre unter einem «Schisma» zu verstehen ist. Für die
Beziehungen zwischen der anglikanischen und der methodistischen
Kirche sollte dieser Ausdruck - anders als nach dem früheren
römischkatholischen Sprachgebrauch - nichts Diffamierendes an sich haben,
vielmehr umschreibt er nur den geschichtlichen Tatbestand. Wif
meinen sogar, dass er unvermeidbar ist, wenn für die Wiedervereinigung

der beiden Kirchen eine Lösung gefunden werden soll, die

der Geschichte nicht Zwang antut.
Nun wird aber gerade an diesem Punkt mit einem gewissen Rech*

geltend gemacht, dass die methodistische Kirche sehr bald aus einer

Erweckungsbewogung in der Kirche eine selbständige Kirche neb^1

der Staatskirche mit einer eigenen Organisation und mit einem eige'



— 221 —

nen Amt geworden ist. Eben darum sei sie als Schwesterkirche zu
anerkennen. Es kann aber nicht übersehen werden, dass mit der Leugnung

des Schismas auch der gemeinsame Ursprung der beiden
Kirchen verleugnet wird. Es wäre unseres Erachtens dem geschichtlichen
Tatbestand und der Sache entsprechender, wenn die methodistische
Kirche als Kirche im Notstand in bezug auf die Katholizität ihres
Amtes angesprochen würde. Es ist in diesem Zusammenhang an einen

analogen Vorgang in der Kirche Calvins zu erinnern. Calvin, der
selbst nicht ordiniert war, sah sich ebenfalls in die Lage versetzt,
durch Handauflegung ein eigenes Amt zu schaffen. Er tat es mit
folgender Begründung: Wenn die ordentlichen Diener der Kirche
(Bischöfe und Priester) versagen, erweckt sich Gott in solchen Notzeiten
ausserordentliche Diener, die die Kirche leiten müssen, bis wieder
geordnete Verhältnisse eingetreten sind. Ähnlich wie im Alten Bund
die Leitung des Gottesvolkes ordentlicherweise dem Hohepriester
und den Priestern oblag, ihm aber in Notzeiten von Gott Propheten
geschenkt worden seien, so könnten der Kirche im Notstand von Gott
Propheten und Lehrer erweckt werden. Nun war die methodistische
Bewegung von ihrem Ursprung her eine Evangelisations- und Er-
weckungsbewegung mit prophetischem (kirchenkritischem) Charakter,

die getragen wurde von Laienpredigern, die sich vom Heiligen
Geist unmittelbar bevollmächtigt wussten. Das stand nicht im
Widerspruch zum Neuen Testament. Denn das Neue Testament bezeugt
nns eine Reihe von freien, vom Heiligen Geist unmittelbar, ohne

Handauflegung eingesetzten Diensten, von denen die Propheten und
Lehrer, die Hirten, Evangelisten und Apostel (im allgemeinen Sinn)
die wichtigsten sind. Eigentlich hätten darum die Methodisten - was
auch ursprünglich ihre Absicht war - auf jede Ordination durch
Handauflegung verzichten können. Sie taten es aber nicht, sondern
ordinierten, um die Sakramente spenden und empfangen zu können.
*Vas zustande kam, war im Grunde ein Kompromissgebilde: Das
geistliche Amt der Methodisten war und ist nicht das katholische alt-
kirchliche Amt, es kann aber auch nicht einfach gesagt werden, dass
die Methodistenprodiger Laien seien. Sie haben ihr geistliches Amt,
aher es ist ein Amt im Notstand. Dass die Methodisten selbst diesen
Notstand empfinden, zeigt sich doch wohl am deutlichsten daran,
dass die meisten bereit sind, den historischen Episkopat der
anglikanischen Kirche anzuerkennen.



— 222 —

3. Der historische Episkopat

Die Methodisten nehmen den historischen Episkopat nur unter
der Voraussetzung an, dass ihnen in der theologischen Interpretation
des Bischofsamtes dieselbe Freiheit zugestanden werde, die die Anglikaner

für sich beanspruchen. Zu dieser Freiheit der Interpretation
gibt der 4. Punkt des Quadrilaterals selbst einen gewissen Anhalt,
wenn es dort heisst: «Der historische Episkopat, angepasst je nach
der Art seiner Verwaltung den verschiedenen lokalen Bedürfnissen
der Nationen und Völker, die von Gott zur Einheit seiner Kirche
berufen sind.» So wohltuend weitherzig diese Formulierung ist, so

muss doch klar sein, dass diese Freiheit ihre Grenzen haben muss.

Es kann und darf die Anpassung nicht so weit gehen, dass die Authentizität

und Identität des bischöflichen Amtes mit demjenigen der

Frühkirche tangiert wird. Das Bischofsamt ist - so wird auch von

anglikanischer Seite betont - nicht bloss eine Form der Kirchenverwaltung,

die durch Personen ausgeübt wird, die wir Bischöfe nennen-
Das Bischofsamt muss mit dem frühchristlichen Episkopat in
ununterbrochener Kontinuität stehen. Es wäre nun aber ein bedauerlicher

Kurzschluss, zu meinen, dass diese Kontinuität schon dadurch

gewährleistet wäre, dass die methodistischen Geistlichen sich in die -
rein historisch-äusseriieh verstandene - apostolische Sukzession der

Bischöfe einreihen liessen. Es geht um sehr viel mehr. Es geht um
den Nachvollzug der Grundentscheidung der Frühkirche für das

apostolisch-katholische Bischofsamt, die im Abwehrkampf gegen die

gnostische Häresie ungefähr um das Jahr 200 gleichzeitig mit dei'

Entscheidung für den neutestamentlichen Kanon und das (apostolische)

Glaubensbekenntnis als régula fidei erfolgt ist und die in dei'

Sache mit diesen beiden anderen Entscheidungen zusammenzuord-

nen ist. Diese Entscheidung besagt, dass der Bischof als Träger des

Brucleramtcs der kirchlichen Einheit der personale Repräsentant dei

ganzen (katholischen) Kirche und für diese konstitutiv ist, wie der

Priester als personaler Repräsentant der Einzelgemeinden für dies6

konstitutiv ist. So wahr aber die Kirche immer beides in einem is*'

Gesamtkirche und Einzelgcmeinde, so muss es in dem einen Amt dei

Kirche diese Abstufung Bischof-Priester geben (und das beiden

zugeordnete Diakonat). Eben darum gehört das Bischofsamt zum esse

der Kirche, nicht bloss zu ihrem bene oder piene esse. Das Bischofs'

amt ist - wie das Priesteramt - göttlichen und nicht bloss menschlichen

Rechtes. Den «historischen Episkopat» anerkennen heisst dal'



— 223 —

um immer auch, sich zum esse, zum wahren Wesen der Kirche bekennen,

für die das apostolisch-katholische Amt konstitutiv ist, und das
heisst weiter; jene frühchristliche Entscheidung im Connex mit
den beiden anderen Grundentscheidungen nachvollziehen, die
zusammen die Katholizität der Kirche ausmachen, wie umgekehrt das

Bekenntnis zur Katholizität der Kirche nur dann vollständig ist,
wenn das Bischofsamt (in seiner Einheit mit dem Presbyterat und
Diakonat) in seiner frühchristlichen Gestalt angenommen wird.

Nun wird zur Begründung jener Interpretationsfreiheit darauf
verwiesen, dass die alte Kirche keine verbindliche Lehre über das
Bischofsamt aufgestellt hat. Wir meinen aber: es ist zwar richtig,
dass keines der allgemeinen Konzilien sich über das kirchliche Amt
ausgesprochen hat (im Abendland erfolgte eine «Definition» des

Amtes streng genommen erst durch das Dekret pro Armenis von 1439

und endgültig durch das Tridentinum). Aber es wäre wiederum ein
Kurzschluss, daraus zu folgern, dass das Bischofsamt überhaupt ohne
Lehrgehalt, rein aus der kirchlichen «Praxis» zu erklären sei. Bei
jener Anerkennung der frühchristlichen Entscheidung geht es nicht
nur um eine Frage der kirchlichen Praxis, sondern um das, was diese
Praxis von oben her erst zu begründen vermag, um den göttlichen
Ursprung des historischen Episkopates. Diesen gilt es anzuerkennen -
°der abzulehnen. Nur wo dieser göttliche Ursprung bejaht wird, ist -
Unter der Voraussetzung, dass die Weihe nach der altkirchlichen
Norm (Handauflegung zur Übertragung der Amtsgnade unter
Anrufung des Heiligen Geistes) vollzogen wird - das katholische Bischofsamt

wirklich anerkannt.
Zur Katholizität des geistlichen Amtes gehört aber auch, dass es

Priesterliches Amt ist. Aber in welchem Sinn Nach dem Neuen
Testament ist Priester im strengen Sinn, nämlich Opferpriester, nur
Christus. Daneben werden charaktoristischerweise noch die Gläubigen

als Priester bezeichnet, die das Opfer ihres Lebens darbringen.
Aber gerade für die Episkopen und Presbyter wird dieser Ausdruck
'Ue gebraucht. Der Presbyter ist nicht ein eigentlicher Opferpriester,
der - wie die römisch-katholische Kirche lehrt - in der heiligen Messe

*»ott, dem Herrn, ein Opfer mit einer besonderen, dem einmaligen
^reuzesopfer gegenüber neuen Opfermateric «darbringt». Nach alt-
katholischer Lehre, die sich dafür auf die frühe, vor-irenäische Kirche
°eruft, ist der Presbyter ein Priester darin, dass er im Abendmahl das

6lnrnalige Kreuzesopfer Christi durch die heilige Handlung verkün-
^et, dieses darstellt und vergegenwärtigt. Der Presbyterpriestcr, wie



— 224 —

er im Unterschied zum Opferpriester genannt werden möge, ist nicht

sacerdos sacrificii, sondern, indem er den Opfertod Christi durch die

heilige Kulthandlung verkündet und vergegenwärtigt, minister con-

secrandi.
Die Altkatholiken fragen sich und sind in nicht geringer Unruhe,

ob die Methodisten, wenn sie den historischen Episkopat anerkennen,

auch dessen göttlich-apostolischen Ursprung und das damit verbundene

katholische Priesteramt anzunehmen bereit sind Von der

methodistischen Sakraments- und Abendmahlslehre her müsste das

letztere nicht unbedingt ausgeschlossen sein. Doch wäre es im Interesse

grösserer Klarheit dringend zu wünschen, dass Anglikaner un

Methodisten sich, wie über den eigentlichen Sinn des historischen

Episkopates, sich auch über das katholische Priesteramt deutlicher

aussprechen würden.

4. Der neutestamentliche Befund

In Kürze zu sagen, was nach unserer Auffassung das Neue Testa

ment über das geistliche Amt lehrt, ist nicht leicht. Allgemein
anerkannt dürfte sein, dass es im Neuen Testament eine Vielheit vo

deutlich voneinander unterschiedenen Ämtern, Diensten und cha«

matischen Begabungen gibt. Neben dem «gebundenen» Amt, de

Amt der sieben Männer, der Apostel-Stellvertreter, der Presby

und der Episkopen, die von den Aposteln durch Handauflegn11»

förmlich eingesetzt wurden, gab es die freien, unmittelbar vom H

ligen Geist gewirkten Dienste der Apostel (im allgemeinen Sinn

Wortes: Sendboten), der Propheten, Lehrer, Hirten, Evangelista
und die zumeist vorübergehenden, grundsätzlich allen Gläubigen
kommenden charismatischen Begabungen. Nach ihrem Urspr^

und ihren Funktionen lässt sich keine dieser drei Gruppen aus

anderen, noch irgendein Amt aus dem anderen ableiten. Alle ste

nebeneinander und sind gleich göttlichen Rechtes. Im fortschrei
^

den heilsgeschichtlichen Prozess setzte sich aber schon in der

kirche das Amt der Presbyter und Episkopen (im Neuen Testa01

bekanntlich noch identisch) als das eigentliche Leitungsamt der *

meinde durch. Als solches wurde es von der Kirche autorisiert m

Sinne, class ihm alle anderen Dienste und Begabungen als deren JV

zugeordnet wurden. Von diesem Befund her muss die frühchns
Entscheidung für das eine Bischofsamt (immer in seiner Einhei
dem Presbyterat und Diakonat) insofern als unvollständig bezeic



— 225 —

werden, als sie den freien pneumatischen Diensten und charismatischen

Begabungen nicht den ihnen in der Kirche gebührenden
Raum ausdrücklich zugestanden hat. Das hatte zur Folge, dass
Bischofs- und Presbyteramt monopolisiert und die anderen Dienste
zurückgedrängt wurden. Wohlverstanden: unvollständig ist nicht
das durch die Entscheidung der Kirche bestätigte Bischofsamt selbst.
Vielmehr liegt die Unvollständigkeit der kirchlichen Entscheidung
darin, dass sie die anderen Dienste nicht berücksichtigt und das eine

apostolische Leitungsamt nicht als die Mitte dieser anderen Dienste
verstand. Im Verlaufe der Geschichte sind dann solche freie Dienste
undCharismen in derKirche immer wieder aufgebrochen (es ist daetwa
zu denken an die Starzen der russischen Kirche, an gewisse Gestalten
des Mönchtums, im Bereiche des Protestantismus an «hörend
Bevollmächtigte» wie den alten Blumhardt und - John Wesley). Die Frage
war und ist, ob und wie diese in die Kirche einzuordnen sind. Im Blick
auf das Verhältnis der Anglikaner zu den Methodisten müsste die
Präge so gestellt werden, ob es nicht - diese Möglichkeit wurde schon

angedeutet - dem biblischen Befund und dem geschichtlichen
Ursprung der methodistischen Bewegung entsprechender wäre, wenn
das geistliche Amt der Methodisten bei einer Union der beiden
Kirchen als das beibehalten würde, was es ursprünglich war, als freier
Pneumatischer Dienst, während das anglikanische Amt die
«ordnende Mitte» bliebe. Wenn die Methodisten die anglikanischen
Weihen nicht anzunehmen bereit wären, so wäre diese Lösung jedenfalls

der Erwägung wert. Sie wäre nicht etwa eine Verlegcnheits-
lösung, sondern ein Musterbeispiel dafür, wie die altkirchliche
Entscheidung für das Bischofsamt heute ergänzt werden und so dem
umfassenderen neutestamentlichen Zeugnis über das Amt besser Genüge
getan werden könnte. Die Fatalität dieser Lösung bestünde darin,
dass es dann in der vereinigten Kirche zwei verschiedene Gattungen
von Ämtern geben würde (wie in der Kirche Südindiens), was man
begreiflicherweise verhindern will. Aber diese Fatalität ist doch nur
eine solche für die heutige Generation, nicht aber eine solche vom
Neuen Testament her, das eine Vielheit von Ämtern kennt. Jener
Fatalität könnte unseres Erachtens durch eine geeignete Kirchen-
°rdnung begegnet werden.

Grundlegend wäre für eine solche Ordnung die Frage, welche
Bedeutung der Amtseinsetzung durch Handauflegung beigemessen

lrd. Bei der Handauflegung handelt es sich nicht nur um eine an
'eh gleichgültige, beliebig anzuwendende Form, sondern es geht um

'oternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 190IÎ. 16



— 226 —

eine kultische Handlung, die vom Wesen des Amtes her bestimmt ist
und die umgekehrt dieses bestimmt.

Im Neuen Testament werden für die Amtseinsetzung zwei
Formen der Handauflegung bezeugt, die deutlich voneinander zu
unterscheiden sind. Es gibt die Handauflegung, die den Sinn einer
Übertragung der Amtsgnade hat. Durch sie erhält der Empfänger etwas,
was er vorher noch nicht besessen hat. Diese vom Alten Testament
und dem rabbinischen Judentum herzuleitende Art der Handauflegung

hat im Neuen Testament das Übergewicht und wird bezeugt
für die sieben Männer, die Apostel-Stellvertreter, die Presbyter-Epi-
skopen. Sie hat bereits sakramentalen Charakter. Sie ist für die katholische

Auffassung des Amtes und der Amtseinsetzung bestimmend
geworden. Daneben wird aber die Handauflegung vereinzelt (so

Apg. 13, 1 ff.) auch verstanden als Segnung bereits anerkannter
Propheten und Lehrer zu einem besonderen Dienst. In diesem Fall ist
die Handauflegung ein mit einer Segnung und mit einer bestimmten
Indienstnahme verbundener Bestätigungsritus bereits empfangener
Gaben. Diese Form der Amtseinsetzung ist für die Handauflegung
bestimmend geworden, wie sie im allgemeinen vom Protestantismus
gedeutet wird. Wenn wir recht sehen, wird auch die methodistische
Ordination in diesem Sinn verstanden.

Die Frage stellt sich, ob die beiden Arten der Handauflegung in
der Kirche nebeneinander bestehen können oder ob sie miteinander
zu kombinieren sind. Das letztere scheint in den anglikanisch-methodistischen

UnionsVerhandlungen angestrebt zu werden. Im Hintergrund

dieses Bestrebens steht die von Bischof Headleam inaugurierte
und im Anglikanismus weitverbreitete Auffassung, dass durch die

Trennung der Kirchen auch das eine Amt der alten Kirche aufgespalten

worden ist, so dass heute keine Teilkirche mehr das ganze Am*,
sondern nur einen Teil davon besitzt (ähnlich wird in bezug auf die

Eucharistie argumentiert). Um das eine Amt der Kirche wiederherzustellen,

sei darum eine Zusammenlegung der Teilämter der Kirche
anzustreben, die durch eine gegenseitige Segnung zu vollziehen wäre>
Diese These ist unseres Erachtens unhaltbar. Sie widerspricht dem
Zeugnis des Neuen Testamentes und der altkirchlichen Entscheidung
für das Bischofsamt bzw. für den «historischen Episkopat», wen*1

anders mit ihm gemeint ist, dass das Bischofsamt in Kontinuität zv
stehen hat mit demjenigen der Frühkirche. So stellt sich die Frage-
ob nicht in der vereinigten Kirche, wie das gebundene und das frei6
Geistesamt nebeneinander, so auch die beiden Arten der Handauf'



— 227 —

legung nebeneinander bestehen könnten, ja mussten. Diese Möglichkeit

ist, wenn auch nur vorübergehend, schon einmal verwirklieht
worden im frühen Luthertum. Dort gab es eine erste, der katholischen
analoge Weihe, durch die der Ordinand das allgemeine mandatum
und munus zur Wortverkündigung in der Kirche erhielt und eine
zweite Handauflegung, durch die der Ordinierte zum Dienst in einer
besonderen Gemeinde eingesegnet wurde. Die letztere hatte mehr
den Sinn einer Installation und Jurisdiktionsübertragung. Diese
doppelte Handauflegung wurde - dieser Unterschied ist nicht zu
übersehen - an ein und derselben Person vollzogen, und das ist vom
katholischen Amtsverständnis her problematisch. In einer vereinigten
Kirche aber würden die zwei Arten von Handauflegung an zwei
Gruppen von Amtsträgern vorgenommen: die anglikanische als

Übertragungsritus an den zum katholischen Priestertum Bestimmten,

die methodistische als Bestätigungsritus an den zum freien
pneumatischen Dienst Erwählten.

Mag nun diese Möglichkeit für Anglikaner und Methodisten beim
heutigen Stand der Verhandlungen nicht mehr in Betracht kommen,
so meinen wir doch, dass die konsequent durchgeführte Unterscheidung

zwischen gebundenem und freiem Amt, wie die zwischen der
Handauflegung als Übertragungs- und Bestätigungsritus geeignet
^t, ein Licht zu werfen auf die gegenseitige Handauflegung, wie sie
für den Rekonziliationsgottesdienst vorgesehen ist.

5. Der Rekonziliationsgottesdienst

Für das Verständnis des Rekonziliationsgottesdienstes ist ausser
dem Report von 1963 äusserst wichtig der von Kemp angeführte
Zusatz aus dem Report von 1965 (vgl. S.208), wie auch die inzwischen
abgegebene Versicherung, dass der endgültige Ordinationsritus erst
noch ausgearbeitet werden soll. Die beiden Berichte sind aber deutlich

genug, um jetzt schon eine Stellungnahme zu ermöglichen.
Das erste, was auffällt, ist dies, dass zur Begründung des Rekon-

2niationsgottesdienstes in keiner Weise auf das Neue Testament
zurückgegriffen wird. Man geht vielmehr von dem je besonderen Amt
aUs, wie es sich im Verlauf der Zeit in den beiden Kirchen
herausgebildet hat und von dem jedes seine Tradition und sein besonderes
^rhe hat. Es wird nicht gesagt, worin dieses besondere Erbe konkret
°esteht, aber es ist offensichtlich, dass dem anglikanischen Amt mehr



— 228 —

ein «institutioneller», dem methodistischen Amt mehr ein «spiritueller»

Charakter zugesprochen wird. Von dieser nicht näher bestimmten

Verschiedenheit aus, so wie sie der heutigen Generation erscheint,

wird eine « Integration» der beiden Ämter angestrebt. Soll dieser
Ausdruck einen Sinn haben, so kann damit nur gemeint sein, dass

zwischen den beiden Ämtern eine Synthese herbeigeführt werden soll in
der Weise, dass durch ihre Zusammenlegung sowohl das anglikanische

wie das methodistische Amt «erneuert und intensiviert» wird.
Worin diese Intensivierung bestehen soll, wird wiederum nicht gesagt.

Aber es ist wohl anzunehmen, dass damit gemeint ist : das erstere soll

spiritueller, das letztere institutioneller werden. Da aber von ihrem
biblischen und frühchristlichen Ursprung her die beiden Arten des

Amtes spezifisch voneinander verschieden sind - ein durch apostolische

Einsetzung gebundenes Amt das erstere, ein durch das apostolische

Wort erweckter freier pneumatischer Dienst das letztere -, so

muss gefragt werden, ob durch eine solche Integration nicht gerade
das Spezifische jedes dieser Ämter verloren geht, und ob dann das

angestrebte eine Amt der vereinigten Kirche nicht ein Kompromissgebilde

wird, das weder durch die Heilige Schrift noch durch die

Frühkirche beglaubigt wird Es ist unseres Erachtens auch ohne

Anhalt in der Schrift und in der Tradition der Kirche zu sagen, dass

durch den Rekonziliationsgottesdienst ein Amt «an dem Anteil
erhalten kann, was Gott dem anderen gegeben hat» und dass auf dem

Grunde der gemeinsamen Intentionserklärung durch die gegenseitige
Handauflegung «das empfangen wird, was zur Herstellung der Einheit

nötig sein mag». Man entbindet sich damit von der jeder Kirche
auferlegten Verpflichtung zu einer bekenntnishaften Umschreibung
dessen, was das Amt in der Kirche Christi von seinem Ursprung her

zu sein hat und was Gott mit ihm will. Etwas scharfausgedrückt : man

resigniert theologisch und überlässt es vertrauensvoll Gott, das
Notige zu tun, wo das eigene theologische Denken nicht mehr weiter
kommt. Dieser bewusste Verzicht auf eine konkrete theologische
Aussage über das Amt bedeutet aber, dass auch eine bestimmte
Gebetsintention, der allein die Verheissung der Erhörung gegeben ist'

unmöglich wird.
Das zeigt sich deutlich an dem, was über den Sinn der

gegenseitigen Handauflegung gesagt wird. Durch sie sollen, wie wir wissen,
die beiden spezifisch verschiedenen Ämter rekonziliiert werden. Vie
Frage wird aber bewusst offengelassen, ob diese Handauflegung eine

Ordination ist oder nicht. Man weist zur Begründung daraufhin, dass



— 229 —

im Neuen Testament die Handauflegung Verschiedenes bedeuten
kann: sie kann ein Gestus der Krankenheilung, der Mitteilung des

Heiligen Geistes, der Amtseinsetzung oder der Segnung sein. Das ist
richtig. An keiner Stelle aber wird sie als kultische Handlung für eine

Zusammenlegung der damals schon bestehenden, unter sich sehr
verschiedenen Ämter erwähnt. Diese blieben vielmehr in ihrer Verschiedenheit

bestehen und waren auch durch die Art ihrer Einsetzung
deutlich voneinander getrennt. Von da aus gesehen kann die
vorgesehene Handauflegung gar nicht den Sinn einer Amtseinsetzung
oder Ordination haben. Sie kann unseres Erachtens nur als ein Akt
der gegenseitigen Segnung gelten, die mit einem besonderen Auftrag
Verbunden ist. Wir fragen darum, ob es nicht - wenn schon die Frage
offengelassen wird, ob die Handauflegung eine Ordination sei oder
nicht - sinnvoller und dem Neuen Testament entsprechender wäre,
wenn die im Rekonziliationsgottesdienst vorgesehene Handauflegung

ausdrücklich als ein Akt der gegenseitigen Segnung erklärt
würde - ähnlich wie schon von römisch-katholischer Seite
vorgeschlagen wurde, es sollten die Bischöfe der orthodoxen, lutherischen
Und altkatholischen Kirchen durch römisch-katholische Bischöfe
gesegnet werden und umgekehrt: zum Zeichen ihrer Nähe und ihrer
Bereitschaft zur Einheit, die jetzt noch nicht möglich ist. Auf das
Verhältnis der Anglikaner und Methodisten angewendet, könnte eine
solche Segnung noch wesentlich mehr bedeuten. Es wird uns näm-
hch gesagt, dass «der Rekonziliationsgottesdienst dazu geplant
Wurde, die Versöhnung der Kirchen als korporative Grössen zu
bewirken». Es geht also primär um die Rekonziliation der Kirchen und
erst sekundär um die der Ämter - wenn auch letztlich das eine ohne
das andere nicht möglich ist. Wenn das aber so ist, dann wäre es doch
gewiss naheliegend, in der Handauflegung eine Segnung zu sehen,
durch die die beiden Kirchen sich den Auftrag und die Verpflichtung
^eben lassen, in einer ersten Phase in enger Zusammenarbeit den
^°den für die erst kommende volle kirchliche Gemeinschaft (full
communion) vorzubereiten. In dieser ersten Phase könnten die noch
begehenden Differenzen, vor allem diejenigen über das Amt, in gedul-
Qlger theologischer Arbeit abgeklärt werden. Noch mehr: es könnte
Uurch regelmässigen Kanzelaustausch, wie er bis jetzt schon ge-
egentlich stattfand, durch gemeinsame Wort- und Bekenntnis
Gottesdienste, durch allgemeine Gebetsversammlungen, durch die

ereinigung des gegenseitigen Verhältnisses zum Staat, rechtlicher
ud administrativer Fragen, die allgemeine Basis für die geplante



— 230 —

volle kirchliche Gemeinschaft geschaffen werden. Vor allem aber: es

könnte, wenn es zu keiner Einigung über das Amt käme oder eine

solche von der methodistischen Minderheit nicht gewünscht würde,
in dieser ersten Phase das Nebeneinander von verschiedenen Ämtern
erprobt und nach einer Ordnung gesucht werden, die dieses
Nebeneinander im Sinne der oben geforderten Ergänzung der frühchristlichen

Entscheidung für das Bischofsamt regelt. Wir wollen uns
gewiss nicht anmassen, unseren anglikanischen Brüdern Ratschläge zu

erteilen, zumal wir die konkreten Verhältnisse zwischen den beiden
Kirchen nur wenig kennen. Wir möchten mit diesen Bemerkungen
nur aufzuzeigen versuchen, wie wir von unseren altkatholischen
Voraussetzungen aus den Rekonziliationsgottesdienst glauben positiv
bewerten zu können: als eine Segnung, die verbunden ist mit dem

Auftrag an beide Kirchen zu einer engeren Zusammenarbeit, deren

Ergebnis erst die volle kirchliche Gemeinschaft und später die Union
sein könnte.

6. Wesentliche und erfüllte Kirche

Eine nicht geringe Rolle spielen in den anglikanisch-methodistischen

Besprechungen noch zwei Fragen, die explizit zwar nicht
erörtert werden, aber unverkennbar im Hintergrund der Beratungen
stehen. Die erste Frage ist die, ob die Annahme des anglikanischen
Amtes durch die Methodisten für diese nicht das Eingeständnis
bedeuten würde, dass ihr Amt defekt sei in dem Sinne, dass es von Gott
bis jetzt nicht in Dienst genommen und gesegnet worden sei. Die
zweite Frage ist die, ob nicht, wenn das Amt der Methodisten defekt

ist, auch ihre Sakramente als ungültig betrachtet werden müssen-
Wir meinen, dass sich in diesen schwierigen und vieldiskutierten Fragen

eine gewisse Klärung herbeiführen liesse, wenn unterschieden
würde zwischen der wesentlichen und der erfüllten Kirche.

Die wesentliche Kirche ist die, die an den apostolischen
Grundordnungen, die ihr Wesen konstituieren, festhält und sich ihnen
verpflichtet weiss. Diese Grundordnungen sind, wie wir gesehen haben,
für die anglikanische und die methodistische Kirche niedergelegt ^
Lambeth- Quadrilateral. Sie konkretisieren sich in der Anerkennung
der Heiligen Schrift als oberster Glaubensnorm, in der Annahme der

altkirchlichen Glaubensbekenntnisse, der Sakramente und des
Bischofsamtes. Diese Ordnungen sind aber der Kirche nicht nur
gegeben, damit sie diese wie ein Gesetz befolgt und auf ihren Besitz sich



— 231 —

festlegt. Vielmehr sind sie der Kirche aufgetragen als ihr unveräusserlicher

Sollgehalt. Die Kirche soll wesentliche Kirche sein und eben
darin zur Erfüllung kommen. Dass das geschieht, das liegt aber nicht
in ihrer Macht, das ist durch ihr treues Festhalten an den apostolischen

Grundordnungen noch nicht garantiert. Gott allein, sein
Heiliger Geist, kann das wirken. Gott allein kann die der Kirche gegebenen

Ordnungen und das ihnen entsprechende Handeln der Kirche
beleben, wirksam machon, zur Entfaltung bringen, segnen. Erst wenn
und indem Gott das tut, wird die wesentliche Kirche zur erfüllten,
besser: zu der sich erfüllenden Kirche. Die sich erfüllende Kirche ist
die, der das Charisma des wirksamen Zeugnisdienstes in der Welt,
die Kraft der Evangelisation und Mission gegeben wird, ist die Kirche,

der Heilige, Lehrer und Propheten erweckt werden, die durch
ihre Predigt und die Sakramente, durch Werke der Barmherzigkeit
Und ihren Dienst an der Welt die Hoffnung auf das kommende Reich
wachhält. Die sich erfüllende Kirche ist vor allem die Kirche der
Liebe. Sie ist die dienende, die kämpfende und leidende, die Gott
lobsingende Gemeinde.

Soll nun das Verhältnis der wesentlichen zur sich erfüllenden
Kirche näher bestimmt werden, so kann in aller Kürze gesagt werden :

Gott fordert von uns, dass wir wesentliche Kirche seien und dass wir
nach der uns gegebenen Einsicht an den Grundordnungen, wie sie in
der Kirche durch Christus und die Apostel aufgerichtet worden sind,
m Treue festhalten. Bei der heutigen Zersplitterung der einen Kirche
m viele bedeutet das, dass jede Teilkirche die Pflicht hat, das, was sie

auf ihrem besonderen Weg durch die Geschichte als für die Kirche
Wesentlich erkannt hat, festhält und den anderen Kirchen gegenüber
Seifend macht. Sie darf ihr besonderes Erbe und ihre besondere
geschichtliche Sendung nicht verleugnen. Sie soll zu der von ihr erkannten

Wahrheit stehen und sich mit den anderen Kirchen, die eine
andere, nach ihrer Meinung falsche oder unvollständige Sicht
verbeten, auseinandersetzen, bis eine Einigung oder doch eine Annähe-
rung erreicht ist. Das ist der Sinn der Ökumene. Wie aber, wenn eine

polche Einigung nicht möglich ist, wenn nach unserer begründeten
Überzeugung diese oder jene Kirche nicht in allem wesentliche Kirche
l8t, sondern eine oder mehrere der Grundordnungen vermissen lässt
°der sie verformt hat Wir können dann wohl sagen, dass diese

^rche für uns nicht die wesentliche Kirche darstellt, wir können
a°er niemals behaupten, dass diese andere Kirche deswegen, weil sie
Uach unserem Urteil nicht wesentliche Kirche ist, nicht sich erfül-



— 232 —

lende Kirche sein kann. Gott ist und bleibt der freie Herr über seine

Kirche. Seine Gnade ist an die Grundordnungen, die er ihr gegeben

hat, nicht gebunden. Er verleugnet sie damit nicht. Er will, class wir
sie befolgen. Aber er ist frei, das, was Menschen falsch oder verkehrt
machen, gutzumachen. Er kann auch das Bekenntnis
Glaubensschwacher, das nur teilweise richtig erkannte Sakrament und so auch

das defekte Amt jederzeit zum Werkzeug seines Geistes und seiner

Liebe machen. Und er tut das auch immer wieder. Wie wären wir
sonst alle daran, wenn Gott nicht immer wieder gutmacht, was wir
so unvollkommen verwirklichen Eben darum ist es uns verwehrt,
zu behaupten, dass das methodistische Amt, auch wenn wir es als

defekt betrachten müssen, von Gott nicht in Dienst genommen und

nicht gesegnet worden sei. Wir dürfen aber umgekehrt auch nicht so

weit gehen - wozu offenbar einige Anglikaner neigen -, den Methodisten

mit ihrem «spirituellen» Amt das Privileg einzuräumen, die -
im Unterschied zur katholisch-institutionellen Kirche - vom
Heiligen Geist erfüllte Kirche schlechthin zu sein. Auch das katholische

Amt ist ohne das Wirken des Heiligen Geistes nicht denkbar. Das

Urteil darüber, «wo der Geist weht», steht nicht uns, sondern allem

Gott zu.
Dieser Gesichtspunkt muss nun mutatis mutandis auch

massgebend sein für die Beantwortung der Frage, ob die methodistischen
Sakramente gültig seien oder nicht. Wenn jede Kirche die Pflicht hat,

nach bestem Wissen und Gewissen wesentliche Kirche zu sein und

die ihr gegebenen Sakramente nach dem Willen Christi zu verwalten,
so hat sie mit dieser Aufgabe so viel zu tun, dass ihr kein Raum mehr

bleibt, über die Wirkung der Sakramente in anderen Kirchen, die

ganz in Gottes Gnade ruht, ein endgültig gemeintes Urteil zu fällen-
Die einzelnen Kirchen sind nur darnach gefragt, ob sie selbst die
Sakramente in Treue zum Evangelium verwalten und den Sollgeh»|*
ihres wesentlichen Kirche-Seins erfüllen. Wohl gilt es auch hier, die

eigene Sicht der Sakramente, wie sie uns in unserem besonderen
Kirche-Sein gegeben ist, anderen gegenüber mit Nachdruck gelte11

zu machen und keine voreiligen Kompromisse zu schliessen. Aber das

kann und darf nicht heissen, dass wir von vornherein den Sakramenten

anderer Kirchen jede göttliche Wirkkraft absprechen.
Es dürfen, soll in diesen beiden Fragen das Richtige erkannt werden,

die zwei verschiedenen Dimensionen der wesentlichen und dei

sich erfüllenden Kirche nicht miteinander vermischt werden. Es muss

klar sein, dass es in allen Unionsgesprächen, so auch in denen zwischen



— 233 —

Anglikanern und Methodisten, immer «nur» um die wesentliche Kirche
geht, um die Erkenntnis und Verwirklichung dessen, was die Kirche
nach dem Willen Christi und der Apostel sein soll. Welches und wo
die sich erfüllende Kirche ist, das steht ganz in Gottes Hand. Würde
diese Unterscheidung überall konsequent durchgeführt, so wäre vielen

Missverständnissen und affektgeladenen Beargwöhnungen, ja
auch dem vielfach noch immer schlummernden Konfessionenhass der
Boden entzogen. Es ist eine der grossen Verheissungen, unter denen
die bisherigen anglikanisch-methodistischen Verhandlungen stehen,
dass von solchen Beargwöhnungen nichts zu spüren ist, sondern
beidseitig eine grosse Bereitschaft zur gegenseitigen Anerkennung dessen

besteht, was wir die sich erfüllende Kirche nannten. Aber eben: je
grösser die Gnade für uns ist, erfüllte Kirche werden zu dürfen, um
so grösser ist auch die Verantwortung, wesentliche Kirche zu sein und
immer mehr zu werden.

Bern. Urs Küry


	Zu den anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen

