Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 4

Artikel: Zu den anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen
Autor: Kemp, E. W. / Kok, M. / Kiry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Zu den

anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen

Der Zeitpunkt scheint uns gekommen zu sein, dass wir im folgen-
den einige Dokumente publizieren, die aufschlussreich sind fiir die
Stellungnahme der altkatholischen Kirche und Theologie zu den
anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen. Wichtig ist vor
allem das Ende 1964 dem Erzbischof von Canterbury, Dr. A. M. Ram-
sey, zugestellte Memorandum der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz. Um die durch dieses Dokument aufgeworfenen
Fragen abzukliren, hatte Canon Dr. E. W.Kemp am 5. Februar 1965
eine Besprechung mit dem KErzbischof von Utrecht, Dr.A.Rinkel,
und dem Bischof von Deventer, P.J. Jans. Einen ausfiihrlichen Be-
richt iiber diese Konferenz legte Kemp dem Erzbischof von Canter-
bury und dem gemeinsamen Komitee der beiden Konvokationen von
Canterbury und York vor. Da es sich dabei zeigte, dass zwischen den
anglikanischen und altkatholischen Gesprichspartnern nicht un-
wesentliche Unklarheiten bestanden, regte Canon Kemp die Ein-
berufung einer anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz an,
Sie sollte die Verhandlungen nicht weiterfiihren, sondern der besseren
gegenseitigen Information dienen. Die Konferenz tagte vom 10. bis
L3, Juli 1966 in Oxford unter der Leitung des Bischofs von Oxford,
Dr.H.Carpenter. An ihr wurden auch die Beziehungen der beiden
Kirchen zur rémisch-katholischen und zur orthodoxen Kirche be-
Sprochen. Das Hauptgewicht lag indessen auf der Aussprache iiber
die anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen. Diese Aus-
Sprache wurde eingeleitet durch Referate von Canon E. W. Kemp und
Prof. M. Kok, die wir im folgenden zum Abdruck bringen. Dem eng-
lischen Originaltext lassen wir eine deutsche Ubersetzung folgen, die
in freundlicher Weise Pfarrer E.W.Heese besorgt hat. In einem
Schlussabschnitt gestatten wir uns, zum ganzen Problem einige Er-
Wwigungen grundsitzlich-theologischer Art anzustellen, die fir die
Abfassung des IBC-Memos mitbestimmend waren*.

* Anmerkung: Uber die anglikanisch-methodistischen Unionsverhand-

hlngon lagen uns folgende Berichte und Darstellungen vor:
Conversations between The Church of England and The Methodist Church.
. An Interim Statement. 1958, London S.P.C. K.

onversations between The Church of England and The Methodist Church.
5 1963, The Epworth Press.
The Anglican-Methodist Conversations. A Comment from Within. Eric Wald-

ram Kemp. 1964, London. Oxford University Press. '

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1066, 14



— 194 —

Memorandum der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz
Anglican-Methodist-Conversations

The International Old Catholic Bishops’ Conference (IBC) wel-
comes with great joy and gratitude every effort to closer relations and
reunion of the christian churches, whether the latter wish to be con-
sidered solely as of early christian origin, or place themselves in the
category of a kind of ‘reformation’, which has taken place during the
course of church-history, while considering their ties with christian
antiquity as not having been interrupted.

The IBC also sees the negotiations between the Church of Eng-
land and the Methodist, Church in England, laid down in the ‘Con-
versations between the Church of England and the Methodist Church’
as such an effort, which ‘Conversations’ culminate in a proposal for
the unification of the two churches by way of two stages, introduced
by a ‘Service of Reconciliation’.

The IBC admits that its knowledge of the Methodist Church in
England is solely based on what has been set forth in the Report of
the Conversations. On these grounds the IBC finds that Methodism
was at first a revival movement within the boundaries of the Church
of England, which however afterwards broke away from her and pro-
ceeded to set up its own congregations. Though Methodism, accord-
ing to its principles of a free revival movement, did not in itself have
aneed for a churchorder including well defined ministries and ordina-
tions, it has nevertheless accepted and developed them, but entirely
after its own free conception, which wished to contrast clearly with
the conception of the Church of England as to that and which wished
to bear a lasting character of not being essential and not exclusive
with regard to the individual believer.

In the view of the Catholic Church outside England, who con-
siders and acknowledges the Church of England to be the genuin®
Catholic Church on this island, representing there the one, holy>
catholic and apostolic Church of Christ and his Apostles, the move”
ment of Methodism might be seen as a schism within the Church of
England. This means that according to the view of the Catholi¢

Relations between The Church of England and The Methodist, Church. 1960
Church House, Westminster S.W. 1.

Protokoll der Convocations of Canterbury and York vom 18.Mai 1965.



— 1956 —

Church outside England the schism would be removed as soon as the
Church of England and the Methodist fellowship, originating from it
should have found a way by which the breach was overbridged and
healed and unity was restored by the coming-back of the aberrated
Methodist brothers into the mother-church.

It appears however, that the Church of England does not wish
to see the church of the Methodists as being in schism, but as a sister-
church of equal merit, closely related with her and with whom she
therefore wishes to arrive at a relationship of intercommunion or full
communion and on the strength of that subsequently to corporative
unity.

Here now, however, the differences occur that have at one time
led to the breach and that have consolidated and widened that breach
since then. The object of the present ‘ conversations’ is to clear away
these differences or to somehow neutralise them in a mutual accom-
modating spirit.

1f the IBC has so far understood the intentions and purposes of
the ‘conversations’ and the procedures proposed in them correctly,
then it would first of all like to recall to mind the Bonn Agreement of
1931, which in such a felicitous way settles the relations between
Anglicans and Old Catholics. The IBC still regards as its essential
point the recognition of each other’s catholicity, out of which results
the complete communio in sacramentzs.

When now, moreover, two churches become one and thus also
the ‘independency’, still in existence between Anglicans and Old
Catholics, disappears there, an organic unity becomes necessary,
which among other things will have to reveal itself in one structure
of church-order.

Here now lies the ‘crux’ of the cause for the IBC. Church-order
18 not merely a form of ecclesiastical organisation, but it is a heritage
of old, rooted in the Church’s doctrine. It will be clear that here the
question of episcopacy and of the priesthood presents itself and is at
stake. The IBC finds indeed that this is being confirmed by the many
contradictory views that have made themselves known since the
publication of the ‘conversations’. In this the IBC is most strongly
impressed by the observations of ‘A Dissident View’, published by a
minority of the Methodist Commission. Though the IBC does not in
the least agree with these views, they give it a clear insight into the
fact that the Conversations have not or at least not yet reached the
level on which these essentially dissenting views should be overcome



— 196 —

and cleared away. These essential differences are therefore still in
existence and are being carried along in a stronger or lesser degree in
the efforts and steps to reunion.

This is quite clear to the IBC from the ‘Service of Reconcilia-
tion’ in which, it is true, with honest piety and faith and with prudent
wisdom, an inner reunion is left to God, but in which and after which
the certainty about the ‘Unity of the Spirit’ (Eph.4:3) is not estab-
lished without doubt.

The IBC bases its opinion about this lasting uncertainty and
with that its doubts about the sufficiency of the ‘Service of Recon-
ciliation’ on the following points:

a) There is no agreement with regard to the meaning, the value and
the contents of the priesthood.

b) There is no agreement with regard to the absolute necessity, the
indispensability of ‘episcopacy’ as the form of church-structure.

¢) There is, consciously and purposely, no unanimity in the answer
to the question as to what is the office of the bishop in the Uni-
versal Church of God, that is in the una, sancta, catholica et
apostolica.

The IBC recalls that on the Old Catholic side the orders of the
Anglican Church were in former times acknowledged as real, authen-
tic and valid, as sound and fully catholic on the ground of the cer-
tainty that the apostolic succession has really been preserved and
that the ordinations/consecrations take place with the laying-on of
hands to impart the grace, the power and the commission of the min-
istry under the invocation of the Holy Spirit. In other words at every
ordination and consecration that which the apostles and their succes-
sors meant and did from the very first, takes place. And furthermore
that the episcopate can never exist in itself but that it is part and
parcel of all the principles that together account for the catholicity
of the Church.

The IBC considers, with the church of the first fifteen centuries;
the Episcopate (inits unity with presbyterate and diaconate) as being
of divine right, as much as Holy Scripture, the regula fidei and the
sacraments, and therefore as a live function of the church and of it®
catholicity. Thus anchored in the divine founding-will and in the
being of the church, the Episcopate is necessary and indispensable
for the continuation of the church. Therefore the IBC' deems the
acceptance of the ministry of the church in its three-fold form ant



— 197 —

in the sense in which the church has generally known and recognised
it since the second century, as strictly necessary to unity as the
acceptance of the Scriptures as prima regula fidei, of the symbols of
the early church and of the sacraments. It is this decision that has to
be accepted and not some later interpretation of ‘episcopacy’, which
as a more or less isolated form of church-government may or may not
be ‘taken into the system’.

In the manus impositio of the ‘Service of Reconciliation’ the
IBC does not see a conclusive guarantee, because here it is only sup-
posed that, by the imposition of hands from the one side, God will
grant to the other side what it ‘might’ be lacking, while this defi-
ciency is unsufficiently described and recognised. It is therefore pos-
sible that the laying-on of hands, performed from the Anglican side,
on the one hand may be seen as an ordination to the priesthood, but
it leaves the possibility for the receiving Methodist to be convinced
that in “his’ ministry he already possessed and possesses this priest-
hood and that in the laying-on of hands he only receives the authority
to exercise ‘his’ priesthood or ministry in the other church as well.
On the other hand it remains completely obscure to the IBC what
an imposition of hands, performed by Methodists to an Anglican
minister, be it bishop or priest, could possibly give. It won’t do to
consider gifts of prophetic or dynamic power and spirituality as sole
privileges of the Methodist ministry. Also, according to the New
Testament, the office of prophet is never translated by the laying-on
of hands but is always understood as directly given by the Holy
Spirit. Therefore, in this case the laying-on of hands can mean nothing
Mmore than a legitimation, a form of conferring jurisdiction and
authority.

In this connection the IBC does not deem it right to lay things
to the hand of (fod as long as both sides are not perfectly at one
48 to the contents and the purpose of what is asked for in prayer and
What is meant to be defined and effectuated by their own sacral act
in praying thus.

The IBC is convinced that there are more points that could be
Mentioned as undecided questions but wishes to leave it at this.

In concluding it would like to express the thought that the con-
Versations may not yet be called completed in the sense that every
ambiguity would be removed and that therefore a procedure as pro-
Posed in the ‘Service of Reconciliation’ cannot lead to the much
desired unity.



— 198 —

The IBC considers a decision in the matter at this stage of the
Conversations also premature in that it would build up a serious
obstruction in the way of the negotations that are being carried on
with the Orthodox by both Anglicans and Old Catholics.

Anglikanisch-Methodistische Besprechungen

Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz begriisst mit gros-
ser Freude und Dankbarkeit jede Bemithung um engere Beziehungen und
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, ob nun letztere allein als von
frithchristlichem Ursprung betrachtet zu werden wiinschen oder ob sie sich in
die Kategorie einer Art von «Reformation» einreihen, die im Laufe der Kir-
chengeschichte stattgefunden hat, wobei sie ihre Bande mit dem christlichen
Altertum als nicht unterbrochen ansehen.

Die IBK sieht auch die Verhandlungen zwischen der Kirche von England
und der Methodistenkirche in England, niedergelegt in dem Bericht «Be-
sprechungen zwischen der Kirche von England und der Methodistenkirche»
(erschienen 1963), als eine derartige Bemiihung an, welche « Besprechungen»
in einem Vorschlag zur Vereinigung der beiden Kirchen in zwei Abschnitten,
die durch einen «Rekonziliationsgottesdienst» eingeleitet werden, gipfeln.

Die IBK gibt zu, dass ihre Kenntnis der Methodistenkirche in England
allein auf dem beruht, was in dem Bericht tiber die Besprechungen erortert
worden ist. Aus diesen Griinden findet die IBK, dass der Methodismus zuerst
eine Erweckungsbewegung innerhalb der Grenzen der Kirche von England
war, die sich jedoch spiiter von ihr trennte und daran ging, ihre eigenen Ge-
meinden aufzubauen. Obwohl der Methodismus nach seinen Prinzipien einer
freien Erweckungsbewegung an und fiir sich eine Kirchenordnung einschliess-
lich genau definierter Amter und Weihen nicht nétig hatte, so hat er sie nichts-
destoweniger angenommen und entwickelt, jedoch giinzlich nach seiner eige-
nen freien Konzeption, die sich von der Auffassung der Kirche von Englan
in dieser Sache klar abheben und einen bleibenden Charakter des Nichtwesent-
lich- und Nichtausschliesslichseins hinsichtlich des einzelnen Gliubigen tragen
wollte.

Nach Ansicht der Katholischen Kirche ausserhalb Englands, welche di©
Kirche von England als die echte katholische Kirche auf dieser Insel ansieh?
und anerkennt, als die dortige Repriisentantin der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche Christi, kénnte die Bewegung des Methodismus al8
ein Schisma innerhalb der Kirche von England angesehen werden. Das bedeu-
tet, dass nach Ansicht der Katholischen Kirche ausserhalb Englands das
Schisma aufgehoben wiirde, sobald als die Kirche von England und die vor,
ihr stammende methodistische Gemeinschaft einen Weg gefunden hitten, at
dem der Bruch iiberbriickt und geheilt und die Einheit wiederhergestellt wiird®
durch die Riickkehr der verirrten methodistischen Briider in die Mutterkirche:

Es zeigt sich jedoch, dass die Kirche von England die Kirche der Metho-
disten nicht als im Schisma befindlich ansehen maochte, sondern als em®
Schwesterkirche von gleichem Wert, eng mit ihr verbunden, mit der sie daru™
zu einer Beziehung von Interkommunion oder voller kirchlicher Gemeinsch@
und kraft dessen letztlich zu korporativer Einheit gelangen mochte.

An diesem Punkt jedoch zeigen sich die Differenzen, die einstmals zu™
Bruch gefiihrt und die diesen Bruch seitdem verfestigt und erweitert haber:
Das Ziel der gegenwiirtigen « Besprechungen» ist es, diese Differenzen zu leléi-
ren oder sie in einem sich gegenseitig angleichenden Geist irgendwie zu né”
tralisieren. :

Wenn die IBK die Absichten und den Zweck der Besprechungen und die
in ihnen vorgeschlagenen Massnahmen soweit richtig verstanden hat, mﬁchtg
sie zu allererst das Bonner Abkommen von 1931 in Erinnerung rufen, welche



-_— 199 —

die Beziehungen zwischen Altkatholiken und Anglikanern auf so gliickliche
Weise regelt. Die IBK betrachtet noch immer als dessen wesentlichen Punkt
die Anerkennung der Katholizitiit des anderen, woraus die volle communio
in sacramentis hervorgeht.

Wenn nun iiberdies zwei Kirchen eins werden und auf diese Weise auch
die « Unabhiingigkeit», wie sie noch immer zwischen Anglikanern und Alt-
katholiken existiert, verschwindet, so wird eine organische Einheit notwendig,
die sich unter anderem in einer Struktur der Kirchenordnung zu zeigen haben
wird.

Hier nun liegt fiir die IBK die «crux» der Angelegenheit. Kirchenordnung
ist nicht nur eine Form der kirchlichen Organisation, sondern sie ist ein altes
Erbe, das in der Lehre der Kirche verwurzelt ist. Es ist klar, dass sich hier die
Frage des Episkopats und des Priestertums aufdringt und zur Verhandlung
steht. Die IBK findet, dass dies durch die vielen sich widersprechenden An-
sichten bestiitigt wird, die sich seit der Veroffentlichung der « Besprechungen»
gezeigt haben. Die IBK ist dusserst stark beeindruckt durch die Bemerkungen
einer « Abweichenden Ansicht», die von einer Minderheit der methodistischen
Kommission veréffentlicht wurde. Obwohl die IBK nicht im geringsten mit
diesen Ansichten tibereinstimmt, so geben sie ihr jedoch eine klare Einsicht
In die Tatsache, dass die Besprechungen nicht oder wenigstens noch nicht die
Ebene erreicht haben, auf der diese wesentlich voneinander abweichenden
Ansichten iitberwunden oder gekliirt, werden sollten. Diese wesentlichen Dif-
ferenzen existieren daher immer noch und werden in stiirkerem oder geringe-
I‘erfp Grade in den Bemiithungen und Schritten zur Wiedervereinigung weiter-
gefiihrt.

Dies ist der IBK ganz deutlich geworden aus dem «Rekonziliations-
gottesdienst», in welchem zwar mit ehrlicher Frommigkeit und Glauben und
mit kluger Weisheit eine innere Wiedervereinigung Gott tiberlassen wird, aber
In welchem und nach welchem eine Gewissheit tiber die « Einigkeit des Geistes»
(Eph. 4, 3) doch nicht ohne Zweifel hergestellt wird.

Die IBK griindet ihre Meinung tiber diese offenkundig bleibende Un-
gewissheit und damit ihre Zweifel an der Suffizienz des « Rekonziliationsgottes-
dienstes» auf folgende Erwiigungen :

a) Es gibt keine Ubereinstimmung hinsichtlich der Bedeutung des Wertes
und des Gehaltes des Priestertums.

b) Es gibt keine Ubereinstimmung hinsichtlich der absoluten Notwendig-
keit und Unentbehrlichkeit des Episkopates als Form der Kirchenord-
nung.

¢) Es gibt, bewusst und absichtlich, keine Einmiitigkeit in der Antwort auf
die Frage, was das Amt des Bischofs in der universalen Kirche Gottes,
das heisst in der una, sancta, catholica et apostolica, sei.

Die IBK erinnert daran, dass von altkatholischer Seite die Weihen der
anglikanischen Kirche in fritheren Zeiten als wirklich, authentisch und giiltig,
als gicher und in vollem Sinn katholisch anerkannt wurden, auf Grund der
Gewissheit, dass die apostolische Sukzession wirklich bewahrt worden ist und
dass die Ordinationen unter Handauflegung stattfinden, um die Gnade, die

ollmacht und den Auftrag des Amtes unter der Anrufung des Heiligen Gei-
Stes mitzuteilen. Mit anderen Worten: bei jeder Ordination und Konsekration
ndet, das statt, was die Apostel und ihre Nachfolger von Anfang an meinten
und taten. Und ferner, dass der Episkopat niemals in sich selbst bestehen kann,
Sondern dass er ein Teil all der Prinzipien ist, die zusammen die Katholizitiit
ér Kirche ausmachen.

Die IBK hiilt mit der Kirche der ersten fiinfzehn Jahrhunderte dafiir,

ass der Episkopat (in seiner Einheit mit dem Presbyterat und dem Diakonat)
g6ttlichen Rechtes ist, genau so wie die Heilige Schrift, die regula fidei und die
Nakramente, und dass er deshalb eine lebendige Funktion der Kirche und
irer Katholizitiit ist. So verankert im gottlichen Griinderwillen und im We-
Sen der Kirche, ist der Episkopat notwendig und unentbehrlich fiir das Wei-

\



— 200 —

terbestehen der Kirche. Deshalb beurteilt die IBK die Annahme des Amtes
der Kirche in seiner dreifachen Gestalt und in dem Sinn, in dem die Kirche
es allgemein seit dem zweiten Jahrhundert gekannt und anerkannt hat, als
genau 8o im strengen Sinn notwendig fiir die Einheit wie die Annahme der
Schrift als prima regula fidei, der Bekenntnisse der alten Kirche und der Sakra-
mente. Es ist diese Hntscheidung, die angenommen werden muss, und nicht
eine spatere Deutung des « Episkopates», das als eine mehr oder weniger iso-
lierte Form der Kirchenleitung «in das System» {ibernommen werden oder
auch nicht {ibernommen werden mag.

In der manus impositio des «Rekonziliationsgottesdienstes» sieht die
IBK nicht eine endgiiltige Garantie, weil hier nur angenommen wird, dass
Gott durch die Handauflegung von der einen Seite der anderen gewéhren wird,
was ihr fehlen «mége», withrend dieser Mangel ungeniigend beschrieben und
anerkannt wird. Es ist daher méglich, dass die Handauflegung, die von angli-
kanischer Seite geschieht, einerseits als eine Weihe zum Priestertum ange-
sehen werden kénnte, aber es lisst fiir den sie empfangenden Methodisten die
Moglichkeit, tiberzeugt zu sein, dass er in seinem Amt dieses Priestertum schon
besass und besitzt und dass er in der Handauflegung nur die Autorisation
empfiangt, sein Priestertum oder Amt auch in der anderen Kirche auszuiiben.
Andererseits bleibt es der IBK véllig verborgen, was eine von Methodisten
ausgefithrte Handauflegung einem anglikanischen Geistlichen, sei er Bischof
oder Priester, moglicherweise geben konnte. s wire nicht richtig, Gaben pro-
phetischer oder dynamischer Vollmacht und Spiritualitiit als alleinige Privi-
legien des Methodistischen Amtes anzusehen. Auch wird nach dem Neuen
Testament das Amt des Propheten niemals durch Handauflegung iibertragen,
sondern wird immer als direkte Gabe des Heiligen Geistes verstanden. Des-
halb kann in diesem Fall die Handauflegung nicht mehr bedeuten als eine Legi-
timation, eine Form der Ubertragung von Jurisdiktion und Autoritiit.

In diesem Zusammenhang hiilt es die IBK nicht {ir richtig, alles in Got-
tes Hand zu legen, so lange als beide Seiten nicht véllig eins sind hinsichtliqh
des Inhalts und des Zweckes dessen, worum man im Gebet bittet und was 1n
ihrem eigenen sakralen Akt eines derartigen Gebetes definiert und bewirkt
werden soll.

Die IBK ist iiberzeugt, dass noch mehr Punkte als unentschiedene Fra-
gen erwihnt werden kénnten, aber sie mochte es dabei belassen.

Abschliessend méchte die IBK den Gedanken ausdriicken, dass die Be-
sprechungen noch nicht abgeschlossen genannt werden mégen, in dem Sinn,
dass jede Mehrdeutigkeit entfernt wire und dass daher ein Vorgehen, wie €38
in dem «Rekonziliationsgottesdiensty vorgeschlagen ist, nicht zu der so sehr
ersehnten Einheit fiihren kann.

Die IBK hiilt eine Entscheidung in der Angelegenheit in diesem Stadium
der Besprechungen auch darum fiir verfriiht, weil sie ein ernstliches Hinder-
nis auf dem Weg der Verhandlungen, die mit den Orthodoxen sowohl von
Anglikanern wie von Altkatholiken gefithrt werden, schaffen wiirde.

The Anglican-Methodist Conversations
By E.W.Kemp

Introduction. In the summer of 1965 the Church of England and
the Methodist Church agreed that the plan of union proposed in the
1963 Report of the Conversations represents in broad outline the right
way forward. They have set up a Joint Commission to work out the
plan in more detail, and also to consider criticisms and points raised
during the period of discussion between 1963 and 1965. This Com-



— 201 —

mission has the duty of revising the Service of Reconciliation, pre-
paring an Ordinal, and preparing statements about the functions of
Methodist bishops, the doctrine of priesthood, the Eucharist, Con-
firmation, marriage, among other matters. It is hoped that the revised
Service of Reconciliation, the Ordinal, and some of the doctrinal
statements may be published early next year, and that we may make
sufficient progress for Stage 1 of the plan to begin in 1969 or 1970.

I. The present discussions look to organic union as the goal, but
a goal which is only to be reached at the second Stage. In reaching
that Stage there will be problems which will have to be worked out,
e.g. the formulation of the faith of the united Church, relations with
the State, etc., which do not arise at present.

II. The immediate aim, Stage 1, is full communion between the
Church of England and the Methodist Church, similar to that which
obtains between the Church of England and the Old Catholics. Can
the terms of the Bonn Agreement be applied here ? Everything de-
pends upon what we mean by ‘catholicity > and by ‘the essentials of
the Christian faith’. Is the Church of England able to recognize these
in the Methodist Church ?

III. I apply to this question the terms of the Lambeth Quadri-
lateral.

a) The Holy Scriptures of the Old and New Testaments, as
‘containing all things necessary to salvation’, and as being the rule
and ultimate standard of faith. The Methodist Deed of Union, cl. 30,
Says: ‘The Doctrines of the Evangelical Faith which Methodism has
held from the beginning and still holds are based upon the Divine
Revelation recorded in the Holy Seriptures. The Methodist Church
acknowledges this revelation as the supreme rule of faith and prac-
tice.’

b) The Apostles’ Creed, as the Baptismal Symbol; and the Nicene
CI‘eed, as the sufficient statement of the Christian faith. The Method-
ist Deed of Union, cl. 30, says: ‘It rejoices in the inheritance of the
Apostolic Faith and loyally accepts the fundamental principles of the
historic creeds.” The Methodist Senior Catechism says: ‘Christian
beliefs are based on the Bible and briefly set forth in the Apostles’
Creed’, and ‘The Apostles’ Creed is so called because it summarizes
the Apostolic Faith. It has been taught since the early days of
Uhristianity to those being prepared for admission to the Church.’



— 202 —

¢) The two Sacraments ordained by Christ Himself—-Baptism
and the Supper of the Lord — ministered with unfailing use of Christ’s
words of institution, and of the elements ordained by Him. The Me-
thodist Deed of Union, cl.30, sasys: “T'he Methodist Church recognizes
two sacraments namely Baptism and the Lord’s Supper as of Divine
Appointment and of perpetual obligation of which it is the privilege
and duty of Members of the Methodist Church to avail themselves.’
The Methodist Senior Catechism says: ‘By Baptism we are received
by Christ into the congregation of His flock and share the heritage
of grace and truth which He has bestowed upon it. The Methodist
Statement on Baptism, issued by the Methodist Conference in 1952,
says: ‘In this Sacrament of the Gospel it is God’s action which is
primary. In it God comes and gives Himself to us, and claims us for
His own. Our action is the answer of faith, but the emphasis must
always lie not on what we do, but on what God has done and is waiting
to do for us in Christ’, and, ‘The Methodist Church believes the
Baptism of Infants to be in accordance with the mind of Christ... It
proclaims and offers the grace of God, who is eternally active for the
salvation of all men, and receives even the youngest into that realm
where His promises are gloriously fulfilled. Sin is not simply a matter
of individual wrong doing: each one of us is also involved. in the sin
of the world, in the community of evil. When an infant is baptised,
he isreceived into the new Israel of Giod, which is God’s answer to the
community of evil.” On the Eucharist the Methodist Senior Cate-
chism says: ‘In the Lord’s Supper, which is the Sacrament of Holy
Communion, Jesus Christ gives Himself to us as our Lord and Sav-
iour, and we give thanks with the whole Church for His sacrifice of
Himself once offered, proclaim His passion and death, offer ourselves
anew to Him and anticipate by faith the perfect fellowship of the
Heavenly Feast.’ |

1V. It is with the fourth point of the Lambeth Quadrilateral that
difficulties begin to arise.

d) The Historic Episcopate, locally adapted in the methods of
its administration to the varying needs of the nations and peoples
called of God into the Unity of His Church.

It was basic to the Conversations that the Methodist Church
should accept the historic episcopate. The proposal is that as part of
the inauguration of Stage 1 certain Methodist ministers will be con”
secrated to the episcopate by Anglican bishops, that under the genel'ﬁ"l



— 203 —

authority of the Methodist Conference (which remains the governing
body of the Methodist Church as long as Stage 1 lasts), they will
exercise the pastoral functions generally associated with the office
of bishop, and that all future ordinations in the Methodist Church
will be performed by them.

As a condition of beginning the Conversations the Methodists
asked and the Church of England agreed that they be allowed the
same degree of diversity in the doctrinal interpretation of episcopacy
as prevails in the Church of England. The Methodists have made it
plain that they cannot regard episcopacy as an exclusive channel of
God’s grace in a way which would imply that His grace had not been
given through their former ministry. The Church of England has
stated that it will require to be assured that episcopal ordination will
be strictly invariable in the Methodist Church and that the office and
functions of a priest in the Church of God will be safeguarded in its
Ordinal and practice ‘by confining the celebration of the Kucharist
to bishops and priests and by acknowledging as part of the priestly
and ministerial office the declaring of the absolution and remission
of their sins’.

These points are being further considered by the present Joint
Commission, and it is hoped that the publication of an agreed Ordinal
will do much to help.

V. In one sense, therefore, the Methodist Church, when it accepts
the historic episcopate at the inauguration of Stage 1 might be held
to have satisfied the fourth point of the Lambeth Quadrilateral, and
Some Anglicans appear to hold that nothing further is needed. The
example of relations between the Church of England and the Church
of South India, however, suggests that something more is needed.
A majority of the members of the Conversations held that something
More is needed, for there arises the problem of the existing ministers.
While it would be possible for those who are ordained by the Method.-
ist bishops to celebrate the sacraments in Anglican churches it would
hot be possible for the present Methodist ministers to do so. It is to
Meet, this problem that a rite of unification of ministries has been
included in the Service of Reconciliation which inaugurates Stage 1.

I emphasize that this must be seen as a special measure con-
Cerned with the present generation of ministers and strictly sub-
ordinate to the understanding of ministry and priesthood which will
be found in the Ordinal agreed by the two Churches.



— 204 —

VI. The Service of Reconciliation. The essentials of the minis-
terial part of this Service are these:

1) The Declaration of Intention. Each bishop, priest and Me-
thodist minister, while affirming his belief in the gift of God in his
previous ordination, expresses his willingness to receive such further
grace, commission and authority as God may now wish to give him
in this Service.

2) The bishop prays over the Methodist ministers that God will
‘endue each according to his need with grace for the office of a priest
in the Church of God’ and then lays his hands on each of them.

3) The Presiding Methodist Minister similarly prays over the
Anglicans and lays his hand on them.

We recognize an honest difference of opinion about what has
been God’s will in the matter of ministry hitherto. The Church of
England holds to the three-fold Catholic ministry as it has come down
to us from apostolic times, and from that point of view we must
regard the Methodist ministry as defective. On the other hand we
cannot ignore the fact that the Methodist ministers have been chosen
by the Methodist Church and set apart by prayer with the laying on
of hands with the intention that they are being ordained to the min-
istry of the Word and Racraments which Christ instituted, and that
they have assuch been used by God as channels of grace to His people.
Most of us, therefore, feel that we cannot treat them as if they were
just laymen. The procedure of the Service of Reconciliation is an
attempt to meet the problem by placing it in God’s hands and asking
Him to give what He knows is needed. The Convocation Committees
made a defence of this procedure in their Report which T will read
(Relations between the Church of England and the Methodist Church,
1965, pp.9-12).

This question of the Service of Reconciliation assumes great
prominence in the discussions of the Report. We must be careful t0
keep it in its proper place as designed to deal with a temporary situa-
tion and in relation to the main expression of intention of the two
Churches about the ministry shown in the acceptance of episcopacy
by the Methodists and the Ordinal.

The question, therefore, which we have to ask our Old Catholi¢
friends, and which, in the absence of the text of the Ordinal and of
the various doctrinal statements which T have mentioned it is diffi-
cult for them to answer now, but which we shall want them to answer
later on is this:



— 206 —

Given all these things, can we rightly acknowledge the catholicity
of the Methodist Church and say that it holds all the essentials of
the Christian faith ?

Die Anglikanisch-Methodistischen Verhandlungen
Von E.W.Kemp, Oxford

FEanleitung. Im Sommer 1965 kamen die Kirche von England und die
Methodistenkirche iiberein, dass der im «Report of the Conversations» (Ver-
handlungsbericht) des Jahres 1963 vorgeschlagene Kinheitsplan in grossen
Umrissen den rechten Weg in die Zukunft darstelle. Sie beriefen eine gemein-
same Kommission, die den Plan mehr im einzelnen ausarbeiten und auch die
in dem Diskussionszeitraum zwischen 1963 und 1965 geiiusserten Kritiken und
Auffassungen bedenken soll. Diese Kommission hat die Aufgabe, u.a. den
Rekonziliationsgottesdienst zu revidieren und Darlegungen tiber die Funk-
tionen der Methodistenbischofe, die Lehre vom Priestertum, die Eucharistie,
die Firmung und die Trauung vorzubereiten. Es steht zu hoffen, dass der revi-
dierte Rekonziliationsgottesdienst, der Weiheritus und einige der Lehraus-
sagen zu Beginn des niichsten Jahres verdffentlicht werden kénnen und dass
wir geniigende Fortschritte machen, so dass Stufe I des Planes 1969 oder 1970
beginnen konnte.

I. In den gegenwiirtigen Diskussionen geht es um die organische Einheit
als das Ziel, aber ein Ziel, das es erst im zweiten Abschnitt zu erreichen gilt.
Bei Er relchung dieses AbS( hnittes wird es einige Probleme zu bearbeiten geben,
z. B. die Formulierung des Glaubens der vereinigten Kirche, Beziehungen zum
Staat usw., die sich jedoch gegenwiirtig nicht stellen.

II. Das unmittelbare Ziel der Stufe I ist die «volle kirchliche Gemein-
schaft» zwischen der Kirche von England und der Methodistenkirche, wie sie
dhnlich zwischen der Kirche von England und den Altkatholiken besteht.
Lassen sich die Punkte des Bonner Abkommens hier anwenden ? Alles hiingt
davon ab, was wir unter «Katholizitit» und den «wesentlichen Dingen des
Chrlqthch(m (Glaubens» verstehen. Ist die Kirche von England in der Lage,
diese in der Methodistenkirche anzuerkennen ?

I1I. Ich wende die Punkte des Lambeth Quadrilaterals auf diese Frage an.

a) Die Heiligen Schriften des Alten und Neuen Testamentes als «alles

zZum Heil enthaltend» und als die Regel und hochste Norm des Glaubens. Das

Methodistische Unionsdokument sagt in Abschnitt 30: « Die Lehren des evan-

gelischen Glaubens, die der Methodismus von Anfang an bekannt hat und noch

bekennt, beruhen auf der in der Heiligen Schrift bezeugten géttlichen Offen-

b&rung I)le Methodistenkirche anerkennt diese Offenbarung als héchste Regel
fiir Glauben und Praxis. »

b) Das Apostolische Glaubensbekenntnis als Taufsymbol und das Ni-
zénische Bekenntnis als hinreichende Darlegung des christlichen Glaubens.
Das Methodistische Unionsdokument sagt in Abschnitt 30: «Sie freut sich des
Erbes des Apostolischen Glaubens und akzeptiert loyal die Grundprinzipien
der historischen Bekenntnisse.» Der gro=sere methodistische Katechismus
(Senior Catechism) sagt aus: «Die christlichen Glaubensinhalte beruhen auf

er Bibel und sind kurz zusammengefasst im Apostolischen Glaubensbekennt-
Nis» und « Das Apostolische Glaubensbekenntnis wird so genannt, weil es den
\postolischen Glauben zusammenfasst. s wurde seit den frithen Tagen der
‘hristenheit denen gelehrt, die sich auf die Aufnahme in die Kirche vor-
ereiteten. »
¢) Die zwei von Christus selbst eingesetzten Sakramente — Taufe und
Herrenmahl - verwaltet unter treuem Gebrauch der Einsetzungsworte Christi



— 206 —

und der von ihm angeordneten Elemente. Das Methodistische Unionsdoku-
ment sagt in Abschnitt 30: «Die Methodistenkirche anerkennt zwei Sakra-
mente, ndmlich Taufe und Abendmahl, als von géttlicher Einsetzung und be-
stindiger Verpflichtung, deren sich zu bedienen Vorrecht und Pflicht derGlie-
der der Methodistenkirche ist.» Der grossere methodistische Katechismus
(Senior Catechism) sagt: «Durch die Taufe werden wir von Christus in die
Gemeinde seiner Herde aufgenommen und erhalten Anteil an dem Irbe von
Gnade und Wahrheit, das er ibr geschenkt hat.» Die methodistische Darlegung
zur Taufe, die von der Methodistenkonferenz im Jahre 1952 herausgegeben
wurde, sagt: « In diesem Evangeliumssakrament ist Gottes Handlung priméir.
Darin kommt Gott und schenkt sich selbst uns und beansprucht uns als sein
Eigentum. Unsere Handlung ist die Antwort des Glaubens, aber immer muss
der Nachdruck liegen nicht auf dem, was wir tun, sondern auf dem, was Gott
getan hat und was er fiir uns in Christus tun will», und «Die Methodistenkirche
glaubt, dass die Kindertaufe mit dem Willen Christi tibereinstimmt... Sie ver-
kiindet und bietet die Gnade Gottes an, der ewig zum Heil aller Menschen
wirkt und auch die Jiingsten in das Reich aufnimmt, wo seine Verheissungen
sich herrlich erfiillen. Stinde ist nicht nur eine Sache individuellen Ubeltuns:
jeder von uns ist auch in die Stinde der Welt einbezogen, in die Gemeinschaft
des Bosen. Wenn ein Kind getauft wird, wird es in das neue Israel Gottes auf-
genommen, das Gottes Antwort auf die Gemeinschaft des Bosen ist.» Uber die
Eucharistie sagt der grossere methodistische Katechismus (Senior Catechism):
«Im Abendmahl, welches das Sakrament der heiligen Kommunion ist, gibt
sich Jesus Christus selbst uns als unser Herr und Heiland, und wir sagen mibt
der ganzen Kirche Dank fiir sein einmal dargebrachtes Opfer seiner selbst;
verkiindigen sein Leiden und seinen Tod, bringen uns ihm aufs neue dar und
nehmen im Glauben die vollkommene Gemeinschaft des himmlischen Mahles

voraus. »

1IV. Es ist beim vierten Punkt des Lambeth Quadrilaterals, wo sich
Schwierigkeiten zu erheben beginnen.

d) Der historische Episkopat, angepasst je nach der Art seiner Verwal-
tung den verschiedenen lokalen Bediirfnissen der Nationen und Vélker, die
von Cott zur Einheit seiner Kirche berufen sind. s war eine grundlegende
Voraussetzung der Verhandlungen, dass die Methodistenkirche den histo-
rischen Episkopat iibernehmen sollte. Der Vorschlag geht nun dahin, dass als
Teil der Einfithrung von Stufe T einige methodistische Geistliche von angli-
kanischen Bischofen zum Episkopat geweiht werden, dass sie unter der all-
gemeinen Autoritit der Methodistenkonferenz (die wihrend der Dauer von
Stufe I das leitende Organ der Methodistenkirche bleibt) die pastoralen Auf-
gaben wahrnehmen, die allgemein mit dem Bischofsamt verbunden sind, un
dass alle kiinftigen Ordinationen in der Methodistenkirche von ihnen voll-
zogen werden. ‘

Als Bedingung zur Aufnahme der Gespriche forderten die Methodisten ~
und die Kirche von England stimmte dem zu —, es moge ihnen der gleiche Gra
von Verschiedenheit in der lehrmissigen Deutung des Bischofsamtes zuge-
standen werden, wie er sich in der Kirche von England findet. Die Methodiste?
machten deutlich, dass sie das Bischofsamt nicht als einen ausschliessenden
Kanal der Gnade Gottes auf eine Art und Weise betrachten kénnten, die impli*
zieren wiirde, dass seine Gnade durch ihr fritheres Amt nicht mitgeteilt worden
wiire. Die Kirche von England hat festgestellt, sie werde die Versicherung for”
dern, dass die vom Bischof gespendete Ordination in der Methodistenkireh®
die strikte Regel sein werde und dass das Amt und die Funktionen eines Pri¢”
sters in der Kirche Gottes in ihrem Weiheritus und in ihrer Praxis dadurc
gesichert werden, «dass die Feier der ucharistie Bischéfen und Priestern vor”
behalten bleibt und die Erklirung der Absolution und Siindenvergebung #1°
Teil des priesterlichen und geistlichen Amtes anerkannt wird». .

Diese Punkte werden von der gemeinsamen Kommission gegenwiirtl#
weiter bedacht, und es steht zu hoffen, dass die Verdffentlichung eines Weib¢”
ritus, auf den sich beide Seiten geeinigt haben, sehr hilfreich sein wird.



— 207 —

V. In einem gewissen Sinn kann man daher sagen, dass die Methodisten-
kirche, wenn sie bei der Einfiihrung von Stufe I den historischen Episkopat
annimmt, den vierten Punkt des Lambeth Quadrilaterals erfiillt hat, und
einige Anglikaner scheinen der Meinung zu sein, dass weiter nichts erforderlich
ist. Das Beispiel der Beziehungen zwischen der Kirche von England und der
Kirche von Siidindien lisst es jedoch ratsam erscheinen, noch etwas mehr als
notig zu erachten. Die Mehrheit der Verhandlungsmitglieder meinte, es sei
mehr erforderlich, denn es erhebt sich das Problem der jetzt amtierenden
Geistlichen. Wiihrend es fiir diejenigen Pfarrer, die von den methodistischen
Bischofen ordiniert sind, moglich wire, die Sakramente in anglikanischen
Kirchen zu feiern, so trife das doch nicht fiir die jetzigen Geistlichen zu. Um
diesem Problem zu begegnen, ist ein Ritus zur Vereinigung der Amter in den
Rekonziliationsgottesdienst eingefiigt worden, mit dem Stufe I beginnt. Ich
betone, dass dies als eine besondere Massnahme betrachtet werden muss, die
es mit der jetzigen Generation von Pfarrern zu tun hat, und dem Verstéindnis
des Amtes und des Priestertums, wie es sich in dem unter Zustimmung beider
Kirchen angenommenen Weiheritus finden wird, im strikten Sinn unter-
geordnet ist.

VI. Der Rekonziliationsgottesdienst.

Die wesentlichen Elemente des mit dem Amt befassten Teiles dieses
Gottesdienstes sind folgende:

1. Die Intentionserklirung. Withrend jeder Bischof, Priester und metho-
distische Geistliche seinen Glauben an die Gabe Gottes in seiner fritheren
Ordination bekriftigt, bringt er seine Bereitschaft zum Ausdruck, solche wei-
tere Gnade, Sendung und Autoritit zu empfangen, wie sie ihm Gott jetzt in
diesem Gottesdienst geben will.

2. Der Bischof betet iiber die methodistischen Geistlichen, dass Gott
‘einen jeden, wie er dessen bedarf, mit Gnade fiir das Amt eines Priesters in
der Kirche Gottes ausstatten» mége, und legt dann seine Hiinde auf einen jeden
von ihnen.

_ 3. Der priisidierende methodistische Geistliche betet in éhnlicher Weise
liber die Anglikaner und legt ihnen die Hand auf.

Wir anerkennen einen ehrlichen Unterschied der Meinungen dariiber,
wag bisher Gottes Wille in Sachen des Amtes gewesen ist. Die Kirche von Eng-
land hiilt fest am dreifachen katholischen Amt, wie es von apostolischen Zeiten
auf uns gekommen ist, und von diesem Standpunkt miissen wir das metho-
distische Amt als defekt betrachten. Andererseits kénnen wir nicht die Tat-
Sache ignorieren, dass die methodistischen Pfarrer von der Methodistenkirche
erwithlt und unter Gebet mit Handauflegung mit der Intention ausgesondert
Wworden sind, um zum Amt des Wortes und der Sakramente, welches Christus
®Ingesetzt hat, ordiniert zu werden, und dass sie in diesem Sinn von Gott als
Spender der Gnade fiir sein Volk gebraucht worden sind. Daher haben die
Mmeisten von uns das Gefiihl, dass wir sie nicht so behandeln kénnen, als wiiren
816 nur Laien.

Der Weg des Rekonziliationsgottesdienstes ist ein Versuch, das Problem
Zu lggen, indem man es in Gottes Hand legt und ihn bittet, das zu geben, was
hach geinem Wissen vonnéten ist. Die Konvokationsausschiisse verteidigten

lese Massnahme in ihrem Bericht (Beziehungen zwischen der Kirche von
England und der Methodistenkirche, 1965, S.9-12).
_ Diese Frage des Rekonziliationsgottesdienstes nimmt in den Diskus-
- Slonen des Berichtes einen sehr hervorragenden Platz ein. Wir miissen darauf
&chten, sie an der ihr zukommenden Stelle zu belassen, als dazu bestimmt, mit
®Iner voriibergehenden Situation fertig zu werden und in Beziehung zu der
®igentlichen Darlegung der Intention der beiden Kirchen tiber das Amt, wie
3o sich aus der Annahme des Episkopates durch die Methodisten und aus dem
eiheritus ergibt.
_ Dabher ist die Frage, die wir unseren altkatholischen Freunden stellen
Miisgen, und deren Beantwortung fiir sie jetzt, da der Text des Weiheritus und



— 208 —

der verschiedenen Lehraussagen, auf die ich hinwies, noch nicht vorliegt,
schwierig ist, aber auf die wir spiter von ihnen gern eine Antwort hitten,
diese:

Koénnen wir unter allen diesen Voraussetzungen mit Recht die Katho-
lizitét der Methodistenkirche anerkennen und sagen, dass sie alle wesentlichen
Elemente des christlichen Glaubens festhélt ?

Der Rekonziliationsgottesdienst

(Kapitel 6 der Broschiire: «Relations between the Church of England
and the Methodist Church», London 1965.)

Der Rekonziliationsgottesdienst ist vielfach kritisiert worden auf Grund
seiner « Unbestimmtheit» und besonders deswegen, weil es nicht klar zu sein
scheint, ob er in dem Teil, der die Geistlichen der beiden Kirchen betrifft, eine
Ordination darstellt oder nicht. Es ist wesentlich, sich klarzumachen, dass der
Rekonziliationsgottesdienst dazu geplant wurde, die Versohnung der Kirchen
als korporative Grossen zu bewirken. Dies wird durchgefiihrt durch reprisen-
tative Personen, Geistliche und Laien. Die Rekonziliation der Amter muss 11
diesemm Zusammenhang gesehen werden und soll, soweit wie moglich, alle
Gieistlichen beider Kirchen einbeziehen.

Im liturgischen Gottesdienst muss es oft Raum geben fiir Unterschiede
in der Deutung der Art und Weise, wie Gott die Gebete der Kirche beant-
wortet (z.B., wie er uns seine Gegenwart im Heiligen Abendmahl schenkt)-
Ubereinstimmung in der Sprache gemeinsamer Gebete kann betrichtliche
Differenzen im Verstiindnis des Zweckes jener Gebete beinhalten und tut dies
auch manchmal tatsichlich. Wir akzeptieren dies, wenn immer wir, z.B. 1
der Ordination, um Gottes Gnade in einer Sache bitten, tiber die es verschie-
dene theologische Deutungen gibt. Auch wenn diese Offenheit gegeniiber dem
(teheimnis gottlichen Handelns « Unbestimmtheit» genannt wird, ist sie doch
notwendig wegen unserer menschlichen Begrenzungen. Aber sie lisst sich mib
sehr priiziser und bestimmter Bitte an Gott zusammenbringen, solche Gaben
zu gewiithren, die zu schenken er sich bereit erklirt hat, ob nun in der Taufe,
der Eucharistie, dem geistlichen Amt oder irgendeiner anderen seiner Giaben fir
die Auferbauung des Leibes Christi.

Die Worte und Handlungen des Rekonziliationsgottesdienstes miissen
verstanden werden im Licht der Intentionserklarung (Seite 38) und mit, gros-
ser Aufmerksamkeit gegeniiber den darin tatsiichlich gebrauchten Worten:
Das Ziel ist die Integration der beiden Amter, so dass jedes «an dem Antel
erhalten kann, was (Gott) dem anderen gegeben hat», und ¢um unseren ver-
einigten Kirchen ein Amt zu sichern, das in den Augen aller ihrer Glieder, un
soweit es moglich ist, der Kirche in der ganzen Welt beglaubigt ist».

Der Rekonziliationsgottesdienst wickelt sich ab nach der Annahme, dass
«keiner von uns die Realitiit und geistliche Wirkungskraft des Amtes der ande-
ren Kirche in Frage zu stellen wiinschty», aber er nimmt auch an, dass jedes
Amt ein bestimmtes Erbe repriisentiert und verkérpert, das dem anderel
gegeben und von ihm empfangen werden konnte. Auf diesem Wege sucht der
Rekonziliationsgottesdienst die volle Integration der beiden Amter herbel”
zufithren.

Die meisten Vermutungen wegen der «Unbestimmtheit» betreffen den
Teil des Gottesdienstes, in dem die methodistischen (Geistlichen vom &ngl}-
kanischen Bischof und Klerus aufgenommen werden. Keine Unbestimmthe!
besteht hinsichtlich des Giebetes (Seite 42), in dem Gott ersucht wird, seine™
Segen, den er denen, tiber die das Gebet gesprochen wird, schon gegeben h&t’_
zu erneuern und iiber sie den Heiligen Geist auszugiessen, «um jeden, wie €'
dessen bedarf, mit CGnade fiir das Amt eines Priesters in der Kirche Gott€®
auszustatten». Dieses Gebet, gefolgt von der schweigenden Auflegung det
Hiinde auf jeden Geistlichen, ist zweifellos in Form und Materie ausreichent



— 200 —

fir eine Ordination, wenn Gott eine solche erfordert. Das Gebet ist klar und
kann mit der gleichen Gewissheit einer wirksamen Antwort dargebracht wer-
den wie ein iéhnliches feierliches Gebet in einem Ordinationsgottesdienst.

Jedoch in diesem Rekonziliationsgottesdienst wird nicht der Versuch
gemacht, die Beziehung des einen Amtes zum anderen zu definieren oder die
Frage zu entscheiden, ob die Handlung, die Gottin Antwort auf unser Gebet
tun wird, das Wesen einer richtigen Ordination hat oder nicht. Diese Frage
wird absichtlich in Gottes Hand gelegt, in der Uberzeugung, dass er das er-
sehnte Ziel, wie das Gebet es ausgedrickt hat, zustande bringen wird durch
solche Handlung, wie er es fur gut befindet. Hier gibt es einen unbekannten
Faktor, niimlich die genaue Art der gottlichen Antwort auf das Gebet, die nach
Gottes Wissen notig sein wird. Dieses Nichtwissen auf unserer Seite wird aus-
driicklich vor Gott in den Worten des Gebetes zugestanden («jeden, wie er
dessen bedarf»). Aber es besteht keine «Unbestimmtheit» der Bitte, des
Zweckes oder der Intention. Wir beten, dass, was das eine Amt von Gott
erhalten hat, dem anderen gegeben und von ihm empfangen wird. Bereitschaft
zum Empfangen ist das Schliisselwort fir den Zugang zu diesem Gottesdienst.
Negative Feststellungen iiber seinen Charakter wiiren diesem Geist entgegen-
gesetzt ; die Erklarung, dass der Gottesdienst eine Ordination ist oder nicht,
wiirde von vornherein eine Angelegenheit festlegen, die ungewiss ist und eher
mn Gottes Hand gelegt werden sollte. Wir miussen jedoch hinzufiigen, dass es
uns scheint, dass jeder Versuch, die Sprache des Gebetes auf Seite 42 des
«Berichtes» (Report) abzuschwichen oder durch eine weniger explizite zu
érsetzen, mehr Opposition gegen den Gottesdienst erregen wirde, als jetzt
besteht.

In éhnlicher Weise glauben wir, dass die anglikanischen Bischéfe und
Kleriker mit williger Empfangsbereitschaft zum Gebet und zur Handauf-
legung des Prisidierenden Methodistischen Geistlichen kommen kénnen. Das
fererliche (lebet und die Handlung stellen einen angemessenen Weg dar, auf
dem der besondere Charakter des methodistischen Amtes den Anglikanern
gegeben und von ihnen empfangen werden kann. Wir anerkennen, dass die

ethodistenkirche fiir eine bestimmte eigene Tradition in Spiritualitit und
Frémmigkeit eingestanden ist, von der wir nicht linger isoliert sein wollen. Das
methodistische Amt repriisentiert und verkoérpert diese Tradition, und ferner,
Was auch immer von seiner Beziehung zum traditionellen priesterlichen Amt
gelten mag, hat es doch seine eigene Autoritit und Qualitiit als ein offensicht-
lich von Gott gesegnetes und in Dienst genommenes Amt. Indem die Angli-
kaner in diesen Teil des Gottesdienstes eintreten, driicken sie ihren Wunsch
aus, an dem besonderen Charakter des methodistischen Amtes Anteil zu er-
halten, und durch Gebet und Handauflegung iibertragen die Methodisten
feierlich ihr eigenes Erbe am Amt ihren anglikanischen Briidern. Dies scheint
der angemessene Weg zu sein, zu einer solchen tiefen und grundlegenden Ein-
heit und Gemeinschaft im Amt zu gelangen, wie sie fiir die Bewegung in die
Volle kirchliche Gemeinschaft hinein wiinschenswert ist.

Es ist unsere Meinung, dass jeder Teilnehmer zu diesem Rekonziliations-
gottesdienst kommen kann, ohne irgendeine Gabe des Amtes, die er schon
émpfangen zu haben glaubt, zu verleugnen, aber mit einer vollkommenen Be-
reitschaft zu empfangen, was immer Gott ihm fiir den hohen Zweck der Ein-

eit und Gemeinschaft in einem Amt mit seinen Briidern in der anderen Kirche
g?ben wollen mag. Wir sind dariiber befriedigt, dass anglikanische Kleriker,
die an diesem Cottesdienst teilnehmen, ehrlich hinzutreten kénnen mit der
Bereitschaft und Erwartung, dass sie eine Erneuerung und Intensivierung
thres Amtes in der Kirche Gottes empfangen und hinfort voll befiihigt sein
Werden, sich am Amt des Wortes und der Sakramente in der Methodisten-
SIrche zu beteiligen. In iihnlicher Weise werden die methodistischen Geist-
lichen solche Erneuerung und Intensivierung ihres Amtes empfangen, wie sie
In den Augen Gottes fiir das Amt eines Priesters in der Kirche Gottes notig

aben mégen, und werden hinfort voll befihigt sein, sich am Amt des Wortes
Und der Sakramente in der Kirche von England zu beteiligen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1966, 15



— 210 —

Nach unserem Urteil gibt es keine Unbestimmtheit tiber den Zweck oder
das Ergebnis dieses Gottesdienstes, und er scheint uns das sehr wiinschens-
werte Ziel der Integration der beiden Amter von Anfang an vollkommen zu
gewihrleisten.

An Old Catholic View of the Anglican-Methodist Conversations
By the Revd. Professor M. Kok

In his characterization of the 18th Century clergy, Wakeman,
in his ‘History of the Church of England’, comes to the following
verdict: ‘If the coal from off the altar did not touch their lips, if the
sword of the Spirit did not pierce their hearts, if the power of the Cross
was not dominant in their lives, it was because these are the special
gifts and rewards of ““enthusiasm ”, and to be an “‘enthusiast’ in the
eighteenth Century was to be out of harmony with the age.’

This ‘enthusiasm’ was undoubtedly brought into the Church of
those days by John and Charles Wesley and George Whitefield. John
Wesley— the shadow of a Catholic saint’, according to Newman, and
often compared to St.Francis—wanted a revival :n the Church, cer-
tainly not a schism from the Church. But his building up of the Me-
thodist Society with its lay-preachers, its preaching-houses, etc.,
could only lead to a schism in the Church, since in the long run the
Society became not a means to an end but an end in itself. The Church
and her entire organisation were set aside as a ‘rope of sand’, but in
a few years the Society was built up in much the same way, although
under a different name. ‘The circuit took the place of the parish, the
superintendent that of the bishop and Wesley became the Pope!’
Though outwardly there are not such great contrasts in doctrine, i
fact Wesley broke with the Church absolutely—notwithstanding his
call to remain in the Church-—by simply ignoring the spiritual author-
ity of the bishop of his diocese. In so doing he violated the catholicity
of the Church, fell into schism, and his movement became a sect:
Order was simply devaluated. In fact, nothing was left of the three-
fold order of the Church—bishop, priest and deacon—or of their
commission and authority from Christ, when in 1795 ‘the preacher®
were authorised to administer the Lord’s Supper’.

When 1 say this, it is not to disparage the great personality of
John Wesley, who certainly must always stand out, in English Chureh
history, as the greatest religious figure of the 18th Century. But this
does not alter the fact that for the Catholic theologian the Methodis?
Church is a schismatic body, and its views about Church, Order and



— 211 —

Sacrament non-Catholic. However much good this ‘revival-move-
ment’ may have given to England, the whole organisation of the
Methodist Church, without any approval or agreement from the one,
holy, catholic and apostolic Church of England, meant a schism in
that Church. This does certainly not mean that the Methodists are
outside the Church of Christ.

It is a matter of course that our Old Catholic Church, in accord-
ance with the Bishops’ Declaration of 1889, is grateful and happy
when separated Churches try to approach one another and try to
remove schisms. In article 7 of the Bishops’ Declaration it says: ‘We
hope that Catholic theologians, in maintaining the faith of the un-
divided Church, will succeed in establishing an agreement, upon
questions which have been controverted ever since the divisions
which have arisen between the Churches.’

I should like to lay emphasis on the words ‘maintaining the faith
of the undivided Church’. To this sphere belong definitely the views
about Church, Order and Sacrament, as these were experienced and
practised in the undivided Church. From this standpoint there is for
the Catholic theologian only one solution for restoring unity between
Methodists and the Church of England, viz. by yet bringing back this
‘revival movement’ into the ecclesiastical connection of the Catholic
Church of England. Whether one then considers the Methodists as
Schismatic children who ought to come home to their mother, or as
Separated brethren with whom the Anglicans wish to be united, does
hot matter. Very important are the present change of climate in the
mutual relations of the Churches, the possibility of an open dialogue,
and the search for what binds, but with this the great principles of
the Faith are not yet swept away.

The number of the Methodists—a point which has also been
Mmade—seems to me entirely irrelevant in this connection. Where
Ways are now sought to come to ‘full communion’ between Method-
ists and Anglicans, and even to complete unity, it is understandable
that we, as Old Catholics, should draw attention to the 1931 Bonn
Agreement where the essential point is the recognition of each other’s
catholicity. That there is a certain freedom of opinion about the con-
tents of this catholicity in the Church of England, has been made
clear to us in the course of years, but this does not mean that we fully
agree! In our opinion there must be definite limits, else the depositum
fidei is sure to be violated. This is the difficult problem for us Old
Catholics when we study the Conversations.




— 212 —

What is meant by ‘the liberty of interpretation of the nature of
episcopacy and of priesthood’ ? Holy Order, as Ignatius, Cyprian and
so many others state, is not a question of organisation, but belongs
to the esse of the one, holy, catholic, apostolic Church, is willed by
Christ and intended when He commissioned the Twelve to preach
the Gospel and to administer the Sacraments.

This is in flagrant contrast to the acceptance of the Declaration
of the Methodist Conference of 1939. There we read: ‘The Methodist
Church does not claim that either episcopacy or any form of organisa-
tion even in the Apostolic Church should be determinative for the
Church for all time. It would not be able to accept episcopacy or
episcopal ordination if such acceptance involved the admission that
either of these is indispensable to the Church. Again, the Methodist
Church is unable to accept the theory of apostolic succession inter-
preted as the succession of bishops in the principal sees of Christen-
dom, handing down and preserving the Apostles’ doctrine and re-
garded, as in certain Churches it is regarded, as constituting the true
and only guarantee of sacramental grace and right doctrine.’

Here liberty is given to believe or not to believe that episcopacy
belongs to the esse or the bene esse of the Church. That is also the
purport of the whole chapter about episcopacy, where as a motive
it is stated that the Methodists do not want to condemn their fathers
or deny the validity of their own orders. But to recognize now the
unconscious disobedience to the will of the Lord of the Church in the
~ past need not be a condemnation of the fathers, nor a denial of the
operation of God’s grace among those who wish to belong to Him.
This is the good thing about the ecumenical dialogue: that we can
learn from each other and come to a renewal of the Church. He who
studies the history of the several Churches, discovers a good deal of
one-sidednesses which in certain times people thought ought to be
emphasised in the cause of truth, to the neglect of other truths. But
failure plainly to recognise an error, means the possibility of its con-
tinuance!

Another question. How are we to interpret the requirement:
‘that the Methodist Church must be free to preserve the relations of
intercommunion and fellowship with other non-episcopal Churches
which it now enjoys’, when at the same time one wants to maintai®
the catholicity of the Church ?

There is a good deal in the Theological Considerations with which
we as Old Catholics can agree. Especially the chapters on Seriptur®



— 213 —

and Tradition, and The Sacraments. But in what is said about the
Ministry, every time questions arise, not so much about what is said,
as about what is not clearly said. What is said on this point in the
‘dissentient view’ makes us feel very chary of what ultimately will
be confessed in the eventually united Church about Order. When in
this document is stated that the word ‘priest must be understood
as hiereus, a word the New Testament applies to Christ, but never to
ministers’, when it states in regard to the laying on of hands at
episcopal ordination that this means ‘a mechanical and almost mag-
ical view of ordination’, then it is evident there are very great mis-
understandings and contrasts.

In these Conversations a ‘liberty of interpretation’ is allowed
which we as Catholic church cannot accept. The differences of view
about the esse of Order have not been solved, but simply obscured.
This is even more evident in the Service of Reconciliation where, not-
withstanding the laying on of hands by the bishop, it is not clear
whether it is an ordination or not. Also here again, what about
‘liberty of interpretation’ ? Can a person be given something in which
he himself does not believe ? In that case it would be right to speak
of a ‘mechanical and almost magical view of ordination’. The mean-
ing of the laying on of hands on the side of the Methodists in this case
is unclear and unnecessary, as the writers of the ‘dissentient view’
rightly say. It seems to us an absolutely wrong view to leave every-
thing to God, to give or not to give as He thinks necessary. When the
Church prays she must know what she asks for and why she asks, and
he upon whom hands are laid must know what gifts are bestowed
on him.

From the reactions at the Methodist Conference in July 1965 it
was evident that several members of the conference were convinced
that the Service of Reconciliation was not an ordination and they did
hot want it to be one. When Canon Kemp in his speech in the Church
Assembly on 4th November 1964 says: ‘Any of us may have his
Private opinion as to what is happening in this service, but he cannot
Impose that opinion on others; and also if he takes part in the service
he cannot be expected to intend either less or more than the service
itself states’, it seems to me to be a very weak basis for a going
together of churches. Then we wonder how a common Ordinal can
be built on such a basis.

I will keep my argument short, in order that there may be plenty
of room for discussion. Not that I have mentioned all the objections,



— 214 —

but such questions as ‘liturgical vesture, the Methodist use of un-
fermented wine, the absence of any rule about the disposal of the
consecrated elements which remain after communion’ are in them-
selves important enough, even if they do not touch directly the most
essential questions. That is why I leave them undiscussed also here.

What I should like to ask is: What is the opinion of the Roman
Catholic Church and the Orthodox Church about these Conversa-
tions ? Not that church-politic motives need play a part here, but
to me it seems important to know what the opinion is of those with
whom we are also on the road to the renewal of the Church of Christ.

Finally, may I say this. It has been asked whether, in the event
of full communion and organic union between the Church of England
and the Methodist Church, along the way described in the Conversa-
tions, the Old Catholic Church would proceed to break full com-
munion with the Church of England. I think I can answer this ques-
tion in the negative, on the grounds of the statements given to me by
the Bishops. But let us make no mistake. An organic union between
the Church of England and the Methodist Church will, of course, lead
to a new form of being a church. Against this new form of being @
church the Old Catholic Church on her side will have to determine
whether the grounds on which the 1931 Bonn Agreement was con-
cluded are still the same—mnamely ‘the recognition of the catholicity
of the United Church of England’.

The decisive question, however, remains whether at short term
the time has already come to decide in favour of full-communion,
followed by organic union, between the two Churches. The basis of
the Conversations seems to us very weak and unstable.

We can only pray for wisdom and prudence for the leaders of
the Churches in their decisions.

Eine Alt-katholische Stellungnahme
zu den Anglikanisch-Methodistischen Gespriichen

Von Professor M.Kok

In seiner Charakterisierung des Klerus im 18. Jahrhundert kommt Wake-
man in seiner « Geschichte der Kirche von England» zu folgendem Urtel!’
«Wenn die Kohle vom Altar nicht ihre Lippen beriihrte, wenn das Schwer
des Geistes nicht ihre Herzen durchbohrte, wenn die Macht des Kreuzes nic
in ihrem Leben dominierte, dann darum, weil dieses die besonderen Gabe
und Belohnungen des ,Enthusiasmus‘ sind, und ein Enthusiast zu sein be-
deutete im achtzehnten Jahrhundert, mit seinem Zeitalter nicht in Einklang
zu stehen.»



Dieser ¢« Enthusiasmus» wurde zweifellos durch John und Charles Wesley
und George Whitefield in die Kirche jener Tage gebracht. John Wesley — nach
Newman «der Schatten eines katholischen Heiligen» und oft verglichen mit
dem heiligen Franziskus — wollte eine Erweckung in der Kirche und gewiss
nicht ein Schisma von der Kirche. Aber sein Aufbau der Methodistischen Ge-
sellschaft mit ihren Laienpredigern, ihren Predigtstatten usw. konnte nur zu
einem Schisma in der Kirche fithren, da auf die Dauer die Gesellschaft nicht
Mittel zu einem Zweck, sondern ein Zweck in sich selbst wurde. Die Kirche
und ihre gesamte Organisation wurde als ein «Band von Sand» auf die Seite
geschoben, aber innerhalb weniger Jahre wurde die Gesellschaft auf fast
gleiche Art errichtet, nur unter verschiedenem Namen. « Der Bezirk nahm die
Stelle der Pfarrei ein, der Superintendent diejenige des Bischofs, und Wesley
wurde der Papst!» Obwohl es idusserlich nicht so grosse Unterschiede in der
Lehre gibt, brach dennoch Wesley tatsiichlich absolut mit der Kirche — un-
geachtet seines Rufes, in der Kirche zu verbleiben —, indem er einfach die
geistliche Autoritit des Bischofs seiner Didzese ignorierte. Dadurch verletzte
er die Katholizitiat der Kirche, fiel ins Schisma, und seine Bewegung wurde
zur Sekte. Der Ordo wurde einfach entwertet. Tatsichlich blieb nichts vom
dreifachen Ordo der Kirche — Bischéfe, Priester und Diakonen — oder ihrer von
Christus kommenden Sendung und Autoritiit iibrig, als im Jahre 1795 «die
Prediger autorisiert wurden, das Herrenmahl zu verwalten.

Wenn ich dies sage, dann nicht, um die grosse Persénlichkeit John
Wesleys zu verkleinern, der gewiss immer in der englischen Kirchengeschichte
als die grosste religiose Gestalt des 18. Jahrhunderts herausragen wird. Aber
das iindert nichts an der Tatsache, dass die Methodistenkirche fiir den katho-
lischen Theologen eine schismatische Gemeinschaft ist und ihre Ansichten
lber Kirche, Ordo und Sakrament nicht katholisch sind. Wieviel Gutes auch
Immer diese « Krweckungsbewegung» ingland gegeben haben mag, so bedeu-
tete doch die ganze Organisation der Methodistenkirche ohne irgendeine Zu-
Stimmung von oder Ubercinkunft mit der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche Englands ein Schisma in dieser Kirche. Das bedeutet
gowiss nicht, dass die Methodisten ausserhalb der Kirche Christi stehen.

Es ist eine Selbstverstiindlichkeit, dass unsere Altkatholische Kirche, in
Ubereinst.immung mit der Bischofserklirung vom Jahre 1889, dankbar und
froh ist, wenn getrennte Kirchen versuchen, einander niherzukommen und
Schismen zu beseitigen. In Artikel 7 der Bischofserklirung heisst es: «Wir
hoffen, dass es katholischen Theologen gelingen wird, unter Festhaltung an
de_m Glauben der ungeteilten Kirche, eine Verstindigung tiber die seit den

\irchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen.» Ich mochte die
orte betonen: «unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirchen.
u diesemn Bereich gehéren bestimmt die Anschauungen {iber Kirche, Ordo
und Sakrament, wie diese in der ungeteilten Kirche erfahren und praktiziert
Wurden. Von diesem Standpunkt aus gibt es fiir den katholischen Theologen
lur eine Losung zur Herstellung der Einheit zwischen Methodisten und der
Adrche von England, indem niimlich diese « Erweckungsbewegung» in den
Irchlichen Verband der Katholischen Kirche von England zuriickgefithrt
Werden muss. Ob man dann die Methodisten als schismatische Kinder be-
tl'@chtet, die zu ihrer Mutter heimkehren sollten, oder als getrennte Briider,
Mit denen die Anglikaner vereinigt zu werden wiinschen, spielt keine Rolle.
ehr wichtig ist der gegenwiirtige Wandel des Klimas in den gegenseitigen
eziehungen der Kirchen, die Moglichkeit eines offenen Dialogs und die Suche
Nach dem Verbindenden, aber bei alledem sind dennoch die grossen Glaubens-
Prinzipien noch nicht auf die Seite geriumt.
g Die Zahk der Methodisten — ein Argument, das auch vorgebracht worden
8t — scheint mir in diesem Zusammenhang véllig irrelevant zu sein. Wo man
un nach Wegen sucht, um zwischen Methodisten und Anglikanern zu voller
Irchlicher (lemeinschaft, ja zu organischer Einheit zu gelangen, ist es ver-
Stiindlich, dass wir als Altkatholiken auf das Bonner Abkommen vom Jahre
1931 aufmerksam machen moécehten, in dem der wichtige Punkt die gegen-



— 216 —

seitige Anerkennung der Katholizitéit ist. Dass es in der Kirche von England
eine gewisse Freiheit der Meinungen tiber den Inhalt dieser Katholizitit gibt,
ist uns im Laufe der Jahre klar geworden, aber das bedeutet nicht, dass wir
damit véllig iibereinstimmen. Nach unserer Meinung muss es bestimmte
Grenzen geben, wenn nicht das depositum fidei verletzt werden soll. Darin
besteht fiir uns Altkatholiken das schwierige Problem, wenn wir die «Con-
versations» studieren.

Was meint man mit «Freiheit der Interpretation des Wesens von Episko-
pat und Priestertum» ? Das Amt ist, wie Ignatius, Cyprian und so viele andere
feststellen, nicht eine Frage der Organisation, sondern gehort zum esse der
einen, heiligen, katholischen, apostolischen Kirche, ist von Christus gewollt
und intendiert, als er die Zwolf aussandte, das Evangelium zu predigen und
die Sakramente zu verwalten. ’

Das steht in deutlichem Kontrast zur Erklirung der Methodistischen
Konferenz von 1939. Dort ist zu lesen: «Die Methodistenkirche erhebt nicht
den Anspruch, dass weder das Bischofsamt noch irgendeine andere Organisa-
tionsform selbst in der apostolischen Kirche fiir die Kirche zu allen Zeiten
bindend sein sollte. Sie wiirde nicht in der Lage sein, den Episkopat oder die
vom Bischof gespendete Ordination zu tibernehmen, wenn solche Akzeptie-
rung das Zugestiindnis einschlésse, dass keins von diesen beiden fir die Kirche
unerliisslich ist. Wiederum ist die Methodistenkirche nicht in der Lage, die
Theorie von der Apostolischen Sukzession anzunehmen, interpretiert als die
Sukzession der Bischofe in den Hauptsitzen der Christenheit, die die Lehre
der Apostel weitergeben und bewahren, und die, wie es in manchen Kirchen
geschieht, als die wahre und einzige Garantie fiir sakramentale Gnade und
rechte Lehre betrachtet werden.» '

Hier gibt man Freiheit zu glauben oder nicht zu glauben, dass das
Bischofsamt zum esse oder zum bene esse der Kirche gehért. Das ist auch die
Meinung des ganzen Kapitels tiber das Bischofsamt, wo als Motiv angegeben
wird, dass die Methodisten nicht ihre Viiter verurteilen oder die Giiltigkeit
ihres eigenen Amtes verleugnen wollen. Aber die jetzt vollzogene Anerkennung
des unbewussten Ungehorsams gegen den Willen des Herrn der Kirche in der
Vergangenheit braucht keine Verurteilung der Viiter zu sein, noch eine Leug-
nung der Wirksamkeit der Gnade Gottes unter denen, die zu ihm gehoren
wollen. Der 6kumenische Dialog hat dieses Gute: dass wir voneinander lernen
und zu einer Erneuerung der Kirche kommen kénnen. Wer die Geschichte der
verschiedenen Kirchen studiert, entdeckt einen guten Teil Einseitigkeit, die
man zu gewissen Zeiten im Kampf fiir die Wahrheit herausstellen zu miissen
glaubte, auf Kosten anderer Wahrheiten. Aber das Misslingen, einen Irrtum
als solchen anzuerkennen, bedeutet die Méglichkeit seiner Fortfithrung!

Eine andere Frage. Wie sollen wir folgende Forderung interpretieren:
«dass die Methodistenkirche frei sein muss, die Interkommunionsbeziehungen
und Gemeinschaft mit anderen nichtbischoflichen Kirchen, die sie jetzt unter-
hiilt, zu bewahren», wenn man gleichzeitig die Katholizitit der Kirche aul-
rechterhalten will ?

In den Theologischen Erwiigungen gibt es viel, womit wir als Altkatho-
liken itbereinstimmen kénnen. Besonders die Kapitel iiber Schrift und Tradi-
tion und iiber die Sakramente. Aber in den Aussagen iiber das Amt erhebe
gich dauernd Fragen, nicht so sehr dariiber, was gesagt ist, als vielmehr dar-
iitber, was nicht klar gesagt ist. Die Ausfithrungen iiber diesen Punkt in der
«Abweichenden Auffassung» gemahnen uns zu grosser Vorsicht gegeniibef
dem, was in der einmal vereinigten Kirche iiber das Amt letztlich ausgesag
werden wird. Wenn es in diesemn Dokument heisst, dass das Wort, « Priester a1
hiereus zu verstehen ist, ein Wort, das das Neue Testament fiir Christus ver;
wendet, aber niemals fiir die Amtstriiger», wenn es von der Handauflegung be}
der vom Bischof gespendeten Weihe heisst, dass dies «eine mechanische un
fast magische Auffassung der Ordination» bedeutet, dann ist deutlich, dass s
sehr grosse Missverstindnisse und Kontraste gibt.



— 217 —

In den Gespriachen wird eine « Freiheit der Interpretation» zugestanden,
die wir als katholische Kirche nicht akzeptieren kénnen. Die Verschieden-
heiten in der Auffassung iiber das esse des Amtes wurden nicht gelost, sondern
nur verdunkelt. Das wird noch deutlicher im Rekonziliationsgottesdienst, wo
ungeachtet der Handauflegung durch den Bischof keine Klarheit besteht, ob
es sich um eine Ordination handelt oder nicht. Was bedeutet auch hier «Frei-
heit der Interpretation» ? Kann jemandem etwas gegeben werden, woran er
selbst nicht glaubt ? In diesem Fall wiire es richtig, von einer «mechanischen
und fast magischen Auffassung der Ordination» zu sprechen. Die Bedeutung
der Handauflegung auf Seite der Methodisten ist in diesem Fall unklar und
unnotig, wie die Verfasser der « Abweichenden Auffassung» richtig sagen. Es
scheint uns eine vollig verkehrte Auffassung zu sein, wenn man alles Gott
tiberlisst, zu geben oder nicht zu geben, wie Er es fur notwendig hilt. Wenn
die Kirche betet, muss sie wissen, um was sie bittet und warum sie bittet, und
derjenige, dem die Hiinde aufgelegt werden, muss wissen, welche Gaben ihm
erteilt werden.

Aus den Reaktionen auf der Methodistenkonferenz im Juli 1965 ging
hervor, dass einige Mitglieder der Konferenz iiberzeugt waren, dass der Re-
konziliationsgottesdienst keine Ordination sei und dass sie nicht wiinschten,
dass er eine solche sei. Wenn Kanonikus Kemp in seiner Rede in der Kirchen-
versammlung vom 4. November 1964 sagt : « Jeder von uns kann seine Privat-
meinung uiber das haben, was in diesem Gottesdienst geschieht, aber er kann
diese Meinung nicht anderen auferlegen ; und auch, wenn er an dem Gottes-
dienst teilnimmt, kann man von ihm nicht erwarten, weder weniger noch
mehr an Intention aufzubringen, als der Gottesdienst selber feststellt», dann
scheint mir das eine sehr schwache Basis fiir ein Zusammengehen von Kirchen
zu sein. Dann nimmt es uns auch wunder, wie ein gemeinsamer Weiheritus
auf einer solchen Basis geschaffen werden kann.

Ich will meine Darlegungen kurz halten, damit noch viel Raum fiir die
Diskussion bleibt. Nicht, dass ich schon alle Einwiinde vorgebracht hiitte.
Auch solche Fragen wie «liturgische Kleidung, der Gebrauch von unfermen-
tiertemmn Wein bei den Methodisten, das Fehlen jeglicher Vorschrift iiber die
Verwendung der konsekrierten Elemente, die nach der Kommunion iibrig-
bleiben», sind in sich selbst wichtig genug, auch wenn sie nicht direkt die
wesentlichsten Frage beriihren. Darum will auch ich sie hier nicht diskutieren.

) Ich méchte noch fragen: Welches ist die Meinung der Rémisch-Katho-
lischen Kirche und der Orthodoxen Kirche zu diesen «Conversations» ? Nicht
dass kirchenpolitische Griinde hier eine Rolle zu spielen brauchen, aber mir
scheint es doch wichtig zu sein, die Meinung derer kennenzulernen, mit denen
wir ebenfalls auf dem Weg zur Erneuerung der Kirche Christi sind.

Schliesslich méchte ich dies sagen: Man hat gefragt, ob beim Zustande-
kommen voller kirchlicher Giemeinschaft und organischer Union zwischen der
Kirche von England und der Methodistenkirche gemiiss den in den «Conver-
Sations» beschriebenen Richtlinien die Altkatholische Kirche die volle kirch-
!IChe Gemeinschaft mit der Kirche von England brechen wiirde. Ich glaube,
Ich kann diese Frage auf Grund der mir von den Bischéfen gegebenen Aus-
Sagen mit «Nein» beantworten. Aber fallen wir nicht in einen Irrtum! Eine
Organische Union zwischen der Kirche von England und der Methodisten-
Kirche wird natirlich zu einer neuen Form von «Kirchesein» fithren. Gegen-
Uber dieser neuen Form des «Kircheseins» wird die Altkatholische Kirche
threrseits zu entscheiden haben, ob die Griinde, unter deren Anerkennung das
BOnner Abkommen von 1931 abgeschlossen wurde, noch die gleichen sind -~ ném-
lich «die Anerkennung der Katholizitéit der Vereinigten Kirche von England».

Die entscheidende Frage bleibt jedoch die, ob auf so kurze Sicht die Zeit
Schon gekommen ist, sich fiir die volle kirchliche Gemeinschaft, gefolgt von
Organischer Union, zwischen den beiden Kirchen zu entscheiden. Die Grund-
age fiir die Gespriiche scheint uns sehr schwach und unstabil zu sein. Wir

6nnen nur um Weisheit und Klugheit fiir die Leiter der Kirchen in ihren
Entscheidungen beten.



— 218 —
Grundsitzlich-theologische Erwiigungen
1. Der geschichtliche Ausgangspunkt

Im Dekret «De oecumenismo» des II.Vatikanischen Konzils
steht der bedeutungsvolle Satz, dass es zur Trennung der Kirchen
von Rom nicht gekommen ist «ohne Schuld der Menschen auf beiden
Seiten». Daran wird die schlichte Bitte angeschlossen: «In Demut
bitten wir also Gott und die getrennten Briider um Verzeihung, wie
auch wir unseren Schuldigern verzeihen.» Der altkatholische Kon-
zilsbeobachter Prof. W. Kiippers hat, an dieses Wort ankniipfend,
mit Recht die Frage gestellt, ob in dieses Schuldbekenntnis nicht auch
das Zugestindnis vergangener Irrtiimer und falscher historischer Be-
griindungen eingeschlossen sein miisse ? Und er antwortet: « s muss
nicht nur verziehen und vergessen werden. Es gibt auch das lang-
samere und unerlissliche Werk der Versohnung durch die Feststel-
lung von Tatsachen und historischen Wahrheiten. Der gute Weg der
Versohnung ladet uns nicht nur zum Vergessen ein, sondern zum
Wissen und Verzeihen.» In den bisherigen Unionsverhandlungen wa-
ren Anglikaner und Methodisten offenbar eher bestrebt, nach Mog-
lichkeit zu «vergessen» und, ohne auf die Vergangenheit zuriickzu-
kommen, sich in der Situation der Gegenwart als Schwesterkirchen
zu begegnen. Es ist aber ernstlich zu fragen, ob der Sache einer Union
nicht besser gedient wiire, wenn die beiden Gesprichspartner sich —
deutlicher als es bis jetzt geschehen ist — auf den konkret geschicht-
lichen Ursprung ihrer Entzweiung besinnen und mit den Methoden
der modernen Bibel- und Dogmenkritik die damaligen Missverstind-
nisse und Fehler durch ein « Denken der Busse» abzukliren versuch-
ten. Denn, soll es heute zwischen zwei voneinander geschiedenen Kir-
chen zu einer echten und umfassenden Einigung kommen, so kann
es sich nach unseren altkatholischen Grundsitzen nicht bloss darum
handeln, die Gegensiitze, wie sie sich der heutigen Generation dar-
stellen, auszugleichen, sondern es muss auf die geschichtliche Schuld
fritherer (lenerationen zuriickgegangen werden, die sich bis in die
Gregenwart auswirkt und fiir die jede Kirche ihren Teil der Verant-
wortung zu iibernehmen hat. Die Kirche ist raumlich und zeitlich ein
Ganzes. Sie ist als dieses Ganze nicht nur Kirche der Gegenwart, son”
dern immer auch Kirche der Vergangenheit. Sie kann und darf darum
ihre Herkunft und Geschichte nicht verleugnen. Das gilt in gan?
besonderer Weise fiir die Erhellung desjenigen Problems, das die



eigentliche crux der heutigen anglikanisch-methodistischen Unions-
verhandlungen ist, des Problems des geistlichen Amtes. Von zentraler
Bedeutung scheint uns in dieser Beziehung folgender geschichtlicher
Vorfall zu sein.

Als John Wesley durch seine Evangelisationsarbeit in der Kirche
Englands eine michtige Erweckungsbewegung ausloste, ihre Pre-
diger aber von den Kanzeln der Staatskirche ausgeschlossen wurden
und das Schisma drohte, hielt er in bemerkenswerter Weise daran
fest, dass nur bischoflich ordinierte Geistliche die Sakramente spen-
den diirften. Er zogerte lange Zeit, selber Prediger zu ordinieren. Krst
als der Bischof von London sich weigerte, fiir die methodistische Ge-
meinschaft in Amerika, die der Sakramente entbehrte, Prediger zu
ordinieren, entschloss sich Wesley im Jahre 1784 (also reichlich
40 Jahre nach dem Beginn der Bewegung), einige Méinner durch Hand-
auflegung zu ordinieren und ihnen das Recht zu geben, auch andere
zu ordinieren (Thomas Coke, der anglikanischer Priester war, wurde
vVon ihm zum Superintendenten in Amerika geweiht. Alexander Ma-
ther, der noch nicht bischoflich ordiniert war, zu einem ihnlichen
Zweck in England). Mit der Vornahme dieser Weihen wollte Wesley
kein Schisma herbeifiihren, nicht Amt gegen Amt stellen. Er han-
delte ganz offenkundig aus einem Notstand heraus «pragmatischy.
Man kann wohl sagen, dass Wesley damit die Autoritit seines Bi-
Schofs ignorierte und die Katholizitit der Kirche verletzte (Kok).
Aber andererseits lisst sich nicht verkennen, dass auch die Kirche
Von England, die sich ganz auf ihre iiberlieferten Rechte stiitzte, ein
Versiumnis beging, als sie die Weihen rundweg verweigerte. Wir
Sagen das nicht, um zu richten, sondern um an diesen Vorfall die
Frage zu kniipfen: Wenn Wesley, die anerkannte Autoritit der Me-
thodisten bis auf den heutigen Tag, die anglikanische Weihe fiir seine
Prediger gewiinscht hat, welchen Grund haben dann die Methodisten
der Giegenwart, den Anschluss an die anglikanische Kirche nicht
Schlicht in der Weise zu vollzichen, dass sie die anglikanischen Weihen
annehmen ? Sie wiirden damit nur eine Grundintention ihres grossen
Meisters nachtriglich erfiillen und dessen «Ungehorsam» gegen den
Bischof wiedergutmachen. Und umgekehrt wiirde die heutige angli-
kanische Kirche durch die Erteilung der Weihen ihrerseits ein altes
Versiumnis nachholen. Die Distanz, die beide Kirchen heute zu jenem
fOlgenschweren Vorfall gewonnen haben, diirfte es ihnen leichter ma-
then, diesen durch die Geschichte selbst vorgezeichneten Weg zu
8ehen, Ist aber, so kann eingewendet werden, die Situation heute



— 220 —

noch dieselbe wie 1784 ? Ist aus der methodistischen Bewegung seit-
her nicht eine «institutionelle» Kirche mit einer eigenen Organisation
und einem eigenen Amt geworden ?

2. Kirche im Notstand

Die anglikanische Kirche ist sichtlich bemiiht, in der metho-
distischen Kirche nicht eine schismatische, sondern eine Schwester-
kirche zu sehen, mit der sie auf dem Boden der vollen Gleichberech-
tigung verhandeln will. Das ist eine Haltung kirchlicher Loyalitét,
die an sich nicht hoch genug veranschlagt werden kann. Begriindet
wird diese Haltung mit dem Argument, dass die methodistische
Kirche in den wesentlichen Fragen auf demselben Boden steht wie
die anglikanische : sie anerkennt im grossen und ganzen das Lambeth-
Quadrilateral von 1888 und erweist sich damit als katholische Kirche
(Kemp). Gewiss enthilt die Lambeth-Erklirung nicht alles, was tiber
die Katholizitit der Kirche in ihrer Fiille zu sagen wiire, aber sie weisb
doch die Grundelemente auf, die die Katholizitit konstituieren. Wir
Altkatholiken konnten dieser Sicht der Anglikaner grundsitzlich in-
sofern beipflichten, als die vier Punkte des Quadrilaterals in der Sache
iibereinstimmen mit der Erkliarung der altkatholischen Unionskom-
mission des Kolner Kongresses von 1872. Strittig bleibt nur der vierte
Punkt, derjenige iiber den «historischen Episkopat» und damit iiber
das geistliche Amt iiberhaupt.

Mit dem Tatbestand, dass eine Kirche von ihrer Mutterkirche
zwar nicht im Glauben, sondern in einer Frage des Amtes und der
Verfassung abweicht, ist gerade das umschrieben, was nach katho-
lischer Lehre unter einem «Schisma» zu verstehen ist. Fiir die Be-
ziehungen zwischen der anglikanischen und der methodistischen
Kirche sollte dieser Ausdruck —anders als nach dem friiheren romisch-
katholischen Sprachgebrauch — nichts Diffamierendes an sich haben;
vielmehr umschreibt er nur den geschichtlichen Tatbestand. Wir
meinen sogar, dass er unvermeidbar ist, wenn fiir die Wiedervel-
einigung der beiden Kirchen eine Losung gefunden werden soll, di¢
der Geschichte nicht Zwang antut.

Nun wird aber gerade an diesem Punkt mit einem gewissen Recht
geltend gemacht, dass die methodistische Kirche sehr bald aus einer
Erweckungshewegung in der Kirche eine selbstindige Kirche nebé?
der Staatskirche mit einer eigenen Organisation und mit einem eigeé”



— 221 —

nen Amt geworden ist. Eben darum sei sie als Schwesterkirche zu
anerkennen. Es kann aber nicht iibersehen werden, dass mit der Leug-
nung des Schismas auch der gemeinsame Ursprung der beiden Kir-
chen verleugnet wird. Es wiire unseres Erachtens dem geschichtlichen
Tatbestand und der Sache entsprechender, wenn die methodistische
Kirche als Kirche im Notstand in bezug auf die Katholizitit ihres
Amtes angesprochen wiirde. Esist in diesem Zusammenhang an einen
analogen Vorgang in der Kirche Calvins zu erinnern. Calvin, der
selbst nicht ordiniert war, sah sich ebenfalls in die Lage versetzt,
durch Handauflegung ein eigenes Amt zu schaffen. Er tat es mit fol-
gender Begriindung: Wenn die ordentlichen Diener der Kirche (Bi-
Schofe und Priester) versagen, erweckt sich Gott in solchen Notzeiten
ausserordentliche Diener, die die Kirche leiten miissen, bis wieder
geordnete Verhiltnisse eingetreten sind. Ahnlich wie im Alten Bund
die Leitung des Gottesvolkes ordentlicherweise dem Hohepriester
und den Priestern oblag, ihm aber in Notzeiten von Gott Propheten
geschenkt worden seien, so konnten der Kirche im Notstand von Gott
Propheten und Lehrer erweckt werden. Nun war die methodistische
Bewegung von ihrem Ursprung her eine Evangelisations- und Er-
Weckungsbewegung mit prophetischem (kirchenkritischem) Charak-
ter, die getragen wurde von Laienpredigern, die sich vom Heiligen
Geist unmittelbar bevollmichtigt wussten. Das stand nicht im Wi-
derspruch zum Neuen Testament. Denn das Neue Testament bezeugt
unsg eine Reihe von freien, vom Heiligen Geist unmittelbar, ohne
Handauf legung eingesetzten Diensten, von denen die Propheten und
Lehrer, die Hirten, Evangelisten und Apostel (im allgemeinen Sinn)
die wichtigsten sind. Eigentlich hitten darum die Methodisten — was
&uch urspriinglich ihre Absicht war — auf jede Ordination durch

andauflegung verzichten kénnen. Sie taten es aber nicht, sondern
Ordinierten, um die Sakramente spenden und empfangen zu kénnen.
Was zustande kam, war im Grunde ein Kompromissgebilde: Das
geistliche Amt der Methodisten war und ist nicht das katholische alt-
kirchliche Amt, es kann aber auch nicht einfach gesagt werden, dass
die Methodistenprediger Laien seien. Sie haben ihr geistliches Amt,
aber es ist ein Amt im Notstand. Dass die Methodisten selbst diesen
NOtstand empfinden, zeigt sich doch wohl am deutlichsten daran,
dass die meisten bereit sind, den historischen Episkopat der angli-
kanischen Kirche anzuerkennen.



3. Der historische Episkopat

Die Methodisten nehmen den historischen Episkopat nur unter
der Voraussetzung an, dass ihnen in der theologischen Interpretation
des Bischofsamtes dieselbe Freiheit zugestanden werde, die die Angli-
kaner fiir sich beanspruchen. Zu dieser Freiheit der Interpretation
gibt der 4. Punkt des Quadrilaterals selbst einen gewissen Anhalt,
wenn es dort heisst: «Der historische Episkopat, angepasst je nach
der Art seiner Verwaltung den verschiedenen lokalen Bediirfnissen
der Nationen und Vélker, die von Gott zur Einheit seiner Kirche
berufen sind.» So wohltuend weitherzig diese Formulierung ist, so
muss doch klar sein, dass diese Freiheit ihre Grenzen haben muss.
Es kann und darf die Anpassung nicht so weit gehen, dass die Authen-
tizitit und Identitit des bischoflichen Amtes mit demjenigen der
Friithkirche tangiert wird. Das Bischofsamt ist — so wird auch von
anglikanischer Seite betont — nicht bloss eine Form der Kirchenver-
waltung, die durch Personen ausgetiibt wird, die wir Bischéfe nennen.
Das Bischofsamt muss mit dem friihchristlichen Episkopat in un-
unterbrochener Kontinuitit stehen. Es wire nun aber ein bedauer-
licher Kurzschluss, zu meinen, dass diese Kontinuitit schon dadurch
gewithrleistet wire, dass die methodistischen Geistlichen sich in die -
rein historisch-iusserlich verstandene — apostolische Sukzession der
Bischofe einreihen liessen. Es geht um sehr viel mehr. Es geht um
den Nachvollzug der Grundentscheidung der Friihkirche fiir das apo-
stolisch-katholische Bischofsamt, die im Abwehrkampf gegen die
gnostische Hiresie ungefihr um das Jahr 200 gleichzeitig mit der
Entscheidung fiir den neutestamentlichen Kanon und das (aposto-
lische) Glaubensbekenntnis als regula fidei erfolgt ist und die in der
Sache mit diesen beiden anderen Entscheidungen zusammenzuord-
nen ist. Diese Entscheidung besagt, dass der Bischof als Triiger des
Bruderamtes der kirchlichen Einheit der personale Reprisentant der
ganzen (katholischen) Kirche und fiir diese konstitutiv ist, wie der
Priester als personaler Repriisentant der Einzelgemeinden fiir dies®
konstitutiv ist. So wahr aber die Kirche immer beides in einem ist
Gesamtkirche und Einzelgemeinde, so muss es in dem einen Amt der
Kirche diese Abstufung Bischof-Priester geben (und das beiden #W
geordnete Diakonat). Eben darum gehort das Bischofsamt zum €85
der Kirche, nicht bloss zu ihrem bene oder plene esse. Das Bischofs”
amt ist — wie das Priesteramt — gottlichen und nicht bloss menseh”
lichen Rechtes. Den «historischen Episkopat» anerkennen heisst dat”



— 223 —

um immer auch, sich zum esse, zum wahren Wesen der Kirche beken-
nen, fiir die das apostolisch-katholische Amt konstitutiv ist, und das
heisst weiter; jene friithchristliche Entscheidung im Connex mit
den beiden anderen Grundentscheidungen nachvollziehen, die zu-
sammen die Katholizitit der Kirche ausmachen, wie umgekehrt das
Bekenntnis zur Katholizitiit der Kirche nur dann vollstindig ist,
wenn das Bischofsamt (in seiner Einheit mit dem Presbyterat und
Diakonat) in seiner friithchristlichen Gestalt angenommen wird.

Nun wird zur Begriindung jener Interpretationsfreiheit darauf
verwiesen, dass die alte Kirche keine verbindliche Lehre iiber das
Bischofsamt aufgestellt hat. Wir meinen aber: es ist zwar richtig,
dass keines der allgemeinen Konzilien sich iiber das kirchliche Amt
ausgesprochen hat (im Abendland erfolgte eine «Definition» des
Amtes streng genommen erst durch das Dekret pro Armenis von 1439
und endgiiltig durch das Tridentinum). Aber es wire wiederum ein
Kurzschluss, daraus zu folgern, dass das Bischofsamt iiberhaupt ohne
Lehrgehalt, rein aus der kirchlichen «Praxis» zu erkliren sei. Bei
Jener Anerkennung der friihchristlichen Entscheidung geht es nicht
nur um eine Frage der kirchlichen Praxis, sondern um das, was diese
Praxis von oben her erst zu begriinden vermag, um den géttlichen
Ursprung des historischen Kpiskopates. Diesen gilt es anzuerkennen —
oder abzulehnen. Nur wo dieser gottliche Ursprung bejaht wird, ist —
Unter der Voraussetzung, dass die Weihe nach der altkirchlichen
Norm (Handauflegung zur Ubertragung der Amtsgnade unter An-
"ufung des Heiligen Geistes) vollzogen wird — daskatholische Bischofs-
dmt wirklich anerkannt.

Zur Katholizitiit des geistlichen Amtes gehort aber auch, dass es
Priesterliches Amt ist. Aber in welchem Sinn? Nach dem Neuen
Testament ist Priester im strengen Sinn, néimlich Opferpriester, nur
Christus. Daneben werden charakteristischerweise noch die Gliubi-
8én als Priester bezeichnet, die das Opfer ihres Lebens darbringen.
Aber gerade fiir die Episkopen und Presbyter wird dieser Ausdruck
lie gebraucht. Der Presbyter ist nicht ein eigentlicher Opferpriester,
der — wie die romisch-katholische Kirche lehrt — in der heiligen Messe
Gott,, dem Herrn, ein Opfer mit einer besonderen, dem einmaligen

teuzesopfer gegeniiber neuen Opfermaterie «darbringt». Nach alt-
atholischer Lehre, die sich dafiir auf die friithe, vor-ireniiische Kirche
eruft, ist der Presbyter ein Priester darin, dass er im Abendmahl das
einrrlalig_ge Kreuzesopfer Christi durch die heilige Handlung verkiin-
¢t, dieses darstellt und vergegenwiirtigt. Der Presbyterpriester, wie



— 224 —

er im Unterschied zum Opferpriester genannt werden moge, ist nicht
sacerdos sacrificii, sondern, indem er den Opfertod Christi durch die
heilige Kulthandlung verkiindet und vergegenwirtigt, minister con-
secrandi.

Die Altkatholiken fragen sich und sind in nicht geringer Unruhe,
ob die Methodisten, wenn sie den historischen Episkopat anerkennen,
auch dessen gottlich-apostolischen Ursprung und das damit verbun-
dene katholische Priesteramt anzunehmen bereit sind ? Von der me-
thodistischen Sakraments- und Abendmahlslehre her miisste das
letztere nicht unbedingt ausgeschlossen sein. Doch wiire es im Inter-
esse grosserer Klarheit dringend zu wiinschen, dass Anglikaner und
Methodisten sich, wie iiber den eigentlichen Sinn des historischen
Episkopates, sich auch iiber das katholische Priesteramt deutlicher
aussprechen wiirden.

4. Der neutestamentliche Befund

In Kiirze zu sagen, was nach unserer Auffassung das Neue Testa
ment iiber das geistliche Amt lehrt, ist nicht leicht. Allgemein a1
erkannt diirfte sein, dass es im Neuen Testament eine Vielheit von
deutlich voneinander unterschiedenen Amtern, Diensten und charis-
matischen Begabungen gibt. Neben dem «gebundenen» Amt, dem
Amt der sieben Méanner, der Apostel-Stellvertreter, der Presbyte®
und der Episkopen, die von den Aposteln durch Handaufleguné
formlich eingesetzt wurden, gab es die freien, unmittelbar vom He-
ligen Geist gewirkten Dienste der Apostel (im allgemeinen Sinn des
Wortes: Sendboten), der Propheten, Lehrer, Hirten, Kvangeliste”
und die zumeist voriibergehenden, grundsitzlich allen Glaubigen g
kommenden charismatischen Begabungen. Nach ihrem Ursprur®
und ihren Funktionen lisst sich keine dieser drei Gruppen au® det
anderen, noch irgendein Amt aus dem anderen ableiten. Alle stehe?
nebeneinander und sind gleich gittlichen Rechtes. Im fortschreite?”
den heilsgeschichtlichen Prozess setzte sich aber schon in der .
kirche das Amt der Presbyter und Episkopen (im Neuen Testaament
bekanntlich noch identisch) als das eigentliche Leitungsamt der G
meinde durch. Als solches wurde es von der Kirche autorisiert i de
Sinne, dass ihm alle anderen Dienste und Begabungen als deren Mitte
zugeordnet wurden. Von diesem Befund her muss die friihc:hrisf&]ich.6
Entscheidung fiir das eine Bischofsamt (immer in seiner Einheit wi?
dem Presbyterat und Diakonat) insofern als unvollstindig pezeichn?



— 225 —

werden, als sie den freien pneumatischen Diensten und charisma-
tischen Begabungen nicht den ihnen in der Kirche gebiihrenden
Raum ausdriicklich zugestanden hat. Das hatte zur Folge, dass Bi-
schofs- und Presbyteramt monopolisiert und die anderen Dienste
zuriickgedrangt wurden. Wohlverstanden: unvollstindig ist nicht
das durch die Entscheidung der Kirche bestitigte Bischofsamt selbst.
Vielmehr liegt die Unvollstindigkeit der kirchlichen Entscheidung
darin, dass sie die anderen Dienste nicht beriicksichtigt und das eine
apostolische Leitungsamt nicht als die Mitte dieser anderen Dienste
verstand. Im Verlaufe der Geschichte sind dann solche freie Dienste
und Charismeninder Kircheimmer wiederaufgebrochen (esist daetwa
zu denken an die Starzen der russischen Kirche, an gewisse Gestalten
des Monchtums, im Bereiche des Protestantismus an <hérend Bevoll-
méchtigte» wie den alten Blumhardt und — John Wesley). Die Frage
war und ist, ob und wie diese in die Kirche einzuordnen sind. Im Blick
auf das Verhiltnis der Anglikaner zu den Methodisten miisste die
Frage so gestellt werden, ob es nicht — diese Moglichkeit wurde schon
angedeutet — dem biblischen Befund und dem geschichtlichen Ur-
Sprung der methodistischen Bewegung entsprechender wire, wenn
das geistliche Amt der Methodisten bei einer Union der beiden Kir-
chen als das beibehalten wiirde, was es urspriinglich war, als freier
Pneumatischer Dienst, wihrend das anglikanische Amt die «ord-
hende Mitte» bliebe. Wenn die Methodisten die anglikanischen
Weihen nicht anzunehmen bereit wiiren, so wiire diese Losung jeden-
falls der Erwigung wert. Sie wire nicht etwa eine Verlegenheits-
lﬁ&ung, sondern ein Musterbeispiel dafiir, wie die altkirchliche Ent-
Scheidung fiir das Bischofsamt heute ergiinzt werden und so dem um-
fassenderen neutestamentlichen Zeugnis iiber das Amt besser Geniige
getan werden konnte. Die Fatalitit dieser Losung bestiinde darin,
dass es dann in der vereinigten Kirche zwei verschiedene Gattungen
Von Amtern geben wiirde (wie in der Kirche Siidindiens), was man
begreiflicherweise verhindern will. Aber diese Fatalitit ist doch nur
®ine golche fiir die heutige Generation, nicht aber eine solche vom
euen Testament her, das eine Vielheit von Amtern kennt. Jener
Fatalitiit kimnte unseres Erachtens durch eine geeignete Kirchen-
Ordnung begegnet werden.
Grundlegend wiire fiir eine solche Ordnung die Frage, welche
edeutung der Amtseinsetzung durch Handauflegung beigemessen
“.’il'd. Bei der Handauflegung handelt es sich nicht nur um eine an
Sich gleichgiiltige, beliebig anzuwendende Form, sondern es geht um

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1966, 16



— 226 —

eine kultische Handlung, die vom Wesen des Amtes her bestimmt ist
und die umgekehrt dieses bestimmt.

Im Neuen Testament werden fiir die Amtseinsetzung zwei For-
men der Handauflegung bezeugt, die deutlich voneinander zu unter-
scheiden sind. Es gibt die Handauflegung, die den Sinn einer Uber-
tragung der Amtsgnade hat. Durch sie erhélt der Empfinger etwas,
was er vorher noch nicht besessen hat. Diese vom Alten Testament
und dem rabbinischen Judentum herzuleitende Art der Handauf-
legung hat im Neuen Testament das Ubergewicht und wird bezeugt
fiir die sieben Ménner, die Apostel-Stellvertreter, die Presbyter-Epi-
skopen. Sie hat bereits sakramentalen Charakter. Sie ist fiir die katho-
lische Auffassung des Amtes und der Amtseinsetzung bestimmend
geworden. Daneben wird aber die Handauflegung vereinzelt (so
Apg.13, 1 ff.) auch verstanden als Segnung bereits anerkannter Pro-
pheten und Lehrer zu einem besonderen Dienst. In diesem Fall ist
die Handauflegung ein mit einer Segnung und mit einer bestimmten
Indienstnahme verbundener Bestitigungsritus bereits empfangener
Gaben. Diese Form der Amtseinsetzung ist fiir die Handauflegung
bestimmend geworden, wie sie im allgemeinen vom Protestantismus
gedeutet wird. Wenn wir recht sehen, wird auch die methodistische
Ordination in diesem Sinn verstanden.

Die Frage stellt sich, ob die beiden Arten der Handauflegung in
der Kirche nebeneinander bestehen kénnen oder ob sie miteinander
zu kombinieren sind. Das letztere scheint in den anglikanisch-metho-
distischen Unionsverhandlungen angestrebt zu werden. Im Hinter-
grund dieses Bestrebens steht die von Bischof Headleam inaugurierte
und im Anglikanismus weitverbreitete Auffassung, dass durch die
Trennung der Kirchen auch das eine Amt der alten Kirche aufgespal-
ten worden ist, so dass heute keine Teilkirche mehr das ganze Am?,
sondern nur einen Teil davon besitzt (ihnlich wird in bezug auf die
Eucharistie argumentiert). Um das eine Amt der Kirche wiederher”
zustellen, sei darum eine Zusammenlegung der Teilimter der Kirch®
anzustreben, die durch eine gegenseitige Segnung zu vollziehen wire:
Diese These ist unseres Erachtens unhaltbar. Sie widerspricht det?
Zeugnis des Neuen Testamentes und der altkirchlichen Entscheidung
fiir das Bischofsamt bzw. fiir den «historischen Episkopat», went
anders mit ihm gemeint ist, dass das Bischofsamt in Kontinuitéit 2%
stehen hat mit demjenigen der Friihkirche. So stellt sich die Frage:
ob nicht in der vereinigten Kirche, wie das gebundene und das frei®
Greistesamt nebeneinander, so auch die beiden Arten der Handatf



— 227 —

legung nebeneinander bestehen kénnten, ja miissten. Diese Moglich-
keit ist, wenn auch nur voriibergehend, schon einmal verwirklicht
worden im frithen Luthertum. Dort gab es eine erste, der katholischen
analoge Weihe, durch die der Ordinand das allgemeine mandatum
und munus zur Wortverkiindigung in der Kirche erhielt und eine
zweite Handauflegung, durch die der Ordinierte zum Dienst in einer
besonderen Gemeinde eingesegnet wurde. Die letztere hatte mehr
den Sinn einer Installation und Jurisdiktionsiibertragung. Diese dop-
pelte Handauflegung wurde — dieser Unterschied ist nicht zu tiber-
sehen — an ein und derselben Person vollzogen, und das ist vom katho-
lischen Amtsverstindnis her problematisch. In einer vereinigten
Kirche aber wiirden die zwei Arten von Handauflegung an zwei
Gruppen von Amtstrigern vorgenommen: die anglikanische als
Ubertragungsritus an den zum katholischen Priestertum Bestimm-
ten, die methodistische als Bestitigungsritus an den zum freien pneu-
matischen Dienst Erwiahlten.

Mag nun diese Moglichkeit fiir Anglikaner und Methodisten beim
heutigen Stand der Verhandlungen nicht mehr in Betracht kommen,
80 meinen wir doch, dass die konsequent durchgefiihrte Unterschei-
dung zwischen gebundenem und freiem Amt, wie die zwischen der
Handauflegung als Ubertragungs- und Bestitigungsritus geeignet
ist, ein Licht zu werfen auf die gegenseitige Handauflegung, wie sie
fiir den Rekonziliationsgottesdienst vorgesehen ist.

5. Der Rekonziliationsgottesdienst

Fiir das Verstindnis des Rekonziliationsgottesdienstes ist ausser
dem Report von 1963 dusserst wichtig der von Kemp angefiihrte Zu-
Satz aus dem Report von 1965 (vgl. S.208), wie auch die inzwischen
abgegebene Versicherung, dass der endgiiltige Ordinationsritus erst
Noch ausgearbeitet werden soll. Die beiden Berichte sind aber deut-
lich genug, um jetzt schon eine Stellungnahme zu erméglichen.,

Das erste, was auffillt, ist dies, dass zur Begriindung des Rekon-
Zilia,ticmsgottesdienstes in keiner Weise auf das Neue Testament zu-
Uickgegriffen wird. Man geht vielmehr von dem je besonderen Amt
us, wie es sich im Verlauf der Zeit in den beiden Kirchen heraus-
8ebildet hat und von dem jedes seine Tradition und sein besonderes
Erbe hat. Bs wird nicht gesagt, worin dieses besondere Erbe konkret
besteht, aber es ist offensichtlich, dass dem anglikanischen Amt mehr



— 228 —

ein «institutioneller», dem methodistischen Amt mehr ein «spirituel-
ler» Charakter zugesprochen wird. Von dieser nicht ndher bestimm-
ten Verschiedenheit aus, so wie sie der heutigen Generation erscheint,
wird eine « Integration» der beiden Amter angestrebt. Soll dieser Aus-
druck einen Sinn haben, so kann damit nur gemeint sein, dass zwi-
schen den beiden Amtern eine Synthese herbeigefiihrt werden soll in
der Weise, dass durch ihre Zusammenlegung sowohl das anglika-
nische wie das methodistische Amt «erneuert und intensiviert» wird.
Worin diese Intensivierung bestehen soll, wird wiederum nicht gesagt-
Aber es ist wohl anzunehmen, dass damit gemeint ist: das erstere soll
spiritueller, das letztere institutioneller werden. Da aber von ihrem
biblischen und friihchristlichen Ursprung her die beiden Arten des
Amtes spezifisch voneinander verschieden sind — ein durch aposto-
lische Kinsetzung gebundenes Amt das erstere, ein durch das aposto-
lische Wort erweckter freier pneumatischer Dienst das letztere —, SO
muss gefragt werden, ob durch eine solche Integration nicht gerade
das Spezifische jedes dieser Amter verloren geht, und ob dann das
angestrebte eine Amt der vereinigten Kirche nicht ein Kompromiss-
gebilde wird, das weder durch die Heilige Schrift noch durch die
Friithkirche beglaubigt wird ? Es ist unseres Erachtens auch ohne
Anhalt in der Schrift und in der Tradition der Kirche zu sagen, dass
durch den Rekonziliationsgottesdienst ein Amt «an dem Anteil er-
halten kann, was Gott dem anderen gegeben haty und dass auf dem
Grunde der gemeinsamen Intentionserklirung durch die gegenseitig®
Handauflegung «das empfangen wird, was zur Herstellung der Ein-
heit notig sein magy. Man entbindet sich damit von der jeder Kirche
auferlegten Verpflichtung zu einer bekenntnishaften Umschreibung
dessen, was das Amt in der Kirche Christi von seinem Ursprung her
zusein hat und was Gott mit ihm will. Etwas scharf ausgedriickt : man
resigniert theologisch und iiberlisst es vertrauensvoll Gott, das NO-
tige zu tun, wo das eigene theologische Denken nicht mehr weiter
kommt. Dieser bewusste Verzicht auf eine konkrete theologisch®
Aussage iiber das Amt bedeutet aber, dass auch eine bestimmtbe Ge-
betsintention, der allein die Verheissung der Erhérung gegeben ist,
unmoglich wird.

Das zeigt sich deutlich an dem, was iiber den Sinn der gege™’
seitigen Handauflegung g gesagt wird. Durch sie sollen, wie wir wisse™
die beiden spezifisch verschiedenen Amter rekonziliiert werden. P ie
Frage wird aber bewusst offengelassen, ob diese Handauflegung ein®
Ordination ist oder nicht. Man weist zur Begriindung darauf hin, dass



— 290

im Neuen Testament die Handauflegung Verschiedenes bedeuten
kann: sie kann ein (lestus der Krankenheilung, der Mitteilung des
Heiligen Geistes, der Amtseinsetzung oder der Segnung sein. Dasg ist
richtig. An keiner Stelle aber wird sie als kultische Handlung fiir eine
Zusammenlegung der damals schon bestehenden, unter sich sehr ver-
schiedenen Amter erwithnt. Diese blieben vielmehr in ihrer Verschie-
denheit bestehen und waren auch durch die Art ihrer Einsetzung
deutlich voneinander getrennt. Von da aus gesehen kann die vor-
gesehene Handauflegung gar nicht den Sinn einer Amtseinsetzung
oder Ordination haben. Sie kann unseres Erachtens nur als ein Akt
der gegenseitigen Segnung gelten, die mit einem besonderen Auftrag
verbunden ist. Wir fragen darum, ob es nicht — wenn schon die Frage
offengelassen wird, ob die Handauflegung eine Ordination sei oder
nicht — sinnvoller und dem Neuen Testament entsprechender wiire,
wenn die im Rekonziliationsgottesdienst vorgesehene Handauf-
legung ausdriicklich als ein Akt der gegenseitigen Segnung erklirt
wiirde — dhnlich wie schon von romisch-katholischer Seite vorge-
Schlagen wurde, es sollten die Bischife der orthodoxen, lutherischen
und altkatholischen Kirchen durch romisch-katholische Bischife ge-
Segnet werden und umgekehrt: zum Zeichen ihrer Nihe und ihrer
Bereitschaft zur Einheit, die jetzt noch nicht méglich ist. Auf das
Verhiltnis der Anglikaner und Methodisten angewendet, konnte eine
Solche Segnung noch wesentlich mehr bedeuten. Es wird uns nim-
lich gesagt, dass «der Rekonziliationsgottesdienst dazu geplant
Wurde, die Versohnung der Kirchen als korporative Grossen zu be-
Wirkeny. Es geht also primar um die Rekonziliation der Kirchen und
erst sekundir um die der Amter — wenn auch letztlich das eine ohne
das andere nicht moglich ist. Wenn das aber so ist, dann wiire es doch
8ewiss naheliegend, in der Handauflegung eine Segnung zu sehen,
Qurch die die beiden Kirchen sich den Auftrag und die Verpflichtung
8eben lassen, in einer ersten Phase in enger Zusammenarbeit den
Boden fiir die erst kommende volle kirchliche Gemeinschaft (full com-
Munion) vorzubereiten. In dieser ersten Phase konnten die noch be-
St.ehenden Differenzen, vor allem diejenigen iiber das Amt, in gedul-
diger theologischer Arbeit abgeklirt werden. Noch mehr: es kénnte
Qurch regelmissigen Kanzelaustausch, wie er bis jetzt schon ge-
1egentlich stattfand, durch gemeinsame Wort- und Bekenntnis-
80ttesdienste, durch allgemeine Giebetsversammlungen, durch die

freinigung des gegenseitigen Verhiltnisses zum Staat, rechtlicher
!md administrativer Fragen, die allgemeine Basis fiir die geplante



— 230 —

volle kirchliche Gemeinschaft geschaffen werden. Vor allem aber: es
konnte, wenn es zu keiner Einigung iiber das Amt kime oder eine
solche von der methodistischen Minderheit nicht gewiinscht wiirde,
in dieser ersten Phase das Nebeneinander von verschiedenen Amtern
erprobt und nach einer Ordnung gesucht werden, die dieses Neben-
einander im Sinne der oben geforderten Ergéinzung der friithchrist-
lichen Entscheidung fiir das Bischofsamt regelt. Wir wollen uns ge-
wiss nicht anmassen, unseren anglikanischen Briidern Ratschlige zu
erteilen, zumal wir die konkreten Verhiltnisse zwischen den beiden
Kirchen nur wenig kennen. Wir méchten mit diesen Bemerkungen
nur aufzuzeigen versuchen, wie wir von unseren altkatholischen Vor-
aussetzungen aus den Rekonziliationsgottesdienst glauben positi?
bewerten zu kénnen: als eine Segnung, die verbunden ist mit dem
Auftrag an beide Kirchen zu einer engeren Zusammenarbeit, deren
Ergebnis erst die volle kirchliche Gemeinschaft und spiter die Union
sein konnte.

6. Wesentliche und erfiillte Kirche

Eine nicht geringe Rolle spielen in den anglikanisch-methodisti-
schen Besprechungen noch zwei Fragen, die explizit zwar nicht er-
ortert werden, aber unverkennbar im Hintergrund der Beratunge™
stehen. Die erste Frage ist die, ob die Annahme des anglikanischen
Amtes durch die Methodisten fiir diese nicht das Eingesténdnis be-
deuten wiirde, dass ihr Amt defekt sei in dem Sinne, dass es von Go?t
bis jetzt nicht in Dienst genommen und gesegnet worden sei. D1€
zweite Frage ist die, ob nicht, wenn das Amt der Methodisten defek?
ist, auch ihre Sakramente als ungiiltig betrachtet werden miisser
Wir meinen, dass sich in diesen schwierigen und vieldiskutierten Fra”
gen eine gewisse Klirung herbeifithren liesse, wenn unterschiede?
wiirde zwischen der wesentlichen und der erfiillten Kirche.

Die wesentliche Kirche ist die, die an den apostolischen GI‘Und’
ordnungen, die ihr Wesen konstituieren, festhiilt und sich ihnen ver”
pflichtet weiss. Diese Grundordnungen sind, wie wir gesehen h&b‘?n’
fir die anglikanische und die methodistische Kirche niedergelegt e
Lambeth- Quadrilateral. Sie konkretisieren sich in der AnerkennuP
der Heiligen Schrift als oberster (Glaubensnorm, in der Annahme de.r
altkirchlichen Glaubensbekenntnisse, der Sakramente und des By
schofsamtes. Diese Ordnungen sind aber der Kirche nicht nur ge
geben, damit sie diese wie ein (fesetz befolgt und auf ihren BesitZ 8iC



= B =

festlegt. Vielmehr sind sie der Kirche aufgetragen als ihr unveriusser-
licher Sollgehalt. Die Kirche soll wesentliche Kirche sein und eben
darin zur Erfiillung kommen. Dass das geschieht, das liegt aber nicht
in ihrer Macht, das ist durch ihr treues Festhalten an den aposto-
lischen Grundordnungen noch nicht garantiert. Gott allein, sein Hei-
liger Geist, kann das wirken. Gott allein kann die der Kirche gegebe-
nen Ordnungen und das ihnen entsprechende Handeln der Kirche
beleben, wirksam machen, zur Entfaltung bringen, segnen. Erst wenn
und indem Gott das tut, wird die wesentliche Kirche zur erfiillten,
besser: zu der sich erfiillenden Kirche. Die sich erfiillende Kirche ist
die, der das Charisma des wirksamen Zeugnisdienstes in der Welt,
die Kraft der Evangelisation und Mission gegeben wird, ist die Kir-
che, der Heilige, Lehrer und Propheten erweckt werden, die durch
thre Predigt und die Sakramente, durch Werke der Barmherzigkeit
und ihren Dienst an der Welt die Hoffnung auf das kommende Reich
wachhilt. Die sich erfiillende Kirche ist vor allem die Kirche der
Liebe. Sie ist die dienende, die kiimpfende und leidende, die Gott
lobsingende Glemeinde.

Soll nun das Verhéltnis der wesentlichen zur sich erfiillenden
Kirche nither bestimmt werden, so kann in aller Kiirze gesagt werden :
Gott fordert von uns, dass wir wesentliche Kirche seien und dass wir
hach der uns gegebenen Einsicht an den Grundordnungen, wie sie in
der Kirche durch Christus und die Apostel aufgerichtet worden sind,
in Treue festhalten. Bei der heutigen Zersplitterung der einen Kirche
in viele bedeutet das, dass jede Teilkirche die Pflicht hat, das, was sie
auf ihrem besonderen Weg durch die Geschichte als fiir die Kirche
Wesentlich erkannt hat, festhilt und den anderen Kirchen gegeniiber
geltend macht. Sie darf ihr besonderes Erbe und ihre besondere ge-
Schichtliche Sendung nicht verleugnen. Sie soll zu der von ihr erkann-
ten Wahrheit stehen und sich mit den anderen Kirchen, die eine
andere, nach ihrer Meinung falsche oder unvollstindige Sicht ver-
treten, auseinandersetzen, bis eine Einigung oder doch eine Anniihe-
Mung erreicht ist. Das ist der Sinn der Okumene. Wie aber, wenn eine
Solche Einigung nicht moglich ist, wenn nach unserer begriindeten

berceugung diese oder jene Kirche nicht in allem wesentliche Kirche
i8t, sondern eine oder mehrere der Gr undordnungen vermissen lisst
Oer sie verformt hat? Wir kénnen dann wohl sagen, dass diese
irche fiir uns nicht die wesentliche Kirche darstellt, wir kinnen
ber niemals behaupten, dass diese andere Kirche deswegen, weil sie
Nach unserem Urteil nicht wesentliche Kirche ist, nicht sich erfiil-



— 232 —

lende Kirche sein kann. Gott ist und bleibt der freie Herr tiber seine
Kirche. Seine Gnade ist an die Grundordnungen, die er ihr gegeben
hat, nicht gebunden. Er verleugnet sie damit nicht. Er will, dass wir
sie befolgen. Aber er ist frei, das, was Menschen falsch oder verkehrt
machen, gutzumachen. Er kann auch das Bekenntnis (laubens-
schwacher, das nur teilweise richtig erkannte Sakrament und so auch
das defekte Amt jederzeit zum Werkzeug seines Geistes und seiner
Liebe machen. Und er tut das auch immer wieder. Wie wiiren wir
sonst alle daran, wenn Gott nicht immer wieder gutmacht, was wir
so unvollkommen verwirklichen ? Eben darum ist es uns verwehrt,
zu behaupten, dass das methodistische Amt, auch wenn wir es als
defekt betrachten miissen, von Gott nicht in Dienst genommen und
nicht gesegnet worden sei. Wir diirfen aber umgekehrt auch nicht s0
weit gehen — wozu offenbar einige Anglikaner neigen —, den Metho-
disten mit ihrem «spirituellen» Amt das Privileg einzuriumen, die ~
im Unterschied zur katholisch-institutionellen Kirche — vom Hel-
ligen Geist erfiillte Kirche schlechthin zu sein. Auch das katholische
Amt ist ohne das Wirken des Heiligen Geistes nicht denkbar. Das
Urteil dariiber, «wo der Geist weht», steht nicht uns, sondern allein
Gott zu.

Dieser Gesichtspunkt muss nun mutatis mutandis auch mass’
gebend sein fiir die Beantwortung der Frage, ob die methodistischel
Sakramente giiltig seien oder nicht. Wenn jede Kirche die Pflicht hat,
nach bestem Wissen und Gewissen wesentliche Kirche zu sein und
die ihr gegebenen Sakramente nach dem Willen Christi zu verwalten,
so hat sie mit dieser Aufgabe so viel zu tun, dass ihr kein Raum mel?l'
bleibt, iiber die Wirkung der Sakramente in anderen Kirchen, die
ganz in Gottes Gnade ruht, ein endgiiltig gemeintes Urteil zu fallen-
Die einzelnen Kirchen sind nur darnach gefragt, ob sie selbst die Sa-
kramente in Treue zum Evangelium verwalten und den Soll,g“ehﬂ"_1
ihres wesentlichen Kirche-Seins erfiillen. Wohl gilt es auch hier, di€
eigene Sicht der Sakramente, wie sie uns in unserem besondere?
Kirche-Sein gegeben ist, anderen gegeniiber mit Nachdruck gelte?
zumachen und keine voreiligen Kompromisse zu schliessen. Aber das
kann und darf nicht heissen, dass wir von vornherein den Sakrame?”
ten anderer Kirchen jede gottliche Wirkkraft absprechen.

Es diirfen, soll in diesen beiden Fragen das Richtige erkannt “’Or"
d.en, die zwei verschiedenen Dimensionen der wesentlichen und 4°
sich erfiillenden Kirche nicht miteinander vermischt werden. Es mus®
klar sein, dass es in allen Unionsgespriichen, so auch in denen zwische!



Anglikanern und Methodisten, immer «nur» um die wesentliche Kirche
geht, um die Erkenntnis und Verwirklichung dessen, was die Kirche
nach dem Willen Christi und der Apostel sein soll. Welches und wo
die sich erfiillende Kirche ist, das steht ganz in Gottes Hand. Wiirde
diese Unterscheidung iiberall konsequent durchgefiihrt, so wire vie-
len Missverstindnissen und affektgeladenen Beargwohnungen, ja
auch dem vielfach noch immer schlummernden Konfessionenhass der
Boden entzogen. Es ist eine der grossen Verheissungen, unter denen
die bisherigen anglikanisch-methodistischen Verhandlungen stehen,
dass von solchen Beargwiéhnungen nichts zu spiiren ist, sondern beid-
seitig eine grosse Bereitschaft zur gegenseitigen Anerkennung dessen
besteht, was wir die sich erfiillende Kirche nannten. Aber eben: je
grosser die Gnade fiir uns ist, erfiilllte Kirche werden zu diirfen, um
8o grosser ist auch die Verantwortung, wesentliche Kirche zu sein und
immer mehr zu werden.,

Bern. Urs Kiiry



	Zu den anglikanisch-methodistischen Unionsverhandlungen

