
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 3

Artikel: Der Konzilsband der Döllinger-Lord-Acton-Briefe

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 181 —

Der Konzilsband

der Döllinger-Lord-Acton-Briefe

Acton und die «Römischen Briefe» des Quirinus

Der vorliegende zweite Band1 des von uns im zweiten Heft 1964

dieser Zeitschrift angezeigten Werkes (S. 97-107) hat durch das

Liegenbleiben der ersten Fahnenkorrekturen in seinem Erscheinen eine

Verzögerung um 1 % Jahre erfahren. Der Herausgeber legt in seinem
Vorwort Wert darauf, für diese Verspätung seinerseits die
Verantwortung abzulehnen.

Der Band bildet, da dessen Dokumente sich allgemein mit dem

I. Vatikanischen Konzil beschäftigen, inhaltlich ein geschlossenes
Ganzes. Dr. Victor Conzemius hat in seinen sehr sorgfältig und reich
angelegten Anmerkungsteil neben einer biographischen Fülle über
konziliare Teilnehmer originale Korrespondenzen der Diplomaten
und - insbesondere englischen - Staatsmänner, welche in den Briefen
erwähnt werden, eingearbeitet. Er hat in der Zeit vor ihrem Erscheinen

die uns jetzt zugänglich gemachten Dokumente bereits benützt,
um sich in den Freiburger Geschichtsblättern (1963/64) über die
Verfasser der «Römischen Briefe vom Konzil», welche unter dem Namen
«Quirinus» wirkten, zu äussern2. Dabei glaubt er durch die Einsicht
in Actons Briefe und in die Depeschen der bayerischen und preus-
sischen Gesandtschaften 15 Quirinusbriefe Döllinger allein, ohne
Anleihen bei seinen römischen Korrespondenten, zusprechen zu können.
27 Briefe der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» führt er auf
Informationen Lord Actons an den Kompilator Döllinger, die restlichen 11

auf informatorische Berichte Louis Arcos und die Depeschen des

bayerischen Gesandten, GrafTauffkirchen, zurück. Für 15 von den 69

«Römischen Briefen» stellt er die selbständige Verfasserschaft Lord
Actons fest. Damit dürfte als Verfasser der Quirinusdokumente mit
Döllinger zusammen Acton selbst genannt werden (S.249).

1 Ignaz von Döllinger - Lord Acton. Briefwechsel. Zweiter Band 1869
bis 1870. Herausgcgobon und kommentiert von Dr. Victor Conzemius.
C.H.Beck'sche Verlagsbuchhandlung. München 1965. 466 Seiten. Zur
Illustrierung des kirchengeschichtlichen Verlaufs sind dorn Buch einige
ganzseitige Photographien, teilweise aus dem Nachlass von Professor Eugène
Michaud, beigegeben.

2 Seiten 229-256 Paulusdruckerei, Freiburg, Schweiz. Römische Briefe
vom Concil von Quirinus, Rudolf Oldenbourg, München 1870.



— 182 —

Johannes Friedrich, dessen Anteilnahme an der Abfassung der
Quirinusbriefe, trotz dessen Widerspruch, lange Zeit überwertet
wurde und nur in indirekten gelegentlichen Informationen bestand,
hat nach dem 1902 erfolgten Heimgang von Lord Acton in dieser
Zeitschrift3 hervorgehoben, dass Acton als Hauptinformant das

ausgiebigste Material zu den Augsburger Briefen beigesteuert habe. Für
wenige Wochen ersetzte ihn nach seiner Heimkehr am 10. Juni 1870

dessen Schwager Louis Arco, das Patenkind Dölhngers. Es lässt sich
indessen nicht übersehen, dass für genauere Nachweisungen der
Quellen der Quirinusbriefe der Forscher zu bedenken hat, wie oft
parallel laufende Quellen von Rom her Döllinger gleichzeitig
zukamen 4. Damit erscheint die Quellenausscheidung zuweilen weniger
gesichert zu sein. Mit Genugtuung stellt indessen Acton fest, dass

trotz der vatikanisch gebotenen Schweigepflicht eine intensive
Orientierung der Weltöffentlichkeit durch die «Allgemeine Augsburger
Zeitung» erfolge: «Die A.Z. ist eine Macht in Rom, grösser als viele
Bischöfe» (163).

Actons Briefe an Döllinger zur Konzilszeit

Die Anzahl der von Lord Acton während des Konzils an
Döllinger gesandten Briefe beträgt 125 Schreiben. Die Antworten
Dölhngers erreichen gegebenerweise - seine Reaktionen lagen ja zumeist
in den von ihm verfassten Quirinusbriefen - nur die Zahl 43. Im Vor-

3 Johannes Friedrich, Römische Briefe über das Konzil. Revue
Internationale de Théologie, Bern 1903.

4 IKZ 1916, S.185, betont Friedrich: «Meine Informationen sind
vollständig unabhängig von denen des Lord Acton, dessen Gewährsmänner
durchweg andere als die meinigen waren. Auch entlehnte weder Lord Acton
von mir, noch umgekehrt ich von ihm Material, da unser Verkehr in Rom ein
sehr beschränkter und ganz gelegentlicher war, meistens nur zu dem Zwocke,
dass der Lord mir eine Gelegenheit zur Brief- oder Paketsendung anbot, die
mich wiedor zu ihm führte.» Und in den Briefen Friedrichs an Döllinger lesen
wir im gleichen Aufsatz: «Ich schicke Ihnen wieder einmal, wie früher, meine
Notizen [d.h. Tagebuch]. Was Sie nicht interessiert, überspringen Sie. Doch
sind einige Punkte darin, die ich schon um des Herrn Kardinals [Hohenlohe]
willen geheimgehalten wissen möchte. Ich bin überhaupt in einer ganz sonderbaren

und ungemütlichen Lage wegen der Artikel der «Allg.Ztg.». Sogar der
deutsche Episkopat lässt sich's, wohl auf Zutun Kettelers, nicht nehmen,
dass ich wenigstens das Material zu den Artikeln liefere. Ich protestierte
deshalb gestern in einem Briefe an den Erzbischof Tarnoczy von Salzburg»
(S.420).



— 183 —

wort zum ersten Band5 hat der Verfasser daran erinnert, wie mühselig

das Ordnen und die Datierung von Actons Konzilsbriefen
gewesen seien. Die auf zartes, hauchdünnes Papier geschriebenen Blätter,

an manchen Stellen eingerissen oder brüchig, mussten erst
benützungsfähig gemacht werden. Vergegenwärtigen wir uns die Zeit
und die Umstände ihrer Entstehung, so lassen sieh solche Mängel
wohl verstehen. Während die Tagesstunden für Acton ausgefüllt waren

mit Beziehungspflege, erklärte der Tag und Nacht Vielbeschäftigte

z.B. am ll.Februar 1870gegenüberDöllinger:«Ichbitte,lassen
Sie es gleich corrigieren und stilisieren. Ich schrieb bis 5 Uhr heute
früh, und wurde nicht fertig» (155). In einer Begleitnotiz lesen wir
tags darauf: «Der beigeschlossene Brief, wiewohl in Eile und Hast
geschrieben (though written hastily), ist das Resultat von drei schlaflosen

Nächten (result of three sleepless nights).» Ein Teil der
Korrespondenz ging über eine Anschrift in Florenz nach München. Einiges

wurde direkt durch den Kurier der preussischen Gesandtschaft
ans Ziel befördert. Der preussische Gesandte, Graf Harry Arnim,
weilte ja fast täglich bei Acton (269). Oft drängte die Zeit gebieterisch,

wenn man vor ihrem Weggang den Kurieren die Manuskripte
noch aushändigen wollte. Einmal hat sogar der Priester-Komponist
Franz Liszt zwischen Acton und Döllinger als Verbindungsmann
gedient: «Liszt will morgen nach München und bringt meine Briefe»
(277).

Acton wollte mit seinen Briefen und den Qtfirinusaufsätzen nicht
bloss Berichterstatter sein. Es lag ihm daran, über München und
Augsburg die Minorität der Bischöfe in Rom zu beeinflussen. Nicht
von ungefähr nannte ihn Odo Russell, der Schwiegersohn des
englischen Aussenministers Clarendon, die Seele der Opposition (the soul
of the opposition). Auf allen Wegen suchte Acton vor allem den
Bischöfen nahezulegen, dass sie die Aufgabe hätten, sich mit aller Kraft
für die Unanimität dogmatischer Beschlüsse des Konzils einzusetzen
Und sich nicht auf Majoritätsentscheidungen einzulassen. Diese
Bischöfe sollten bedenken, was er am 13. Mai, unmittelbar vor Beginn
der Unfehlbarkeitsdebatte, an Döllinger schrieb :

«Aber auch für solche, welche die Lehre der Inf [allibilität] für
gänzlich falsch und ungöttlich halten, ist es viel bequemer es nicht
so roh heraus zu sagen, und den Widerstand auf Nebenwegen zu führen.

Denn der Papst (der Heilige Stuhl) hat sich förmlich und feierlich

zu dieser Ansicht bekannt, und nicht nur das, sondern er hat alles
•'¦ S.o. [.Band XXIX.



— 184 —

mögliche aufgeboten, um sie zum Dogma zu erheben, und alle, die es

verwerfen, dem Untergang zu widmen. Wer aber die Lehre für eine

verwerfliche hält, muss den Papst als einen Irrlehrer (ich meine nicht
geradezu Ketzer, kann man das Wort nicht so brauchen ansehen.

Und zwar mehr als einen gewöhnlichen, wie es bei einem Doctor pri-
vatus der Fall, sondern den allergefährlichsten und formidabelsten
Feind der reinen geoffenbarten Wahrheit und der Kirchenlehre, denn

er allein besitzt die Macht durch den Terrorismus des Gewissens,
durch Fluch und Bann, eine falsche Lehre zur Herrschaft zu bringen.

Wer also den Papst nicht für unfehlbar hält, muss dafür halten,
dass er der furchtbarste Gegner des wahren Glaubens ist ; dass nicht
der Heilige -, sondern ein anderer, der Böse Geist sein Ratgeber ist
(inspires him, oder, is his counselor) Man kann aber nicht verlangen,

dass die Bischöfe solche Urtheile aussprechen, oder zu solchen
Schlüssen oder Dilemmen Veranlassung geben. Bei ihrer engen
Solidarität mit Rom ist es ihnen kaum möglich zum Bewusstsein dieser

Dinge zu gelangen» (346).
Den ganzen Acton-Brief6, aus welchem dieses Zitat entnommen

ist, finden wir mit wenigen Auslassungen, Sprachglättungen,
Milderungen und einer «Nachschrift» als Nr. 54 unter den Quirinusbriefen
(392-403). Wir haben damit ein deutliches Beispiel vor uns für die

von Victor Conzemius der selbständigen Verfasserschaft Lord Actons
zugeschriebenen 15 Quirinusbriefe.

Die vergeblich erwartete Aufklärungsschrift

Die Konzilsbriefe lassen uns erneut Einblick in das nahe
Verhältnis gewinnen, in welchem Döllinger und Acton zueinander standen.

Der in Rom weilende Freund hat schon im Dezember 1869

seinem verehrten Meister in München erklärt: «Ich kann nicht genug
immer wiederholen, dass Sie unter keinen Bedingungen hierher kommen

sollten, wenn nicht die ganze Lage eine andere geworden ist. Sie

können unermesslichen Einfluss aus der Ferne auf das Coneil üben»

(32). Durch alle Briefe vernehmen wir, wie diese Fernwirkung zu
erreichen sei. Das Drängen auf eine Schrift Dölhngers macht sich in den

verschiedensten Sendungen des englischen Romkorrespondenten
geltend. Mit dieser sollte vor allem den Bischöfen ein Arsenal von
überzeugenden Gründen gegen die Unfehlbarkeitslehre des Papstes über-

6 S. oben Nr. 296, S. 343-350.



— 185 —

mittelt werden. Döllinger müsste demgegenüber, abwehrend, wiederholt

auf die ihm aufgebürdete Arbeitsfülle hinweisen: «Denken Sie

an meine 70 Jahre dazu. Wenn noch etwas längere Zeit gewonnen
werden kann, so will ich thun, was irgend möglich ist. Die
Hoffnung, eine Denkschrift über den Gegenstand zu Stande zu bringen,
die den Papst nicht erbittere, ist wohl vergeblich. Doch will ich Alles
vermeiden, was nutzlos reizen könnte» (35). Indessen eilten die
Wochen dahin. Vergeblich mahnte Acton: «Um diese neue Taktik zu
überwinden, braucht man nun Ihre Schrift. Sie wäre in den nächsten
zehn oder 15 Tagen sehr willkommen. Glauben Sie, die Zeit ist
gekommen, wo sie am meisten nützen kann» (104). Von München aus

erfolgte jedoch der Einwand : « Ja, wenn es ein Buch über Ägyptische
Alterthümer oder einen andern indifferenten Gegenstand wäre Der
stete Gedanke: du kommst zu spät - deine Schrift erscheint erst,
wenn Alles vorbei ist, um dir nur Anatheme zuzuziehen, deine paar
letzten Jahre zu verdüstern, und ungelesene Makulatur zu liefern -
dieser stets gegenwärtige, stets peinigende Gedanke raubt alle That-
kraft - es ist, als ob man mit Mühlesteinen an Hals und Füssen
schwimmen sollte» (245).

Aber Acton liess nicht nach. Er betonte in der Sorge um das
Zustandekommen der Schrift: «Es fehlt Ihnen in München etwas sehr

wesentliches, ein Freund, der die gewöhnlichen Empfindungen der
Katholiken hat, die Regungen des ordinären Menschen, die Sympathie

mit der halbgebildeten Menge, an dem Sie die Probe machen
können, wie Ihre Schriften den Andern vorkommen, was der erste
Eindruck seyn wird» (237). Ja, im Dienst dieser erwarteten Aufklä-
rungs- und Reformschrift galt es, grösste Opfer zu bringen: «Ich
würde sagen, lieber austreten aus der Fakultät, als jetzt versäumen
Ihre Schrift mit aller möglichen Vollendung, und mit Ihrem grossen
Namen herauszugeben. Aber, ist die Schrift, gehalten, wie ich meine,
mit der Ruhe des Tons und Vollständigkeit des Apparats, so sehe ich
keinen Grund auszutreten» (237). Erhoffte Acton noch im April das
Vollendetwerden einer « Art Dogmengeschichte der Lehre vom Papst »

(280), so war die Klage andauernd begründet : «das Ausbleiben Ihrer
Arbeit hat wirklichen Schaden bewirkt» (280).

Als von München «in Eile » während der ernsten Erkrankung von
Acton - sie währte vom 25. April bis zum 10. Mai - bei der Gräfin
Arco eine kurze Notiz eintraf: «Die ,Römischen Briefe' müssen aus
mehreren Gründen rasch gesammelt erscheinen» (338), da war wenige
Tage vorher schon Actons Einspruch erfolgt : « Durchaus beschwöre



— 186 —

ich Sie, die Briefe nicht erscheinen zu lassen, ohne dass ich auch
Gelegenheit zu Revision und Correctur habe» (328).

Wie sehr anderseits der Kummer um das Wohlergehen des Freundes

an der Seele Dölhngers nagte, bekannte dieser mit den Zeilen:
«Ich bin so beunruhigt bezüglich Ihrer Gesundheit, dass der Gedanke
daran, die Sorge um Sie, täglich mehrmals wiederkehrt, und ich Viel
darum geben würde, wenn ich wieder mich darüber beruhigen
könnte. Sie wissen ja, dass ich auf dieser Welt Niemanden habe, dem
ich mit ganzer Herzensfreundschaft und Liebe ergeben wäre, wie ich
es Ihnen bin» (243).

Bischof Joseph Georg Strossmayer

Leider ist diesem Konzilsband in Briefen weder ein Namen- noch
ein Sachverzeichnis beigegeben worden. Solche würden eine nähere

Verfolgung des Lebens und der Personen ausserhalb und innerhalb
der Konzilsaula, wie sie Acton wahrgenommen hat, bedeutend
erleichtern. Es sei hier für eine spätere Veröffentlichung der entsprechende

Wunsch geäussert.
Die Gestalt, welche dem in Rom weilenden Engländer wohl den

mächtigsten Eindruck gemacht hat, begegnete ihm in dem vielseitig
gebildeten, als «Vater des Vaterlandes» gepriesenen kroatischen
Bischof von Djakovo, Joseph Georg Strossmayer (1815-1905). Acton
schrieb über ihn an seinen Professor: «Wenn Sie einen Bischof
geschaffen und für das Concil instruiert und vorbereitet hätten, so wäre
das Resultat Strossmayer gewesen. Er ist der lebendige Janus. Ich
habe ihn heute früh mit Thränen in den Augen verlassen. Nach unserer

ersten Unterredung umarmte er mich wie seinen ältesten Freund.
Was ich im tiefsten Herzen trage über Kirche und Welt, sprach er

zu mir mit einem glühenden Feuer. Und er ist so geartet, dass er alles,

was er mir sagte, im Concil sagen wird» (59). Acton durfte einige
Wochen später bekennen: «Innerlich felsenfest ist, meineswissens,

nur Strossmayer» (76). Es wurde ihm zunehmend deutlicher: «Unsere

feste Grundlage in Rom ist Strossmayers Geist und Kraft. Das
ist jetzt so klar, seine Bedeutung ist so unermesslich, dass ich ihn fast
täglich sehe, manchmal 3 oder 4 Briefe im Tag ihm und seinem
trefflichen Hausfreund Vorsak schreibe. Zum Glück sind unsere
Wohnungen nicht weit auseinander» (89).

Am 24. Januar sprach Strossmayer mit glänzender lateinischer
Sprache 1 y2 Stunden im Konzil. Die 747 Zuhörer waren sehr beein-



— 187 —

druckt. Von den höchsten hierarchischen Stufen bis zu den untersten,
erklärte er, müsse die Reform durchgeführt werden. Den Papat,
welcher zurzeit eine rein italienische Institution sei, gelte es zu univer-

salisieren. Die höchste Gewalt der Kirche sei dort zu finden, wo der
Herr sich selbst und seiner Autorität einen Sitz vorbereitet habe, im
Gewissen und im Herzen der Völker. Die «Centralisation» ersticke
das Leben der Kirche. Der «Codex der Canonischen Gesetze» sei eine

«Babylonische Confusion» (111/112).
Am 22. März erfolgte jene von Strossmayer abgeschlossene

Debatte, welche Butler-Lang in ihrer fein abgewogenen
Konzilsgeschichte7 - allerdings sehr optimistisch! - «die einzige wirkliche
,Szene' im Konzilsverlauf» nennen. Nachdem Strossmayer zu
Anfang seiner Rede auf das Vorwort im Schema de Fide Catholica Bezug
genommen, wo dem Protestantismus die Verwerfung Christi und die
daraus folgende Ausbreitung des Pantheismus, Materialismus und
Atheismus zur Last gelegt wird, und dem gegenüber in ironischer
Weise auf die Menge protestantischer Zeugen hinwies: «die unseren
Herrn Jesus Christus lieben», wie er dann betonte, nur das könne als
katholisches Dogma den Gläubigen auferlegt werden, worüber eine
moralische Einstimmigkeit unter den Bischöfen herrsche, da ging das

erst nur in Murren wider die Beifall Spendenden sich kundtuende
Ablehnen über in einen Sturm von Protest und Entrüstung. Ein
furchtbarer Tumult brach aus. Viele Bischöfe sprangen erbost von
ihren Plätzen, drängten sich um die Tribüne, drohten, riefen ein
anathema, ein «damnamus». Wir begreifen, wenn Acton in erregter
Stimmung gleichen Tages (22./23.März 1870) nach München berichtet:
«Ich brauche Zeit, um die capitalen Ereignisse der letzten Tage im
rechten Zusammenhang darzustellen. Der äusserste Punkt ist
erreicht. Strossmayer wurde durch 400 wüthende Bischöfe unterbrochen,

bedroht, für einen Häretiker erklärt, zum Schweigen gebracht,
weil er die Majorisierung verwarf» (246). Einige Tage hernach lesen

wir seine Zeilen: «Aber genug ist geschehen, um der Welt zu zeigen,
Welcher Geist hier herrscht, welcherlei Menschen es sind, auf welche
die Unfehlbarkeit sich stützt. Dass dieses Concil die Achtung der
christlichen Welt nicht verdient, ist das Geringste. Wichtiger ist es,
dass die innere Spaltung der Katholischen Kirche mehr und mehr
geoffenbart wird» (253). Die Worte Strossmayers blieben indessen

nicht ohne Frucht tragende Nachwirkung.

' Cutburt Butler und Hugo Lang, Das vatikanische Konzil2, Verlag
Josef Kösel und Friedrich Pustet, München 1933, S.216.



— 188 —

Zu Montalemberts Gedenken

Die Nachricht vom Heimgang Montalemberts erreichte Acton
am 13.März im Kreis einer Gesellschaft bei Dupanloup, dem Bischof
von Orleans. Folgenden Tages berichtete er nach München : « Sonntag
war grosse Audienz beim Papst. Er hatto eben den Tod von Monta-
lembert erfahren und fing damit an. Ein Mann sey eben gestorben,
der früher verdient war, aber es vergessen habe, und das Schlimmste
aller Dinge, ein liberaler Katholik geworden sey. Donnerstag früh ist
Gottesdienst in Aracoeli für M[ontalembert] als Patrizier» (221).

Montalembert, der vom römischen Stadtrat am 7. November
1850 zum Patricius Romanus ernannt worden war, sollte jedoch nicht
als Liberaler gefeiert werden. So erging vom Vatikan aus ein Verbot
dieser Feier. Am Kirchentor wurde angeschlagen : «Der Gottesdienst
für Montalembert wird am 17.März nicht stattfinden» (229). Berichtete

Acton: «Die Entrüstung in ganz Rom ist so gross, dass etwas
geschehen muss» (229), so teilte er am L8.März mit: «Heute früh,
9 Uhr, liess der Papst einspannen und fuhr ganz allein zu Santa Maria
Traspontina. Er hatte sagen lassen, man soll einen Trauergottesdienst

bereiten per un nominato Carlo. Als die Bischöfe zum Concil

gingen, kamen sie an dieser Kirche vorbei, sahen, dass sie schwarz

behangen war, wussten nichts, und gingen weiter. Zwei französische
Priester kamen zufällig hinein und erzählten um 2 Uhr nachmittags,
sie hätten den Papst gesehen, der einem Seelenamt beiwohnte, konnten

aber nicht erfahren für wen. Niemand wusste etwas zuvor. Mérode
selbst erfuhr erst nachher, der Papst habe auf diese Weise seine Sünde

von gestern gutmachen wollen... Die officielle Erklärung ist nun, dass

der Papst gleich anfangs ein feierliches Amt, selbst, für Montalembert

halten wollte. Die Liberalen erfuhren es, fürchteten, dass er sich

zu viel Ehre machen würde, und beschlossen, ihm in Aracoeli
zuvorzukommen. Eine solche Demonstration habe der Papst mit Recht
verhindert, etc.» (235).

Nach der Heimkehr

Am 10. Juni machte Lord Acton seine Abschiedsbesuche, um
heimzukehren. Der Brief desselben Tages an Döllinger beginnt:
«Mein letzter Tag in Rom ist der interessanteste von allen gewesen»!
und schliesst mit den Worten: «Ich bleibe jetzt bei meinem früheren



— 189 —

Urtheil: Strossmayer, Kenrick, Darboy, Hefele sind die besten
Männer» (422).

Den 18. Juni, an welchem Kardinal Guidi, Erzbischof von
Bologna, einst dominikanischer Theologieprofessor an den Universitäten

von Rom und Wien, seine Aufsehen erregende Rede auf der Kanzel

der Konzilsaula hielt, hat unser römischer Korrespondent nicht
mehr in der Konzilsstadt erlebt. Hatte Guidi erklärt, dass der
verheissene «Beistand» ein vorübergehender göttlicher Akt, nicht eine
bleibende Qualität der päpstlichen Person sei, so fand er den

begeisterten Beifall der Minorität und das leidenschaftliche «Nein,
nein» der Infallibilisten. Der Papst selbst liess den Kardinal zu sich
kommen und machte ihm Vorhalte, dass er, ein Bischof der päpstlichen

Staaten und Kardinal, sich ihm entgegengestellt habe. Es fiel
bei der Berufung des Kardinals auf die «Zeugen der Tradition» das

ominöse Wort des Papstes: La tradizione son'Io.
Würde Acton noch über diesen Vorfall an Döllinger zu berichten

gehabt haben, so hätte er es nicht besser tun können als mit Worten,
wie sie Butler und Lang im Kapitel über die Freiheit des Konzils8
ausgesprochen haben. Wir lesen da : «Der Fall natürlich, der den
peinlichsten Eindruck machte, war der Verweis, der Kardinal Guidi
erteilt wurde (317), sicherlich ein sehr bedauerlicher Vorfall. In der
Tat muss es uns höchst bedauerlich vorkommen, wenn der Papst das

Gewicht seines Einflusses in so persönlicher Art auf die Seite der
Definition geworfen hat, wenn er in dem Streit dermassen Partei geworden

war. Besonders schade, da dies ganz unnötig war. Hätte er die
reservierte Haltung der ersten Zeit nie aufgegeben. »

Eine Woche nach dem 18. Juli 1870 sandte Acton von Tegernsee
aus die Worte an Döllinger: «Wie lässt sich jetzt die Orthodoxie des

Papstes verteidigen Er hat in feierlichster Weise eine durchaus
falsche Lehre zum Glaubensartikel gemacht. So lange er sie nur als

die wahre Ansicht aufstellte, war er in seiner Freiheit gerechtfertigt.
Sobald er aber, mit der Römischen Kirche und mit einem Concil von
550 Bischöfen, den Glauben daran zur Bedingung der Seligkeit
erklärt - das ist eine Häresie. Wir sind Ketzer, wenn er Recht hat. Er
ist es, wenn er Unrecht hat» (438).

Meggen-Luzern Otto Gilg

8 S. oben S. 395.


	Der Konzilsband der Döllinger-Lord-Acton-Briefe

