
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 3

Artikel: Die apostolische Sukzession in der Lehre und im Recht der römisch-
katholischen Kirche

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 166 —

Die apostolische Sukzession

in der Lehre und im Recht der

römisch - katholischen Kirche

Kurzreferat innerhalb der Internationalen altkatholischen Theologenwoche

(5.-10. Oktober 1964 in Woudschoten/Holland). Der Text wurde nach
Abschluss des Konzils nur unwesentlich verändert, er erhebt deshalb nicht
den Anspruch einer Auseinandersetzung mit dessen neuer Lehre.

Einleitung

Die Erwartung, Lehre und Recht der successio apostolica liessen
sich wenigstens für den Bereich der Ecclesia Romana leicht und
eindeutig feststellen, muss nach dem Urteil Yves Congars sich entgegenhalten

lassen, dass die Theologie der apostolica successio noch zu
gewinnen sei1. Auch wenn man den ehrwürdigen «Denzinger » zur Hand
nimmt oder andere Manuale wie auch besonders Michael Schmaus,

mehrbändige Dogmatik zu Rate zieht, wird man nicht viel anders
urteilen können. In den 15 Bänden des Dictionnaire de Theologie
Catholique (D.Th.C.) findet sich nicht einmal das Stichwort2! Fast
scheint es, als sei das Thema ausserhalb der Römischen Kirche breiter
behandelt worden als in ihr. Dazu kommt, dass aus sich selbst heraus
das Thema sich schwer abgrenzen lässt gegenüber der umfassenderen
Frage des Amtes im allgemeinen und des Bischofs im besonderen. Vor
allem aber ist es im gegenwärtigen Stadium der theologischen
Entwicklung in der Römisch-Katholischen Kirche, auch nach Vaticanum

II, dessen theologischer Schwerpunkt eine Neubestimmung des

Bischofsamtes bedeutet, noch nicht möglich, aus den alten und neuen

Zeugnissen zu der Frage über die zukünftige Gestalt der Lehre zu

voller Klarheit zu kommen. Die theologische Avantgarde hat deutlich

genug ihre innere Unabhängigkeit von den «Manualen» bekun-

1 Y.Congar: Presbyterat-Episcopat in «St.Egliso», 1963, p.291: «La
succession apostolique, dont la théologie reste encore, en bonne mesure, àfaire. '>

2 Vgl. jedoch D.Th.C. Bd I 1618-1631 apostolicité (J.Bainville);
1649-1660 apôtre (J.Bainville); Bd.V et. 1656-1725 évêque (F.Prat und
E.Valton).



— 167 —

det3, ja sie versucht sich an der Interpretation der gegebenen dogmatischen

Definitionen und scheinbar unabänderlichen theologischen
Lehren. Die Hinwendung zu den ältesten Grundlagen der Lehre und
vor allem zu den Texten des Neuen Testamentes ist im Konzil
proklamiert worden, und vor unseren Augen entfaltet sich in der Weite
eines kaum noch übersehbaren Feldes die sich durchkreuzende
Auseinandersetzung verschiedener Lehrtraditionen, wissenschaftlicher
Schulen und theologischer Einsichten. Zugleich beginnt der ökumenische

Dialog, gerade auch die Fragen des Amtes und der apostolischen

Sukzession in den breiteren Rahmen der Ekklesiologie
einzuziehen. Gerade hier aber müssen die neuen römisch-katholischen
Positionen auch nach Abschluss des Konzils noch klarer heraustreten.
f*as gilt in noch höherem Grade für die neuen, sich daraus etwa
ergebenden kirchenrechtlichen Konsequenzen. Es soll deshalb hier
vor allem darauf ankommen, die Voraussetzungen und Hauptelemente

der Lehre, wie sie bisher in der Kirche sich darstellte, heraus-
zuheben. Um einen festen Anhalt zu gewinnen, mag sich deshalb für
die Behandlung des Themas der Anschluss an die in Frage kommenden

Texte des Tridentinums empfehlen. Tatsächlich hat vor allem
bier die abendländisch-lateinische Kirche in solenner Form zur Frage
^es Amtes Stellung genommen, um dessen innerste Beziehung zum
8akramentalen Leben der Kirche - zumal in der Eucharistie - gegen
die Reformatoren zu verteidigen. Die Methode des kommentierenden
VErgehens hat vor allem den Vorteil, bestimmte konkrete
Formulierungen vor Augen zu stellen, die seit Jahrhunderten eine in der
Römisch-Katholischen Kirche unangefochtene Realität für sich
naben. Dazu kommt, dass auf diesem Wege zugleich auch etwas zur
Erfüllung jenes altkatholischen Programms beigetragen werden
könnte, das die Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe
v°m 24. September 1889 aufgestellt hat und das bis heute weithin
unerledigt geblieben ist: das «Examen Concilii Tridentini» hinsicht-
bch seiner Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung mit Lehre
^nd Ordnung der Alten Kirche.

Die Aussagen des Konzils, mit denen wir es zu tun haben, finden
8lch in den 4 Kapiteln und 8 Canones der 23. Sitzung vom 15. Juli 1563
als «Vera et Catholica Doctrina de Sacramento Ordinis ad condem-
^ndos errores nostri temporis, a sancta Synodo Tredentina decreta
et publicata Sessione septima» (sc. am 3. März 1547 als decretum

¦g,.
3 Vgl. Karl Rahner S.J. «Über den Episkopat» bei L.Klein «Amt der

Jltlheit», 1964, 245-311 («Phänotyp-Genotyp»-Dialektik).



— 168 —

de sacramentis beschlossen und nur in bezug auf die allgemeine
Sakramentenlehre und die Lehre von der Taufe in der 7. Sitzung
abgeschlossen)4.

I. Hauptteil

Aus der Geschichte des Konzils von Trient ist sattsam bekannt,
dass gerade um das Zustandekommen dieses Textes5 sich die
dramatischsten Auseinandersetzungen des ganzen Konzils überhaupt
abgespielt haben6. Vereinfachend kann man vom Austrag der
Spannungen zwischen konziliarer und kurialer Auffassung der successio

apostolica sprechen. Hubert Jedin und lange vor ihm Paolo Sarpi
haben die Vorgänge geschildert. «Jure Divino» und «jure humano
sive ecclesiastico» waren hier und dort die Schlagworte. Hier die feu-
dalen und in die aufstrebenden Nationalstaaten verwobenen Interessen

«regierender» Bischöfe - dort unter theologischer Führung des

Jesuiten Lainez die neu siegreich sich erhebende Idee der zentralen,
universalen und gerade dadurch «apostolischen» Papstgewalt gegenüber,

vor und über den Bischöfen In diesem Sinne ging es hier
tatsächlich um die Frage der successio apostolica, d.h. um die Frage der

Apostolizität des Amtes der Kirche : ist diese von Christus her im
einzelnen Bischof unmittelbar und damit in der ganzen Kirche durch die
Gemeinschaft der Bischöfe gegeben, oder beruht sie unmittelbar auf
dem Papst als dem Erstbevollmächtigten, wie die im I. Vaticanum
siegreiche Auffassung schon damals sagte

Wenn das Konzil schliesslich die Frage offenliess, ja sie in
gewissem Sinne umging, so ist dies durchaus nicht nur die Folge der

politischen Einflüsse, wie sie vom spanisch-habsburgischen und vom
französischen Hof her auf das Konzil einwirkten. Von nicht zu
unterschätzendem Gewicht war unter den Konzilsvätern und in ihren
Kirchen doch auch das Bewusstsein, dass in dieser Frage das Gewicht

4 Über die Behandlung der Frage im I. Vatikanum vgl. F. van der Horst,
Das Schema über die Kirche auf dem I. Vatikanischen Konzil, Paderborn
1963, 291-317; R. Aubert, Die Ekklesiologie beim Vatikankonzil, in: Das
Konzil und die Konzile, dt. Stuttgart 1962, 296-304; im IL Vatikanum.
G.Barauna (Hrg.), De Ecclesia, Die Lehre von der Kirche im IL Vatikanum,
1966, Kap. III der Konstitution, Nr. 1-9 (Beiträge von Löhrer, LocuyC'
Ratzinger, Betti, Groot, Lyonnet, Hajjar, Dejaifve); W.Küppers in IKZ 55

(1965), 69-101; 159-196.
6 Der Text der 23. Session des Tridentinums befand sich während des

Vortrages in der Hand der Zuhörer.
a Vgl. Hubert Jedin, Krisis und Wendepunkt des Trienter Konz»8

1562/63. Würzburg 1941. 305 S.



— 169 —

der Zeugnisse des kirchlichen Altertums und die Entscheidungen der
noch nicht allzufern gerückten Konzile von Konstanz und Basel ein
einseitiges Ausschlagen der Waagschalen nicht zulassen würden. So

ungenügend die Kenntnis des kirchlichen Altertums dabei sein
mochte, so wenig das Gewicht neutestamentlicher Zeugnisse für sich
genommen ausrichten konnte und so kräftig dagegen das erneuerte
Ansehen des Papstes die Geltung der Beschlüsse von Konstanz und
Basel zurückdrängte, so haben doch die neueren Arbeiten über das
Konzil gezeigt, dass in ihm durchaus das Bewusstsein von der hohen

Verantwortung des bischöflichen Amtes in der unmittelbaren
Beziehung auf die Apostel lebendig war.

Mit dem Verzicht auf eine Entscheidung in der innerkatholischen
Kontroversfrage blieb jedoch die Entfaltung der Theologie des
bischöflichen Amtes gehemmt. Die Probleme des I. und IL Vaticanums
°bcken uns aus den Lücken zwischen den Zeilen des Textes vom
15. Juli 1563 entgegen!

Es soll nun versucht werden, in einer gewissen lockeren Folge
durch Anmerkungen und Unterstreichungen den Hauptgehalt des
lextes in bezug auf die apostolische Nachfolge der Bischöfe
herauszustellen.

a) Bemerkenswert erscheint zunächst, dass die Frage nur im
Zusammenhang einer Ausführung über den Ordo als Sakrament
erscheint, trotzdem damit weit über die Sakramentenlehre hinaus-
greifende ekklesiologische, historische und kirchenrechtlichc Fragen
"Verbunden sind, wie Hierarchie und laos theou, Primat, Konzil,
Hirten-, Lehr- und Zeugenamt der Bischöfe, Apostolizität und damit vor
allem Kontinuität und Authentizität der Kirche vor dem Forum des
Neuen Testamentes. Eindeutig setzt jedoch all dem gegenüber
Kapitel I ein mit der Verbindung der Begriffe sacrificium und sacerdo-
tium. Speziell wird das «sacrificium visibile» der Eucharistie betont,
und diese Linie setzt sich durch den ganzen Abschnitt de ordine, d. h.
^ie 4 Kapitel und 8 Canones, fort: Noch in Kapitel I ist die apostolische

Nachfolge, wie sie im Priestertum als sacerdocium visibile sich
fortsetzt, beschrieben als «potestas tradita consecrandi, offerendi et
^inistrandi corpus et sanguinem ejus (sc. Christi)». Dazu kommt in
Zweiter Linie die mit der Verwaltung der Eucharistie zusammenhangende

Bussgewalt. In der Fortsetzung dieser vor allem vom Prie-
8tertum und nicht ausdrücklich vom Bischofsamt handelnden Linie
8Pricht Kapitel II «de Septem ordinibus», vom «ministerium tantum
8ancti sacerdotii» und nennt es eine «divina res». Deutlich ist dabei



— 170 —

alles auf die Stufe der Priesterweihe als die eigentliche Mitte bezogen.
Eigentümlicherweise wird die «höchste Stufe», der Episkopat, nicht
einmal erwähnt. Es ist nur von anderen 6 Stufen die Rede - Diakonat,
Subdiakonat, Amt der Akolythcn, Exorzisten, Lektoren und Ostia-
rier, «qui Sacerdotii ex officio deservirent». Bei «Denzinger» vermerkt
eine Fussnote, dass die Überschrift wie bei allen Texten des Konzils
späteren Datums sei. Tatsächlich sollte man ja 8 Stufen erwarten.
Jedenfalls kulminiert hier das Amt der successio apostolica deutlich
im zum Vollzug der Messfeier qualifizierten Priestertum und seiner

potestas consecrandi. Die genannten Stufen führen gerade nicht zum
Episkopat mit seiner potestas ordinandi, administrandi et pascendi.
Es wird ein Aufsteigen von unten beschrieben, das zur Höhe des

Messpriestertums führt, und gerade nicht ein von der Höhe des

Apostolisch-Episkopalen her sich ausgliedernder bzw. hinabsteigender
Dienst am Ganzen des Volkes Gottes. Für die Übertragung der
eucharistischen Weihegewalt wird im Text des 3. Kapitels mit allem
Nachdruck «scripturae testimonium, apostolorum traditio et patrum
unanimis consensus» in Anspruch genommen. Dieser, d.h. also der

priesterliche Ordo, ist «proprie et vere unum ex Septem sanctae
ecclesiae sacramentis» Kapitel IV nimmt ausdrücklich noch einmal
die allgemeine Vorentscheidung in der 7. Session vom 3. März 1547

canon 9 auf, in der Taufe, Firmung und Priesterweihe der character
indelibilis zugesprochen wird. Bedeutsamerweise schreiten die

Darlegungen im 4. Kapitel dann jedoch weiter zur Einbeziehung auch der
Bischöfe in die gesamte «acies ordinata hierarchiae» : «proinde
sacrosanta synodus déclarât, praeter caeteros ecclesiasticos gradus
episcopos, qui in Apostolorum locum successerunt, ad hunc hierarchi-
cum ordinem praecipue pertinere; et positos, sicut idem apostolus
ait (Act. X) a spirito sancto regere ecclesiam Dei ; eosque presbyteris
superiores esse.» Hier ist also in auffallender Weise die bisherige fast
ausschliessliche Beziehung auf den priesterlichen Vollzug der Eucharistie

verlassen. Trotz des «praecipue» wird die Bedeutung des
Bischofs und sein so deutlich ausgesprochenes positives Verhältnis zu

den Aposteln durch die eben angeführten Feststellungen weder in
seinem Charakter noch in seinem Umfang wirklich geklärt. Die 4

Kapitel des Trienter Textes enthalten kaum, was man den Umriss einer

Theologie des Bischofsamtes nennen könnte.
Fast noch prononcierter tritt die Beziehung der konziliaren

Festsetzungen auf den sacerdos des eucharistischen Opfers - im
kontroverstheologischen Jargon der Gegner auf den «Messpfaffen» - in den



— 171 —

8 Canones mit den Anathematismen hervor. Dabei besitzt nach kon-
ziliarer Tradition gerade diese Form der Aussage das höchste dogmatische

Gewicht.
Im Kanon I werden das Messpriestertum und die Möglichkeit

eines «officium tantum et nudum ministerium praedicandi evange-
lium» in schmerzlicher, ja fast peinlicher Weise kontrastiert: Der sei

im Banne, der jene Priester ablehnt, «welche nicht predigen».
Erschreckend zeigt sich hier eine Sicht, die man heute in der Römischen
Kirche durch Bibelbewegung, Wortgottesdienst und Verbindung von
Predigt und Eucharistie zu überwinden beginnt.

Auch Kanon II kennt wieder eigentlich nur jene Mitte im Sakrament

des Ordo, zu der man durch höhere und niedere Stufen gelangt.
Wollte man das Bild der Stufen pressen, so könnte man sagen, man
steige durch die verschiedenen Grade zum sacerdotium hinauf, während

der Bischof von der höchsten Stufe zu dieser Hauptstufe
hinuntersteigt. Offensichtlich ist hier etwas nicht wirklich klar. Auch
die Kanones III-V halten sich weiter im Rahmen der Beziehung auf
das Sakrament der Priesterweihe. Erst Kanon VI und VII und dann
in seiner Weise auch VIII nehmen auf die besondere Stellung und
Würde des Bischofs Bezug: Kanon VI enthält die bekannte
Kompromissformel von der «Hierarchia divina ordinatione instituta»
statt «Christi ordinatione», wodurch die Entscheidung über die
mittelbare oder unmittelbare Übertragung der Jurisdiktion zu umgehen
versucht wurde, nachdem es in dieser Frage, seit Thomas von Aquino
zu keiner eindeutigen Lehre gekommen war, offengehalten blieb.
Unbestritten war schon vor dem Trienter Konzil und blieb auch durch das
Konzil das göttliche Recht der eigentlichen Weihegewalt selbst. Zwar
hatte Lainez auch hier die extreme These der mittelbaren
Weihegewalt, vermittelt durch Petrus und seine Nachfolger vertreten,
war jedoch darin vom Konzil zurückgewiesen worden. Es scheint
noch eine Frage, wieviel die Entscheidung des neuesten Konzils an
diesen Festlegungen der 23. Session von Trient geändert hat7.

Kanon VII stellt die Überordnung der Bischöfe über die Priester
durch die den Bischöfen gegebene potestas confirmandi et ordinandi
heraus, ohne jedoch den vor allem strittigen Bereich der Jurisdiktion
zu erwähnen, oder den im Kapitel IV immerhin vorhandenen Bezug
auf die Gabe des Heiligen Geistes zur Regierung der Kirche
aufzunehmen. Zugleich enthält dieser Kanon VII die so überaus wichtige

7 Vgl. bes. De Ekklèsia a.a.O. II 166-188: J.Léeuyer «Das dreifache
Amt des Bischofs».



— 172 —

Unterscheidung von Rechtmässigkeit und Erlaubtsein (rite und
legitime) im Bereich des Sakramentalen. Dieser seit dem Donatisten-
streit, also seit damals schon 1000 Jahren, in der abendländischen
Kirche im Unterschied zur morgenländischen rezipierten und sowohl

sakramentstheologisch wie kirchenrechtlich stark ausgebauten Lehre
werden hier alle «verbi et sacramenti ministri» in bezug auf die
successio apostolica unterstellt. Das heisst also, es kann eine sakramental

gültige, aber kirchlich unerlaubte Realität des Amtes geben. Hier
begegnen wir dem Gedanken, der im Westen auch ausserhalb der
römisch-katholischen Kirche Bedeutung und weitere Entwicklung
gefunden hat, während er der genuinen ostkirchlichen Theologie bis
heute im Grunde fremd geblieben ist : «s. q. d., eos qui nec ab ecclesiastica

et canonistica potestate rite ordinati nec missi sunt, secl aliundi
veniant legitimos esse verbi et sacramenti ministros: a.s.» Hier ist
im Grunde die ganze Rechtsordnung auch für die Beurteilung der

ostkirchlichen, altkatholischen, anglikanischen, schwedischen und

sonstigen Weihen und deren Verhältnis zur successio apostolica
umrissen8. Auch hier bleibt es aber eine offene Frage, ob sich an dieser

Grundlage und diesem Rahmen durch das gegenwärtige Konzil ausser
in den Betonungen etwas Wesentliches und geistlich Bedeutsames
ändern wird. Zweifellos bieten die Begriffe rite ordinati, missi, aliundi
venire, legitimus minister verbi et sacramenti, jeweils für sich genommen,

eine Fülle von Ansatzpunkten für den sich anbahnenden
ökumenischen Dialog.

Kanon VIII lässt kurz das Verhältnis der Bischöfe zum Summus
Romanus Pontifex anklingen. Dabei wird jedoch die negative
Aussageform des Anathematismus angewendet: «s.q.d., episcopos, qui
auctoritate R.P. assumentur, non esse legitimos et veros episcopos,
secl figmentum humanum, a.s.» Durch diese negative Aussage wäre
immerhin solchen Bischöfen, die «durch die Autorität des R. P. nicht

angenommen wären», die aber selbst ihrerseits ihr Amt nicht als

«figmentum humanum», sondern als sakramentale Gnadengabe in

der apostolischen Nachfolge ansähen, ein gewisser Raum gelassen-
Jedenfalls gilt dies für die Ostkirche, die für das Tridentinum noch

einfach als schismatisch und noch nicht, wie nach voller Konsequenz
des I.Vaticanums, als häretisch gelten durfte. Dieser «Raum» ist
durch Vaticanum II in erweiterter Form bestätigt, rechtlich aber

nicht geklärt worden.

8 Vgl. für Vat.II die nota explicativa zur Constitutio de ecclesia und
das 3. Kapitel von de oecumenismo.



— 173 —

Das ist alles, was von der 23. Session in Trient zum Bischofsamt
und seiner successio apostolica gesagt ist. Die 18 Kapitel des in der

gleichen 23. Session verabschiedeten decretum de reformatione bringen

keine neuen Gesichtspunkte. Sie unterstreichen nur das Faktum,
dass die Abwesenheit der Bischöfe von ihren Diözesen ein höchst
folgenschweres Übel sei. Sie begründen jedoch die Residenzpflicht nicht
aus dem Wesen der successio apostolica ihres Amtes, verweisen
vielmehr nur auf den allgemeinen Nutzen für die Seelsorge.

II. Hauptteil

Was aber ist nun zu sagen zu dieser so auffallenden Konzentration

der Aussagen auf das Sakrament der Priesterweihe Was ist zu

sagen zu den im Kompromiss verdeckten innerkatholischen Kontroversen,

was schliesslich zum nur gerade noch angedeuteten Verhältnis

zur auctoritas Romani Pontificis Man würde jedenfalls weder das

Tridentinum noch die heutige theologische Bemühung um die

«Aufwertung des Bischofsamtes» verstehen, wenn man nicht über den
vorliegenden Text hinaus nach den Zusammenhängen fragen würde, die
hinter ihm stehen und seine besondere Gestalt bedingen.

Vor allem ist eins festzustellen : das auffallende Vorherrschen der
Beziehung auf das priesterliche Amt, das Bischöfe und Presbyter im
wesentlichen gemeinsam haben und zu dem die anderen sieben Weihestufen

«hinführen», auf das sie hingeordnet sind, ist kein Zufall. Kein
Zufall ist auch die Behandlung der ganzen Frage im Schema der
Sakramentenlehre statt im Rahmen einer Lehre von der Kirche.
Dahinter steht, abgesehen von der Bestreitung der reformatorischen
Thesen, die ganze Geschichte einer doppelten Verformung des

altkirchlichen Bischofsamtes in der Geschichte der lateinischen Kirche.
Wenn hier so ungeschützt der Begriff der «Verformung», der Mutation,

eingeführt wird, so soll damit nicht behauptet werden, dass der

Ausgangspunkt im altkirchlichen Amt nicht in vieler Hinsicht noch
eine ungeklärte und umstrittene Grösse ist, so eindrucksvoll die
Gestalt des altkirchlichen Bischofs uns auch in den grossen Persönlichkeiten

des Epikcopates der Alten Kirche, angefangen von Ignatius
von Antiochien bis zu Cyprian von Karthago und vielen anderen
gleicher Prägung vor Augen stehen mag. Das Ungeklärte und Kontroverse

bezieht sich auf die Begründung dieser Ausprägung auf das

Neue Testament und die eigentlichen Anfänge der Kirche. Vielleicht



— 174 —

darf jedoch vorausgesetzt werden, dass im altkatholischen Konsensus
der Kern des von Dom Gregory Dix, Father Hebert und Bischof
Kenneth Kirk entwickelten Gedankens eines «essentiellen Amtes» im
Unterschied zum « abhängigen Amt » für das Verständnis der successio

apostolica annehmbar ist. Dabei kann offenbleiben, zu welchen
Ergebnissen historischer Einzelzuordnung die Exegese der
neutestamentlichen und urchristlichen Amtsbezeichnungen führen könnte.
Es darf weiter vorausgesetzt werden, dass der altkirchliche Bischof
im Sinne dieses wesentlichen Amtes als Nachfolger der Apostel,
verstanden mit dem vollen Umfang seiner Wirksamkeit, sozusagen von
oben her nach göttlichem Recht einer bestimmten Kirche zugeordnet
ist, aus der er zugleich nach menschlichem Recht von unten her
erwächst. Gerade auf diese letzte Seite, auf diese gegenseitige
Durchdringung des göttlichen und des menschlichen Rechtes, hat in seinen

umfangreichen Untersuchungen Prof. Konydaris von der orthodoxen
theologischen Fakultät in Athen hingewiesen. Er macht darauf
aufmerksam, dass in der Alten Kirche nicht so sehr die Bezeichnung
durch einen bestimmten Titel auf das Amt hinweise als die typische
Verbindung einer Stadt mit einem persönlichen Namen («ho ton
Athenaion Chrysostomos»). Der altkirchliche Bischof geht normalerweise

aus der Kirche hervor, die ihn zum höchsten Amt erhebt, für
das er die Anerkennung der anderen, besonders der benachbarten
Kirchen durch deren Bischöfe erhält. In diesem Zusammenhang
gesehen ist die Cheirotonie nicht so sehr Vermittlung einer besonderen
der Person des Bischofs inhärierenden sakramentalen Gnade als die

Besiegelung der Verbindung des Bischofs mit der Kirche durch den

Heiligen Geist. Deshalb erklären auch verschiedene altkirchliche
Kanones gerade dieses Band für unauflöslich, während mit der Alten
Kirche noch die heutige Ostkirche dem von seiner Kirche gelösten
Bischof keine weitere besondere Vollmacht mehr zuzuerkennen
vermögen. Gerade an diese Bindung des Bischofs an «seine» Kirche, die,
wie schon gesagt, den ganzen Umfang seines Amtes umfasst, knüpft
das konziliare Leben der Alten Kirche an. Ja es lebt recht eigentlich
hiervon. Und diese Bindung lebt auch weiter in den heutigen alten
orientalischen Kirchen wie in der ostkirchlichen Orthodoxie. Nicht
weniger aber bildete es auch den Ausgangspunkt für die Entwicklung
im Westen. Die Mutation, die hier erfolgte, und deren Ergebnis gerade
auch das Tridentinum erkennen lässt, erfolgte auf zwei Linien. Diese

gehören in mancher Hinsicht zu sehr verschiedenen Bereichen der

Kirche, verhalten sich jedoch zueinander sozusagen wie zwei kom-



— 175 —

munizierende Röhren und konvergieren in der tridentinischen
Situation.

Die erste Linie stellt sich dar in der Aufspaltung des einen
bischöflichen Amtes in "die inneren sakramentalen Vollmachten und die
äusseren Aufgaben. Die zweite Linie stellt sich dar als die Absorption
der genuinen apostolischen Vollmacht aller Bischofssitze durch die
römische Kathedra als die sedes apostolica schlechthin.

Für diese letztere Linie mag als Kennzeichnung genügen, was
J.Bainville im D.Th.C, Bandi, 1622, unter dem Stichwort « Apostoliche

» schreibt : «Quoique devenu un des termes officiels par lesquels
on désignait l'église universelle, le mot apostolique continue de
s'employer en parlant des églises particulières, comme Substantiv, au
sens d'evêque ; comme adjectif au sens episcopal. Toute Cathédrale

pouvait s'appeller ecclesia apostolica, tout siège episcopal apostolica
sedes, tout évêque Apostolicus. L'idée était toujours la même, celle
de succession apostolique, de continuité avec les apôtres par les

évêques leurs successeurs. Cependant il y eu toujours une tendence
à restreindre le mot soit au pape, soit aux églises fondées immédiatement

par les apôtres et tout le monde sait que durant le moyen âge

ce fut ainsi que l'on désigna ordinairement le pape.» Ja man darf
sagen, dass auch heute noch in diesem eminenten Sinn der Begriff der

Apostolica Sedis für die Römische Kirche in Kraft steht. So gewiss
daneben die komplexe und sehr differenzierte Fülle des apostolischen
Kerygmas für die Reinheit und Wahrheit des geistlichen Lebens der
Kirche anerkannt bleiben mag, so ist doch für den Gedanken der

apostolischen Amtsnachfolge die Unerlässlichkeit der Bindung an
Rom durch das I. Vaticanum zum dogmatisch gefestigten Kernpunkt
erhoben. Es ist dabei sehr auffallend, wie hier das altkirchliche
Moment der Bindung des Bischofs an eine lokale Kirche festgehalten und
zur höchsten Steigerung gebracht wird, während doch die neutesta-
mentliche, dafür herangezogene Grundlage in Matthäus 16, 18 an sich

gerade damit nichts zu tun hat. So sehr ist dies der Fall, dass das

eigentlich Besondere der Stellung des Bischofs von Rom, die apostolische

Nachfolge im fundamentalen und universalen Petrusamt,
sozusagen unabhängig von der bischöflichen Weihe sich fortsetzend
gesehen wird : Der Papst ist Papst durch die Nachfolge auf dem Stuhle
Petri und nicht eigentlich durch die Kraft der sakramental übertragenen

bischöflichen Gewalt. Der zu grosser Feierlichkeit ausgestaltete
Akt der Papstweihe ist niemals als Sakrament verstanden worden.
Noch weniger der Akt der Krönung. Vielleicht lebt an dieser Stelle



— 176 —

in geschichtlicher Verformung und zugleich urrömischer Konservati
vität etwas von jener ältesten Gestalt des bischöflichen Amtes in

seiner Bindung an die lokale Kirche wie Konydaris in seinen

Untersuchungen sie herauszustellen sucht. Wenn nun aber die so gefasste
apostolische Autorität beginnt, sich auf die universale Kirche und
damit die Gesamtheit der Mitbischöfe zu erstrecken, muss sie in der

Fortsetzung dieser Linie deren Bindung an ihre eigenen, örtlich
begrenzten Kirchen tangieren. Dieser Prozess durchzieht die ganze
westliche Kirche. Es ist aber wichtig zu sehen, in welcher Weise er
sich mit der ersten von uns genannten Linie einer Mutation des

altkirchlichen Bischofsamtes berührt und verbindet. Diese erste Linie
ist besonders durch die Aufnahme, die sie bei Thomas von Aquino
gefunden hat, bedeutsam geworden9. Thomas unterscheidet beim
Bischof deutlich zwischen Weihegewalt (potestas consecrandi,
ordinandi et confirmandi) und Jurisdiktion. Dabei sieht er das Wesentliche

der Weihegewalt in ihrem Verhältnis zum eucharistischen Opfer
und in der Gewalt über die geheimnisvolle Wirklichkeit des wahren
Leibes und Blutes Christi im Altarssakrament. Diesem Opfer und
dieser Wirklichkeit gegenüber besteht nun aber zwischen Priester
und Bischofkein wesentlicher Unterschied. Die Gemeinsamkeit fasst
sich gerade in dem Begriff des «sacerdos» überzeugend zusammen,
den wir als zentralen Begriff in den Feststellungen des Tridentinums
angetroffen haben. Den Rest bischöflich-sakramentaler Vollmachten,
in denen selbstverständlich auch Thomas den Bischof als den
Höhergestellten vom einfachen Priester unterschieden sieht, nennt Thomas
«extensio sacerdotii» und sieht deshalb auch die Bischofsweihe eher

analog der nichtsakramentalen Papstweihe oder auch der Könige als

in Verbindung mit dem Sakrament des priesterlichen Ordo10. Die

0 Die grundlegenden Gedanken finden sich schon bei Hieronymus und
auch bei Ambrosiaster im Streit mit den Diakonen ; vgl. J. Lécuyer, Le Sacerdoce

dans le mystère du christ, Paris 1957, bes. 339-410.
10 Vgl. jedoch K.Rahner, I.e. p.291, Anm. 11: Papstweihe als Stufe des

Weihosakramontes. Über dio nuancierte Stellung von Thomas selbst s.
Lécuyer, a.a.O., 375-386 (380). Der Bischof ist in seiner «gratia episcopalis»
(S.Th. 2/2 q 184 a. 5) «königsgleich» und hat diesen Rang als «charaktor
indelebilis » erhalten. « Principalem aeeipit curam et quasi regalem» Dieser is*
in Beziehung auf das Corpus Mysticum als «Kirche» ein «besonderer ordo».

Hier tritt die alte Einheit des Leibos Christi als èxxXnaia und Sakrament
in eine Diastase.
Jedoch braucht Thomas nicht das Wort « Sakrament » für den ordo episcopale
Für die Quollen.der Lehre siehe auch J.Lccuyer, «Los étapes de l'enseignement

thomiste sur l'Episcopat». Revue Thomiste 1957.



— 177 —

eigentlich Jurisdiktionellen Vollmachten sieht Thomas aus der einen
fundamentalen päpstlichen Vollmacht zur Leitung der Kirche
entspringen. Dem Papst ist diese Leitung der gesamten Kirche juri
divino immediate übergeben, die Bischöfe üben sie, zum mindesten
legitimerweise, erst dann aus, wenn sie vom Papst an eine Diözese der
Kirche gewiesen sind. Für Thomas erhebt sich deshalb die Frage, ob
ihre Jurisdiktion nicht als eine mittelbare zu bezeichnen sei. An dieser

Stelle wurde in Trient im Kapitel IV und Kanon VI der schon
erwähnte Kompromiss nötig, weil diese Lehre nicht Gemeingut der
Kirche war. So sprach man im Kapitel IV von der allgemeinen
Aufgabe des Hirtenamtes und im Kanon VI von einer Hierarchie «kraft
göttlicher Anordnung» und nicht von einem Bischofsamt «kraft der
Einsetzung durch Christus».

Es ist leicht einzusehen, wie die beiden an sich zunächst getrennten

Linien in ihrem Zusammentreffen sich gegenseitig vorantreiben
mussten : Der nicht sakramental, sondern geschichtlich begründete
und lokal gebundene Primat mit seiner Tendenz zur Durchdringung
der ganzen Kirche und die theologische Unterscheidung zwischen
dem priesterlich-sakramentalen Kern des kirchlichen Amtes und den

allgemeinen Hirtenaufgaben. Dabei müsste die oft erschreckende

Verstrickung des Standes der Bischöfe in die staatlichen Belange und
in die allgemeine Verweltlichung der Kirche nur zu sehr dazu
mitwirken, um den Gedanken der Beschränkung der apostolischen
Qualifizierung der Bischöfe auf das eucharistische Mysterium und die
diesem dienenden Funktionen zu empfehlen. Zugleich konnte es höchst

notwendig erscheinen, die Aufrechterhaltung der apostolica successio

im allgemeinen Sinn der unverrückbaren und unfehlbaren Autorität
einer allen Bischöfen übergeordneten Apostolica et Sancta Sedes

zuzuerkennen. Wie viel besser als bei den «Reichsfürsten» oder
«Grandseigneurs» und «Hofbischöfen» schienen in der Hand des

Nachfolgers Petri in der Gemeinde der Apostelfürsten Petrus und
Paulus jene Kontinuität und Heiligkeit der Kirche bewahrt, die allein
den Worten successio apostolica und apostolicitas ecclesiae Sinn zu
geben vermögen. Das I. Vaticanum brachte die äusserste Verstärkung
der Autorität der Sancta Sedes als Garantie der Apostolizität der
Kirche, auch wenn selbst dieses Konzil den extremen Gedanken eines

Lainez nicht wieder aufnahm. Die tridentinische «Spaltung des

bischöflichen Amtes» wurde beibehalten. Der Rückgewinnung des

altkirchlichen Verständnisses der Apostolizität blieb dadurch der Weg
versperrt. Dies bleibt negativ festzustellen, auch wenn man mit



— 178 —

Ratzinger heute gerne die providentielle Polarität des Petrusamtes
und des göttlichen Rechtes der Bischöfe betonen möchte. Inzwischen
ist nun aber in der gewandelten Situation der Kirche in der Welt und
nicht zuletzt auch im Bereich der Missionskirchen ein neuer Typus
des Bischofs herangewachsen. Er hat im iL Vaticanum um seine

theologische Wertung und sein kirchliches Recht gerungen und dessen

Ergebnisse wesentlich mitgeprägt. Dennoch ist das Ergebnis nicht
eindeutig klar. Auf der einen Seite hat sich unter ständiger Betonung
der Unantastbarkeit der früheren Entscheidungen und zumal des

I.Vatikanums eine Art freiwilliger Rückübertragung von Vollmachten

im Bereich der Hirtengewalt vom Papst auf die Bischöfe

vollzogen oder angebahnt, die weit über das bestehende kirchliche Recht
hinausgeht, andererseits aber hat sich auch die Linie der Aufspaltung
und Entwurzelung des bischöflichen Amtes im IL Vatikanum noch

fortgesetzt. Der Bischof wird nun fast uneingeschränkt im vollen
Sinne als Bischof kraft seiner Weihe in Verbindung mit seiner
grundsätzlichen Bindung an den Papst gesehen. Die «örtliche» Kirche tritt
dabei noch stärker zurück. Alle Empfänger der Bischofsweihe sind

gleichberechtigte Mitglieder des Konzils und der überwiegenden oder
doch starken Tendenz nach auch der Bischofskonferenzen. Die
Debatte über die Zurruhesetzung der Bischöfe zeigte symptomatisch die

gleiche Lockerung der alten Bindung an die Diözese. Selbst die in
vieler Hinsicht so positive Planung einer Art kirchlichen Senates

herausgehobener Bischöfe mit dem Papst könnte in der gleichen Richtung

sich auswirken11.

In altkatholischer Sicht erhebt sich all diesen noch unabgeklärten

Ansätzen und Möglichkeiten gegenüber die dringende Frage, ob

so, d.h. vor allem ohne eine wirklich erneuerte Theologie des bischöflichen

Amtes, Bild und Stellung des Bischofs im altkirchlichen Sinn
wirklich erneuert werden können. Eine nur zeitgemässe Perfektionierung

der Ordnung einer letzten Endes doch zentralisierten
Universalkirche unter Berücksichtigung föderalistischer Elemente könnte
den Weg dazu jedenfalls nicht bahnen. Mit der Ostkirche sieht das

altkatholische Urteil vor allem die Wurzel oder doch eine der
folgenschwersten Wurzeln der Kirchentrennung im Verlust bzw. den

schwerwiegenden Mutationen des für die kirchliche Einheit entscheidenden

Amtes in seiner ursprünglichen und wesentlichen Gestalt.
Mit der Ostkirche blickt die Altkatholische Kirche auf das

Bischofsamt in seiner umfassenden Bedeutung für alle Bereiche des

11 Vgl. K.Rahner, I.e. p.306 ff.



— 179 —

kirchlichen Auftrages: Lehre, Liturgie, Rechtsordnung, konziliares
Leben, Diakonie und missionarisches Zeugnis. Gerade darum aber
auch sieht sie den Bischof von der Kirche her und von der in dieser
bewahrten «Apostolischen Überlieferung».

Deshalb aber erscheint es auch als höchst verheissungsvoll, dass

heute wie in anderen Kirchen, so auch in der Römisch-Katholischen,
von der Ekklesiologie her sich Ansätze zur Überwindung der
folgenschweren Zweiteilung zwischen dem sakramentalen Herrenleib und
der Kirche in der ganzen Fülle ihrer Wirklichkeit als Mysterium des

Herrenleibes zeigen Damit bahnt sich die Möglichkeit an, das
Verständnis der apostolischen Sukzession ebenfalls aus der Teilung und
Aufspaltung in die ursprüngliche Einheit zurückzuholen. In diesem
Sinn sind die Worte von Abt Laurentius Klein O. S.B. in dem von
ihm herausgegebenen Sammelband «Amt der Einheit» voll zu
bejahen, wenn er die Überwindung der Trennung von.Jurisdiktion und
Weihogewalt in den Funktionen des Bischofs und ein «Zusammenrücken

beider als Dienst am Worte Gottes» fordert: «Die Bezeugung
und Verkündigung des Evangeliums ist nicht nur Ausübung des

Lehramtes (und damit auch des Hirtenamtes), sondern immer
zugleich auch des Priesteramtes. Lehramt (Hirtenamt) und Priesteramt,

Jurisdiktionsgewalt und Weihegewalt müssen wieder mehr in
ihrer Einheit gesehen werden. Hält man sie in Lehre und Praxis zu
weit auseinander, so droht die Gefahr der Zerstückelung des
geistlichen Amtes12.»

Wir brechen hier ab - doch welcher Abstand zeigt sich uns hier
vom «nichtpredigenden Messpriester» tridentinischer Sicht als der
höchsten Erfüllung apostolischer Nachfolge in seiner fast nur radialen

Beziehung zur alles beherrschenden Apostolica Sedes Deshalb
kann das letzte Wort auch nicht kritisches Aufweisen der
unverkennbaren Mutation, sondern der Hinweis auf das gegenwärtige
Wehen jenes Geistes Geist sein, ohne dessen Herabkommen am Tage
der Pfingsten jede Rede von einer successio apostolica zu aller
Zeit gegenstandslos bleiben müsste

Bonn Werner Küppers

11 Von hierher wären gewisse Erwägungen über Sinn und Grenze des
GV-Amtes in einer altkatholischen Kirche möglich.



— 180 —

Literatur:

1. Concilium Tridentinum Canones et Decreta.
2. H.Denzinger/A. Schönmetzer, Enchiridion symbolorum et defini-

tionum, Herder/Frbg.
3. Dictionnaire de Théologie Catholique, tome I, 1618-1631 (apostoli-

cité, J.Bainville), 1649-1660 (apôtre, J.Bainville); tomo V, 1656-1725
(évêque, F. Prat, E.Valton).

4. P.Hinschius, Kath. Kirchenrecht, Bd.I und II, 1869 ff.
5. Fr.X.Werny, S.J. Jus decretalium, Romae 1906, tome II, 758 u.a.
6. Abt Laurentius Klein, O. S.B. Das Amt der Einheit, Stuttgart 1964.
7. Yves Congar, Sainte Eglise, Paris 1963 (spez. Presbyterat et Episcopat,

275-302).
8. Hubert Jedin, Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils 1562/63,

Würzburg 1941.
9. Der Papst und die Römische Kurie (Wahl, Ordination und Krönung

des Papstes), G.H.Ebers, Paderborn 1916, Quellensammlung zur kirchlichen
Rechtsgeschichte III.

10. M. Schmaus, Katholische Dogmatik, Bd. IV, Lehre von den
Sakramenten, München 1957 (speziell: Kap.VI, Die Priesterweihe, §§ 278-284,
S. 635-673).

11. H.v. Campenhausen, Kirchl. Amt und geistliche Vollmacht, Tübingen

1953.
12. K.Kirk, The Apostolic Ministry, London 1946.
13. Folix L.Cirlot, Apostolic Succession - is it true Nashotah-House,

o. J.,o.O. (ca. 1950), 659 S.,printed by «Tho Cloister Press ».Kentucky, Louisville.

14. Arnold Ehrhardt, The Apostolic Succession, London 1953.
15. Jacobi Lainez, S.J. Disputationos Tridentinae ed H.Grisar, S.J-

Regensburg 1884, tome I, disputatio de origine jurisdictionis episcoporum et
de Romani Pontificis primatu, 512 S.

16. Yves Congar (Hrg.), Das Bischofsamt und die Weltkirche, Stuttgart
1964 (Üb.), Schwabenverlag, 864 S.

17. Gustave Thils, L'Infaillibilité de l'Eglise dans la Constitution «Pastor
aeternus» du Ier Concile du Vatican dans: Collection Irenikon, Ed. do chèvetogne

1962: L'Infaillibilité de l'Eglise, p. 147-182.
18. Ibidem: B.D.Duproy, O.P., Le magistère de l'Eglise, p.53-98.
19. De Ekklèsia, Boiträge zur Konstitution «Über die Kirche» des

Vatikanischen Konzils, hrg. v. G.Baraüna, Herder-Knecht, Freiburg/Frankfurt
1966, bes. Bd.2/III, «Die hierarchische Struktur der Kirche», 9-268.

20. Joseph Lécuyer: Le sacerdoce dans le Mystère du Christ, Paris 1957.


	Die apostolische Sukzession in der Lehre und im Recht der römisch-katholischen Kirche

