Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 3

Artikel: Die apostolische Sukzession in der Lehre und im Recht der romisch-
katholischen Kirche

Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 166 —

Die apostolische Sukzession
in der Lehre und im Recht der

romisch - katholischen Kirche

Kurzreferat innerhalb der Internationalen altkatholischen Theologen-
woche (5.—-10.0ktober 1964 in Woudschoten/Holland). Der Text wurde nach
Abschluss des Konzils nur unwesentlich verindert, er erhebt deshalb nicht
den Anspruch einer Auseinandersetzung mit dessen neuer Lehre.

Einleitung

Die Erwartung, Lehre und Recht der successio apostolica liessen
sich wenigstens fiir den Bereich der Ecclesia Romana leicht und ein-
deutig feststellen, muss nach dem Urteil Yves Congars sich entgegen-
halten lassen, dass die Theologie der apostolica successio noch zu ge-
winnen seil. Auch wenn man den ehrwiirdigen « Denzinger» zur Hand
nimmt oder andere Manuale wie auch besonders Michael Schmaus,
mehrbéndige Dogmatik zu Rate zieht, wird man nicht viel anders
urteilen konnen. In den 15 Bénden des Dictionnaire de Théologie
Catholique (D.Th.C.) findet sich nicht einmal das Stichwort 2! Fast
scheint es, als sei das Thema ausserhalb der Romischen Kirche breiter
behandelt worden als in ihr. Dazu kommt, dass aus sich selbst heraus
das Thema sich schwer abgrenzen lisst gegeniiber der umfassenderen
Frage des Amtes im allgemeinen und des Bischofs im besonderen. Vor
allem aber ist es im gegenwirtigen Stadium der theologischen Ent-
wicklung in der Romisch-Katholischen Kirche, auch nach Vatica-
num II, dessen theologischer Schwerpunkt eine Neubestimmung des
Bischofsamtes bedeutet, noch nicht moglich, aus den alten und neuen
Zeugnissen zu der Frage iiber die zukiinftige Gestalt der Lehre zu
voller Klarheit zu kommen. Die theologische Avantgarde hat deut-
lich genug ihre innere Unabhéngigkeit von den «Manualen» bekun-

LY. Congar: Presbyterat-Episcopat in «St. iglise», 1963, p.291: «La
succession apostolique, dont la théologie reste encore, en bonne mesure, a faire.”

?Vgl. jedoch D.Th.C. Bd I 1618-1631 apostolicité (J.Bainville);
1649-1660 apdtre (J.Bainville); Bd.V ct. 1656-1725 evéque (F.Prat und
E. Valton).



— 167 —

det3, ja sie versucht sich an der Interpretation der gegebenen dogma-
tischen Definitionen und scheinbar unabinderlichen theologischen
Lehren. Die Hinwendung zu den #ltesten Grundlagen der Lehre und
vor allem zu den Texten des Neuen Testamentes ist im Konzil pro-
klamiert worden, und vor unseren Augen entfaltet sich in der Weite
eines kaum noch iibersehbaren Feldes die sich durchkreuzende Aus-
eiIla:ndersetzung verschiedener Lehrtraditionen, wissenschaftlicher
Schulen und theologischer Einsichten. Zugleich beginnt der 6kume-
hische Dialog, gerade auch die Fragen des Amtes und der aposto-
lischen Sukzession in den breiteren Rahmen der Ekklesiologie einzu-
beziehen. Geerade hier aber miissen die neuen romiseh-katholischen
Positionen auch nach Abschluss des Konzils noch klarer heraustreten.
Das gilt in noch héherem Grade fiir die neuen, sich daraus etwa er-
gebenden kirchenrechtlichen Konsequenzen. Es soll deshalb hier
Vor allem darauf ankommen, die Voraussetzungen und Hauptele-
lente der Lehre, wie sie bisher in der Kirche sich darstellte, heraus-
Zuheben. Um einen festen Anhalt zu gewinnen, mag sich deshalb fiir
die Behandlung des Themas der Anschluss an die in Frage kommen-
den Texte des Tridentinums empfehlen. Tatsichlich hat vor allem
hier die abendlindisch-lateinische Kirche in solenner Form zur Frage
des Amtes Stellung genommen, um dessen innerste Beziehung zum
Sakramentalen Leben der Kirche — zumal in der Eucharistie — gegen
die Reformatoren zu verteidigen. Die Methode des kommentierenden
VOl‘gehens hat vor allem den Vorteil, bestimmte konkrete Formu-
lierllngen vor Augen zu stellen, die seit Jahrhunderten eine in der
Rémisch-Katholischen Kirche unangefochtene Realitit fiir sich
haben, Dazu kommt, dass auf diesem Wege zugleich auch etwas zur
El‘fiillung jenes altkatholischen Programms beigetragen werden
kﬁnnte, das die Utrechter Erklirung der altkatholischen Bischofe
Vom 24, September 1889 aufgestellt hat und das bis heute weithin
]fnel‘ledigt geblieben ist: das « Examen Concilii Tridentini» hinsicht-

ch seiner Ubereinstimmung oder Nichtiibereinstimmung mit Lehre
Wd Ordnung der Alten Kirche.

~ Die Aussagen des Konzils, mit denen wir es zu tun haben, finden
Sich in den 4 Kapiteln und 8 Canones der 23. Sitzung vom 15. Juli 1563
s (Vera et Clatholica Doctrina de Sacramento Ordinis ad condem-
Nandos errores nostri temporis, a sancta Synodo Tredentina decreta
® publicata Sessione septima» (sc. am 3.Mirz 1547 als decretum

o ¥ Vgl. Karl Rahner 8.J. « Uber den Episkopat» bei L.Klein «Amt der
Mheity, 1064, 245-311 («Phiinotyp- Genotyp»-Dialektik).



— 168 —

de sacramentis beschlossen und nur in bezug auf die allgemeine Sa-
kramentenlehre und die Lehre von der Taufe in der 7. Sitzung abge-
schlossen) 4. ‘

I. Hauptteil

Aus der Geschichte des Konzils von Trient ist sattsam bekannt,
dass gerade um das Zustandekommen dieses Textes® sich die drama-
tischsten Auseinandersetzungen des ganzen Konzils {iberhaupt ab-
gespielt haben®. Vereinfachend kann man vom Austrag der Span-
nungen zwischen konziliarer und kurialer Auffassung der successio
apostolica' sprechen. Hubert Jedin und lange vor ihm Paolo Sarpi
haben die Vorginge geschildert. « Jure Divino» und «jure humano
sive ecclesiastico» waren hier und dort die Schlagworte. Hier die feu-
dalen und in die aufstrebenden Nationalstaaten verwobenen Inter-
essen (regierender» Bischofe — dort unter theologischer Fithrung des
Jesuiten Lainez die neu siegreich sich erhebende Idee der zentralen,
universalen und gerade dadurch «apostolischen» Papstgewalt gegen-
tiber, vor und iiber den Bischiéfen! In diesem Sinne ging es hier tat-
sachlich um die Frage der successio apostolica, d.h. um die Frage der
Apostolizitit des Amtes der Kirche: ist diese von Christus her im ein-
zelnen Bischof unmittelbar und damit in der ganzen Kirche durch die
Gtemeinschaft der Bischofe gegeben, oder beruht sie unmittelbar auf
dem Papst als dem Erstbevollméchtigten, wie die im I.Vaticanum
siegreiche Auffassung schon damals sagte ?

Wenn das Konzil schliesslich die Frage offenliess, ja sie in ge-
wissem Sinne umging, so ist dies durchaus nicht nur die Folge der
politischen Einfliisse, wie sie vom spanisch-habsburgischen und vom
franzosischen Hof her auf das Konzil einwirkten. Von nicht zu unter-
schiitzendem Gewicht war unter den Konzilsvitern und in ihren Kir-
chen doch auch das Bewusstsein, dass in dieser Frage das Gewich?t

1 Uber die Behandlung der Frage im I. Vatikanum vgl. F. van der Horst,
Das Schema {iber die Kirche auf dem I.Vatikanischen Konzil, Paderborn
1963, 291-317; R. Aubert, Die Ekklesiologie beim Vatikankonzil, in: Da8
Konzil und die Konzile, dt. Stuttgart 1962, 296-304; im 11.Vatikanum,
G. Baratna (Hrg.), De Ecclesia, Die Lehre von der Kirche im II. Vatikanum,
1966, Kap.III der Konstitution, Nr.1-9 (Beitrige von Loéhrer, Lécuyer:
Ratzinger, Betti, Groot, Lyonnet, Hajjar, Dejaifve); W.Kuppers in IKZ b
(1965), 69-101; 159-196.

5 Der Text der 23.Session des Tridentinums befand sich wihrend de$
Vortrages in der Hand der Zuhorer. )

¢ Vgl. Hubert Jedin, Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils
1562/63. Wirzburg 1941. 305 S.



— 169 —

der Zeugnisse des kirchlichen Altertums und die Entscheidungen der
Noch nicht allzufern geriickten Konzile von Konstanz und Basel ein
einseitiges Ausschlagen der Waagschalen nicht zulassen wiirden. So
Ungeniigend die Kenntnis des kirchlichen Altertums dabei sein
Mochte, so wenig das Gewicht neutestamentlicher Zeugnisse fiir sich
génommen ausrichten konnte und so kriftig dagegen das erneuerte
Ansehen des Papstes die Geltung der Beschliisse von Konstanz und
Basel zuriickdringte, so haben doch die neueren Arbeiten iiber das
Konzil gezeigt, dass in ihm durchaus das Bewusstsein von der hohen
Verantwortung des bischoflichen Amtes in der unmittelbaren Be-
ziechung auf die Apostel lebendig war.

Mit dem Verzicht auf eine Entscheidung in der innerkatholischen
Kontroversfrage blieb jedoch die Entfaltung der Theologie des bi-
Schoflichen Amtes gehemmt. Die Probleme des 1. und 11. Vaticanums
blicken uns aus den Liicken zwischen den Zeilen des Textes vom
15. Juli 1563 entgegen!

Es soll nun versucht werden, in einer gewissen lockeren Folge
durch Anmerkungen und Unterstreichungen den Hauptgehalt des
Textes in bezug auf die apostolische Nachfolge der Bischofe heraus-
Zhstellen.

a) Bemerkenswert erscheint zuniichst, dass die Frage nur im Zu-
Sammenhang einer Ausfithrung iiber den Ordo als Sakrament er-
Scheint, trotzdem damit weit iiber die Sakramentenlehre hinaus-
greifende ekklesiologische, historische und kirchenrechtliche Fragen
Verbunden sind, wie Hierarchie und laos theou, Primat, Konzil, Hir-
ten-, Lehr- und Zeugenamt der Bischofe, Apostolizitiat und damit vor
allem Kontinuitit und Authentizitiit der Kirche vor dem Forum des
Neuen Testamentes. Eindeutig setzt jedoch all dem gegeniiber Ka-
Pitel T ein mit der Verbindung der Begriffe sacrificium und sacerdo-
bium, Speziell wird das «sacrificium visibile» der Eucharistie betont,
Und diese Linie setzt sich durch den ganzen Abschnitt de ordine, d. h.
(%ie 4 Kapitel und 8 Canones, fort: Noch in Kapitel I ist die aposto-
lische N achfolge, wie sie im Priestertum als sacerdocium visibile sich
fol‘tsetzt, beschrieben als «potestas tradita consecrandi, offerendi et
Winistrandi corpus et sanguinem ejus (se. Christi)». Dazu kommt in
- “weiter Linie die mit der Verwaltung der Eucharistie zusammen-
ha'ngende Bussgewalt. In der Fortsetzung dieser vor allem vom Prie-
Stertum und nicht ausdriicklich vom Bischofsamt handelnden Linie
SPricht Kapitel IT «de septem ordinibus», vom «ministerium tantum
Sancti sacerdotiis und nennt es eine «divina resy. Deutlich ist dabei



— 170 —

alles auf die Stufe der Priesterweihe als die eigentliche Mitte bezogen.
Eigentiimlicherweise wird die «héchste Stufe», der Episkopat, nicht
einmal erwihnt. s ist nur von anderen 6 Stufen die Rede — Diakonat,
Subdiakonat, Amt der Akolythen, Exorzisten, Lektoren und Ostia-
rier, « qui Sacerdotii ex officio deservirent». Bei « Denzinger» vermerkt
eine Fussnote, dass die Uberschrift wie bei allen Texten des Konzils
spateren Datums sei. Tatsichlich sollte man ja § Stufen erwarten.
Jedenfalls kulminiert hier das Amt der successio apostolica deutlich
im zum Vollzug der Messfeier qualifizierten Priestertum und seiner
potestas consecrandi. Die genannten Stufen fithren gerade nicht zum
Episkopat mit seiner potestas ordinandi, administrandi et pascendi.
Es wird ein Aufsteigen von unten beschrieben, das zur Hohe des
Messpriestertums fiihrt, und gerade nicht ein von der Hohe des Apo-
stolisch-Episkopalen her sich ausgliedernder bzw. hinabsteigender
Dienst am Ganzen des Volkes Gottes. Fiir die Ubertragung der
eucharistischen Weihegewalt wird im Text des 3. Kapitels mit allem
Nachdruck «scripturae testimonium, apostolorum traditio et patrum
unanimis consensus» in Anspruch genommen. Dieser, d.h. also der
priesterliche Ordo, ist «proprie et vere unum ex septem sanctae
ecclesiae sacramentis» Kapitel IV nimmt ausdriicklich noch einmal
die allgemeine Vorentscheidung in der 7.Session vom 3. Mirz 1547
canon 9 auf, in der Taufe, Firmung und Priesterweihe der character
indelibilis zugesprochen wird. Bedeutsamerweise schreiten die Dar-
legungen im 4. Kapitel dann jedoch weiter zur Einbeziehung auch der
Bischéfe in die gesamte «acies ordinata hierarchiae»: « proinde sacro-
sancta synodus declarat, praeter caeteros ecclesiasticos gradus epi-
scopos, qui in Apostolorum locum successerunt, ad hunc hierarchi-
cum ordinem praecipue pertinere; et positos, sicut idem apostolus
ait (Act. X) a spirito sancto regere ecclesiam Dei; eosque presbyteris
superiores esse.» Hier ist also in auffallender Weise die bisherige fast
ausschliessliche Beziehung auf den priesterlichen Vollzug der Eucha-
ristie verlassen. Trotz des «praecipue» wird die Bedeutung des Bi-
schofs und sein so deutlich ausgesprochenes positives Verhiltnis zu
den Aposteln durch die eben angefiihrten Feststellungen weder in
seinem Charakter noch in seinem Umfang wirklich geklirt. Die 4 Ka-
pitel des Trienter Textes enthalten kaum, was man den Umriss eine?
Theologie des Bischofsamtes nennen konnte.

Fast noch prononcierter tritt die Beziehung der konziliaren Fest-
setzungen auf den sacerdos des eucharistischen Opfers — im kontro-
verstheologischen Jargon der Gegner auf den «Messpfaffen» — in den



— 171 —

8 Canones mit den Anathematismen hervor. Dabei besitzt nach kon-
ziliarer Tradition gerade diese Form der Aussage das hochste dogma-
tische Gewicht.

Im Kanon I werden das Messpriestertum und die Moglichkeit
eines «officium tantum et nudum ministerium praedicandi evange-
lium» in schmerzlicher, ja fast peinlicher Weise kontrastiert : Der sei
im Banne, der jene Priester ablehnt, «welche nicht predigen». Er-
schreckend zeigt sich hier eine Sicht, die man heute in der Romischen
Kirche durch Bibelbewegung, Wortgottesdienst und Verbindung von
Predigt und Eucharistie zu iiberwinden beginnt.

Auch Kanon II kennt wieder eigentlich nur jene Mitte im Sakra-
ment des Ordo, zu der man durch hohere und niedere Stufen gelangt.
Wollte man das Bild der Stufen pressen, so kénnte man sagen, man
steige durch die verschiedenen Grade zum sacerdotium hinauf, wih-
rend der Bischof von der hiochsten Stufe zu dieser Hauptstufe hin-
untersteigt. Offensichtlich ist hier etwas nicht wirklich klar. Auch
die Kanones I1I-V halten sich weiter im Rahmen der Beziehung auf
das Sakrament der Priesterweihe. Erst Kanon VI und VII und dann
in seiner Weise auch VIII nehmen auf die besondere Stellung und
Wiirde des Bischofs Bezug: Kanon VI enthiilt die bekannte Kom-
promissformel von der ¢Hierarchia divina ordinatione instituta»
statt « Christi ordinatione», wodurch die Entscheidung tiber die mit-
telbare oder unmittelbare Ubertragung der Jurisdiktion zu umgehen
versucht wurde, nachdem es in dieser Frage, seit Thomas von Aquino
zu keiner eindeutigen Lehre gekommen war, offengehalten blieb. Un-
bestritten war schon vor dem Trienter Konzil und blieb auch durch das
Konzil das gottliche Recht der eigentlichen Weihegewalt selbst. Zwar
hatte Lainez auch hier die extreme These der mittelbaren Weihe-
gewalt, vermittelt durch Petrus und seine Nachfolger vertreten,
war jedoch darin vom Konzil zuriickgewiesen worden. Es scheint
noch eine Frage, wieviel die Entscheidung des neuesten Konzils an
diesen Festlegungen der 23. Session von Trient geiindert hat 7.

Kanon VII stellt die Uberordnung der Bischéfe iiber die Priester
durch die den Bischofen gegebene potestas confirmandi et ordinandi
heraus, ohne jedoch den vor allem strittigen Bereich der Jurisdiktion
zu erwithnen, oder den im Kapitel IV immerhin vorhandenen Bezug
auf die (Gabe des Heiligen Geistes zur Regierung der Kirche aufzu-
nehmen. Zugleich enthilt dieser Kanon VI1I die so iiberaus wichtige

7 Vgl. bes. De Ekklesia a.a.0. IT 166-188: J.Lécuyer «Das dreifache
Amt des Bischofs».



— 172 —

Unterscheidung von Rechtmissigkeit und Erlaubtsein (rite und legi-
time) im Bereich des Sakramentalen. Dieser seit dem Donatisten-
- streit, also seit damals schon 1000 Jahren, in der abendlindischen
Kirche im Unterschied zur morgenlindischen rezipierten und sowohl
sakramentstheologisch wie kirchenrechtlich stark ausgebauten Lehre
werden hier alle «verbi et sacramenti ministri» in bezug auf die suc-
cessio apostolica unterstellt. Das heisst also, es kann eine sakramental
giiltige, aber kirchlich unerlaubte Realitit des Amtes geben. Hier be-
gegnen wir dem Gedanken, der im Westen auch ausserhalb der ro-
misch-katholischen Kirche Bedeutung und weitere Entwicklung ge-
funden hat, wihrend er der genuinen ostkirchlichen Theologie bis
heute im Grunde fremd geblieben ist : «s. q.d., eos qui nec ab ecclesia-
stica et canonistica potestate rite ordinati nec missi sunt, sed aliundi
veniant legitimos esse verbi et sacramenti ministros: a.s.» Hier ist
im Grunde die ganze Rechtsordnung auch fiir die Beurteilung der
ostkirchlichen, altkatholischen, anglikanischen, schwedischen und
sonstigen Weihen und deren Verhéltnis zur successio apostolica um-
rissen®. Auch hier bleibt es aber eine offene Frage, ob sich an dieser
Grundlage und diesem Rahmen durch das gegenwiirtige Konzil ausser
in den Betonungen etwas Wesentliches und geistlich Bedeutsames
dndern wird. Zweifellos bieten die Begriffe rite ordinati, missi, aliundi
venire, legitimus minister verbi et sacramenti, jeweils fiir sich genom-
men, eine Fiille von Ansatzpunkten fiir den sich anbahnenden ¢ku-
menischen Dialog.

Kanon VIII lisst kurz das Verhéltnis der Bischofe zum Summus
Romanus Pontifex anklingen. Dabei wird jedoch die negative Aus-
sageform des Anathematismus angewendet: «s.q.d., episcopos, qui
auctoritate R.P. assumentur, non esse legitimos et veros episcopos,
sed figmentum humanum, a.s.» Durch diese negative Aussage wire
immerhin solchen Bischéfen, die «durch die Autoritit des R. P. nicht
angenommen wiren», die aber selbst ihrerseits ihr Amt nicht als
¢figmentum humanum», sondern als sakramentale Ginadengabe in
der apostolischen Nachfolge ansiihen, ein gewisser Raum gelassen-
Jedenfalls gilt dies fiir die Ostkirche, die fiir das Tridentinum noch
einfach als schismatisch und noch nicht, wie nach voller Konsequen?
des I.Vaticanums, als hiiretisch gelten durfte. Dieser «Raum» ist
durch Vaticanum IT in erweiterter Form bestitigt, rechtlich aber
nicht geklirt worden.

8 Vgl. fiir Vat. 11 die nota explicativa zur Constitutio de ecclesia und
das 3. Kapitel von de oecumenismo.



— 178 —

Das ist alles, was von der 23. Session in Trient zum Bischofsamt
und seiner successio apostolica gesagt ist. Die 18 Kapitel des in der
gleichen 23. Session verabschiedeten decretum de reformatione brin-
gen keine neuen Gesichtspunkte. Sie unterstreichen nur das Faktum,
dass die Abwesenheit der Bischife von ihren Ditzesen ein hichst fol-
genschweres Ubel sei. Sie begriinden jedoch die Residenzpflicht nicht
aus dem Wesen der successio apostolica ihres Amtes, verweisen viel-
mehr nur auf den allgemeinen Nutzen fiir die Seelsorge.

I1. Hauptteil

Was aber ist nun zu sagen zu dieser so auffallenden Konzentra-
tion der Aussagen auf das Sakrament der Priesterweihe ? Was ist zu
sagen zu den im Kompromiss verdeckten innerkatholischen Kontro-
versen, was schliesslich zum nur gerade noch angedeuteten Verhiilt-
nis zur auctoritas Romani Pontificis ? Man wiirde jedenfalls weder das
Tridentinum noch die heutige theologische Bemiithung um die « Auf-
wertung des Bischofsamtes» verstehen, wenn man nicht tiber den vor-
liegenden Text hinaus nach den Zusammenhéngen fragen wiirde, die
hinter ihm stehen und seine besondere Gestalt bedingen.

Vor allem ist eins festzustellen : das auffallende Vorherrschen der
Beziehung auf das priesterliche Amt, das Bischife und Presbyter im
wesentlichen gemeinsam haben und zu dem die anderen sieben Weihe-
stufen «hinfiihren», auf das sie hingeordnet sind, ist kein Zufall. Kein
Zufall ist auch die Behandlung der ganzen Frage im Schema der
Sakramentenlehre statt im Rahmen einer Lehre von der Kirche. Da-
hinter steht, abgesehen von der Bestreitung der reformatorischen
Thesen, die ganze (Geschichte einer doppelten Verformung des alt-
kirchlichen Bischofsamtes in der Geschichte der lateinischen Kirche.
Wenn hier so ungeschiitzt der Begriff der « Verformung», der Muta-
tion, eingefiihrt wird, so soll damit nicht behauptet werden, dass der
Ausgangspunkt im altkirchlichen Amt nicht in vieler Hinsicht noch
eine ungeklirte und umstrittene Grosse ist, so eindrucksvoll die Ge-
stalt des altkirchlichen Bischofs uns auch in den grossen Personlich-
keiten des Epikcopates der Alten Kirche, angefangen von Ignatius
von Antiochien bis zu Cyprian von Karthago und vielen anderen glei-
cher Prigung vor Augen stehen mag. Das Ungeklirte und Kontro-
verse bezieht sich auf die Begriindung dieser Ausprigung auf das
Neue Testament und die eigentlichen Anfiinge der Kirche. Vielleicht



— 174 —

darf jedoch vorausgesetzt werden, dass im altkatholischen Konsensus
der Kern des von Dom Gregory Dix, Father Hebert und Bischof
Kenneth Kirk entwickelten Gedankens eines «essentiellen Amtes»im
Unterschied zum «abhéingigen Amt» fiir das Verstiandnis der successio
apostolica annehmbar ist. Dabei kann offenbleiben, zu welchen Er-
gebnissen historischer Einzelzuordnung die Exegese der neutesta-
mentlichen und urchristlichen Amtsbezeichnungen fiithren konnte.
Es darf weiter vorausgesetzt werden, dass der altkirchliche Bischof
im Sinne dieses wesentlichen Amtes als Nachfolger der Apostel, ver-
standen mit dem vollen Umfang seiner Wirksamkeit, sozusagen von
oben her nach gottlichem Recht einer bestimmten Kirche zugeordnet
ist, aus der er zugleich nach menschlichem Recht von unten her er-
wichst. Gerade auf diese letzte Seite, auf diese gegenseitige Durch-
dringung des gottlichen und des menschlichen Rechtes, hat in seinen
umfangreichen Untersuchungen Prof. Konydaris von der orthodoxen
theologischen Fakultit in Athen hingewiesen. Er macht darauf auf-
merksam, dass in der Alten Kirche nicht so sehr die Bezeichnung
durch einen bestimmten Titel auf das Amt hinweise als die typische
Verbindung einer Stadt mit einem personlichen Namen («ho ton
Athenaion Chrysostomos»). Der altkirchliche Bischof geht normaler-
weise aus der Kirche hervor, die ihn zum hiéchsten Amt erhebt, fiir
das er die Anerkennung der anderen, besonders der benachbarten
Kirchen durch deren Bischofe erhélt. In diesem Zusammenhang ge-
sehen ist die Cheirotonie nicht so sehr Vermittlung einer besonderen
der Person des Bischofs inhéirierenden sakramentalen Gnade als die
Besiegelung der Verbindung des Bischofs mit der Kirche durch den
Heiligen Geist. Deshalb erkliren auch verschiedene altkirchliche
Kanones gerade dieses Band fiir unaufléslich, wihrend mit der Alten
Kirche noch die heutige Ostkirche dem von seiner Kirche gelosten
Bischof keine weitere besondere Vollmacht mehr zuzuerkennen ver-
mogen. Gerade an diese Bindung des Bischofs an «seine» Kirche, die,
wie schon gesagt, den ganzen Umfang seines Amtes umfasst, kniipft
das konziliare Leben der Alten Kirche an. Ja es lebt recht eigentlich
hiervon. Und diese Bindung lebt auch weiter in den heutigen alten
orientalischen Kirchen wie in der ostkirchlichen Orthodoxie. Nicht
weniger aber bildete es auch den Ausgangspunkt fiir die Entwicklung
im Westen. Die Mutation, die hier erfolgte, und deren Ergebnis gerade
auch das Tridentinum erkennen lésst, erfolgte auf zwei Linien. Diese
gehoren in mancher Hinsicht zu sehr verschiedenen Bereichen der
Kirche, verhalten sich jedoch zueinander sozusagen wie zwei kom-



— 175 —

munizierende Rohren und konvergieren in der tridentinischen
Situation.

Die erste Linie stellt sich dar in der Aufspaltung des einen bi-
schoflichen Amtes in'die inneren sakramentalen Vollmachten und die
dusseren Aufgaben. Die zweite Linie stellt sich dar als die Absorption
der genuinen apostolischen Vollmacht aller Bischofssitze durch die
romische Kathedra als die sedes apostolica schlechthin.

Fiir diese letztere Linie mag als Kennzeichnung geniigen, was
J. Bainvilleim D.Th.C., Band I, 1622, unter dem Stichwort « Aposto-
licité» schreibt : «Quoique devenu un des termes officiels par lesquels
on désignait 1'église universelle, le mot apostolique continue de s’em-
ployer en parlant des églises particuliéres, comme substantiv, au
sens d’evéque; comme adjectif au sens épiscopal. Toute Cathédrale
pouvait s’appeller ecclesia apostolica, tout siege episcopal apostolica
sedes, tout évéque Apostolicus. L’idée était toujours la méme, celle
de succession apostolique, de continuité avec les apdtres par les
évéques leurs successeurs. Cependant il y eu toujours une tendence
a restreindre le mot soit au pape, soit aux églises fondées immédiate-
ment par les apotres ... et tout le monde sait que durant le moyen age
ce fut ainsi que I'on désigna ordinairement le pape.» Ja man darf
sagen, dass auch heute noch in diesem eminenten Sinn der Begriff der
Apostolica Sedis fiir die Romische Kirche in Kraft steht. So gewiss
daneben die komplexe und sehr differenzierte Fiille des apostolischen
Kerygmas fiir die Reinheit und Wahrheit des geistlichen Lebens der
Kirche anerkannt bleiben mag, so ist doch fiir den Gedanken der
apostolischen Amtsnachfolge die Unerlisslichkeit der Bindung an
Rom durch das I. Vaticanum zum dogmatisch gefestigten Kernpunkt
erhoben. Es ist dabei sehr auffallend, wie hier das altkirchliche Mo-
ment der Bindung des Bischofs an eine lokale Kirche festgehalten und
zur hochsten Steigerung gebracht wird, wihrend doch die neutesta-
mentliche, dafiir herangezogene Grundlage in Matthius 16, 18 an sich
gerade damit nichts zu tun hat. So sehr ist dies der Fall, dass das
eigentlich Besondere der Stellung des Bischofs von Rom, die aposto-
lische Nachfolge im fundamentalen und universalen Petrusamt, so-
zusagen unabhingig von der bischoflichen Weihe sich fortsetzend ge-
sehen wird: Der Papst ist Papst durch die Nachfolge auf dem Stuhle
Petri und nicht eigentlich durch die Kraft der sakramental iibertra-
genen bischoflichen Gewalt. Der zu grosser Feierlichkeit ausgestaltete
Akt der Papstweihe ist niemals als Sakrament verstanden worden.
Noch weniger der Akt der Kronung. Vielleicht lebt an dieser Stelle



176 —

in geschichtlicher Verformung und zugleich urromischer Konserva-
tivitit etwas von jener iltesten Gestalt des bischoflichen Amtes in
seiner Bindung an die lokale Kirche wie Konydaris in seinen Unter-
suchungen sie herauszustellen sucht. Wenn nufi aber die so gefasste
apostolische Autoritit beginnt, sich auf die universale Kirche und
damit die Gesamtheit der Mitbischife zu erstrecken, muss sie in der
Fortsetzung dieser Linie deren Bindung an ihre eigenen, ¢rtlich be-
grenzten Kirchen tangieren. Dieser Prozess durchzieht die ganze
westliche Kirche. Es ist aber wichtig zu sehen, in welcher Weise er
sich mit der ersten von uns genannten Linie einer Mutation des alt-
kirchlichen Bischofsamtes beriihrt und verbindet. Diese erste Linie
ist besonders durch die Aufnahme, die sie bei Thomas von Aquino
gefunden hat, bedeutsam geworden®. Thomas unterscheidet beim
Bischof deutlich zwischen Weihegewalt (potestas consecrandi, ordi-
nandi et confirmandi) und Jurisdiktion. Dabei sieht er das Wesent-
liche der Weihegewalt in ihrem Verhéltnis zum eucharistischen Opfer
und in der Gewalt iiber die geheimnisvolle Wirklichkeit des wahren
Leibes und Blutes Christi im Altarssakrament. Diesem Opfer und
dieser Wirklichkeit gegeniiber besteht nun aber zwischen Priester
und Bischof kein wesentlicher Unterschied. Die Gemeinsamkeit fasst
sich gerade in dem Begriff des «sacerdos» iiberzeugend zusammen,
den wir als zentralen Begriff in den Feststellungen des Tridentinums
angetroffen haben. Den Rest bischoflich-sakramentaler Vollmachten,
in denen selbstverstindlich auch Thomas den Bischof als den Hoher-
gestellten vom einfachen Priester unterschieden sieht, nennt Thomas
«extensio sacerdotii» und sieht deshalb auch die Bischofsweihe eher
analog der nichtsakramentalen Papstweihe oder auch der Konige als
in Verbindung mit dem Sakrament des priesterlichen Ordo!?. Die

* Die grundlegenden Gedanken, finden sich schon bei Hieronymus und
auch bei Ambrosiaster im Streit mit den Diakonen; vgl. J. Lécuyer, Le Sacer-
doce dans le mystére du christ, Paris 1957, bes. 339-410.

 Vel. jedoch K.Rahner, l.c. p.291, Anm. 11: Papstweihe als Stufe des
Weihesakramentes. Uber die nuancierte Stellung von Thomas selbst s. Lé-
cuyer, a.a.0., 375-386 (380). Der Bischof ist in seiner «gratia episcopalis”
(S.Th. 2/2 q 184 a. 5) «konigsgleich» und hat diesen Rang als «charakter
indelebilis» erhalten. « Principalem accipit curam et quasi regalem» Dieser ist
in Beziehung auf das Corpus Mysticum als « Kirche» ein «besonderer ordo».

Hier tritt die alte Einheit des Leibes Christi als éxeinoia und Sakrament
in eine Diastase.

Jedoch braucht Thomas nicht das Wort « Sakrament» fiir den ordo episcopalis:
Fiir die Quellen der Lehre siehe auch J.Lécuyer, «Les étapes de ’enseigne
ment thomiste sur I'Episcopat». Revue Thomiste 1957.



— 177 —

eigentlich jurisdiktionellen Vollmachten sieht Thomas aus der einen
fundamentalen péapstlichen Vollmacht zur Leitung der Kirche ent-
springen. Dem Papst ist diese Leitung der gesamten Kirche juri
divino immediate iibergeben, die Bischofe iiben sie, zum mindesten
legitimerweise, erst dann aus, wenn sie vom Papst an eine Diozese der
Kirche gewiesen sind. IFiir Thomas erhebt sich deshalb die Frage, ob
ihre Jurisdiktion nicht als eine mittelbare zu bezeichnen sei. An die-
ser Stelle wurde in Trient im Kapitel IV und Kanon VI der schon
erwithnte Kompromiss notig, weil diese Lehre nicht Gemeingut der
Kirche war. So sprach man im Kapitel IV von der allgemeinen Auf-
gabe des Hirtenamtes und im Kanon VI von einer Hierarchie «kraft
gottlicher Anordnung» und nicht von einem Bischofsamt «kraft der
Einsetzung durch Christus».

Esist leicht einzusehen, wie die beiden an sich zunichst getrenn-
ten Linien in ihrem Zusammentreffen sich gegenseitig vorantreiben
mussten: Der nicht sakramental, sondern geschichtlich begriindete
und lokal gebundene Primat mit seiner Tendenz zur Durchdringung
der ganzen Kirche und die theologische Unterscheidung zwischen
dem priesterlich-sakramentalen Kern des kirchlichen Amtes und den
allgemeinen Hirtenaufgaben. Dabei musste die oft erschreckende
Verstrickung des Standes der Bischofe in die staatlichen Belange und
in die allgemeine Verweltlichung der Kirche nur zu sehr dazu mit-
wirken, um den (fedanken der Beschrinkung der apostolischen Qua-
lifizierung der Bischofe auf das eucharistische Mysterium und die die-
sem dienenden 'unktionen zu empfehlen. Zugleich konnte es hichst
notwendig erscheinen, die Aufrechterhaltung der apostolica successio
im allgemeinen Sinn der unverriickbaren und unfehlbaren Autoritit
einer allen Bischofen iibergeordneten Apostolica et Sancta Sedes
zuzuerkennen. Wie viel besser als bei den «Reichsfiirsten» oder
« Grandseigneurs» und «Hofbischifen» schienen in der Hand des
Nachfolgers Petri in der Gemeinde der Apostelfiirsten Petrus und
Paulus jene Kontinuitit und Heiligkeit der Kirche bewahrt, die allein
den Worten successio apostolica und apostolicitas ecclesiae Sinn zu
geben vermogen. Das [. Vaticanum brachte die dusserste Verstirkung
der Autoritit der Sancta Sedes als GGarantie der Apostolizitit der
Kirche, auch wenn selbst dieses Konzil den extremen Gedanken eines
Lainez nicht wieder aufnahm. Die tridentinische «Spaltung des bi-
schoflichen Amtes» wurde beibehalten. Der Riickgewinnung des alt-
kirchlichen Verstindnisses der Apostolizitit blieb dadurch der Weg
versperrt. Dies bleibt negativ festzustellen, auch wenn man mit



— 178 —

Ratzinger heute gerne die providentielle Polaritét des Petrusamtes
und des gottlichen Rechtes der Bischife betonen méchte. Inzwischen
ist nun aber in der gewandelten Situation der Kirche in der Welt und
nicht zuletzt auch im Bereich der Missionskirchen ein neuer Typus
des Bischofs herangewachsen. Er hat im I1. Vaticanum um seine theo-
logische Wertung und sein kirchliches Recht gerungen und dessen
Ergebnisse wesentlich mitgepragt. Dennoch ist das Ergebnis nicht
eindeutig klar. Auf der einen Seite hat sich unter stindiger Betonung
der Unantastbarkeit der fritheren Entscheidungen und zumal des
I. Vatikanums eine Art freiwilliger Riickiibertragung von Vollmach-
ten im Bereich der Hirtengewalt vom Papst auf die Bischife voll-
zogen oder angebahnt, die weit iiber das bestehende kirchliche Recht
hinausgeht, andererseits aber hat sich auch die Linie der Aufspaltung
und Entwurzelung des bischoflichen Amtes im I1. Vatikanum noch
fortgesetzt. Der Bischof wird nun fast uneingeschrinkt im vollen
Sinne als Bischof kraft seiner Weihe in Verbindung mit seiner grund-
sitzlichen Bindung an den Papst gesehen. Die «ortliche» Kirche tritt
dabei noch stirker zuriick. Alle Empfinger der Bischofsweihe sind
gleichberechtigte Mitglieder des Konzils und der iiberwiegenden oder
doch starken Tendenz nach auch der Bischofskonferenzen. Die De-
batte tiber die Zurruhesetzung der Bischofe zeigte symptomatisch die
gleiche Lockerung der alten Bindung an die Diozese. Selbst die in
vieler Hinsicht so positive Planung einer Art kirchlichen Senates her-
ausgehobener Bischofe mit dem Papst kénnte in der gleichen Rich-
tung sich auswirken!!,

In altkatholischer Sicht erhebt sich all diesen noch unabgeklir-
ten Ansitzen und Moglichkeiten gegeniiber die dringende Frage, ob
50, d.h. vor allem ohne eine wirklich erneuerte Theologie des bischif-
lichen Amtes, Bild und Stellung des Bischofs im altkirchlichen Sinn
wirklich erneuert werden kénnen. Eine nur zeitgemiisse Perfektio-
nierung der Ordnung einer letzten Endes doch zentralisierten Univer-
salkirche unter Beriicksichtigung foderalistischer Elemente konnte
den Weg dazu jedenfalls nicht bahnen. Mit der Ostkirche sieht das
altkatholische Urteil vor allem die Wurzel oder doch eine der folgen-
schwersten Wurzeln der Kirchentrennung im Verlust bzw. den
schwerwiegenden Mutationen des fiir die kirchliche Einheit entschei-
denden Amtes in seiner urspriinglichen und wesentlichen Gestalt.

Mit der Ostkirche blickt die Altkatholische Kirche auf das Bi-
schofsamt in seiner umfassenden Bedeutung fiir alle Bereiche de®

11 Vgl. K.Rahner, 1.c. p.306 ff.



— 179 —

kirchlichen Auftrages: Lehre, Liturgie, Rechtsordnung, konziliares
Leben, Diakonie und missionarisches Zeugnis. Gerade darum aber
auch sieht sie den Bischof von der Kirche her und von der in dieser
bewahrten « Apostolischen Uberlieferung».

Deshalb aber erscheint es auch als héchst verheissungsvoll, dass
heute wie in anderen Kirchen, so auch in der Rémisch-Katholischen,
von der Ekklesiologie her sich Ansitze zur Uberwindung der folgen-
schweren Zweiteilung zwischen dem sakramentalen Herrenleib und
der Kirche in der ganzen Fiille ihrer Wirklichkeit als Mysterium des
Herrenleibes zeigen! Damit bahnt sich die Maglichkeit an, das Ver-
sténdnis der apostolischen Sukzession ebenfalls aus der Teilung und
Aufspaltung in die urspriingliche Einheit zuriickzuholen. In diesem
Sinn sind die Worte von Abt Laurentius Klein O.S.B. in dem von
ihm herausgegebenen Sammelband «Amt der Einheit» voll zu be-
jahen, wenn er die Uberwindung der Trennung von Jurisdiktion und
Weihegewalt in den Funktionen des Bischofs und ein «Zusammen-
riicken beider als Dienst am Worte Gottes» fordert: « Die Bezeugung
und Verkiindigung des Evangeliums ist nicht nur Ausiibung des
Lehramtes (und damit auch des Hirtenamtes), sondern immer zu-
gleich auch des Priesteramtes. Lehramt (Hirtenamt) und Priester-
amt, Jurisdiktionsgewalt und Weihegewalt miissen wieder mehr in
ihrer Einheit gesehen werden. Hilt man sie in Lehre und Praxis zu
weit auseinander, so droht die Gefahr der Zerstiickelung des geist-
lichen Amtes'.»

Wir brechen hier ab — doch welcher Abstand zeigt sich uns hier
vom ¢«nichtpredigenden Messpriester» tridentinischer Sicht als der
héchsten Erfiillung apostolischer Nachfolge in seiner fast nur radia-
len Beziehung zur alles beherrschenden Apostolica Sedes! Deshalb
kann das letzte Wort auch nicht kritisches Aufweisen der unver-
kennbaren Mutation, sondern der Hinweis auf das gegenwirtige
Wehen jenes Geistes Geist sein, ohne dessen Herabkommen am Tage
der Pfingsten jede Rede von einer successio apostolica zu aller
Zeit gegenstandslos bleiben miisste !

Bonn ‘ | | Werner Kippers

12 Von hierher wiiren gewisse Erwiigungen iiber Sinn und Grenze des
GV-Amtes in einer altkatholischen Kirche moglich.



— 180 —
Lateratur:

1. Concilium Tridentinum Canones et Decreta.

2. H.Denzinger/A. Schénmetzer, Enchiridion symbolorum et defini-
tionum, Herder/Frbg.

3. Dictionnaire de Théologie Catholique, tome I, 1618-1631 (a,postoh
cité, J.Bainville), 1649-1660 (apotre, J.Bainville); tome V, 1656-1725
(évéque, F. Prat, I£. Valton).

4. P. Hinschius, Kath. Kirchenrecht, Bd.I und II, 1869 ff.

5. Fr.X. Werny, S.J. Jus decretalium, Romae 1906, tome IT, 758 u.a.

6. Abt Laurentius Klein, O.S.B. Das Amt der Einheit, Stuttgart 1964.

7. Yves Congar, Sainte Eglise, Paris 1963 (spez. Presbytérat et Episcopat,
275-302).

8. Hubert Jedin, Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils 1562/63,
Wirzburg 1941.

9. Der Papst und die Rémische Kurie (Wahl, Ordination und Krénung
des Papstes), G. H. Ebers, Paderborn 1916, Quellensammlung zur kirchlichen
Rechtsgeschichte I111.

10. M. Schmaus, Katholische Dogmatik, Bd.IV, Lehre von den Sakra-
menten, Miinchen 1957 (speziell: Kap.VI, Die Priesterweihe, §§ 278-284,
S.635-673).

11. H.v.Campenhausen, Kirchl. Amt und geistliche Vollmacht, Tiibin-
gen 1953.

12. K.Kirk, The Apostolic Ministry, London 1946.

13. Felix L.Cirlot, Apostolic Succession — is it true ? Nashotah-House,
0.J.,0.0. (ca. 1950), 659 S., printed by «The Cloister Press», Kentucky, Louis-
ville.

14. Arnold Ehrhardt, The Apostolic Succession, London 1953.

15. Jacobi Lainez, S.J. Disputationes Tridentinae ed H.Grisar, S.d.
Regensburg 1884, tome I, disputatio de origine jurisdictionis episcoporum et
de Romani Pontificis primatu, 512 S.

16. Yves Congar (Hrg.), Das Bischofsamt und die Weltkirche, Stuttgart
1964 (Ub.), Schwabenverlag, 864 S.

17. Gustave Thils, L’Infaillibilité de I’ Eglise dans la Constitution « Pastor
aeternus» du Ier Concile du Vatican dans: Collection Irénikon, IEd. de cheve-
togne 1962: L’Infaillibilité de I’'Eglise, p.147-182.

18. Ibidem: B.D.Duprey, O. P Le magistere de I'Eglise, p.53-98.

19. De Ekklesia, Beitriage zur Konstltutlon «Uber die Kirche» des Vati-
kanischen Konzils, hrg. v. G.Baratina, Herder-Knecht, Freiburg/Frankfurt
1966, bes. Bd.2/111, «Die hierarchische Struktur der Kirche», 9-268.

20. Joseph Lécuyer: Le sacerdoce dans le Mystére du Christ, Paris 1957-



	Die apostolische Sukzession in der Lehre und im Recht der römisch-katholischen Kirche

