
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 2

Artikel: Zeger-Bernard van Espen : 1646-1728

Autor: Kleef, B. A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 75 —

Zeger-Bernard van Espen
1646-1728

Unter Führung einer Reihe namhafter Historiker in Frankreich
und Belgien ist in den letzten Jahrzehnten ein erneutes Interesse
finden Jansenismus erwacht. Schriftsteller wie Cognet, Jadin, Jarry,
Orcibal, Claes Bouuaert, Willaert u.a. haben durch ihre Monographien

und Einzeluntersuchungen zu dieser Ncubclebung in bedeutsamen

Masse beigetragen. Besonders aber ist die Lebensarbeit des

Professors L.Ceyssens OFM vom Franziskaner Kloster San Antonio
in Rom, jetzt in Brüssel, zu erwähnen, der sich durch seine vielbändigen

Sammelwerke « Jansenistica» und « Jansenistica Minora» sowie
durch seine wertvollen Quellenpublikationen bleibende Verdienste
erworben hat.

Diese neueren Untersuchungen haben zu einer auffallenden
Umkehr in der Beurteilung des jansenistischen Problems und der
daran beteiligten Kreise geführt. Wichtig war da bei vor allem die neu
gewonnene Einsicht, dass der «Jansenismus» von Anfang an unter
einer nicht selten heillosen Begriffsverschiebung zu leiden gehabt hat,
und dass unter der Flagge des «Jansenismus» sich jeweils eine viel
buntere Ladung von Problemen versteckt hat, als nur die Kontroverse

über die Gnadenlehre. Zu lange auch hat man die Augen
verschlossen vor der Tatsache, dass die damaligen Jansenisten von der

später so geläufig gewordenen Unterscheidung und Rubrizierung in
einen dogmatischen, spiritualistischen, moraltheologischen, juristischen

und politischen Jansenismus nicht die blasseste Ahnung
gehabt haben Die historische Wirklichkeit ist dadurch nur noch
komplizierter und nuancierter geworden als sie von jeher schon war. So

sind nun alte Auffassungen ins Wanken geraten ; alte Positionen
hinfällig geworden ; als feststehend geltende Urteile über Personen und
Ereignisse mussten - nicht selten eingreifend - berichtigt werden.

Diese neue Auffassung des jansenistischen Problems hat
erfreulicherweise gleichzeitig zu einer willkommenen Verbesserung im
geistigen Klima beigetragen. Die Zeiten, in denen Jansenisten und
Antijansenisten sich mit wüsten Hassergüssen und Schimpfkanonaden

zu Leibe zu rücken pflegten, sind nun wohl vorüber. Es scheint

jetzt die nötige Distanz eingetreten zu sein, um «sine ira et studio»
sachlich und objektiv an das Problem heranzugehen. Es weht in
unserer Zeit ein für den Jansenismus milderer und günstigerer Wind
als je zuvor der Fall gewesen ist. Darum konnte Rouquette von einer



— 76 —

«Réhabilitation du jansénisme» (1955) sprechen, und dabei die
ironische Bemerkung machen, es scheine heutzutage als ob mancher
Schriftsteller seinen kritischen Sinn zu verlieren drohe «quand il
s'agit d'un jésuite»! Und in seinem Werk «Entre Jansénistes et
Zelanti» (1960) lenkte Appolis die Aufmerksamkeit auf eine dritte
Gruppe, «un tiers parti catholique», die man zwar lange Zeit
bequemlichkeitshalber mit den Jansenisten auf einen Haufen geworfen hatte,
an denen aber nichts anderes auszusetzen sei, als dass sie nicht bereit

gewesen sind, die extremen Theorien der Antijansenisten zu
übernehmen.

Von dieser «modernen», d.h. konfessionell weniger befangenen,
Geschichtsschreibung zeugt auch das kürzlich erschienene,
grosszügige Werk Leclercs über den berühmten Löwener Kirchenrechtler
Z.- B. Van Espen 1. Das Buch verdient in unserer Zeitschrift eine
ausführlichere Würdigung, zunächst wegen seines klaren Aufbaues,
reichen Inhalts und seiner gediegenen Stoffbehandlung. Zudem haben
wir es bei Van Espen mit einem Mann zu tun, der gerade für den
Altkatholizismus von hervorragender Bedeutung gewesen ist, dessen

Anschauungen bis zum Ende des «Ancien Régime» in grossen Teilen
Europas begeisterte Anhänger gefunden haben, der gewissermassen
an der Wiege des Febronianismus und Josefinismus Pate gestanden
ist, und dem besonders die Utrechter Kirche sich zum höchsten Dank
verpflichtet weiss, weil er in ihrem Konflikt mit der Kurie ihr
sachkundiger Ratgeber und zuverlässiger Wegweiser gewesen ist, um
dann 82 Jahre alt in ihrer Mitte Asyl und wenige Monate später auch
seine letzte Ruhestätte zu finden.

Gustave Leclerc gehört zum Salesianerorden von Don Bosco.
So versteht es sich, dass er von seinem romtreuen Standpunkt aus
sich nicht anders als kritisch gegen den « Gallikaner und Jansenisten»
Van Espen stellen kann. Überall, wo er denn auch bei Van Espen den

Universalepiskopat und die oberste Jurisdiktionsgewalt
beeinträchtigt oder gefährdet sieht - z.B. in seiner Lehre über das königliche

Plazet, den «recursus ad principem», den Episkopalismus und

1 Gustave Leclerc, SDB. Zeger-Bernard Van Espen (1646-1728) et l'autorité

ecclésiastique. Contribution à l'histoire des théories gallicanos et du
jansénisme. 451 Seiten. PAS-Verlag Zürich 1964. Zu beziehen: Libreria Ateneo
Salesiano. Piazza Ateneo Salesiano 1, Rom. Lire 5000, francs belges 400, francs
français 40, $ 8.50.



— 77 —

Konziliarismus - stellt der Verfasser diesen Anschauungen die heutige
korrekt-römische Kirchenlehre gegenüber. Dennoch best man das

Buch mit regem Interesse, denn die Kritik ist durchweg würdig,
verständnisvoll, wohlwollend und frei von jeder Geringschätzung oder

Gehässigkeit. Man spürt bei Leclerc das ehrliche Bestreben, sich in
den Gedankengang Van Espens hineinzudenken, sich in seine Situation

zu versetzen und seine Entscheidungen aus der Verworrenheit
der Zeitlage zu erklären und zu gleicher Zeit auch ein aufrichtiges
Mitgefühl mit dem «drame religieux, toujours poignant, qui s'est

joué en lui» (S. 337). Fast auf jeder Seite zeugt das Buch von einem
ehrfurchtsvollen Respekt vor dem grossen Löwener Kanonisten,
«une dos gloires nationales de la Belgique». Auch für Leclerc gilt Van
Espen als ein Mann von allgemein anerkannter Bedeutung, von
unbestrittener Autorität und von einem enzyklopädischen Wissen ; als

ein erstklassiger Kirchenrechtslehrer und Verfasser eines hochwertigen

Standardwerkes, des «Jus Ecclesiasticum Universum», das -
wie es die 16 verschiedenen Ausgaben, in Löwen, Köln, Paris, Mainz
und Venedig beweisen - bis zum Ende des 18. Jahrhunderts und
darüber hinaus einen unvergleichlichen Einfluss ausgeübt hat. Seine

nicht-polemischen Schriften sind, nach dem Urteil Leclercs, auch
heute noch nicht veraltet, und noch immer wird man mit Gewinn zu
ihnen greifen.

Schon gleich beim Aufschlagen des Buches ist man angenehm
überrascht über das grosse Lob, dass Leclerc dem ersten und besten

Biographen Van Espens zollt : Dupac de Bellegarde. Diesen Jansenisten

des Hauses Rijnwijk bei Utrecht, zeichnet der Verfasser als

«un talent remarquable, qui toute sa puissance créative et son esprit
d'entreprise » in den Dienst der Utrechter Kirche gestellt und in der
Zeit des Josefinismus «un courant général de sympathie» für sie

geweckt hat. Er schrieb ein vortreffliches «Vie de Van Espen» (1768),
wie auch ein « Supplementum» zu dessen Werken, brachte darin eine
Reihe von Briefen und ungedruckten Dokumenten zusammen, und
schrieb «une analyse pleine d'intérêt» über seine Schriften. Dupacs
historische Zuverlässigkeit ist, nach Leclerc, über jeden Zweifel
erhaben. «Les faits rapportés par notre biographe sont exacts; leur
accord avec les autres sources d'archives de même qu'avec les événements

et l'histoire générale du temps n'aurait jamais été contesté.» -
Wir gestehen gerne, dass unseres Wissens ein solches Lob von
gegnerischer Seite unserm Dupac noch nie zuvor zuteil geworden ist. «

Réhabilitation du jansénisme ?»



— 78 —

Demgegenüber legt Leclerc der Schrift des Ti Iman Backhusius2

nur geringen Wert bei. Dieser Gegner der Utrechter Kirche wollte in
erster Linie die Biographie Dupacs schädigen und gab 1770 eine

grimmige Schrift heraus, in der er Van Espen vorwirft, immer und
überall die kirchliche Gewalt systematisch untergraben und die weltliche

in Schutz genommen zu haben. Man mache zuviel Aufhebens
über ihn, denn seine wissenschaftliche Bedeutung sei nur gering
gewesen. Das Gute, das er schrieb, habe er dem Oratorianer Thomassinus

entnommen, und dies ohne seinen Namen zu nennen ; er sei also

ein ordinärer Plagiator. - Leclerc distanziert sich von dieser trüben
Quelle, weil sie Van Espen «sous des couleurs trop sombres» geschildert

habe, und er benutzt sie nur, insoweit er darin einige Einzelheiten

aus der Geschichte der Utrechter Kirche gefunden hat. - Zum
besseren Verständnis der Arbeit Leclercs schicken wir einige Daten
aus dem Leben Van Espens voraus.

Curriculum vitae. Zeger-Bernard Van Espen, geboren am S.Juli 1646 in
Löwen als Sohn des Juristen Johannes Van Espen und der Elisabeth Zegors.
Empfing die Humaniora bei den dortigen Oratorianern. 1663 Eintritt in das
Pädagogikum «Hot Varken» zum Studium dor Philosophie. 1665 magister
artium; Umzug in das Kollegium «vom Hl. Geist» zum Studium der Theologie

und des Kirchonrechtes. 1667 baccalaureus ; 1670 Lizentiat in utroque
jure: 1673 Priesterweihe; Studium der Rechte und der Geschichte; 1674 von
der Stadtmagistratur zumProfessor « feriarum tempore »oder « des six semaines»
ernannt3, mit dem Lehrauftrag: Abschnitte aus den Dekretalon zu dozieren.
1675 doctor utriusque juris. 1677 Umzug in das Kollegium Adrians VI., erst
unter Leitung Van Vianen dann des Huygens (beide als Jansenisten bekannt).
1725 wegen Jansenismus angeklagt; 1728 verurteilt. Entwich nach Amersfoort.

Dort f 2. Oktober 1728.

Das Kapitel über Van Espens Jugendjahre wird von einer
aufschlussreichen Darstellung der kirchenpolitischen und geistigen Lage
umrahmt. Es kommen darin zur Erörterung : die sich langsam
anbahnenden Änderungen in bezug auf das Verhältnis von Kirche und

3 Tilman Backhusius, Schüler der Löwener «Jansenisten» Opstraet,
Hennebel und Willemaers. Erzogen im holländischen Kollegium «Pulcheria»
des Bistums Haarlem. Trat 1717 der Utrechter Kirche bei. Wurde 1718 -
zusammen mit drei anderen - durch Soanen von Senez zum Priester geweiht.
War erst Hilfsgeistlicher in Huisduinon bei den Holder; 1720 auf clor Insel
Nordstrand tätig; in 1723 nach Vianen versetzt. Trat 1724 aus der Utrechter
Kirche wieder aus, und unterstellt© sich dem Erzbischof von Mecheln. Bis zu
seinem Tode ein unermüdlicher Bekämpfet' der Utrechter Kirche.

3 Die akademischen Vorlesungen «feriarum tempore» wurden gehalten
vom 13.Dezember bis zum Montag nach Epiphanien, und vom 22. Juli bis
zum 28. August.



— 79 —

Staat, der wachsenden Absolutismus der Fürsten und die
Bestrebungen in der Richtung autonomer nationaler Staaten. Weiter: der
Gallikanismus mit seinen national-episkopalen Tendenzen, die
Zurückdrängung der päpstlichen Gewalt innerhalb der von den Konzilien

gesteckten Grenzen, und die Verteidigung der königlichen
Unabhängigkeit auf weltlichem Gebiet. Den Jansenismus definiert Leclerc
sehr richtig als die Rückkehr zur Reinheit der alten Kirche und die

Wiederentdeckung der augustinischen Auffassung über Gnade und
freien Willen. Sodann beschreibt er mit erfrischender Offenheit die
«anderen Faktoren», die bald mitzuspielen anfingen, und er lässt uns
nicht darüber im Unklaren, welche sie waren und von welcher Seite
sie herkamen. Er erwähnt in dieser Beziehung die den Mönchsorden
verliehenen Exemptionen, durch die sie der direkten bischöflichen
Oberaufsicht entzogen wurden ; sodann ihren Übereifer, mit dem sie

die Gläubigen um ihre Kanzel und Beichtstühle herum sammelten,
was zu endlosen Reibereien mit der Weltgeistlichkeit führen müsste ;

ihre ultramontane Einstellung, mit der sie auf die Bischöfe dünkelhaft

herabsahen, sie im Grunde als überflüssig betrachteten und sie
höchstens zur Erteilung der Weihen noch beibehalten wollten. Endlich

: den strammen Korpsgeist und die welterobernde Dynamik des

Jesuitenordens, die eine Drohung für die unabhängigen Universitäten

bedeuteten. - Diese freimütige Feststellung wird besonders der
Utrechter Kirche aus der Seele gesprochen sein. Sind es doch genau
dieselben Faktoren, gegen die die apostolischen Vikare Vosmeer,
Rovenius, Van Neercassel und Codde über ein Jahrhundert lange
Front machen mussten und die notwendigerweise zum späteren
Schisma führen mussten.

In der Lehrtätigkeit Van Espens unterscheidet Leclerc zwei
Perioden, die eine vor, die andere nach dem Jahre 1700. Auch in dem
ersten Zeitabschnitt hat es zwar manche Reibungen und Konflikte
gegeben, aber zu den späteren Gewaltmassnahmen wie Suspensionen
und Exkommunikationen, Ausstossungen aus dem Lehrkörper und
Zensuren, kam es vorläufig noch nicht. So konnte Van Espen in
verhältnismässiger Ruhe und in der Geborgenheit eines
theologischen Konviktes sich unbeirrt der Wissenschaft widmen. Er bekleidete

zwar eine bescheidene Stelle - «professor feriarum tempore» ist
mit unserer «ausserordentlichen Professur» vergleichbar -, aber er
hat sie vorbildlich erfüllt. Zu einer Beförderung ist es nie gekommen,
und zur «strieta facultas» hat er nie gehört, denn schon bald wurde er

wegen Gallikanismus, Jansenismus und Antipapismus verdächtigt.



— 80 —

Für seine Vorlesungen wählte er besonders solche Themata, die auch
für die Studenten der Theologie nützlich sein konnten, wie :

Heiligenverehrung, Simonie, Vergebung von Präbenden, Spendung der
Sakramente usw. und entwickelte daneben eine fruchtbare
publizistische Tätigkeit. Leclerc spendet den Schriften aus dieser Periode
ein hohes Lob. «Le ton de ces ouvrages est très édifiant. L'auteur est

remarquablement documenté sur les abus. Il en parle avec netteté et
franchise. Il ne craint pas de mettre le doigt sur la plaie et de clamer
la vérité. Les pages sur la simonie notamment éveillent une profonde
indignation; la description abonde en détails précis. L'intention
apparaît évidente de corriger le mal observé, de ramener l'Eglise à

plus de pureté. Le respect pour la messe est touchant, l'estime pour
la pauvreté duprêtre très grande.C'estun saint prêtre, grave etaustère,
qui s'exprime par la plume de notre auteur.» (S. 48.) An anderer Stelle
heisst es : «Il nous donne un bel exemple de l'ardeur polémique de son
auteur. Il guerroie avec une adresse et un vigeur redoutables.» Über
Van Espens «Tractatus de canonibus conciliorum»: «on y sent une
foi profonde et une grande admiration pour les premiers siècles, le
désir d'y retrouver son esprit le plus pur, d'en répandre la connaissance

et de le remettre en honneur. Encore maintenant ce traité se lit
avec d'intérêt» (S.57). In bezug auf seinen Kommentar auf das

«Decretum Gratiani» heisst es: «Nous recommandons l'ensemble à

ceux qui recherchent une synthèse bien construite et pas trop
rebutante des sources de la discipline canonique. Ils ne seront pas déçus.»

S. 58.) Mit seinem Hauptwerk « Jus Ecclesiasticum Universum » habe

er sich einen Platz unter den grössten Kanonisten erworben (S.62).
Leclerc schliesst diese Übersicht über die Schriftenreihe vor

1700 ab mit einer Untersuchung nach dem Verhältnis zwischen Van
Espen und Benedictus XIV. Schon von Schulte hat darauf
hingewiesen, dass dieser Papst durchgehends unsern Löwener Kirchenrechtler

zitiert als den authentischen Zeuge für das belgische Recht.
Darum haben andere wohl gemeint, dass er bei diesem Papst in
besonderer Gunst gestanden habe. Leclerc kommt bei der Untersuchung
dieser Frage zu dem Schluss, dass Benedictus XIV. die Autorität
Van Espens explizit anerkannt habe, wie es die vielen Anführungen
aus dessen Werken beweisen. Von einer besonderer Gunst könne aber
nicht die Rede sein. Liess doch der Papst die «Opera Espenii» auf
seinem im Jahre 1758 aufgestellten Index stehen. - Wir gestatten uns
die Bemerkung, dass dieser Umstand nicht viel besagt. Die Bullen
«Vineam Domini» und «Unigenitus» nahm dieser Papst auch nicht



— 81 —

zurück, obwohl er in bezug auf die Gnadenlehre genau dachte wie

Port-Royal und Quesnel. Kardinal de Noris, dessen Schriften in
Spanien wegen Jansenismus verurteilt worden waren, nahm er in
Schutz. Colonias: «Bibliothèque des Jansénistes» und Patouillets:
«Dictionnaire des livres jansénistes» setzte er auf den Index, und er
förderte sogar die Herausgabe des «Oeuvres» von Arnauld! Wie die
Jesuiten über ihn dachten, ist allbekannt.

Um die Jahrhundertwende trat der jansenistische Streit in
seine letzte, entscheidende Phase ein. Infolge einer ganzen Reihe von
Gewaltmassnahmen gerieten die Jansenisten in die äusserste
Bedrängnis. Der Landesherr, Philipp V. von Spanien, verlangte die
Ausrottung des Jansenismus. Quesnel und Gerberon wurden in
Brüssel verhaftet und gefangen gesetzt. In Utrecht drohte ein Schisma.

Die Bulle «Vineam Domini» (1705) bedeutete das Ende der «Pax
Clementina» und verlangte von neuem die vorbehaltlose Annahme
der «fünf Thesen». Im Jahre 1713 folgte die Konstitution «Unigenitus»

gegen Quesnel. Der Erzbischof von Mecheln holte zum letzten
Schlag aus. Die Schriften Van Espens tragen darum die Kennzeichen
dieser stürmischen Zeit. Nicht als ob er seine Auffassungen sachlich

geändert hätte, denn er ist sich selber immer gleich geblieben, aber
der Ton wird polemischer, die Abwehr heftiger, der Angriff
energischer. Der Streit hatte sich von dem akademischen Hörsaal nach
der öffentlichen Arena verlegt. Van Espen schmiedete die Schilde,
um die kurialistischen Machtsüberschreitungen zu parieren. Er
verteidigte mit grosser Energie das in Belgien bestehende königliche
Placet, die vorhergehende formelle Promulgation der römischen
Dekrete, das der Geistlichkeit zustehende Recht der Berufung auf den
Fürsten, und die Unverbindlichkeit ungerechter Zensuren. Auch
noch in dieser, im übrigen durch Leclerc scharf angegriffenen
Schriftenreihe, findet der Verfasser etwas Lobenswertes. Von dem «Tracta-
tus de promulgatione et de placito regio» (1712), den Van Espen, fast
blind, diktieren müsste, heisst es : «Un bel hommage à son courage et à

sa mémoire» (S.73).
Nicht nur seinen Geistesverwandten in Belgien, sondern auch

der Utrechter «Clerisei» wurde er in dieser Zeit zu einem unschätzbaren

Helfer. Er wies das Weiterbestehen der Kapitel von Haarlem
und Utrecht seit der Reformation nach, zeigte den Kapitelvikaren
den Weg, während der Sedisvakanz die Kirche kirchenrechtlich ein-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1906. *»



— 82 —

wandfrei zu leiten, erklärte die gegen sie verhängten Zensuren für
unverbindlich und rechtsunwirksam und befürwortete die
Konsekration eines Bischofs, im äussersten Notfall auch ohne Genehmigung

der Kurie. Das wurde römischerseits als eine Beleidigung des

Papstes und eine Begünstigung öffentlicher Rebellion gedeutet. Als
er zur Verteidigung der inzwischen vollzogenen Konsekration
Steenovens seine « Responsio epistolaris »(1725) veröffentlichte, wurde
ein kirchenrechtliches Verfahren gegen ihn eingeleitet. Drei Jahre

schleppten sich die Gerichtsverhandlungen fort, dann wurde er zum
Widerruf der «Responsio epistolaris» innerhalb dreier Wochen
verurteilt, und «provisionnellement a sacris et ab officio suspendu, sous

peine de provision ultérieure» (wie Gefängnis und sonstige Strafen).
Auf Anraten seiner Freunde zog er nach Utrecht, dann nach Amersfoort,

wo er am 2. Oktober 1728 starb. Seine irdischen Reste wurden
in eine Gruft, welche einer katholischen Familie zugehörte, in der
evangelischen Stadtkirche beigesetzt. Die Verfolgung setzte sich
inzwischen fort; schon im nächsten Jahre mussten noch dreizehn
andere Professoren von Löwen den gleichen Weg nach Holland gehen.

Für seine Beschreibung der Geschehnisse in Holland hat Leclerc

- leider! - auch die minderwertige Schrift Van Bilsens «Das Schisma

von Utrecht» (1949) benutzt. Diese Schrift erinnert in mancher
Beziehung an die Zeit der Schmähpolemik «alten Stils». Wir nehmen an,
dass Leclerc nicht gewusst hat, von dem üblen Eindruck, den dieses

in dünkelhaftem, wegwerfendem Ton verfasste Pamphlet auch unter
den Gesinnungsgenossen des Verfassers gemacht hat, und dass man
sich davon deutlich distanzierte. Unter manchen anderen
Vorwürfen hat Van Bilsen auch diesen niedergeschrieben: «L'Eglise
d'Utrecht a dévié de la vraie foi sur des points importants comme
l'ecclésiologie, la messe, et les sacrements, prenant une orientation
nettement protestante.» (S. 105.) Dieser Vorwurf ist völlig grundlos.
Diese Bemerkung passt sehr wohl in die übrigen Schmähungen Van
Bilsens hinein. In dem grosskalibrigen WTerk Leclercs hätte sie besser

unterbleiben können. Sie verunziert seine verdienstliche Arbeit.

Der systematisch-kritische Teil bringt zunächst eine kurze
Inhaltsangabe der einzelnen Schriften Van Espens, und weiter eine

Untersuchung der von ihm angewandten Forschungsmethode, der

von ihm vorzugsweise benutzten Quellen und seines Verhältnisses zu
der zeitgenössischen Literatur. Van Espen nahm seinen Ausgangs-



— 83 —

punkt immer in der Hl. Schrift und schritt von dort zu den
Väterstellen und den Kanones der alten Konzilien. Von diesen drei Quellen
aus suchte er das Wesen und den wahren Sinn der kirchlichen Gewalt
zu ergründen. In diesem Lichte betrachtete er dann auch den Inhalt
späterer Synoden der verschiedenen Länder, namentlich von Mailand
(Borromeus), sodann das in jedem Lande geltende besondere Recht,
weiter fürstliche Edikte und die neueste Jurisprudenz. Vorzugsweise
benützte er auch solche Schriften, die bestrebt sind, die päpstliche
Gewalt zu beschränken. In diesem Zusammenhang hat Leclerc auch
den von Backhusius erhobenen Vorwurf des «Plagiats» einer näheren

Untersuchung unterworfen. Er ist unbegründet und wird darum
kurzerhand abgewiesen. - Neues im strikten Sinn hat Van Espen
nicht doziert. Es findet sich bei ihm kein einziges Thema, das nicht
schon von Vorgängern bearbeitet worden ist. Was ihn aber von den

Vorgängern unterscheidet ist: die strikter durchgeführte systematische

Ordnung, die deutlichere Umschreibung der Prinzipien, die

bündigere Formulierung.
In seiner unmittelbaren Kritik an den «Opera Espenii» ist

Leclerc immer massvoll und besonnen. Er beschränkt sich darauf, die
Differenzen zwischen Van Espen und der heutigen Kirchenlehre nur
kurz anzudeuten. Der Vergleich zwischen beiden muss darum da und
dort hinken, denn es ist nicht angängig, Van Espen zu verurteilen
wegen Divergenzen zuAnschauungen, die erst viel später, z.B. auf dem
Vatikanum I entschieden und zu Lehrsätzen erhoben worden sind.
Das will der Verfasser auch nicht. Nur möchte er damit angeben, dass
die Entwicklung sich später in eine, Van Espen entgegengesetzte
Richtung, vollzogen hat. Leclerc beanstandet in erster Linie, dass
Van Espen die historische Untersuchungsmethode nicht immer
einwandfrei angewandt habe, denn beim Studium der Schrift- und
Vätertexte sei er auch auf textkritische und exegetische Fragen ge-
stossen. Damit sei er auf das Gebiet des Glaubens und der Theologie
eingetreten: d.h. auf die Frage nach dem Sinn der Tradition. Den
Sinn der Tradition festzustellen, komme aber keinem zu, auch «den

gelehrtesten Doktoren nicht», sondern allein dem kirchlichen Lehramt.

Sein Traditionsbegriff sei ungenügend und unbefriedigend,
namentlich wo er mit dem Jurisdiktionsprimat konfrontiert wird.
Denn Van Espen habe die fortschreitende Entwicklung der in der

Offenbarung geschenkten Wahrheit nicht anerkannt. Auch habe er

vergessen, dass die von ihm im Altertum gefundene Wahrheit nicht
immer «secundum fidem» gewesen ist. Zudem habe er sich nicht frei-



— 84 —

gehalten von Voreingenommenheit je nachdem eine bestimmte päpstliche

Entscheidung ihm passte oder nicht. Seine Auffassung, dass alle
kirchliche Gewalt nur strikt geistlichen Charakter besitzt, so dass

die Kirche keine Macht habe, äusserlich Zucht zu üben, sei unrichtig,
denn sie verneint, dass Christus die Kirche als eine «res publica ter-
restris» gegründet hat. Seine Lehre, dass der Kirche, d.h. der
Gesamtheit der Gläubigen, die volle Jurisdiktion gegeben worden sei

(«secundum originem et virtutem», dass sie Eigentümerin, Meisterin
und Mutter aller Jurisdiktion sei), sei dogmatisch unrichtig und stehe

in direktem Widerspruch zu der Lehre, class Papst und Bischöfe das

Fundament der Kirche bilden. Sie widerspricht auch der Lehre, dass

der Papst seine Gewalt unmittelbar von Gott empfängt und die
Bischöfe die ihrige durch Derivation oder in Abhängigkeit von dem

Papste. Van Espen leugne weiter, dass die Kirche auf Petrus gebaut
worden und ihm die Schlüsselgewalt anvertraut worden ist. Auch hier
habe er wieder die fortschreitende Entwicklung des geoffenbarten
Dogmas nicht anerkannt. Zuzugeben sei, dass Van Espen bei den
Vätern viel Material gefunden habe, um seinen Standpunkt zu
erhärten, aber alle angeführten Stellen genügen noch nicht, die Wahrheit

zu garantieren. Mehrere, mit den seinigen verwandte, Auffassungen

seien in der Bulle « Auctorem fidei» vom 28. August 1.794 gegen
Pistoja verurteilt worden. Leclerc betont energisch, dass man
festhalten solle, dass die Fülle der Jurisdiktion dem Petrus gegeben
worden sei, gibt aber zu, dass diese Einsicht nur progressiv erreicht
worden ist und erst am Vatikanum I entschieden wurde. - Weiter
habe Van Espen den Pseudo-Isidorischen Dekretalen einen zu
weitgehenden Einfluss in der Erweiterung der päpstlichen Gewalt
zuerkannt. Die Verfasser dieser Dekretalen haben nicht die Absicht
gehabt, den römischenPrimat einzuführen, sondern ihm einen festeren
Unterbau zu geben. Denn auch frühere kanonische Sammlungen
kennen schon diese päpstlichen Rechte. In den Pseudo-Isidorischen
Dekretalen werden sie nur näher umschrieben. Auch seine konziliaren
Theorien seien zu verwerfen. Sodann verneint er das Recht des

Papstes, Könige abzusetzen, Untertanen von dem Treueid zu
entbinden und von Gehorsam zu dispensieren. Mit seinen Protesten

gegen die kirchlichen Zensuren habe er Zweifel an der Gültigkeit
kirchlicher Strafen gesät.

Durch seine Lehre von der Promulgation kirchlicher Gesetze

und dem königlichen Plazet habe er die Gewalt des Papstes kraftlos
gemacht,' um so mehr, weil er das Plazetrecht auf alle päpstlichen



— 85 —

Dekrete, auch dogmatische, als anwendbar erklärt. Dies bedeute
einen deutlichen Übergriff in die päpstliche Autorität. Mit dieser
Lehre sei die Tür geöffnet für Eingriffe seitens des totalitären
Staates. Spätere Päpste haben sich gegen dergleiche Tendenzen

energisch gewehrt, wie Benedictus XIII, Pius VI, Pius IX und Leo
XIII. Auch seine Theorie über den «recursus ad prineipem» sei eine
schwere Verletzung der kirchlichen Gewalt. Hier werde die Freiheit
der Kirche schwer kompromittiert. Dieses Recht stelle eine gefährliche

Waffe dar zur Unterdrückung der Kirche. Seine fortwährende
Berufung auf den Fürsten zum Schutz der Religion und der Geistlichkeit

müsse auf unbeschränkte Willkür und die Unterwerfung der
Kirche hinauslaufen. Verwandte, in Pistoja verteidigten Thesen seien
durch Rom verurteilt worden.

Auch seine Theorie, dass alle Bischöfe einander gleich seien und
alle ihre Gewalt unmittelbar von Christus empfangen, sei als unrichtig
zu verwerfen. Die Jurisdiktion kenne zwei Ränge : Papst undBischöfe.
Nur Petrus allein habe seine Gewalt unmittelbar von Christus
empfangen, um sie an seine Nachfolger weiterzugeben. Im Lichte der
Verhandlungen auf dem Vatikanum II über die Stellung der Bischöfe
im Verhältnis zum Papste, macht Leclerc aufmerksam auf den Unterschied

zwischen dem auf dem Konzil Gesagten und Van Espens
Theorien. Van Espen kennt dem Papst auf Grund seines Primats nur
ein spezielles Prärogativ und die Sorge für alle Kirchen zu. Das Konzil
bestätigt die solidare Verantwortlichkeit des Bischofskollegiums zur
Christianisierung der Welt, aber betont zu gleicher Zeit, class die
Bischöfe arbeiten sollen unter dem Papst als dem Haupt der
universellen Kirche. Van Espen aber lehrt, dass im Notfall jeder
Bischof das Recht habe, einen Bischof zu weihen. Darum müsse er
wegen seiner Gutachten zugunsten der Kirche von Utrecht
verurteilt werden.

Über Van Espens Jansenismus urteilt Leclerc, dass dieser
gemässigt sei. Seine Schriften seien zwar ernsthaft, aber halten sich von
jedem Rigorismus frei. Er empfiehlt die tägliche Kommunion, und
jedenfalls solle man bei jeder Messe kommunizieren. In der Beichtpraxis

bedauert er, dass die alten Kanones ausser Übung gekommen
sind. Über die Messe schrieb er «des pages très édifiantes avec un
respect un peu austère mais touchant». Er war bereit, die «fünf
Thesen» im Sinne der Kirche zu verurteilen, aber weigerte sich,
anzuerkennen, dass sie sich im Buch des Jansenius fänden. Die Konstitution

«Unigenitus » wies er entschieden zurück. Erschwerend komme



— 86 —

hinan seine Rolle im politischen Jansenismus, seine Verteidigung
jansenistischer Geistlichen und seine Verantwortlichkeit für das

Schisma von Utrecht.
Auffallend ist die - zu starke - Unterscheidung, die Leclerc im

Leben Van Espens vor und nach 1700 macht. Während sein Urteil
über die erste Periode durchwegs zugunsten Van Espens ausfällt,
urteilt er über die zweite wohl zu einseitig kritisch. Er findet bei dem
Löwener Professor in diesen Jahren «une conviction obstinée, un
acharnement toujours croissant, opiniâtreté et outrances», und übersieht

dabei, dass die Jansenisten sich gegen die Angriffe des Precipiano

und der Kurie zur Wehr stellen mussten. In der Polemik gelten
nun einmal nur : die Argumente. Es kommt uns vor, dass Leclerc die

damalige Situation nicht völlig erkannt und auch die Reaktion auf
die «fourberie de Louvain» nicht ernst genug genommen habe. Der
Verfasser verschweigt diese «Niederträchtigkeit» zwar nicht. Er
spricht sogar von «le tort moral considérable» und gibt zu, dass

dieses «une influence néfaste sur le développement ultérieur du
jansénisme» ausgeübt habe, aber es entgeht ihm, wie tief Van Espen und
seine Freunde sich dadurch gekränkt fühlen mussten. An und für sich
müsste es ihnen unerträglich erscheinen, dass ein Professor der
hochverehrten Universität die Gemeinheit haben konnte, Dokumente zu
fälschen, auf Grund deren er Van Espen und seine Freunde eines

Komplotts gegen Kirche und Staat, also des Hochverrats zu beschuldigen

wagte. Diese Niederträchtigkeit an und für sich, wie ernst sie

war, war jedoch das Schlimmste nicht. Désirant wurde schuldig
befunden und mit der schwersten Strafe, Entsetzung aus allen Ämtern
und Würden, und lebenslänglicher Verbannung aus Belgien,
verurteilt. Damit war Gerechtigkeit geschehen und es waren die Jansenisten

völlig rehabilitiert. Aber dass gerade dieser Urkundenfälscher
in Rom wie ein Held eingeholt wurde, zum Professor an der Sapienza,
dann zum Propräfekten der Propaganda und schliesslich zum Theologen

der Inquisition erhoben wurde, das war für die Jansenisten
untragbar. Das war «der Greuel der Verwüstung an heiliger Stätte».
«Corruptio optimi pessima.» - Das Verhalten der Jansenisten ging
nicht aus irgendeiner angeborenen Boshaftigkeit hervor, sondern
wurde durch untragbare jahrelange Herausforderungen
hervorgerufen. Was Leclerc von seinem Standpunkt aus als «acharnement»,
«opiniâtreté» und «obstination» beurteilt, sehen wir von unserm
Standpunkt aus als «Charakterfestigkeit», «Unerschütterlichkeit»
und « Überzeugungstreue ».



— 87 —

In einem interessanten Schlusskapitel untersucht Leclerc den
überraschend grossen Einfluss, der von Van Espen fast ein
Jahrhundert lang in ganz Europa ausgegangen ist. Diese Nachwirkung
offenbarte sich naturgemäss in jenen Kreisen, die eine Intervention
des Fürsten in das kirchliche Gebiet und eine nationale kirchliche
Autonomie anstrebten, d.h. unter den Jansenisten, Josefinisten,
Febronianisten und Episkopalisten des 18. Jahrhunderts. Von denen
sind zwar Febronianismus und Josefinismus am bekanntesten, aber
Leclerc beschränkt sich nicht auf diese allein, sondern befasst sich
auch mit der damaligen kirchlichen Lage in Spanien, Portugal und
Italien. Es gebührt ihm dafür Anerkennung, um so mehr weil dieser
Stoff weit zerstreut und nur mit grossen Schwierigkeiten auffindbar
ist. Wir müssen uns auf einige kurze Angaben beschränken und
begnügen uns darum mit der Nennung von einigen «Stabsoffizieren».
Für den Umfang und die Zusammensetzung der unter ihnen stehenden

«Armeen» lese man die Einzelheiten bei Leclerc.
In Belgien galt Van Espen noch im vorigen Jahrhundert als

«une de nos gloires nationales» und «témoin de premier rang du droit
de son pays». Seinen beredsten Schüler fand er in dem Kanonisten
Judocus le Plat.

In Deutschland setzte Von Hontheim die gallikanischen Theorien
über die Schlüsselgewalt, den Ehrenprimat, die Unterordnung des

Papstes unter das Konzil, den Antikurialismus und das nationale
Kirchentum mutatis mutandis fort. Auch Bartheis von Würzburg
war ein grosser Verehrer unseres Löwener Kanonisten.

In Österreich wurde der Josefinismus durch den Hofrat Von
Heinke, den Professor der Medizin de Haen (Leclerc erwähnt auf
S. 378 unrichtigerweise den Baron van Swieten als «ardent janséniste
et défenseur de l'Eglise d'Utrecht») und Dupac von Rijnwijk kräftig
gefördert. In Spanien fanden die Gedanken des Febronianismus
starken Anklang bei den politisch-jansenistisch gesinnten und
«aufgeklärten» Katholiken. Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts blieb Van
Espen in diesen Kreisen in hohem Ansehen. In Portugal setzte der
Theologe Figueredo die Tradition Van Espens fort und lobte ihn
als «le canoniste belge le plus savant».

In Frankreich erschien 1753 die erste Ausgabe seiner «Opera
omnia». Unter Fachgelehrten blieb er noch lange eine allgemein
anerkannte Autorität.

In Italien lieferteVan Espen, neben Bossuet, für breite Kreise das

Material für eine Restauration des Christentums gegen den Kurialis-



— 88 —

mus und die Unterdrückung der nationalen Kirchen. Dupac betrieb
in diesen Jahren eine unermüdliche Werbearbeit durch massenhafte

Verbreitung jansenistischer und gallikanischer Schriften. Zwölf
Bischöfe bezeugten der Kirche von Utrecht ihre Adhäsion. Van Espen

galt als eine hochangesehene Autorität. In 20 Jahren erschienen sechs

Editionen seiner «Opera omnia», dreimal in Neapel, dreimal in
Venedig.

In Venedig stellte Paolo Sarpi sich an die Spitze der Antikuria-
listen, und die Benediktiner von Padua setzten die Van Espenschen
Theorien fort. Zwischen 1732 und 1788 erschienen die «Opera omnia»
fünfmal. In der Lombardei trat Tamburini als Führer des Gallikanismus

auf. In Genua und Ligurien wurde die Bulle «Auctorcm fidei»

zurückgewiesen. Führende Männer waren Solari und Degola, «le

plus agissant des jansénistes». In Piémont wurden Thesen Van
Espens verteidigt, und noch im Jahre 1840 stand er dort in hoher

Verehrung. In Florenz wurde eine neue jansenistisch-gallikanisch
orientierte Akademie gegründet. Pisa wurde der Mittelpunkt der
katholischen «Aufklärung». Scipio de Ricci mit seinem Konzil von
Pistoja wurde hier die Hauptfigur.

In Rom fand Van Espen seine treuen Anhänger in dem Bibliothekar

der Vatikanischen Bibliothek, Bottari, und in den Kardinälen
Passionei und Marefoschi. Der Erzbischof von Neapel, Spinelli,
bezeichnete Van Espen als «l'homme le plus savant et le plus saint de

son temps à Louvain ».

In Neapel und Palermo wurde Van Espen als «un oracle sans

appel toujours à portée de la main» verehrt. Zwischen diesen
Bistümern und dem Utrechter Bistum bestanden enge Beziehungen, und
zwar so sehr, dass die Utrechter Kirche den Katechismus von Neapel
für den eigenen Bedarf übersetzte. Dieser «Napelsche Catechismus»
blieb in Holland so lange in Gebrauch, dass die heutigen Altkatholiken,

soweit sie älter als 50 Jahre sind, daraus noch ihren
Religionsunterricht empfangen haben

Zusammenfassend richtet sich die Kritik Leclercs gegen folgende
Punkte: 1. Gegen seine Lehre über die ungerechten Zensuren, das

Plazetrecht und den recursus ad prineipem. 2. Gegen seine nicht immer
einwandfreie Auslegung von Schrift- und Väterstellen und Kanones.
3. Er habe die fortschreitende Entwicklung der geoffenbarten Wahrheit

nicht erkannt. 4. Er komme nicht weiter als zu einem päpstlichen
Ehrenprimat. 5. Er habe die «Unigenitus»-Bulle zurückgewiesen.
6. Er trage Verantwortlichkeit für das Schisma von Utrecht. Leclerc



— 89 —

schliesst seine Arbeit mit den Worten: «L'exil forcé de ce vieillard,
âgé de 82 ans, ses dernières hésitations, sa mort au sein de l'Eglise que
ses avis avaient contribué gravement à séparer de Rome, ne laissent

pas de remplir le cœur d'une profonde tristesse.» (S.414.)
Wir haben dem Buch Leclercs eine ausführliche Würdigung

zuteil werden lassen. Zunächst weil das Werk es verdient, sodann wegen
der besonderen Bedeutung, die es für die Utrechter Kirche hat.
Leclerc zeigt in seiner Arbeit vollauf eine besondere Ehrerbietung
für seinen Gegenstand, und hat damit das Niveau aufrechterhalten,
wie es dem grossen Löwener Kirchenrechtslehrer gegenüber geziemt.
Seine Ausführungen sind historisch korrekt. Dass wir in der
Interpretation öfters von ihm abweichen, ist bei den verschiedenen
Standpunkten unvermeidlich. Wer das vorliegende Werk vergleicht mit
dem Pamphlet des Backhusius, stellt mit tiefer Genugtuung fest, wie

gross und reich der Gewinn ist. Rehabilitation du jansénisme Jedenfalls

ist das Werk aus ökumenischen Geist heraus verfasst.

Hilversum. | B.A.van Kleef

Beichte oder Busse

Fragen zum Sakrament der Busse im Kindesalter

1. Wann ist ein Kind fähig, in rechter Weise die sakramentale
Lossprechung zu empfangen Diese Frage steht in unmittelbarem
Zusammenhang mit dem Problem der Hinführung des Kindes zum
Sakrament überhaupt. Das organische Wachstum des Lebens in
Christus, das in der Taufe begonnen, vollzieht sich in der Teilnahme
am eucharistischen Christus, im Empfang der heiligen Kommunion
und im Leben daraus. Die Hinführung zu diesem Sakrament ist
daher für das Kind von ganz entscheidenderBedeutung. DieTatsache,
dass die heilige Kommunion zu den «Sakramenten der Lebendigen»
gehört, beinhaltet ihre Empfangsmöglichkeit nur «im Stande der
Gnade», d. h. im Sichfreiwissen von Sünde und Schuld. Die Befreiung

von Sünde und Schuld wird im Sakrament der Vergebung, also

in Beichte und Busse, vermittelt. Die Seelsorgspraxis hat daher den

Empfang des Busssakramentes vor die heilige Kommunion gesetzt
zur Erreichung von Gültigkeit und Würdigkeit. Diese Koppelung
von Busse und Kommunion, die als pastorale Regel im katholischen
Raum, und damit auch bei uns, als selbstverständlich praktiziert


	Zeger-Bernard van Espen : 1646-1728

