Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 2

Artikel: Zeger-Bernard van Espen : 1646-1728
Autor: Kleef, B. A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeger-Bernard van Espen
1646-1728

Unter Fiihrung einer Reihe namhafter Historiker in Frankreich
und Belgien ist in den letzten Jahrzehnten ein erneutes Interesse fiir
den Jansenismus erwacht. Schriftsteller wie Cognet, Jadin, Jarry,
Orcibal, Claes Bouuaert, Willaert u.a. haben durch ihre Monogra-
phien und Einzeluntersuchungen zu dieser Neubelebung in bedeut-
samen Masse beigetragen. Besonders aber ist die Lebensarbeit des
Professors L.Ceyssens OFM vom Franziskaner Kloster San Antonio
in Rom, jetzt in Briissel, zu erwihnen, der sich durch seine vielbin-
digen Sammelwerke «Jansenistica» und « Jansenistica Minora» sowie.
durch seine wertvollen Quellenpublikationen bleibende Verdienste
erworben hat.

Diese neueren Untersuchungen haben zu einer auffallenden
Umkehr in der Beurteilung des jansenistischen Problems und der
daran beteiligten Kreise gefithrt. Wichtig war da bei vor allem die neu
gewonnene Hinsicht, dass der «Jansenismus» von Anfang an unter
einer nicht selten heillosen Begriffsverschiebung zu leiden gehabt hat,
und dass unter der Flagge des « Jansenismus» sich jeweils eine viel
buntere Ladung von Problemen versteckt hat, als nur die Kontro-
verse iiber die Gnadenlehre. Zu lange auch hat man die Augen ver-
schlossen vor der Tatsache, dass die damaligen Jansenisten von der
spiter so geliufig gewordenen Unterscheidung und Rubrizierung in
einen dogmatischen, spiritualistischen, moraltheologischen, juristi-
schen und politischen Jansenismus nicht die blasseste Ahnung ge-
habt haben! Die historische Wirklichkeit ist dadurch nur noch kom-
plizierter und nuancierter geworden als sie von jeher schon war. So
sind nun alte Auffassungen ins Wanken geraten ; alte Positionen hin-
fallig geworden; als feststehend geltende Urteile iiber Personen und
Ereignisse mussten — nicht selten eingreifend — berichtigt werden.

Diese neue Auffassung des jansenistischen Problems hat erfreu-
licherweise gleichzeitig zu einer willkommenen Verbesserung im
geistigen Klima beigetragen. Die Zeiten, in denen Jansenisten und
Antijansenisten sich mit wiisten Hassergiissen und Schimpfkano-
naden zu Leibe zu riicken pflegten, sind nun wohl voriiber. Es scheint
jetzt die notige Distanz eingetreten zu sein, um «sine ira et studio»
sachlich und objektiv an das Problem heranzugehen. Es weht in
unserer Zeit ein fiir den Jansenismus milderer und giinstigerer Wind
als je zuvor der Fall gewesen ist. Darum konnte Rouquette von einer



— 76 —

«Réhabilitation du jansénisme» (1955) sprechen, und dabei die iro-
nische Bemerkung machen, es scheine heutzutage als ob mancher
Schriftsteller seinen kritischen Sinn zu verlieren drohe «quand il
gagit d’'un jésuite»! Und in seinem Werk «Entre Jansénistes et
Zelanti» (1960) lenkte Appolis die Aufmerksamkeit auf eine dritte
Gruppe, «un tiers parti catholique», die man zwar lange Zeit bequem-
lichkeitshalber mit den Jansenisten auf einen Haufen geworfen hatte,
an denen aber nichts anderes auszusetzen sei, als dass sie nicht bereit
gewesen sind, die extremen Theorien der Antijansenisten zu iiber-
nehmen.

Von dieser «modernen», d.h. konfessionell weniger befangenen,
Geschichtsschreibung zeugt auch das kiirzlich erschienene, gross-
ziigige Werk Leclercs iiber den berithmten Léwener Kirchenrechtler
Z.-B. Van Espen 1. Das Buch verdient in unserer Zeitschrift eine aus-
fiihrlichere Wiirdigung, zunéchst wegen seines klaren Aufbaues,
reichen Inhalts und seiner gediegenen Stoff behandlung. Zudemhaben |
wir es bei Van Espen mit einem Mann zu tun, der gerade fiir den Alt-
katholizismus von hervorragender Bedeutung gewesen ist, dessen
Anschauungen bis zum Ende des « Ancien Régime» in grossen Teilen
Europas begeisterte Anhinger gefunden haben, der gewissermassen
an der Wiege des Febronianismus und Josefinismus Pate gestanden
ist, und dem besonders die Utrechter Kirche sich zum héchsten Dank
verpflichtet weiss, weil er in ihrem Konflikt mit der Kurie ihr sach-
kundiger Ratgeber und zuverlassiger Wegweiser gewesen ist, um
dann 82 Jahre alt in ihrer Mitte Asyl und wenige Monate spéter auch
seine letzte Ruhestéitte zu finden.

* *
*

Gustave Leclerc gehort zum Salesianerorden von Don Bosco.
So versteht es sich, dass er von seinem romtreuen Standpunkt aus
sich nicht anders als kritisch gegen den « Gallikaner und Jansenisten »
Van Espen stellen kann. Uberall, wo er denn auch bei Van Espen den
Universalepiskopat und die oberste Jurisdiktionsgewalt beein-
trachtigt oder gefihrdet sieht — z. B. in seiner Lehre iiber das konig-
liche Plazet, den «recursus ad principem», den Episkopalismus und

! Gustave Leclerc, SDB. Zeger-Bernard Van Espen (1646-1728) et I'auto-
rité ecclésiastique. Contribution & ’histoire des théories gallicanes et, du jansé-
nisme. 451 Seiten. PAS-Verlag Ziirich 1964. Zu beziehen: Libreria Ateneo
Salesiano. Piazza Ateneo Salesiano 1, Rom. Lire 5000, francs belges 400, francs
francais 40, $8.50.



N

Konziliarismus —stellt der Verfasser diesen Anschauungen die heutige
korrekt-romische Kirchenlehre gegeniiber. Dennoch liest man das
Buch mit regem Interesse, denn die Kritik ist durchweg wiirdig, ver-
stindnisvoll, wohlwollend und frei von jeder Geringschitzung oder
Gehissigkeit. Man spiirt bei Leclerc das ehrliche Bestreben, sich in
den Gedankengang Van Espens hineinzudenken, sich in seine Situa-
tion zu versetzen und seine Entscheidungen aus der Verworrenheit
der Zeitlage zu erkliren und zu gleicher Zeit auch ein aufrichtiges
Mitgefiihl mit dem «drame religieux, toujours poignant, qui s’est
joué en lui» (S.337). Fast auf jeder Seite zeugt das Buch von einem
ehrfurchtsvollen Respekt vor dem grossen Lowener Kanonisten,
«une des gloires nationales de la Belgique». Auch fiir Leclerc gilt Van
Espen als ein Mann von allgemein anerkannter Bedeutung, von un-
bestrittener Autoritit und von einem enzyklopiadischen Wissen; als
ein erstklassiger Kirchenrechtslehrer und Verfasser eines hochwer-
tigen Standardwerkes, des «Jus Ecclesiasticum Universum», das —
wie es die 16 verschiedenen Ausgaben, in Lowen, Koéln, Paris, Mainz
und Venedig beweisen — bis zum Ende des 18. Jahrhunderts und dar-
iiber hinaus einen unvergleichlichen Einfluss ausgeiibt hat. Seine
nicht-polemischen Schriften sind, nach dem Urteil Leclercs, auch
heute noch nicht veraltet, und noch immer wird man mit Gewinn zu
ihnen greifen.

Schon gleich beim Aufschlagen des Buches ist man angenehm
iiberrascht iiber das grosse Lob, dass Leclerc dem ersten und besten
Biographen Van Espens zollt: Dupac de Bellegarde. Diesen Janse-
nisten des Hauses Rijnwijk bei Utrecht, zeichnet der Verfasser als
«un talent remarquable, qui toute sa puissance créative et son esprit
d’entreprise» in den Dienst der Utrechter Kirche gestellt und in der
Zeit des Josefinismus «un courant général de sympathie» fiir sie
geweckt hat. Er schrieb ein vortreffliches « Vie de Van Espen» (1768),
wie auch ein « Supplementum» zu dessen Werken, brachte darin eine
Reihe von Briefen und ungedruckten Dokumenten zusammen, und
schrieb «une analyse pleine d’intérét» iiber seine Schriften. Dupacs
historische Zuverlissigkeit ist, nach Leclerc, iiber jeden Zweifel er-
haben. «Les faits rapportés par notre biographe sont exacts; leur
accord avec les autres sources d’archives de méme qu’avec les événe-
ments et I'histoire générale du temps n’aurait jamais été contesté.» -
Wir gestehen gerne, dass unseres Wissens ein solches Lob von gegne-
rischer Seite unserm Dupac noch nie zuvor zuteil geworden ist. « Ré-
habilitation du jansénisme ?»



— 78 —

Demgegeniiber legt Leclerc der Schrift des Tilman Backhusius 2
nur geringen Wert bei. Dieser Gegner der Utrechter Kirche wollte in
erster Linie die Biographie Dupacs schidigen und gab 1770 eine
grimmige Schrift heraus, in der er Van Espen vorwirft, immer und
tiberall die kirchliche Gewalt systematisch untergraben und die welt-
liche in Schutz genommen zu haben. Man mache zuviel Aufhebens
tiber ihn, denn seine wissenschaftliche Bedeutung sei nur gering ge-
wesen. Das Gute, das er schrieb, habe er dem Oratorianer Thomas-
sinus entnommen, und dies ohne seinen Namen zu nennen ; er sei also
ein ordinirer Plagiator. — Leclerc distanziert sich von dieser triiben
Quelle, weil sie Van Espen «sous des couleurs trop sombres» geschil-
dert habe, und er benutzt sie nur, insoweit er darin einige Hinzel-
heiten aus der Geschichte der Utrechter Kirche gefunden hat. — Zum
besseren Verstéindnis der Arbeit Leclercs schicken wir einige Daten
aus dem Leben Van Espens voraus.

Curriculum vitae. Zeger-Bernard Van Espen, geboren am 8. Juli 1646 in
Lowen als Sohn des Juristen Johannes Van Espen und der Elisabeth Zegers.
Empfing die Humaniora bei den dortigen Oratorianern. 1663 Eintritt in das
Piadagogikum «Het Varken» zum Studium der Philosophie. 1665 magister
artium; Umzug in das Kollegium «vom HI. Geist» zum Studium der Theo-
logie und des Kirchenrechtes. 1667 baccalaureus; 1670 Lizentiat in utroque
jure: 1673 Priesterweihe; Studium der Rechte und der Geschichte; 1674 von
der Stadtmagistratur zum Professor «feriarum tempore»oder «des six semaines»
ernannt®, mit dem Lehrauftrag: Abschnitte aus den Dekretalen zu dozieren.
1675 doctor utriusque juris. 1677 Umzug in das Kollegium Adrians V1., erst
unter Lettung Van Vianen dann des Huygens (beide als Jansenisten bekannt).
1725 wegen Jansenismus angeklagt; 1728 verurteilt. Iintwich nach Amers-
foort. Dort T 2. Oktober 1728.

. s
B

Das Kapitel iitber Van Espens Jugendjahre wird von einer auf-
schlussreichen Darstellung der kirchenpolitischen und geistigen Lage
umrahmt. Ks kommen darin zur Erérterung: die sich langsam an-
bahnenden Anderungen in bezug auf das Verhiltnis von Kirche und
? Tilman Backhusius, Schiiler der Lowener «Jansenisten» Opstraet,
Hennebel und Willemaers. Erzogen im hollindischen Kollegium « Pulcheria»
des Bistums Haarlem. Trat 1717 der Utrechter Kirche bei. Wurde 1718 - zu-
sarmnmen mit drei anderen — durch Soanen von Senez zum Priester geweiht.
War erst Hilfsgeistlicher in Huisduinen bei den Helder; 1720 auf der Insel
Nordstrand titig; in 1723 nach Vianen versetzt. Trat 1724 aus der Utrechter
Kirche wieder aus, und unterstellte sich dem Erzbischof von Mecheln. Bis zu
seinem Tode ein unermiidlicher Bekiimpfer der Utrechter Kirche.

¢ Die akademischen Vorlesungen «feriarum tempore» wurden gehalten
vom 13. Dezember bis zum Montag nach lipiphanien, und vom 22.Juli bis
zum 28. August.



Staat, der wachsenden Absolutismus der Fiirsten und die Bestre-
bungen in der Richtung autonomer nationaler Staaten. Weiter: der
Gallikanismus mit seinen national-episkopalen Tendenzen, die Zu-
riickdringung der pépstlichen Gewalt innerhalb der von den Konzi-
lien gesteckten Grenzen, und die Verteidigung der koniglichen Unab-
hingigkeit auf weltlichem Gebiet. Den Jansenismus definiert Leclerc
sehr richtig als die Riickkehr zur Reinheit der alten Kirche und die
Wiederentdeckung der augustinischen Auffassung iiber Gnade und
freien Willen. Sodann beschreibt er mit erfrischender Offenheit die
«anderen Faktoreny, die bald mitzuspielen anfingen, und er lisst uns
nicht dariiber im Unklaren, welche sie waren und von welcher Seite
sie herkamen. Kr erwihnt in dieser Beziehung die den Monchsorden
verlichenen Exemptionen, durch die sie der direkten bischoflichen
Oberaufsicht entzogen wurden ; sodann ihren Ubereifer, mit dem sie
die Glaubigen um ihre Kanzel und Beichtstiihle herum sammelten,
was zu endlosen Reibereien mit der Weltgeistlichkeit fithren musste ;
ihre ultramontane Einstellung, mit der sie auf die Bischofe diinkel-
haft herabsahen, sie im Grunde als tiberfliissig betrachteten und sie
hochstens zur Erteilung der Weihen noch beibehalten wollten. End-
lich: den strammen Korpsgeist und die welterobernde Dynamik des
Jesuitenordens, die eine Drohung fiir die unabhéingigen Universi-
titen bedeuteten. — Diese freimiitige Feststellung wird besonders der
Utrechter Kirche aus der Seele gesprochen sein. Sind es doch genau
dieselben Faktoren, gegen die die apostolischen Vikare Vosmeer,
Rovenius, Van Neercassel und Codde iiber ein Jahrhundert lange
Front machen mussten und die notwendigerweise zum spiteren
Schisma fithren mussten.

In der Lehrtiatigkeit Van Espens unterscheidet Leclerc zwei
Perioden, die eine vor, die andere nach dem Jahre 1700. Auch in dem
ersten Zeitabschnitt hat es zwar manche Reibungen und Konflikte
gegeben, aber zu den spiteren Gewaltmassnahmen wie Suspensionen
und Exkommunikationen, Ausstossungen aus dem Lehrkorper und
Zensuren, kam es vorliufig noch nicht. So konnte Van Espen in
verhiltnismissiger Ruhe und in der Geborgenheit eines theolo-
gischen Konviktes sich unbeirrt der Wissenschaft widmen. KEr beklei-
dete zwar eine bescheidene Stelle — « professor feriarum tempore» ist
mit unserer «ausserordentlichen Professur» vergleichbar —, aber er
hat sie vorbildlich erfiillt. Zu einer Beforderung ist es nie gekommen,
und zur ¢stricta facultas» hat er nie gehort, denn schon bald wurde er
wegen Gallikanismus, Jansenismus und Antipapismus verdéichtigt.



— 80 —

Fiir seine Vorlesungen wiihlte er besonders solche Themata, die auch
fiir die Studenten der Theologie niitzlich sein konnten, wie: Heiligen-
verehrung, Simonie, Vergebung von Pribenden, Spendung der Sa-
kramente usw. und entwickelte daneben eine fruchtbare publi-
zistische Tétigkeit. Leclerc spendet den Schriften aus dieser Periode
ein hohes Lob. «Le ton de ces ouvrages est tres édifiant. L’auteur est
remarquablement documenté sur les abus. Il en parle avec netteté et
franchise. Il ne craint pas de mettre le doigt sur la plaie et de clamer
la vérité. Les pages sur la simonie notamment éveillent une profonde
indignation; la description abonde en détails précis. L’intention
apparait évidente de corriger le mal observé, de ramener 1’Eglise a
plus de pureté. Le respect pour la messe est touchant, 'estime pour
lapauvreté duprétretresgrande.C’estun saint prétre, grave etausteére,
qui s’exprime par la plume de notre auteur.» (S.48.) An anderer Stelle
heisst es: «Il nous donne un bel exemple de I’ardeur polémique de son
auteur. Il guerroie avec une adresse et un vigeur redoutables.» Uber
Van Espens «Tractatus de canonibus conciliorum»: «on y sent une
foi profonde et une grande admiration pour les premiers siecles, le
désir d’y retrouver son esprit le plus pur, d’en répandre la connais-
sance et de le remettre en honneur. Encore maintenant ce traité se lit
avec d’intérét» (S.57). In bezug auf seinen Kommentar auf das
«Decretum Gratiani» heisst es: « Nous recommandons ’ensemble &
ceux qui recherchent une synthese bien construite et pas trop rebu-
tante des sources de la discipline canonique. Ils ne seront pas dégus.»
(S.58.) Mit seinem Hauptwerk « Jus Ecclesiasticum Universum» habe
er sich einen Platz unter den grossten Kanonisten erworben (S.62).

Leclerc schliesst diese Ubersicht iiber die Schriftenreihe vor
1700 ab mit einer Untersuchung nach dem Verhéltnis zwischen Van
Espen und Benedictus XIV. Schon von Schulte hat darauf hinge-
wiesen, dass dieser Papst durchgehends unsern Loéwener Kirchen-
rechtler zitiert als den authentischen Zeuge fiir das belgische Recht.
Darum haben andere wohl gemeint, dass er bei diesem Papst in be-
sonderer Gunst gestanden habe. Leclerc kommt bei der Untersuchung
dieser Frage zu dem Schluss, dass Benedictus XIV. die Autoritéit
Van Espens explizit anerkannt habe, wie es die vielen Anfithrungen
aus dessen Werken beweisen. Von einer besonderer Gunst kénne aber
nicht die Rede sein. Liess doch der Papst die «Opera Espenii» auf
seinem im Jahre 1758 aufgestellten Index stehen. — Wir gestatten uns
die Bemerkung, dass dieser Umstand nicht viel besagt. Die Bullen
«Vineam Domini» und « Unigenitus» nahm dieser Papst auch nicht



zuriick, obwohl er in bezug auf die Gnadenlehre genau dachte wie
Port-Royal und Quesnel. Kardinal de Noris, dessen Schriften in
Spanien wegen Jansenismus verurteilt worden waren, nahm er in
Schutz. Colonias: «Bibliotheque des Jansénistes» und Patouillets:
« Dictionnaire des livres jansénistes» setzte er auf den Index, und er
forderte sogar die Herausgabe des «Oeuvres» von Arnauld! Wie die
Jesuiten tiber ihn dachten, ist allbekannt.

k #
*

Um die Jahrhundertwende trat der jansenistische Streit in
seine letzte, entscheidende Phase ein. Infolge einer ganzen Reihe von
Gewaltmassnahmen gerieten die Jansenisten in die dusserste Be-
driingnis. Der Landesherr, Philipp V. von Spanien, verlangte die
Ausrottung des Jansenismus. Quesnel und Gerberon wurden in
Briissel verhaftet und gefangen gesetzt. In Utrecht drohte ein Schis-
ma. Die Bulle « Vineam Domini» (1705) bedeutete das Ende der « Pax
Clementina» und verlangte von neuem die vorbehaltlose Annahme
der «fiinf Thesen». Im Jahre 1713 folgte die Konstitution « Unigeni-
tus» gegen Quesnel. Der Erzbischof von Mecheln holte zum letzten
Schlag aus. Die Schriften Van Espens tragen darum die Kennzeichen
dieser stiirmischen Zeit. Nicht als ob er seine Auffassungen sachlich
geindert hiatte, denn er ist sich selber immer gleich geblieben, aber
der Ton wird polemischer, die Abwehr heftiger, der Angriff ener-
gischer. Der Streit hatte sich von dem akademischen Horsaal nach
der offentlichen Arena verlegt. Van Espen schmiedete die Schilde,
um die kurialistischen Machtsiiberschreitungen zu parieren. Er ver-
teidigte mit grosser Energie das in Belgien bestehende konigliche
Placet, die vorhergehende formelle Promulgation der romischen
Dekrete, das der Geistlichkeit zustehende Recht der Berufung auf den
Fiirsten, und die Unverbindlichkeit ungerechter Zensuren. Auch
noch in dieser, im iibrigen durch Leclerc scharf angegriffenen Schrif-
tenreihe, findet der Verfasser etwas Lobenswertes. Von dem «Tracta-
tus de promulgatione et de placito regio» (1712), den Van Espen, fast
blind, diktieren musste, heisst es: «Un bel hommage & son courage et a
sa mémoire» (S.73). '

Nicht nur seinen Geistesverwandten in Belgien, sondern auch
der Utrechter «Clerisei» wurde er in dieser Zeit zu einem unschitz-
baren Helfer. Er wies das Weiterbestehen der Kapitel von Haarlem
und Utrecht seit der Reformation nach, zeigte den Kapitelvikaren
den Weg, withrend der Sedisvakanz die Kirche kirchenrechtlich ein-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1066. 6



— 82 —

wandfrei zu leiten, erklirte die gegen sie verhdngten Zensuren fiir
unverbindlich und rechtsunwirksam und befiirwortete die Konse-
kration eines Bischofs, im #ussersten Notfall auch ohne Genehmi-
gung der Kurie. Das wurde romischerseits als eine Beleidigung des
Papstes und eine Begiinstigung éffentlicher Rebellion gedeutet. Als
er zur Verteidigung der inzwischen vollzogenen Konsekration
Steenovensseine « Responsio epistolaris» (1725) veroffentlichte, wurde
ein kirchenrechtliches Verfahren gegen ihn eingeleitet. Drei Jahre
schleppten sich die Gerichtsverhandlungen fort, dann wurde er zum
Widerruf der « Responsio epistolaris» innerhalb dreier Wochen ver-
urteilt, und «provisionnellement a sacris et ab officio suspendu, sous
peine de provision ultérieure» (wie Gefingnis und sonstige Strafen).
Auf Anraten seiner Freunde zog er nach Utrecht, dann nach Amers-
foort, wo er am 2. Oktober 1728 starb. Seine irdischen Reste wurden
in eine Gruft, welche einer katholischen Familie zugehorte, in der
evangelischen Stadtkirche beigesetzt. Die Verfolgung setzte sich
inzwischen fort:; schon im néichsten Jahre mussten noch dreizehn
andere Professoren von Lowen den gleichen Weg nach Holland gehen.
Fiir seine Beschreibung der Geschehnisse in Holland hat Leclerc
— leider! — auch die minderwertige Schrift Van Bilsens «Das Schisma
von Utrecht» (1949) benutzt. Diese Schrift erinnert in mancher Be-
ziehung an die Zeit der Schméhpolemik «alten Stils». Wir nehmen an,
dass Leclerc nicht gewusst hat, von dem iiblen Eindruck, den dieses
in diinkelhaftem, wegwerfendem Ton verfasste Pamphlet auch unter
den Gesinnungsgenossen des Verfassers gemacht hat, und dass man
sich davon deutlich distanzierte. Unter manchen anderen Vor-
wiirfen hat Van Bilsen auch diesen niedergeschrieben: «L’Eglise
d’Utrecht a devié de la vraie foi sur des points importants comme
Pecclésiologie, la messe, et les sacrements, prenant une orientation
nettement protestante.» (S.105.) Dieser Vorwurf ist vollig grundlos.
Diese Bemerkung passt sehr wohl in die tibrigen Schméihungen Van
Bilsens hinein. In dem grosskalibrigen Werk Leclercs hitte sie besser
unterbleiben koénnen. Sie verunziert seine verdienstliche Arbeit.

%k * *

Der systematisch-kritische Teil bringt zunéchst eine kurze In-
haltsangabe der einzelnen Schriften Van Espens, und weiter eine
Untersuchung der von ihm angewandten Forschungsmethode, der
von ihm vorzugsweise benutzten Quellen und seines Verhéltnisses zu
der zeitgenossischen Literatur. Van Espen nahm seinen Ausgangs-



— 83 —

punkt immer in der HI. Schrift und schritt von dort zu den Viiter-
stellen und den Kanones der alten Konzilien. Von diesen drei Quellen
aus suchte er das Wesen und den wahren Sinn der kirchlichen Gewalt
zu ergriinden. In diesem Lichte betrachtete er dann auch den Inhalt
spiaterer Synoden der verschiedenen Linder, namentlich von Mailand
(Borromeus), sodann das in jedem Lande geltende besondere Recht,
weiter fiirstliche Edikte und die neueste Jurisprudenz. Vorzugsweise
beniitzte er auch solche Schriften, die bestrebt sind, die péapstliche
Gewalt zu beschrinken. In diesem Zusammenhang hat Leclerc auch
den von Backhusius erhobenen Vorwurf des « Plagiats» einer niheren
Untersuchung unterworfen. Er ist unbegriindet und wird darum
kurzerhand abgewiesen. — Neues im strikten Sinn hat Van Espen
nicht doziert. Es findet sich bei ihm kein einziges Thema, das nicht
schon von Vorgingern bearbeitet worden ist. Was ihn aber von den
Vorgéingern unterscheidet ist: die strikter durchgefithrte systema- -
tische Ordnung, die deutlichere Umschreibung der Prinzipien, die
biindigere Formulierung.

In seiner unmittelbaren Kritik an den «Opera Espenii» ist Le-
clerc immer massvoll und besonnen. Er beschrinkt sich darauf, die
Differenzen zwischen Van Espen und der heutigen Kirchenlehre nur
kurz anzudeuten. Der Vergleich zwischen beiden muss darum da und
dort hinken, denn es ist nicht angingig, Van Espen zu verurteilen
wegen Divergenzen zu Anschauungen, die erst viel spiiter,z.B. auf dem
Vatikanum I entschieden und zu Lehrsitzen erhoben worden sind.
Das will der Verfasser auch nicht. Nur mochte er damit angeben, dass
die Entwicklung sich spiiter in eine, Van Espen entgegengesetzte
Richtung, vollzogen hat. Leclerc beanstandet in erster Linie, dass
Van Espen die historische Untersuchungsmethode nicht immer ein-
wandfrei angewandt habe, denn beim Studium der Schrift- und
Viitertexte sei er auch auf textkritische und exegetische Fragen ge-
stossen. Damit sei er auf das Gebiet des Glaubens und der Theologie
eingetreten: d.h. auf die Frage nach dem Sinn der Tradition. Den
Sinn der Tradition festzustellen, komme aber keinem zu, auch «den
gelehrtesten Doktoren nicht», sondern allein dem kirchlichen Lehr-
amt. Sein Traditionsbegriff sei ungeniigend und unbefriedigend,
namentlich wo er mit dem Jurisdiktionsprimat konfrontiert wird.
Denn Van Espen habe die fortschreitende Entwicklung der in der
Offenbarung geschenkten Wahrheit nicht anerkannt. Auch habe er
vergessen, dass die von ihm im Altertum gefundene Wahrheit nicht
immer «secundum fidem» gewesen ist. Zudem habe er sich nicht frei-



= R o=

gehalten von Voreingenommenheit je nachdem eine bestimmte pipst-
liche Entscheidung ihm passte oder nicht. Seine Auffassung, dass alle
kirchliche Gewalt nur strikt geistlichen Charakter besitzt, so dass
die Kirche keine Macht habe, dusserlich Zucht zu itben, sei unrichtig,
denn sie verneint, dass Christus die Kirche als eine «res publica ter-
restris» gegriindet hat. Seine Lehre, dass der Kirche, d.h. der Ge-
samtheit der Glaubigen, die volle Jurisdiktion gegeben worden sei
(«secundum originem et virtutem», dass sie Kigentiimerin, Meisterin
und Mutter aller Jurisdiktion sei), sei dogmatisch unrichtig und stehe
in direktem Widerspruch zu der Lehre, dass Papst und Bischofe das
Fundament der Kirche bilden. Sie widerspricht auch der Lehre, dass
der Papst seine Gewalt unmittelbar von Gott empfingt und die
Bischofe die ihrige durch Derivation oder in Abhiingigkeit von dem
Papste. Van Espen leugne weiter, dass die Kirche auf Petrus gebaut
worden und ihm die Schliisselgewalt anvertraut worden ist. Auch hier
habe er wieder die fortschreitende Entwicklung des geoffenbarten
Dogmas nicht anerkannt. Zuzugeben sei, dass Van Espen bei den
Vitern viel Material gefunden habe, um seinen Standpunkt zu er-
hiarten, aber alle angefiihrten Stellen geniigen noch nicht, die Wahr-
heit zu garantieren. Mehrere, mit den seinigen verwandte, Auffas-
sungen seien in der Bulle « Auctorem fidei» vom 28. August 1794 gegen
Pistoja verurteilt worden. Leclerc betont energisch, dass man fest-
halten solle, dass die Fille der Jurisdiktion dem Petrus gegeben
worden sei, gibt aber zu, dass diese Einsicht nur progressiv erreicht
worden ist und erst am Vatikanum [ entschieden wurde. — Weiter
habe Van Espen den Pseudo-Isidorischen Dekretalen einen zu weit-
cgehenden Einfluss in der Erweiterung der pipstlichen Gewalt zu-
erkannt. Die Verfasser dieser Dekretalen haben nicht die Absicht
gehabt,den romischen Primat einzufithren, sondern ihm einen festeren
Unterbau zu geben. Denn auch frithere kanonische Sammlungen
kennen schon diese pipstlichen Rechte. In den Pseudo-Isidorischen
Dekretalen werden sie nur niher umschrieben. Auch seine konzilidren
Theorien seien zu verwerfen. Sodann verneint er das Recht des
Papstes, Konige abzusetzen, Untertanen von dem Treueid zu ent-
binden und von (Gehorsam zu dispensieren. Mit seinen Protesten
gegen die kirchlichen Zensuren habe er Zweifel an der Giiltigkeit
kirchlicher Strafen gesiit.

Durch seine Lehre von der Promulgation kirchlicher Gesetze
und dem koniglichen Plazet habe er die Gewalt des Papstes kraftlos
gemacht, um so mehr, weil er das Plazetrecht auf alle pipstlichen



e BB s

Dekrete, auch dogmatische, als anwendbar erklirt. Dies bedeute
einen deutlichen Ubergriff in die pipstliche Autoritit. Mit dieser
Lehre sei die Tiir geoffnet fiir Eingriffe seitens des totalitiren
Staates. Spitere Pipste haben sich gegen dergleiche Tendenzen
energisch gewehrt, wie Benedictus X111, Pius VI, Pius IX und Leo
XIII. Auch seine Theorie iiber den «recursus ad principemy sei eine
schwere Verletzung der kirchlichen Gewalt. Hier werde die Freiheit
der Kirche schwer kompromittiert. Dieses Recht stelle eine gefihr-
liche Waffe dar zur Unterdriickung der Kirche. Seine fortwihrende
Berufung auf den Fiirsten zum Schutz der Religion und der Geistlich-
keit miisse auf unbeschrinkte Willkiir und die Unterwerfung der
Kirche hinauslaufen. Verwandte, in Pistoja verteidigten Thesen seien
durch Rom verurteilt worden.

Auch seine Theorie, dass alle Bischife einander gleich seien und
alle ihre Gewalt unmittelbar von Christus empfangen, sei als unrichtig
zu verwerfen. Die Jurisdiktion kenne zwei Réinge : Papst und Bischofe.
Nur Petrus allein habe seine (Gewalt unmittelbar von Christus emp-
fangen, um sie an seine Nachfolger weiterzugeben. Im Lichte der
Verhandlungen auf dem Vatikanum IT iiber die Stellung der Bischife
im Verhiiltnis zum Papste, macht Leclerc aufmerksam auf den Unter-
schied zwischen dem auf dem Konzil Gesagten und Van Espens
Theorien. Van Espen kennt dem Papst auf Girund seines Primats nur
ein spezielles Priirogativ und die Sorge fur alle Kirchen zu. Das Konzil
bestitigt die solidare Verantwortlichkeit des Bischofskollegiums zur
Christianisierung der Welt, aber betont zu gleicher Zeit, dass die
Bischofe arbeiten sollen unter dem Papst als dem Haupt der uni-
versellen Kirche. Van Espen aber lehrt, dass im Notfall jeder
Bischof das Recht habe, einen Bischof zu weihen. Darum miisse er
wegen seiner Gutachten zugunsten der Kirche von Utrecht ver-
urteilt werden.

Uber Van Espens Jansenismus urteilt Leclere, dass dieser ge-
méssigt sei. Seine Schriften seien zwar ernsthaft, aber halten sich von
jedem Rigorismus frei. Er empfiehlt die tigliche Kommunion, und
Jedenfalls solle man bei jeder Messe kommunizieren. In der Beicht-
praxis bedauert er, dass die alten Kanones ausser Ubung gekommen
sind. Uber die Messe schrieb er «des pages trés édifiantes avec un
respect un peu austeére mais touchant». Kr war bereit, die «finf
Thesen» im Sinne der Kirche zu verurteilen, aber weigerte sich, anzu-
erkennen, dass sie sich im Buch des Jansenius finden. Die Konsti-
tution « Unigenitus» wies er entschieden zuriick. Erschwerend komme



hinan seine Rolle im politischen Jansenismus, seine Verteidigung
jansenistischer Geistlichen und seine Verantwortlichkeit fiir das
Schisma von Utrecht.

‘Auffallend ist die — zu starke — Unterscheidung, die Leclerc im
Leben Van Espens vor und nach 1700 macht. Wahrend sein Urteil
tiber die erste Periode durchwegs zugunsten Van Espens ausfillt,
urteilt er iiber die zweite wohl zu einseitig kritisch. Er findet bei dem
Lowener Professor in diesen Jahren «une conviction obstinée, un
acharnement toujours croissant, opiniatreté et outrances», und tiber-
sieht dabei, dass die Jansenisten sich gegen die Angriffe des Preci-
piano und der Kurie zur Wehr stellen mussten. In der Polemik gelten
nun einmal nur: die Argumente. Es kommt uns vor, dass Leclerc die
damalige Situation nicht véllig erkannt und auch die Reaktion auf
die «fourberie de Louvain» nicht ernst genug genommen habe. Der
Verfasser verschweigt diese «Niedertrichtigkeity zwar nicht. Er
spricht sogar von «le tort moral considérable» und gibt zu, dass
dieses «une influence néfaste sur le développement ultérieur du jansé-
nisme» ausgeiibt habe, aber es entgeht ihm, wie tief Van Espen und
seine Freunde sich dadurch gekriinkt fiithlen mussten. An und fiir sich
musste es ihnen unertriaglich erscheinen, dass ein Professor der hoch-
verehrten Universitit die Gemeinheit haben konnte, Dokumente zu
falschen, auf Grund deren er Van Espen und seine Freunde eines
Komplotts gegen Kirche und Staat, also des Hochverrats zu beschul-
digen wagte. Diese Niedertrichtigkeit an und fiir sich, wie ernst sie
war, war jedoch das Schlimmste nicht. Désirant wurde schuldig be-
funden und mit der schwersten Strafe, Entsetzung aus allen Amtern
und Wiirden, und lebenslidnglicher Verbannung aus Belgien, ver-
urteilt. Damit war Gerechtigkeit geschehen und es waren die Janse-
nisten vollig rehabilitiert. Aber dass gerade dieser Urkundenfilscher
in Rom wie ein Held eingeholt wurde, zum Professor an der Sapienza,
dann zum Proprifekten der Propaganda und schliesslich zum Theo-
logen der Inquisition erhoben wurde, das war fiir die Jansenisten
untragbar. Das war «der Greuel der Verwiistung an heiliger Stétte.
«Corruptio optimi pessima.» — Das Verhalten der Jansenisten ging
nicht aus irgendeiner angeborenen Boshaftigkeit hervor, sondern
wurde durch untragbare jahrelange Herausforderungen hervor-
gerufen. Was Leclerc von seinem Standpunkt aus als «acharnement»,
«opiniatreté» und «obstination» beurteilt, sehen wir von unserm
Standpunkt aus als «Charakterfestigkeit», « Unerschiitterlichkeit»
und « Uberzeugungstreue.



N -, .

In einem interessanten Schlusskapitel untersucht Leclerc den
iiberraschend grossen Einfluss, der von Van Espen fast ein Jahr-
hundert lang in ganz Europa ausgegangen ist. Diese Nachwirkung
offenbarte sich naturgemiiss in jenen Kreisen, die eine Intervention
des Fiirsten in das kirchliche Gebiet und eine nationale kirchliche
Autonomie anstrebten, d.h. unter den Jansenisten, Josefinisten,
Febronianisten und Episkopalisten des 18. Jahrhunderts. Von denen
sind zwar Febronianismus und Josefinismus am bekanntesten, aber
Leclerc beschrinkt sich nicht auf diese allein, sondern befasst sich
auch mit der damaligen kirchlichen Lage in Spanien, Portugal und
Italien. Es gebiihrt ihm dafiir Anerkennung, um so mehr weil dieser
Stoff weit zerstreut und nur mit grossen Schwierigkeiten auffindbar
ist. Wir miissen uns auf einige kurze Angaben beschréinken und be-
gniigen uns darum mit der Nennung von einigen «Stabsoffiziereny.
Fiir den Umfang und die Zusammensetzung der unter ihnen stehen-
den « Armeen» lese man die Einzelheiten bei Leclerc.

In Belgien galt Van Espen noch im vorigen Jahrhundert als
«une de nos gloires nationales» und «témoin de premier rang du droit
de son pays». Seinen beredsten Schiiler fand er in dem Kanonisten
Judocus le Plat.

In Deutschland setzte Von Hontheim die gallikanischen Theorien
iber die Schliisselgewalt, den Ehrenprimat, die Unterordnung des
Papstes unter das Konzil, den Antikurialismus und das nationale
Kirchentum mutatis mutandis fort. Auch Barthels von Wiirzburg
war ein grosser Verehrer unseres Lowener Kanonisten.

In Osterreich wurde der Josefinismus durch den Hofrat Von
Heinke, den Professor der Medizin de Haen (Leclerc erwihnt auf
S.378 unrichtigerweise den Baron van Swieten als «ardent janséniste
et défenseur de I'Eglise d'Utrecht») und Dupac von Rijnwijk kriftig
gefordert. In Spanien fanden die Gedanken des Febronianismus
starken Anklang bei den politisch-jansenistisch gesinnten und «auf-
geklarten» Katholiken. Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts blieb Van
Espen in diesen Kreisen in hohem Ansehen. In Portugal setzte der
Theologe Figueredo die Tradition Van Espens fort und lobte ihn
als «le canoniste belge le plus savant».

In Frankreich erschien 1753 die erste Ausgabe seiner «Opera
omnia». Unter Fachgelehrten blieb er noch lange eine allgemein an-
erkannte Autoritit.

In Italien lieferte Van Espen, neben Bossuet, fiir breite Kreise das
Material fiir eine Restauration des Christentums gegen den Kurialis-



mus und die Unterdriickung der nationalen Kirchen. Dupac betrieb
in diesen Jahren eine unermiidliche Werbearbeit durch massenhafte
Verbreitung jansenistischer und gallikanischer Schriften. Zwolf
Bischofe bezeugten der Kirche von Utrecht ihre Adhéision. Van Espen
galt als eine hochangesehene Autoritit. In 20 Jahren erschienen sechs
Editionen seiner «Opera omnia», dreimal in Neapel, dreimal in
Venedig.

In Venedig stellte Paolo Sarpi sich an die Spitze der Antikuria-
listen, und die Benediktiner von Padua setzten die Van Espenschen
Theorien fort. Zwischen 1732 und 1788 erschienen die « Opera omnia»
fiinfmal. In der Lombardei trat Tamburini als Fithrer des Gallikanis-
mus auf. In Gienua und Ligurien wurde die Bulle « Auctorem fidei»
zuriickgewiesen. Fiithrende Manner waren Solari und Degola, «le
plus agissant des jansénistes». In Piémont wurden Thesen Van
Espens verteidigt, und noch im Jahre 1840 stand er dort in hoher
Verehrung. In Florenz wurde eine neue jansenistisch-gallikanisch
orientierte Akademie gegriindet. Pisa wurde der Mittelpunkt der
katholischen « Aufklirung». Scipio de Ricei mit seinem Konzil von
Pistoja wurde hier die Hauptfigur.

In Rom fand Van Espen seine treuen Anhéinger in dem Biblio-
thekar der Vatikanischen Bibliothek, Bottari, und in den Kardinéilen
Passionei und Marefoschi. Der Erzbischof von Neapel, Spinelli, be-
zeichnete Van Espen als «I’homme le plus savant et le plus saint de
son temps a Louvain».

In Neapel und Palermo wurde Van Espen als «un oracle sans
appel toujours & portée de la main» verehrt. Zwischen diesen Bis-
tiimern und dem Utrechter Bistum bestanden enge Beziehungen, und
zwar so sehr, dass die Utrechter Kirche den Katechismus von Neapel
fiir den eigenen Bedarf iibersetzte. Dieser « Napelsche Catechismus»
blieb in Holland so lange in (Gebrauch, dass die heutigen Altkatho-
liken, soweit sie dlter als 50 Jahre sind, daraus noch ihren Religions-
unterricht empfangen haben!

Zusammenfassend richtet sich die Kritik Leclercs gegen folgende
Punkte: 1. Gegen seine Lehre iiber die ungerechten Zensuren, das
Plazetrecht und den recursus ad principem. 2. Gegenseinenicht immer
einwandfreie Auslegung von Schrift- und Viterstellen und Kanones.
3. Er habe die fortschreitende Entwicklung der geoffenbarten Wahr-
heit nicht erkannt. 4. Er komme nicht weiter als zu einem papstlichen
Ehrenprimat. 5. Er habe die «Unigenitus»-Bulle zuriickgewiesen.
6. Er trage Verantwortlichkeit fiir das Schisma von Utrecht. Leclerc



= §f =

schliesst seine Arbeit mit den Worten: «L’exil foreé de ce vieillard,
agé de 82 ans, ses dernicres hésitations, sa mort au sein de I’Eglise que
ses avis avalent contribué gravement a séparer de Rome, ne laissent
pas de remplir le coeur d’une profonde tristesse.» (S.414.)

Wir haben dem Buch Leclercs eine ausfithrliche Wiirdigung zu-
teil werden lassen. Zunéchst weil das Werk es verdient, sodann wegen
der besonderen Bedeutung, die es fiir die Utrechter Kirche hat.
Leclerc zeigt in seiner Arbeit vollauf eine besondere Ehrerbietung
fiir seinen Gegenstand, und hat damit das Niveau aufrechterhalten,
wie es dem grossen Lowener Kirchenrechtslehrer gegentiber geziemt.
Seine Ausfithrungen sind historisch korrekt. Dass wir in der Inter-
pretation 6fters von ihm abweichen, ist bei den verschiedenen Stand-
punkten unvermeidiich. Wer das vorliegende Werk vergleicht mit
dem Pamphlet des Backhusius, stellt mit tiefer Genugtuung fest, wie
gross und reich der Gewinn ist. Réhabilitation du jansénisme ? Jeden-
falls ist das Werk aus 6kumenischen Geist heraus verfasst.

Hilversum. T B.A.van Kleef

Beichte oder Busse

Fragen zum Sakrament der Busse im Kindesalter

1. Wann ist ein Kind fihig, in rechter Weise die sakramentale
Lossprechung zu empfangen ? Diese Krage steht in unmittelbarem
Zusammenhang mit dem Problem der Hinfithrung des Kindes zum
Sakrament iiberhaupt. Das organische Wachstum des Lebens in
Christus, das in der Taufe begonnen, vollzieht sich in der Teilnahme
am eucharistischen Christus, im Empfang der heiligen Kommunion
und im Leben daraus. Die Hinfithrung zu diesem Sakrament ist
daher fiir das Kind von ganz entscheidender Bedeutung. DieTatsache,
dass die heilige Kommunion zu den « Sakramenten der Lebendigen»
gehort, beinhaltet ihre Empfangsmoglichkeit nur «<im Stande der
Gnade», d. h. im Sichfreiwissen von Siinde und Schuld. Die Befrei-
ung von Simde und Schuld wird im Sakrament der Vergebung, also
in Beichte und Busse, vermittelt. Die Seelsorgspraxis hat daher den
Empfang des Busssakramentes vor die heilige Kommunion gesetzt
zur Erreichung von Giiltigkeit und Wiirdigkeit. Diese Koppelung
von Busse und Kommunion, die als pastorale Regel im katholischen
Raum, und damit auch bei uns, als selbstverstindlich praktiziert



	Zeger-Bernard van Espen : 1646-1728

