Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 2

Artikel: Das Il. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Schluss]
Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—_ 65 —

Das II. Vatikanische Konzil

und die Lehre von der Kirche
(Schluss)

IV. Bedeutung der
konziliaren Lehre fiir die altkatholische Position

Schon die Uberschrift dieses letzten Abschnittes lisst eine Ein-
schrinkung deutlich werden : Es kann hier nicht in die eigentliche Be-
handlung und systematische Erorterung der konziliaren Lehre von
der Kirche vom altkatholischen Standpunkt her eingetreten werden.
Dazu miisste vor allem auch diese Lehre selbst in der réomischen
Kirche auf Grund des konziliaren Textes voller entfaltet und damit
deutlicher erfassbar geworden sein 13. Es kann sich hier nur um eine
erste Abgrenzung und Standortbestimmung handeln, die mit allem
Vorbehalt einer solchen vorgetragen wird, zumal in der altkatho-
lischen Kirche selbst die Besinnung iiber die neue, durch das Konzil
geschaffene Lage noch nicht geniigend sich entfalten konnte 184,

Eine erste mogliche Antwort auf die Frage nach der Bedeutung
der Lehre des II.Vatikanischen Konzils tiber die Kirche konnte
lauten : Der entscheidende dogmatische Punkt hinsichtlich des Petrus-
amtes als «immerwéihrendes und sichtbares Prinzip und Fundament
der Glaubens- und der Kommunionseinheit»1%5 hat sich nicht ge-
andert und deshalb ist auch nach dem II.Vatikanum die altkatho-
lische Position im kritischen Punkt nicht hinféllig geworden. Mag das

163 Vgl. Wilh. Baratina OFM (Hrsg.) La Chiesia del Vaticano I1. Vallecchi
Florenz 1965, 1346 (hier sind 57 Autoren, zum grossten Teil Mitarbeiter bei
der Entstehung der Konstitution de ecclesia withrend des Konzils, aber auch
5 nicht romisch-katholische Theologen um die Losung der genannten Aufgabe
bemiiht), s.a.a.0. 1241-1259 W.Kiippers: «Die Lehre von der Kirche in alt-
katholischer Sicht». Das Werk ist z.Zt. in sechs weiteren Sprachen im Er-
scheinen, deutsch bei J. Knecht, Frankfurt a. M. 1966.

Fiir die eingehende Behandlung der Frage miissten je nach ihrem Ver-
héltnis zum zentralen Thema der Kirche die iibrigen Konzilstexte sorgfiltig
untersucht werden.

164 F{ir eine erste Orientierung vgl. J.P.Maan, «Das zweite vatikanische
Konzil in altkatholischer Sicht», Referat auf dem XIX.Internationalen Alt-
katholikenkongress in Wien, IKZ 55 (1965) 216-231. U. Kiiry: Nach dem Ab-
schluss des Zweiten Vatikanischen Konzils, Hirtenbrief auf die Fastenzeit
1966, Christkath. Schriftenverlag, Allschwil.

185 Const. deeccl. I, 1 « praecedentium Conciliorum argumenta instans...»;
III, 18 «Haec Sacrosancta Synodus, Concilii Vaticani primi vestigia premens,
cum eo docet et declarat... Quam docrinam de institutione, perpetuitate, vi
ac ratione sacri Primatus Romani Pontificis deque eius infallibili Magisterio,
Sacra Synodus cunctis fidelibus firmiter ecredendam rursus proponit...».

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1966. 5



— 66 —

I1. Vatikanum einen wesentlich gewandelten Geist bewiesen und
noch so viel Wahres und Wertvolles neu bekannt und anerkannt
haben, mag es vor allem in annéihernd dogmatischer Weise die Kolle-
gialitit der Bischofe von der gottlichen Einsetzung des Apostel-
kollegiums her ausgesprochen und dariiber hinaus die grosse und um-
fassende Konziliaritit der Kirche selbst aktualisiert haben, mag es
den Weg zu den getrennten Christen geéffnet und ein neues positives
Verhiltnis der rédmischen Kirche zur Welt hin angebahnt haben: Es
erhebt fiir sich weiter den Anspruch, «Okumenisches Konzil» nicht
nur im modernen Sinne des Wortes, sondern doch auch imklassischen,
rechtlich-kanonischen Sinne zu sein. Es blickt deshalb im Sinne
einer ungebrochenen Kontinuitit zugleich auf die alten 6kumenischen
Konzilien und die Reihe seiner Vorgéinger bis zum I. Vatikanum ohne
erkennbare Kinschrinkung zuriick. Es war deshalb nur konsequent,
wenn es die Glaubensentscheidungen gerade auch dieses letzten in
der Reihe als verbindlich und endgiiltig ansah. In diesem Sinne hiitte
nach «Pastor aeternus» vom 18.Juli 1870 als Constitutio prima de
ecclesia « Lumen Gentium» vom 21.November 1964 als Constitutio
secunda de ecclesia zu gelten, auch wenn die neue Konstitution keine
Kanones mit Anathematismen und iiberhaupt keine Sétze enthiilt,
die den hochsten Grad dogmatischer Definition erreichen.
Entscheidend fiir die altkatholische Position kann deshalb nach
wie vor nur die Doppelfrage sein, ist formal Vatikanum I «Okume-
nisches Konzil» im Vollsinn rechtlicher Art und ist die von ihm defi-
nierte Primatslehre im strengen, theologischen Sinn «katholisches
Dogman ? « Interpretationen» oder « Ergiinzungen», so notwendig und
wertvoll sie sein mogen, die aber selbst nicht Dogma sind und deshalb
nur eine geringere Autoritiit besitzen, konnen am bestehenden Dogma
so wenig dndern wie das diese umgebende kirchliche «Klima» oder
Riicksichten in praktischen I'ragen. Eine solche Tendenz ist auch bei
aller pastoralen und okumenischen Haltung dem II.Vatikanum
weder von Papst Johannes X X111, her noch in seinem weiteren Voll-
zug unter Papst Paul VI. zu unterstellen. Tatsichlich wiirde eine
Kirche, die das in ihr geltende Dogma nicht mehr ernst nihme, sich
selbst in Frage stellen, und eine kirchliche Einheit, die nicht auf Bin-
heit im Festhalten am erklirten Dogma beruhte, wiire auf Sand
gebaut. Jedenfalls hiesse es, den Ernst der altkatholischen kirch-
lichen «Sezession» und der daraus sich ergebenden Notkirchenbildung
verkennen, wenn man das Gewicht der Fragen um Konzil und Dogma
bei ihrer Entstehung und fir ihr Weiterbestehen nicht sehen und



— 67 —

werten wiirde 156, Man kann auch nicht heute sagen, die altkatho-
lische Kirche habe 90 Jahre hindurch das I.Vatikanum einfach miss-
verstanden, und auch nicht, bis jetzt noch méogliche Missverstand-
nisse seien nun beseitigt. Vatikanum I hat ohne Frage formal mit dem
Anspruch eines legitimen ékumenischen Konzils gelehrt und dazu
inhaltlich erklirt, dass die Jurisdiktion des Bischofs von Rom als des
Nachfolgers im Primat Petri universalbischoflich sei und dass die
Unfehlbarkeit der Kirche in diesem Amt und seinem jeweiligen
Triger ihren Mund habe, dessen Aussagevollmacht zwar von der
Sache her begrenzt, aber im praktischen Vollzug rechtlich durch
keine greifbare Instanz und vor allem durch keinen geordneten In-
stanzenzug bestimmt sei oder sein diirfe 1%7. Diese Lehre aber ist in
der Konstitution de ecclesia ausdriicklich festgehalten und damit
auch durch die Kraft der Abstimmungen im Konzil bekriftigt wor-
den. Im entscheidenden Sinn beruht deshalb die altkatholische Posi-
tion keineswegs auf einem Missverstindnis und kann deshalb auch
solange die fiir diese Position massgebenden kanonischen und theo-
logischen Kriterien ihr Gewicht nicht verloren haben, beim besten
Willen nicht aufgegeben werden. Iragen der Konjunktur, des
ausseren KErfolges oder der Zahlen konnen in der Wahrheitsfrage
nicht entscheidend sein. Das schliesst selbstverstindlich fiir die
altkatholische Seite die kritische Uberpriifung tatsichlich ausser-
halb dieses Kernpunktes liegender Missdeutungen, Ubertreibungen,
Einseitigkeiten und Verallgemeinerungen nicht aus, fordert sie viel-
mehr1%8, Im Kernpunkt jedoch bleibt, unter Voraussetzung der

166 Streng genommen darf man fiir die genuine altkatholische Haltung
nicht von « Sezession» im aktiven, sondern nur im passiven Sinn des Getrennt-
werdens sprechen. Diese Haltung durfte sich verstehen als das gowissens-
bedingte « Verharren im apostolischen und katholischen Glauben» und das
Festhalten an der iiberlieferten Struktur der Alten Kirche, wenn auch ge-
schichtlich zwischenhineingekommene Tritbungen diese verundeutlicht haben
und darum mit der Haltung des Festhaltens sich die positive Reformforderung
verbinden musste.

187 S. oben Anm. 98.

168 Fiir eine Reihe moglicher Beispiele mogen Formulierungen von
J. Friedrich stehen, aus dessen Neubearbeitung von Déllingers «Janus» in
«Das Papsttum» 1892 8. 296 f.: « Was man Katholizitit nennt, ist nur dadurch
zu erreichen (se. auf dem Boden des 1. Vatikanums), dass jedermann sich und
seine Ideen auf allen Gebieten, die mit der Religion in Verbindung stehen, ins
Italienische iibersetzt.» Oder ibd.: « Nachdem auch die bornierte Anhiinglich-
keit an die alte Uberlieferung und die Kirche der ersten sechs Jahrhunderte
gliicklich gebrochen, die pedantische Scheu vor neuen Dogmen griindlich ab-
getan und der bis daher hie und da noch geltende Canon des Vincentius Liri-
nensis... durch das Vatikanische Coneil beseitigt ist, steht es jedem Papst,



— 68 —

Unterscheidung von Objekt und Subjekt der Unfehlbarkeit der
Kirche, die Dogmatisierbarkeit der Sonderstellung des Trigers des
Petrusamtes die wichtigste Frage. Die altkatholische Position leugnet
weder dieses Petrusamt im Sinne altkirchlicher Tradition noch die
Unfehlbarkeit oder besser das «Nicht-aus-dem-Glauben-fallen-
kénnen» der Kirche. Sie gibt auch zu, dass in Bezug auf die gegebene
gottliche Offenbarung als Objekt dieser Unfehlbarkeit von freier
und unbeschrankter Willkiir im Aufstellen neuer Glaubensartikel5?
keine Rede sein kann. Thr Problem bleibt der vom Papst als dem
Subjekt der Unfehlbarkeit ohne Verpflichtung auf konziliare Mit-
wirkung der Bischofe als der Hiiter der Tradition zu setzende, defini-
tive Akt einer Dogmatisierung, auch wenn er dabei, wie schon
Bischof Gassers Relatio im I. Vatikanum und jetzt wieder die Konsti-
tution des I1.Vatikanum anraten, die «geeigneten Mittel» zur Priifung
des neuen Dogmas im Lichte der in der Kirche bewahrten Offen-
barungswahrheit anzuwenden gehalten ist. Auch die Versicherung,
dass ihm dabei die Zustimmung der Kirche niemals fehlen werde
(Anm. 92)17° kann die Sorge nicht wegnehmen, dass hier mehr gesagt
wird, als in dieser Sache zu sagen von der Sache her moglich ist. Die
altkatholisch-romischkatholische Differenz scheint sich uns jeden-
falls nach dem II.Vatikanum auf diesen «Kern in der Kernfrage»
zuzuspitzen.

Insofern wire nun allerdings das Ergebnis dieser ersten Ant-
wort, auf die durch Vatikanum IT an die altkatholische Position ge-
richtete Frage negativ. Wenn aber Oskar Cullmann mit seiner Be-
merkung recht hat "1, dass innerhalb der dogmatisch feststehenden

wie unwissend er auch in theologischen Dingen sein moge, vollig frei, von
seiner dogmatischen Schopferkraft» (dies von F. gesagt mit Bezug auf ein
dghnliches Wort des Jesuiten Hausherr, s.a.a.0. Anm. 105) «beliebigen Ge-
brauch und seine Privatgedanken sofort zum obligatorischen Gemeingut der
ganzen Kirche zu machen.» Hier wird ohne Frage im polemischen Ubereifer

der sachliche Boden verlassen. '

189 Dollinger spricht im Brief vom 18.0ktober 1874 an Pfarrer Widmann
von der ¢heillosen, von diesem Papst aufgebrachten Willkiir in Verfertigung
neuer Glaubensartikely; s. J.Friedrich: [.v. Doéllinger, 3.Bd. 1901, 618.

170 S, Anm. 92.

171 «Sind die Erwartungen erfiillt ?», Vortrag im Deutschen Presse-
zentrum, Rom, 2.Dezember 1965, CCCC/65/31, 4: «So erwarteten wir pro-
testantischerseits ... (eine gewisse) Umschichtung der Werte innerhalb des
unwandelbaren Kerns... Dies ist nun weitgehend tatséchlich auch geschehen.
Nicht in dem ausgesprochenen Leitmotiv, wohl aber in der Wirklichkeit, hat
sich hier unsere Erwartung zum Teil erfiillt. Ich wiirde geradezu sagen, sie hat
sich insofern erfiillt, als das aggiornamento eben nicht einfach aggiornamento,
sondern Folge jener Umschichtung innerhalb des Kernes selbst war.»



— 69 —

Kernlehren « Akzentverschiebungen» denkbar seien und dass solche
auch tatsichlich in tiberraschendem Masse durch das Konzil ein-
getreten seien, so wire die Frage einer etwaigen Umakzentuierung
auch von altkatholischer Seite her im Blick auf die Dogmen des
I.Vatikanums zu stellen. Tatsichlich bedeutet so gesehen schon
allein die Befreiung dieser Definitionen aus ihrer «Isolierung» durch
ihr neues Hineingestelltsein in die allgemeine, vor allem biblisch-
heilsgeschichtlich bedingte Sicht der Kirche und ihre besondere Ver-
bindung mit der bischiflichen Kollegialitit eine derartige Umakzen-
tuierung : Nicht mehr Quelle und Inbegriff aller rechtlichen Ordnung,
nicht mehr die «monarchische Machtstellung» des Einen sind nun be-
tont, sondern die allen Teilen dienende Aufgabe und die Verbunden-
heit des Hauptes mit den Gliedern. Dazu kommen die verschiedenen
symbolischen Akte beider Konzilpapste, die den bischoflich-briider-
lichen Charakter des Papstamtes einerseits und seine dienende
Funktion gegeniiber dem ganzen Leib der Kirche andererseits ins
Licht setzten 172, Mit dem neuen, die Konzilsmehrheit bestimmenden
Typus des «missionarischen» Bischofs, der mit seiner Herde und in
der Gemeinschaft des Gesamtepiskopates auf Grund urspriinglichen
Rechtes lebt, liess vieles auf dem Konzil auch das Aufkommen eines
neuen « Papsttypus» erkennen 7. Dies aber kann fiir die altkatho-
lische Position nicht einfach ohne Bedeutung bleiben.

Tatsichlich erscheint auf Grund der durch das Konzil gewan-
delten Lage eine zweite, positivere Antwort méglich. Abgesehen von
der schon erwithnten Notwendigkeit kritischer Uberpriifung und
sachlicher Klirung des altkatholischen Standpunktes selbst kommen
dabei drei Fragebereiche in Betracht : Die « Bestiatigung» oder « Recht-
fertigung» des Altkatholizismus durch das II.Vatikanum, die an

172 Vgl. u.a. die Romische Diszesansynode 1960, die Hinwendung zur
aktiven Seelsorge, die Ablegung der Tiara, der Verzicht auf die sedia gesta-
toria bei einer Reihe von Besuchen des Papstes in der Konzilsaula, das Hinein-
riicken des pipstlichen Thronsessels vom zentralen Altar unter dem Baldachin
in die Mitte der Reihe der 12 Konzilspriisidenten withrend der Generalkongre-
gationen, der Ring als Abschiedsgabe des Papstes an die Konzilsbischéfe und
die Promulgationsformel «una cum patribusy fiir die Konzilstexte.

173 In diesem Zusammenhang sind auch die pipstlichen Reisen wihrend
des Konzils, ja z.T. demonstrativ aus seiner Mitte heraus, nach Jerusalem,
nach Indien und zu den Vereinten Nationen mit einer deutlich tiber den Rah-
men der rémisch-katholischen Kirche hinausgreifenden Zielsetzung sowie
schliesslich die vorsichtige aber unverkennbare Anbahnung einer offeneren
Haltung gegeniiber den Wirklichkeiten des Lebens im Bereich kommuni-
stischer Staaten als Anzeichen einer Akzentverschiebung im Verstdndnis der
dogmatischen Primatslehre zu werten.



— 70 —

seinem Rande auftauchende Vorstellung von neuen Moglichkeiten
kirchlicher Unionen und schliesslich das Verhiltnis «dialogischer
Synthese» anstelle tiberholter polemischer Antithesen im Verhaltnis
noch nicht wieder vereinigter Kirchen. Von Bestatigung oder Recht-
fertigung des altkatholischen Widerstandes durch das I1. Vatikanum
konnte allerdings in Bezug auf die dogmatische Hauptfrage hichstens
insofern gesprochen werden, als der Torsocharakter des I.Vatika-
nums diesem Widerstand die relative Berechtigung einer Erinnerung
an das noch Fehlende geben wiirde. Sofern aber nun Vatikanum I1
die fehlende Erginzung gebracht hitte, wiirde damit auch das ur-
springlich vorhandene « Widerstandsrecht» hinfillig. So wiirde an
dieser Stelle der Gesichtspunkt einer Rechtferticung oder DBestiti-
gung des altkatholischen Anliegens durch das Konzil nicht weiter-
fiihren. Ein anderer Aspekt dieses Gedankens betrifft nun aber den
grossen Bereich der konziliaren Reformen und des aggiornamento.
Und hier lésst sich ohne I'rage eine iiberraschende Zahl altkatho-
lischer Reformen aufweisen, die eine eklatante Bestitigung, wenn
nicht tale quale, so doch im Ansatz und der geistigen Begriindung
nach durch das Konzil und sein Kirchenverstindnis gefunden
haben ', Und doch sollte auch hier bedacht werden, wie weit ein
solcher Gedanke tatséichliche Tragkraft besitzt. Auch hier wieder
liesse sich niimlich aus der Bestiiticung und Anerkennung, bei der
iibrigens in keinem Punkt durch das Konzil die altkatholische Vor-
lauferschaft auch nur erwihnt worden ist, folgern: Das in sich acht-
bare, aber doch im grossen genommen unwirksame und isolierte, alt-
katholische Reformwerk ist nunmehr, wenn noch nicht restlos, so

174 Vo, beispielhaft im liturgischen Bereich die Durchsetzung der actuosa
participatio, den Durchbruch zur Muttersprache und die Anerkennung des
Prinzips der Pluralitiit in der liturgischen Entfaltung; im diszipliniren die
neue Moglichkeit verheirateter Diakone, die Milderung des Niichternheits-
gebotes vor dem Kommunionempfang, die einer Aufhebung nahekommt, das
Umdenken in der Frage der Fastengebote u.a.m. s. auch V.Conzemius als
romisch-katholischer Sprecher auf dem XIX.Internationalen Altkatholiken-
kongress in Wien, September 1965: «Plidoyer fiir einen gemeinsamen Dialog
unter Katholiken. Gemeinsames Erbe, gemeinsame Aufgaben.» 1KZ 55 (1965)
254-272: «Im Lichte des Konzils erscheint der Altkatholizismus geradezu als
Vorbote der Kirche im Wandel. s trifft zu, dass vieles in den heutigen Re-
formen der rémischen ausgereifter formuliert und vorsichtiger akzentuiert
werden kann, als das nach 1870 geschah ; aber die Grundlinien sind nun einmal
da, welche auch dem skeptischen Rémer die echte Katholizitiit des erneuernden
Ethos im Altkatholizismus beweisen. Mit Schrecken miissen manche rémische
Katholiken feststellen, dass das Konzil sie dahin fithrt und darauf verpflichtet,

was ihnen in ihrem vordergriindigen Romanismus bisher immer als verab-
scheuungswiirdiges Stigma des Altkatholizismus gegolten hatte (S.262 f.).



— 71 —

doch schon anniéhernd iiberholt und im ganzen und als Beispiel ge-
nommen nicht mehr notwendig oder hochstens noch in Einzelheiten
lehrreich, nachdem das Konzil und der Papst selbst sozusagen
«altkatholischen Geist» in die Weltkirche haben einziehen lassen.
Indem jetzt weltweit wirksame Reformen angebahnt und im Vor-
dringen sind, verliert eine isolierte Pflege dieses Pioniergeistes, wie
sie der altkatholischen Kirche allein maglich ist, vollends an Bedeu-
tung.

Demgegeniiber muss aber festgestellt werden, dass einerseits
die Reformen fiir die altkatholische Position gegeniiber dem dogma-
tischen Kern das Sekundiire waren und sind, so gewiss sie andererseits
die natiirliche und unabdingbare Folge und der praktische Ausdruck
der altkatholischen Berufung auf die Alte Kirche sind. IThr Sinn und
ihre Notwendigkeit liegen in der Verpflichtung zur immer ungetriibte-
ren Darstellung der Einen Kirche Jesu Christi nach dem Mass und
auf dem Boden der Alten Kirche!?. Und gerade wenn man dieses sieht
und hervorhebt, begibt es sich, dass auf diesem Wege altkatholischer
ekklesiologischer Ansatz und neue Ekklesiologie des Konzils in der
Konvergenz zur Alten Kirche hin sich begegnen und neu verstehen
kénnen. Ungeachtet der aufgewiesenen dogmatischen Differenz
liegt hier die Hoffnung auf echte Wiederanniherung nach einem Jahr-
hundert voll Polemik und gegenseitiger Ablehnung.

Soll dieses Anliegen aber iiber den Bereich blosser Deklamationen
hinaus praktische Gestalt gewinnen, so steht man bei der so grossen
sachlichen Nihe der altkatholischen Tochter zur rémischen Mutter-
kirche schnell vor der prinzipiellen Frage, ob es sich bei der Uber-
windung der Trennung einfach um das Aufgehen der kleineren in der
unvergleichlich viel grosseren Kirche handeln miisse oder ob unter
Wahrung geschichtlich gewordener Eigenart in rechtlichen Struk-
turen, liturgischen Formen und theologisch-religits bestimmter Spi-
ritualitit an eine Union neuen Typs als Fernziel zu denken sei. Tat-
sicchlich hat die Romische Kirche im Konzil immer wieder klar wer-
den lassen, dass fiir sie das blosse Aufgehen des nicht ohne Wirkungen
des Hl.Geistes in den geschichtlichen Trennungen Gewordenen und
Gewachsenen kein positives Ziel bedeutet. Dies entspricht voll-
stindig der stets geiusserten altkatholischen Auffassung. Damit er-
gibe sich nur der Gedanke einer positiv-konstruktiven, nicht absorp-

175 Bei in vielen Punkten gleichen Ansitzen behiilt die in mancher Hin-
sicht auf der altkatholischen Seite freiere Entfaltungsmoglichkeit ihren Wert
fiir ein konsequentes und pionierhaftes Vorangehen.



tiven Union. Einen ersten Schritt in dieser Richtung haben die all-
gemeinen Erklirungen iiber die getrennten Kirchen in de ecclesia
und de oecumenismo getan, vor allem aber bietet das Dekret iiber die
orientalischen Kirchen die Hand zu praktischen Schritten, so gewiss
die gewihlte Form zu einseitig war, da ein Konzilsdekret die nétigen
zweiseitigen Verhandlungen nicht vorwegnehmen und auch nicht
ersetzen kann 17, Immerhin aber wird hier auf Grund der Anerken-
nung des Bischofsamtes und der davon abhingigen Spendung giil-
tiger Sakramente fiir die Ostkirchen einschliesslich der Nestorianer
und sogenannten Monophysiten eine recht weitgehende communi-
catio in sacris, wenn auch zunédchst nur fiir den Fall bestimmter
seelsorgerlicher Notstinde, zugestanden. Grundsitzlich ist dabei
nicht einzusehen, warum dies nicht beim Vorliegen analoger Not-
sténde auch im Verhéltnis alt-katholischer und romisch-katholischer
Gemeinden Anwendung finden konnte. Voraussetzung miisste aller-
dings die vorausgehende gegenseitige Absprache auf den Boden voller
Gegenseitigkeit in den Zugestindnissen durch die kompetenten
kirchlichen Instanzen sein. Dabei sollte auch die Problematik des
gegenseitigen Proselytismus offen besprochen und die Zusicherung
des Respektierens der Gewissensentscheidung und der religisen
Freiheit im Sinne des entsprechenden Konzilsdekretes!”? gegenseitig
gegeben werden. Nur so konnte die Anwendung des Dekretes iiber die
orientalischen Kirchen fiir die Kirchen im Westen ein Gewinn fiir
die Einheit werden. Es muss offenbleiben, ob die Entwicklung hier
schneller oder nur langsam fortschreiten kann oder ob sie tiberhaupt
steckenbleiben wird. An eine «Union» im eigentlichen Sinne des
Wortes kénnte jedoch erst dann gedacht werden, wenn die rémische
Kirche bereit wire, fiir den Bereich der mit ihr in eine « Union» ein-
tretenden Kirchen auf die 6kumenische Geltung ihrer Generalkon-

176 Decr. de ecclesiis orientalibus 15: «Da nun diese Kirchen trotz ihrer
Trennung wahre Sakramente besitzen, vor allem aber in der Kraft der apo-
stolischen Sukzession das Priestertum und die Eucharistie, wodurch sie in
ganz enger Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden sind, ist eine gewisse
Gottesdienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umstiéinden mit Billi-
gung der kirchlichen Autoritdt nicht nur méglich, sondern auch ratsam.»

177 Decl. de libertate religiosa I, 2: «Haec Vaticana Synodus declarat
personam humanam ius habere ad libertatem religiosam. Huiusmodi libertas
in eo consistit, quod omnes homines debent immunes esse a coercitione ex
parte sive singulorum sive coetuum socialium et cuiusvis potestatis humanae,
et ita quidem ut in re religiosa neque aliquis cogatur ad agendum contra suam
conscientiam neque impediatur, quominus iuxta suam conscientiam agat
privatim et publice, vel solus vel aliis eonsociatus, intra debitos limites.»



SRR [ J—

zilien und die allgemeine Annahme der von diesen ihren Generalkon-
zilien getroffenen Glaubensentscheidungen und auf die Verpflichtung
zur Anerkennung der in der romischen Kirche geltenden Rechts-
sitze zu verzichten. Noch gibt es dafiir keine Ansitze, wenn man
nicht die im Konzil sich durchsetzende Differenzierung in der Unter-
scheidung zwischen Dogmen, die das Heil selbst, und solchen, die
seine Vermittlung betreffen, dafiir halten will?”®. Und dennoch dringt
das fortschreitende okumenische Bewusstsein in der rémischen
Kirche auf Entwicklungen hin, die das heute utopisch Erscheinende
zur Wirklichkeit werden lassen konnten!?. In diesem grundsitz-
lichen Sinne sollte deshalb auch die Alt-katholische Kirche sich mit
den in diese Richtung weisenden Gedanken sehr genau beschéiftigen.

Im Unterschied zum heute noch utopischen Horizont der Kir-
chenunion bedeutet die Konvergenz des altkatholischen und rémisch-
katholischen Kirchenverstindnisses auf die Ekklesiologie der Alten
Kirche hin eine Realitit, die im gleichen Masse zur tragfihigen
(Gemeinsamkeit werden kann, wie nun tatsidchlich auch auf beiden
Seiten die Alte Kirche als norma normans im Ringen um das Kirche-
Sein in der Gegenwart erfasst und ernst genommen wird. Dabei geht
es letzten Endes um das Neudurchdenken und die echte Verbindung
der Linie der universalen Ekklesiologie von Cyprian bis zum I. und
I1. Vatikanum mit der Uberlieferung der ilteren eucharistischen, auf
die gegenseitige Anerkennung der Ortskirchen gegriindeten, rezep-
tiven Ekklesiologie 8. Im Lichte aber der so erfassten Aufgabe und auf
dem Boden neuerkannter (iemeinsamkeit, miisste sich gerade zwi-

178 Decr. de oecum. II, 11: « Beim Vergleich der Lehren miteinander soll
man nicht vergessen, dass es nach katholischer Lehre eine Rangordnung oder
«Hierarchie» der Wahrheiten gibt, je nach der verschiedenen Art ihres Zu-
sammenhanges mit dem Fundament des christlichen Glaubens.»

17 Einen bemerkenswerten Ansatz zur Uberwindung der trennenden
Geschichte bietet die mehr symbolische als rechtliche Bereinigung alter, aber
immer noch nachwirkender Konflikte, wie dies beispielhaft mit den wechsel-
seitigen Exkommunikationen von 1054 am 7. 12. 1965 gleichzeitig in der
romischen Konzilsaula und der Patriarchatskirche zu Konstantinopel ge-
schehen ist. Analoges kiime auch im Westen und speziell im Bereich altkatho-
lisch-rémischkatholischer Vergangenheit in Betracht. Vor allem der psycho-
logischen Anniiherung konnte damit wirksam gedient werden.

180 Dabei sollte die Unterscheidung zwischen Kirche und Ekklesiologie
analog der Unterscheidung zwischen Glaube und Theologie beachtet werden :
Wie die Gemeinsamkeit im Glauben auch bei theologischen Kontroversen
erhalten bleiben kann, so ist auch im altkatholisch-rémischkatholischen
Verhiiltnis die gemeinsame Zugehorigkeit zur katholischen Kirche nicht ohne
weiteres schon durch die aufgetretene ekklesiologische Kontroverse auf-
gehoben.



schen der altkatholischen und der romisch-katholischen ekklesiolo-
gischen Position nach einem Jahrhundert polemischer Antithesen
gewinnen lassen, was man «eine dialektische Synthese» nennenkonnte,
d.h. eine enge Verbindung, die noch nicht Union wiire, von der aber
gesagt werden konnte : « Jeder Katholik hiitte so die Moglichkeit, sein
Scherflein beizutragen zur KErneuerung, zur Heutigwerdung der
Kirche» 181, Die Realisierung dieses Verhiltnisses wire wahrschein-
lich fiir die romische Majoritdtskirche noch erheblich schwerer als
fiir die altkatholische Minoritit. Erst wenn dieser Dialog zur Harmo-
nie der universalen mit der eucharistisch-rezeptiven Ekklesiologie
gefithrt haben wiirde, dann erst und nur dann wiirde die «altkatho-
lische Position» aufgehen kénnen in der Position der Una Sancta. Die
Last der Selbstbehauptung in Verbindung mit dem Weg einer ange-
fochtenen Minderheit in der Diaspora wiirde «aufgehoben» in dem
Kinswerden der grosseren Kcclesia Catholica.

So lange dies aber noch nicht Wirklichkeit geworden ist, weiss
sich die altkatholische Position gerade in der Lehre von der Kirche
in die Position einer von ihr nicht gesuchten, sondern ihr von der
Sache her zugefallenen Position 6kumenischer Mitte zwischen den
katholischen Traditionen des Westens und Ostens, zwischen der
romischen Kirche und den Kirchen der Reformation gestellt. Die
Aufgabe, dafiir Zeugnis abzulegen, hat ihr auch die Lehre des 11. Vati-
kanums von der Kirche nicht abnehmen kénnen. Darum gilt fiir sie
mit neuer Schirfe das Wort Déllingers: « Lasst uns also gemeinsam
priifen, vergleichen, suchen, forschen; wir werden am Ende die kost-
liche Perle des religiosen Friedens und der kirchlichen Eintracht
finden und dann mit vereinigten Hénden und Kréiften den jetzt noch
mit Unkraut iiberwachsenen Garten des Herrn, die Kirche, reinigen
und bebaueny 182,

Bonn Werner Kiippers

181 8. V.Conzemius, a.a.0. 254.
182 J.v.Dollinger, Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen,
Nordlingen 1888 (7. Vortrag: « Hoffnung fiir die Zukunft») S. 131.



	Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Schluss]

