
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 56 (1966)

Heft: 2

Artikel: Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Schluss]

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Das II. Vatikanische Konzil
und die Lehre von der Kirche

(Schluss)

IV. Bedeutung der
konziliaren Lehre für die altkatholische Position

Schon die Überschrift dieses letzten Abschnittes lässt eine

Einschränkung deutlich werden : Es kann hier nicht in die eigentliche
Behandlung und systematische Erörterung der konziliaren Lehre von
der Kirche vom altkatholischen Standpunkt her eingetreten werden.
Dazu müsste vor allem auch diese Lehre selbst in der römischen
Kirche auf Grund des konziliaren Textes voller entfaltet und damit
deutlicher erfassbar geworden sein183. Es kann sich hier nur um eine
erste Abgrenzung und Standortbestimmung handeln, die mit allem
Vorbehalt einer solchen vorgetragen wird, zumal in der altkatholischen

Kirche selbst die Besinnung über die neue, durch das Konzil
geschaffene Lage noch nicht genügend sich entfalten konnte164.

Eine erste mögliche Antwort auf die Frage nach der Bedeutung
der Lehre des IL Vatikanischen Konzils über die Kirche könnte
lauten : Der entscheidende dogmatische Punkthinsichtlich desPetrus-
amtes als «immerwährendes und sichtbares Prinzip und Fundament
der Glaubens- und der Kommunionseinheit»165 hat sich nicht
geändert und deshalb ist auch nach dem IL Vatikanum die altkatholische

Position im kritischen Punkt nicht hinfällig geworden. Mag das

les vgl. Wilh. Baraüna OFM (Hrsg.) La Chiosia del Vaticano IL Vallecchi
Florenz 1965, 1346 (hier sind 57 Autoren, zum grössten Teil Mitarbeiter bei
der Entstehung der Konstitution de ecclesia während des Konzils, aber auch
5 nicht römisch-katholische Theologen um die Lösung der genannten Aufgabe
bemüht), s.a.a.O. 1241-1259 W.Küppers: «Die Lehre von der Kirche in
altkatholischer Sicht». Das Werk ist z.Zt. in sechs weiteren Sprachen im
Erscheinen, deutsch bei J.Knecht, Frankfurt a.M. 1966.

Für die eingehende Behandlung der Frage mussten je nach ihrem
Verhältnis zum zentralen Thema der Kirche die übrigen Konzilstexte sorgfältig
untersucht werden.

164 Für eine erste Orientierung vgl. J.P.Maan, «Das zweite vatikanische
Konzil in altkatholischer Sicht», Referat auf dem XIX.Internationalen
Altkatholikenkongress in Wien, IKZ 55 (1965) 216-231. U. Küry : Nach dem
Abschluss des Zweiten Vatikanischen Konzils, Hirtenbrief auf die Fastenzeit
1966, Christkath. Schriftenvorlag, Allsohwil.

195Const. deeccl. 1,1 «praecedentiumConciliorumargumentainstans...»;
III, 18 «Haec Sacrosancta Synodus, Concilii Vaticani primi vestigia prenions,
cum eo docet et déclarât... Quam docrinam de institutione, perpetuitate, vi
ac ratione sacri Primatus Romani Pontificis deque eius infallibili Magisterio,
Sacra Synodus cunctis fidelibus firmiter credendam rursus proponit...».

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1960. 5



— 66 —

IL Vatikanum einen wesentlich gewandelten Geist bewiesen und
noch so viel Wahres und Wertvolles neu bekannt und anerkannt
haben, mag es vor allem in annähernd dogmatischer Weise die
Kollegialität der Bischöfe von der göttlichen Einsetzung des

Apostelkollegiums her ausgesprochen und darüber hinaus die grosse und
umfassende Konziliarität der Kirche selbst aktualisiert haben, mag es

den Weg zu den getrennten Christen geöffnet und ein neues positives
Verhältnis der römischen Kirche zur Welt hin angebahnt haben : Es
erhebt für sich weiter den Anspruch, «Ökumenisches Konzil» nicht
nur im modernen Sinne des Wortes, sondern doch auch imklassischen,
rechtlich-kanonischen Sinne zu sein. Es blickt deshalb im Sinne
einer ungebrochenen Kontinuität zuglei ch auf die alten ökumenischen
Konzilien und die Reihe seiner Vorgänger bis zum I. Vatikanum ohne
erkennbare Einschränkung zurück. Es war deshalb nur konsequent,
wenn es die Glaubensentscheidungon gerade auch dieses letzten in
der Reihe als verbindlich und endgültig ansah. In diesem Sinne hätte
nach «Pastor aeternus» vom 18. Juli 1870 als Constitutio prima de

ecclesia «Lumen Gentium» vom 2I.November 1964 als Constitutio
seeunda de ecclesia zu gelten, auch wenn die neue Konstitution keine
Kanones mit Anathcmatismen und überhaupt keine Sätze enthält,
die den höchsten Grad dogmatischer Definition erreichen.

Entscheidend für die altkatholische Position kann deshalb nach
wie vor nur die Doppelfrage sein, ist formal Vatikanum I «Ökumenisches

Konzil » im Vollsinn rechtlicher Art und ist die von ihm
definierte Primatslehre im strengen, theologischen Sinn «katholisches
Dogma» «Interpretationen» oder «Ergänzungen», so notwendig und
wertvoll sie sein mögen, die aber selbst nicht Dogma sind und deshalb

nur eine geringere Autorität besitzen, können am bestehenden Dogma
so wenig ändern wie das diese umgebende kirchliche «Klima» oder
Rücksichten in praktischen Fragen. Eine solche Tendenz ist auch bei
aller pastoralen und ökumenischen Haltung dem IL Vatikanum
weder von Papst Johannes XXIII. her noch in seinem weiteren Vollzug

unter Papst Paul VI. zu unterstellen. Tatsächlich würde eine
Kirche, die das in ihr geltende Dogma nicht mehr ernst nähme, sich
selbst in Frage stellen, und eine kirchliche Einheit, die nicht auf Einheit

im Festhalten am erklärten Dogma beruhte, wäre auf Sand
gebaut. Jedenfalls hiesse es, den Ernst der altkatholischen kirchlichen

« Sezession » und der daraus sich ergebenden Notkirchenbildung
verkennen, wenn man das Gewicht der Fragen um Konzil und Dogma
bei ihrer Entstehung und für ihr Weiterbestehen nicht sehen und



— 67 —

werten würde166. Man kann auch nicht heute sagen, die altkatholische

Kirche habe 90 Jahre hindurch das I.Vatikanum einfach
missverstanden, und auch nicht, bis jetzt noch mögliche Missverständnisse

seien nun beseitigt. Vatikanum I hat ohne Frage formal mit dem

Anspruch eines legitimen ökumenischen Konzils gelehrt und dazu
inhaltlich erklärt, dass die Jurisdiktion des Bischofs von Rom als des

Nachfolgers im Primat Petri universalbischöflich sei und class die
Unfehlbarkeit der Kirche in diesem Amt und seinem jeweiligen
Träger ihren Mund habe, dessen Aussagevollmacht zwar von der
Sache her begrenzt, aber im praktischen Vollzug rechtlich durch
keine greifbare Instanz und vor allem durch keinen geordneten
Instanzenzug bestimmt sei oder sein dürfe167. Diese Lehre aber ist in
der Konstitution de ecclesia ausdrücklich festgehalten und damit
auch durch die Kraft der Abstimmungen im Konzil bekräftigt worden

Im entscheidenden Sinn beruht deshalb die altkatholische Position

keineswegs auf einem Missverständnis und kann deshalb auch

solange die für diese Position massgebenden kanonischen und
theologischen Kriterien ihr Cewicht nicht verloren haben, beim besten
Willen nicht aufgegeben werden. Fragen der Konjunktur, des

äusseren Erfolges oder der Zahlen können in der Wahrheitsfrage
nicht entscheidend sein. Das schliesst selbstverständlich für die

altkatholische Seite die kritische Überprüfung tatsächlich ausserhalb

dieses Kernpunktes liegender Missdeutungen, Übertreibungen,
Einseitigkeiten und Verallgemeinerungen nicht aus, fordert sie

vielmehr168. Im Kernpunkt jedoch bleibt, unter Voraussetzung der

";,i Streng genommen darf man für die genuine altkatholische Haltung
nicht von « Sezession» im aktiven, sondern nur im passiven Sinn dos Getrennt-
werdens sprechen. Diese Haltung durfte sich verstehen als das gowissens-
bedingte «Verharren im apostolischen und katholischen Glauben» und das
Festhalten an der überlieferten Struktur der Alten Kirche, wenn auch
geschichtlich zwischenhineingekommene Trübungen diese verundeutlicht haben
und darum mit der Haltung des Festhaltens sich die positive Reformforderung
verbinden müsste.

167 S. oben Anm. 98.
les pur eme Reihe möglicher Beispiele mögen Formulierungen von

J.Friedrich stehen, aus dessen Neubearbeitung von Dölhngers «Janus» in
« Das Pa.psl tum» IN92 S.296 f. : « Was man Katholizität nennt, isl nur dadurch
zu erreichen (sc. auf dem Boden des I.Vatikanums), dass jedermann sich und
seino Ideen auf allen Gebieten, die mit der Religion in Verbindung stehen, ins
Italienische übersetzt.» Oder ibd.: «Nachdem auch dio bornierte Anhänglichkeit

an die alte Überlieferung und die Kircho der ersten sechs Jahrhunderte
glücklich gebrochen, die pedantische Scheu vor neuen Dogmen gründlich
abgetan und der bis daher hie und da noch geltende Canon des Vincentius Liri-
nensis... durch das Vatikanische Concil beseitigt ist, steht es jedem Papst,



— 6S —

Unterscheidung von Objekt und Subjekt der Unfehlbarkeit der

Kirche, die Dogmatisierbarkeit der Sonderstellung des Trägers des

Petrusamtes die wichtigste Frage. Die altkatholische Position leugnet
weder dieses Petrusamt im Sinne altkirchlicher Tradition noch die
Unfehlbarkeit oder besser das «Nicht-aus-dem-Glauben-fallen-
können» der Kirche. Sie gibt auch zu, dass in Bezug auf die gegebene

göttliche Offenbarung als Objekt dieser Unfehlbarkeit von freier
und unbeschränkter Willkür im Aufstellen neuer Glaubensartikel169
keine Rede sein kann. Ihr Problem bleibt der vom Papst als dem

Subjekt der Unfehlbarkeit ohne Verpflichtung auf konziliare
Mitwirkung der Bischöfe als der Hüter der Tradition zu setzende, definitive

Akt einer Dogmatisierung, auch wenn er dabei, wie schon

Bischof Gassers Relatio im I. Vatikanum und jetzt wieder die Konstitution

des ILVatikanum anraten, die «geeigneten Mittel» zur Prüfung
des neuen Dogmas im Lichte der in der Kirche bewahrten
Offenbarungswahrheit anzuwenden gehalten ist. Auch die Versicherung,
dass ihm dabei die Zustimmung der Kirche niemals fehlen werde

(Anm. 92)170, kann die Sorge nicht wegnehmen, dass hier mehr gesagt
wird, als in dieser Sache zu sagen von der Sache her möglich ist. Die
altkatholisch-römischkatholische Differenz scheint sich uns jedenfalls

nach dem IL Vatikanum auf diesen «Kern in der Kernfrage»
zuzuspitzen.

Insofern wäre nun allerdings das Ergebnis dieser ersten
Antwort auf die durch Vatikanum II an die altkatholische Position
gerichtete Frage negativ. Wenn aber Oskar Cullmann mit seiner

Bemerkung recht hat171, class innerhalb der dogmatisch feststehenden

wie unwissend er auch in theologischen Dingen sein möge, völlig frei, von
seiner dogmatischen Schöpferkraft» (dies von F. gesagt mit Bezug auf ein
ähnliches Wort des Jesuiten Hausherr, s.a.a.O. Anm. 105) «beliebigen
Gebrauch und seine Privatgedanken sofort zum obligatorischen Gemeingut der
ganzen Kirche zu machen. » Hier wird ohne Frage im polemischen Übereifer
der sachliche Boden verlassen.

169 Döllinger spricht im Brief vom 18.Oktober 1874 an Pfarrer Widmann
von der «heillosen, von diesem Papst aufgebrachten Willkür in Verfertigung
neuer Glaubensartikel»; s. J.Friedrich: I.v.Döllinger, 3.Bd. 1901, 618.

170 S. Anm. 92.
171 «Sind die Erwartungen erfüllt?», Vortrag im Deutschen

Pressezentrum, Rom, 2.Dezember 1965, CCCC/65/31, 4: «So erwarteten wir pro-
testantischerseits (eine gewisse) Umschichtung der Werte innerhalb des
unwandelbaren Kerns... Dies ist nun weitgehend tatsächlich auch geschehen.
Nicht in dem ausgesprochenen Leitmotiv, wohl aber in der Wirklichkeit, hat
sich hier unsere Erwartung zum Teil erfüllt. Ich würde geradezu sagen, sie hat
sich insofern erfüllt, als das aggiornamento eben nicht einfach aggiornamento,
sondern Folge jener Umschichtung innerhalb des Kernes selbst war. »



— 69 —

Kernlehren «Akzentverschiebungen» denkbar seien und dass solche
auch tatsächlich in überraschendem Masse durch das Konzil
eingetreten seien, so wäre die Frage einer etwaigen Umakzentuierung
auch von altkatholischer Seite her im Blick auf die Dogmen des

I.Vatikanums zu stellen. Tatsächlich bedeutet so gesehen schon
allein die Befreiung dieser Definitionen aus ihrer «Isolierung» durch
ihr neues Hineingestelltsein in die allgemeine, vor allem biblisch-
heilsgeschichtlich bedingte Sicht der Kirche und ihre besondere
Verbindung mit der bischöflichen Kollegialität eine derartige Umakzentuierung

: Nicht mehr Quelle und Inbegriff aller rechtlichen Ordnung,
nicht mehr die «monarchische Machtstellung» des Einen sind nun
betont, sondern die allen Teilen dienende Aufgabe und die Verbundenheit

des Hauptes mit den Gliedern. Dazu kommen die verschiedenen

symbolischen Akte beider Konzilpäpste, die den bischöflich-brüderlichen

Charakter des Papstamtes einerseits und seine dienende
Funktion gegenüber dem ganzen Leib der Kirche andererseits ins
Licht setzten172. Mit dem neuen, die Konzilsmehrheit bestimmenden
Typus des «missionarischen» Bischofs, der mit seiner Herde und in
der Gemeinschaft des Gesamtepiskopates auf Grund ursprünglichen
Rechtes lebt, liess vieles auf dem Konzil auch das Aufkommen eines

neuen «Papsttypus» erkennen173. Dies aber kann für die altkatholische

Position nicht einfach ohne Bedeutung bleiben.
Tatsächlich erscheint auf Grund der durch das Konzil gewandelten

Lage eine zweite, positivere Antwort möglich. Abgesehen von
der schon erwähnten Notwendigkeit kritischer Überprüfung und
sachlicher Klärung des altkatholischen Standpunktes selbst kommen
dabei drei Fragebereiche in Betracht : Die «Bestätigung» oder
«Rechtfertigung» des Altkatholizismus durch das IL Vatikanum, die an

172 Vgl. u.a. die Römische Diözesansynode 1960, die Hinwendung zur
aktiven Seelsorge, die Ablegung der Tiara, der Verzicht auf die sedia gestatoria

bei einer Reihe von Besuchen des Papstes in der Konzilsaula, das Hineinrücken

des päpstlichen Thronsessels vom zentralen Altar unter dem Baldachin
in die Mitte der Reihe der 12 Konzilspräsidenten während der Generalkongregationen,

der Ring als Abschiedsgabe des Papstes an die Konzilsbischöfe und
die Promulgationsformel «una cum patribus» für die Konzilstexte.

173 In diesem Zusammenhang sind auch die päpstlichen Reisen während
des Konzils, ja z.T. demonstrativ aus seiner Mitte heraus, nach Jerusalem,
nach Indien und zu den Vereinten Nationen mit einer deutlich über den Rahmen

der römisch-katholischen Kirche hinausgreifenden Zielsetzung sowie
schliesslich die vorsichtige aber unverkennbare Anbahnung einer offeneren
Haltung gegenüber den Wirklichkeiten des Lebens im Bereich kommunistischer

Staaten als Anzeichen einer Akzentverschiebung im Verständnis der
dogmatischen Primatslehre zu werten.



— 70 —

seinem Rande auftauchende Vorstellung von neuen Möglichkeiten
kirchlicher Unionen und schliesslich das Verhältnis «dialogischer
Synthese » anstelle überholter polemischer Antithesen im Verhältnis
noch nicht wieder vereinigter Kirchen. Von Bestätigung oder
Rechtfertigung des altkatholischen Widerstandes durch das IL Vatikanum
könnte allerdings in Bezug auf die dogmatische Hauptfrage höchstens

insofern gesprochen werden, als der Torsocharakter des I.Vatika¬
nums diesem Widerstand die relative Berechtigung einer Erinnerung
an das noch Fehlende geben würde. Sofern aber nun Vatikanum II
die fehlende Ergänzung gebracht hätte, würde damit auch das

ursprünglich vorhandene «Widerstandsrecht» hinfällig. So würde an
dieser Stelle der Gesichtspunkt einer Rechtfertigung oder Bestätigung

des altkatholischen Anliegens durch das Konzil nicht
weiterführen. Ein anderer Aspekt dieses Gedankens betrifft nun aber den

grossen Bereich der konziliaren Reformen und des aggiornamento.
Und hier lässt sich ohne Frage eine überraschende Zahl altkatholischer

Reformen aufweisen, die eine eklatante Bestätigung, wenn
nicht tale quale, so doch im Ansatz und der geistigen Begründung
nach durch das Konzil und sein Kirchenverständnis gefunden
haben171. Und doch sollte auch hier bedacht werden, wie weit ein
solcher Gedanke tatsächliche Tragkraft besitzt. Auch hier wieder
liesse sich nämlich aus der Bestätigung und Anerkennung, bei der

übrigens in keinem Punkt durch das Konzil die altkatholische
Vorläuferschaft auch nur erwähnt worden ist, folgern : Das in sich achtbare,

aber doch im grossen genommen unwirksame und isolierte,
altkatholische Reformwerk ist nunmehr, wenn noch nicht restlos, so

174 Vgl. beispielhaft im liturgischen Bereich die Durchsetzung dor actuosa
participatio, den Durchbruch zur Muttersprache und dio Anerkennung des
Prinzips der Pluralität in der liturgischen Entfaltung; im disziplinaren die
neue Möglichkeit verheirateter Diakone, die Milderung dos Nüchternheitsgebotes

vor dem Kommunionempfang, die einer Aufhebung nahekommt, das
Umdenken in der Frage der Fastengebote u.a.m. s. auch V.Conzemius als
römisch-katholischer Sprecher auf dem XIX.Internationalen Altkatholikenkongress

in Wien, September 1965: «Plädoyer für einen gemeinsamen Dialog
unter Katholiken. Gemeinsames Erbe, gemeinsame Aufgaben. » IKZ 55 (1965)
254-272: «Im Lichte des Konzils erscheint der Altkatholizismus geradezu als
Vorbote der Kirche im Wandel. Es trifft zu, dass vieles in den heutigen
Reformen der römischen ausgereifter formuliert und vorsichtiger akzentuiert
werden kann, als das nach 1870 geschah; aber die Grundlinien sind nun einmal
da, welche auch dem skeptischen Römor die echte Katholizität des erneuernden
Ethos im Altkatholizismus beweisen. Mit Schrecken müssen manche römische
Katholiken feststellen, dass das Konzil sie dahin führt und darauf verpflichtet,
was ihnen in ihrem vordergründigen Romanismus bisher immer als verab-
scheuungswürdiges Stigma des Altkatholizismus gegolten hatto (S.262 f.).



— 71 —

doch schon annähernd überholt und im ganzen und als Beispiel
genommen nicht mehr notwendig oder höchstens noch in Einzelheiten
lehrreich, nachdem das Konzil und der Papst selbst sozusagen
«altkatholischen Geist» in die Weltkirche haben einziehen lassen.

Indem jetzt weltweit wirksame Reformen angebahnt und im
Vordringen sind, verliert eine isolierte Pflege dieses Pioniergeistes, wie
sie der altkatholischen Kirche allein möglich ist, vollends an Bedeutung.

Demgegenüber muss aber festgestellt werden, dass einerseits
die Reformen für die altkatholische Position gegenüber dem dogmatischen

Kern das Sekundäre waren und sind, so gewiss sie andererseits
die natürliche und unabdingbare Folge und der praktische Ausdruck
der altkatholischen Berufung auf die Alte Kirche sind. Ihr Sinn und
ihre Notwendigkeit liegen in der Verpflichtung zur immer ungetrübteren

Darstellung der Einen Kirche Jesu Christi nach dem Mass und
auf dem Boden der Alten Kirche175. Und gerade wenn man dieses sieht
und hervorhebt, begibt es sich, dass auf diesem Wege altkatholischer
ekklesiologischer Ansatz und neue Ekklesiologie des Konzils in der

Konvergenz zur Alten Kirche hin sich begegnen und neu verstehen
können. Ungeachtet der aufgewiesenen dogmatischen Differenz

liegt hier die Hoffnung aufechte Wiederannäherung nach einem
Jahrhundert voll Polemik und gegenseitiger Ablehnung.

Soll dieses Anliegen aber über den Bereich blosser Deklamationen
hinaus praktische Gestalt gewinnen, so steht man bei der so grossen
sachlichen Nähe der altkatholischen Tochter zur römischen Mutterkirche

schnell vor der prinzipiellen Frage, ob es sich bei der
Überwindung der Trennung einfach um das Aufgehen der kleineren in der

unvergleichlich viel grösseren Kirche handeln müsse oder ob unter
Wahrung geschichtlich gewordener Eigenart in rechtlichen Strukturen,

liturgischen Formen und theologisch-religiös bestimmter
Spiritualität an eine Union neuen Typs als Fernziel zu denken sei.

Tatsächlich hat die Römische Kirche im Konzil immer wieder klar werden

lassen, dass für sie das blosse Aufgehen des nicht ohne Wirkungen
des Hl.Geistes in den geschichtlichen Trennungen Gewordenen und
Gewachsenen kein positives Ziel bedeutet. Dies entspricht
vollständig der stets geäusserten altkatholischen Auffassung. Damit
ergäbe sich nur der Gedanke einer positiv-konstruktiven, nicht absorp-

175 Bei in vielen Punkten gleichen Ansätzen behält die in mancher
Hinsicht auf dor altkatholischen Seite freiere Entfaltungsmöglichkeit ihren Wert
für ein konsequentes und pionierhaftes Vorangehen.



— 72- —

tiven Union. Einen ersten Schritt in dieser Richtung haben die

allgemeinen Erklärungen über die getrennten Kirchen in de ecclesia
und de oecumenismo getan, vor allem aber bietet das Dekret über die
orientalischen Kirchen die Hand zu praktischen Schritten, so gewiss
die gewählte Form zu einseitig war, da ein Konzilsdekret die nötigen
zweiseitigen Verhandlungen nicht vorwegnehmen und auch nicht
ersetzen kann176. Immerhin aber wird hier auf Grund der Anerkennung

des Bischofsamtes und der davon abhängigen Spendung
gültiger Sakramente für die Ostkirchen einschliesslich der Nestorianer
und sogenannten Monophysiten eine recht weitgehende communi-
catio in sacris, wenn auch zunächst nur für den Fall bestimmter
seelsorgerlicher Notstände, zugestanden. Grundsätzlich ist dabei
nicht einzusehen, warum dies nicht beim Vorliegen analoger
Notstände auch im Verhältnis alt-katholischer und römisch-katholischer
Gemeinden Anwendung finden könnte. Voraussetzung müsste
allerdings die vorausgehende gegenseitige Absprache auf den Boden voller
Gegenseitigkeit in den Zugeständnissen durch die kompetenten
kirchlichen Instanzen sein. Dabei sollte auch die Problematik des

gegenseitigen Proselytismus offen besprochen und die Zusicherung
des Respektierens der Gewissensentscheidung und der religiösen
Freiheit im Sinne des entsprechenden Konzilsdekretes177 gegenseitig
gegeben werden. Nur so könnte die Anwendung des Dekretes über die
orientalischen Kirchen für die Kirchen im Westen ein Gewinn für
die Einheit werden. Es muss offenbleiben, ob die Entwicklung hier
schneller oder nur langsam fortschreiten kann oder ob sie überhaupt
steckenbleiben wird. An eine «Union» im eigentlichen Sinne des

Wortes könnte jedoch erst dann gedacht werden, wenn die römische
Kirche bereit wäre, für den Bereich der mit ihr in eine «Union»
eintretenden Kirchen auf die ökumenische Geltung ihrer Generalkon-

176 Decr. de ecclesiis orientalibus 15: «Da nun diese Kirchen trotz ihrer
Trennung wahre Sakramente besitzen, vor allem aber in der Kraft der
apostolischen Sukzession das Priestertum und di« Eucharistie, wodurch sie in
ganz enger Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden sind, ist eine gewisse
Gottesdienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umständen mit
Billigung der kirchlichen Autorität nicht nur möglich, sondern auch ratsam. »

177 Deci, de libertate religiosa I, 2 : «Haec Vaticana Synodus déclarât
personam humanam ius habere ad libertatem religiosam. Huiusmodi libertas
in eo consistit, quod omnes homines debent immunes esse a coercitione ex
parte sive singulorum sive coetuum socialium et cuiusvis potestatis humanae,
et ita quidem ut in re religiosa neque aliquis cogatur ad agendum contra suam
conscientiam neque impediatur, quominus iuxta suam conscientiam agat
privatim et publice, vel solus vel aliis consociatus, intra debitos limites.»



— 73 —

zilien und die allgemeine Annahme der von diesen ihren Generalkonzilien

getroffenen Glaubensentscheidungen und auf die Verpflichtung
zur Anerkennung der in der römischen Kirche geltenden Rechtssätze

zu verzichten. Noch gibt es dafür keine Ansätze, wenn man
nicht die im Konzil sich durchsetzende Differenzierung in der
Unterscheidung zwischen Dogmen, die das Heil selbst, und solchen, die
seine Vermittlung betreffen, dafür halten will178. Und dennoch drängt
das fortschreitende ökumenische Bewusstsein in der römischen
Kirche auf Entwicklungen hin, die das heute utopisch Erscheinende

zur Wirklichkeit werden lassen könnten179. In diesem grundsätzlichen

Sinne sollte deshalb auch die Alt-katholische Kirche sich mit
den in diese Richtung weisenden Gedanken sehr genau beschäftigen.

Im Unterschied zum heute noch utopischen Horizont der
Kirchenunion bedeutet die Konvergenz des altkatholischen und
römischkatholischen Kirchenverständnisses auf die Ekklesiologie der Alten
Kirche hin eine Realität, die im gleichen Masse zur tragfähigen
Gemeinsamkeit werden kann, wie nun tatsächlich auch auf beiden
Seiten die Alte Kirche als norma normans im Ringen um das Kirche-
Sein in der Gegenwart erfasst und ernst genommen wird. Dabei geht
es letzten Endes um das Neudurchdenken und die echte Verbindung
der Linie der universalen Ekklesiologie von Cyprian bis zum I. und
IL Vatikanum mit der Überlieferung der älteren eucharistischen, auf
die gegenseitige Anerkennung der Ortskirchen gegründeten, rezeptiven

Ekklesiologie180. Im Lichte aber der so erfassten Aufgabe und auf
dem Boden neuerkannter Gemeinsamkeit, müsste sich gerade zwi-

178 Decr. de oecum. II, 11 : «Beim Vergleich der Lehren miteinander soll
man nicht vergessen, dass es nach katholischer Lehre eine Rangordnung oder
«Hierarchie» der Wahrheiten gibt, je nach der verschiedenen Art ihres
Zusammenhanges mit dem Fundament des christlichen Glaubens. »

179 Einen bemerkenswerten Ansatz zur Überwindung der trennenden
Geschichte bietet die mehr symbolische als rechtliche Bereinigung alter, aber
immer noch nachwirkender Konflikte, wie dies beispielhaft mit den wechselseitigen

Exkommunikationen von 1054 am 7. 12. 1965 gleichzeitig in der
römischen Konzilsaula und der Patriarchatskirche zu Konstantinopel
geschehen ist. Analoges käme auch im Westen und speziell im Bereich
altkatholisch-römischkatholischer Vergangenheit in Betracht. Vor allem der
psychologischen Annähorung könnte damit wirksam gedient werden.

180 Dabei sollte die Unterscheidung zwischen Kirche und Ekklesiologie
analog der Unterscheidung zwischen Glaube und Theologie beachtet werden :

Wie die Gemeinsamkeit im Glauben auch bei theologischen Kontroversen
erhalten bleiben kann, so ist auch im altkatholisch-römischkatholischen
Verhältnis die gemeinsame Zugehörigkeit zur katholischen Kirche nicht ohne
weiteres schon durch die aufgetretene ekklesiologische Kontroverse
aufgehoben.



— 74 —

sehen der altkatholischen und der römisch-katholischen ekklesiologischen

Position nach einem Jahrhundert polemischer Antithesen
gewinnen lassen, was man « eine dialektische Synthese » nennen könnte,
d.h. eine enge Verbindung, die noch nicht Union wäre, von der aber

gesagt werden könnte : « Jeder Katholik hätte so die Möglichkeit, sein

Scherflein beizutragen zur Erneuerung, zur Heutigwerdung der
Kirche»181. Die Realisierung dieses Verhältnisses wäre wahrscheinlich

für die römische Majoritätskirche noch erheblich schwerer als

für die altkatholische Minorität. Erst wenn dieser Dialog zur Harmonie

der universalen mit der eucharistisch-rezeptiven Ekklesiologie
geführt haben würde, dann erst und nur dann würde die «altkatholische

Position» aufgehen können in der Position der Una Sancta. Die
Last der Selbstbehauptung in Verbindung mit dem Weg einer
angefochtenen Minderheit in der Diaspora würde «aufgehoben» in dem
Einswerden der grösseren Ecclesia Catholica.

So lange dies aber noch nicht Wirklichkeit geworden ist, weiss
sich die altkatholische Position gerade in der Lehre von der Kirche
in die Position einer von ihr nicht gesuchten, sondern ihr von der
Sache her zugefallenen Position ökumenischer Mitte zwischen den
katholischen Traditionen des Westens und Ostens, zwischen der
römischen Kirche und den Kirchen der Reformation gestellt. Die

Aufgabe, dafür Zeugnis abzulegen, hat ihr auch die Lehre des IL
Vatikanums von der Kirche nicht abnehmen können. Darum gilt für sie

mit neuer Schärfe das Wort Dölhngers: «Lasst uns also gemeinsam
prüfen, vergleichen, suchen, forschen ; wir werden am Ende die köstliche

Perle des religiösen Friedens und der kirchlichen Eintracht
finden und dann mit vereinigten Händen und Kräften den jetzt noch
mit Unkraut überwachsenen Garten des Herrn, die Kirche, reinigen
und bebauen»182.

Bonn Werner Küppers

181 S. V.Conzemius, a.a.O. 254.
182 J.v.Döllinger, Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchon,

Nördlingen 1888 (7. Vortrag: «Hoffnung für die Zukunft») S. 131.


	Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Schluss]

