
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die IX. Internationale altkatholische Theologenwoche in
Woudschoten (Holland) 28. September bis 3. Oktober 1964

Autor: Kreuzeder, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 46 —

Bericht

über die IX. Internationale altkatholische Theologenwoche

in Woudschoten (Holland)
28. September bis 3. Oktober 1964

Im Konferenzzentrum Woudschoten, inmitten eines Waldes bei

Utrecht, fanden ungefähr dreissig Geistliche aus den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands, der Schweiz und Österreichs für ihre
Tagung mit dem Thema «Die apostolische Sukzession» einen idealen
Ort. Das Hl. Amt (abwechselnd nach holländischem, deutschem,
schweizerischem und österreichischem Ritus) und am letzten Tag ein

anglikanischer Gottesdienst eröffneten jeweils den Tag. Vor dem

Mittagessen vereinigten sich die Teilnehmer zum Mittagsgebet wieder in
der Hauskapelle, wo der Tag auch mit dem Abendgebet beschlossen
wurde.

Die Theologenwoche stand unter der Leitung von Prof. Dr.
P. J.Maan, Utrecht, während Prof. A.Zwaart, Utrecht, die Organisation

besorgte. Neben den Referaten zum Hauptthema bekamen
die Teilnehmer durch Prof. Dr. P. J.Maan eine Schilderung seiner
Eindrücke als altkatholischer Beobachter von der 3. Session des
Vatikanum II zu hören. Sie erlebten einen herrlichen Ausflug nach
Rotterdam mit Besuch der Paradieseskirche, einer Rundfahrt durch
einen Grossteil des Hafens und einer Besichtigung der anglikanischen
Seeleutemission. Weiters wurde eine Vorbesprechung über den

XIX. Internationalen Altkatholikenkongress Wien 1965 abgehalten.
Den Abschluss der Woche bildete ein Empfang beim Herrn
Erzbischof Dr. A. Rinkel. Den holländischen Amtsbrüdern sei für ihre
Gastfreundschaft und Betreuung herzlich gedankt.

Wegen Raummangels können hier nur kurze Zusammenfassungen
der Referate und Diskussionen gebracht werden, doch werden die
Referate im vollen Umfang den Teilnehmern und Interessierten
zugänglich gemacht werden.

1. Prof. Dr. P. J.Maan: Amtsauffassung und Amtsübertragung
im Neuen Testament.

Da das Thema von Theologen der verschiedenen christlichen Bekenntnisse

behandelt und diskutiert wüd, ist eine objektive Behandlung eine schwierige

Angelegenheit und ohne Zuhilfenahme der küchlichen Tradition gar nicht



— 47 —

zu lösen. Weiters sollen nicht, was leichter wäre, einzelne Teile des N. T.
behandelt werden, sondern das N.T. als Ganzes als die uns durch die Kanonisierung

verpflichtende Quelle für den Glauben und den ordo der Kirche.
Das N. T. verweist uns auf Jesus als den Urgrund von Kirche und Amt.

Christus ist der episkopos, der poimèn, der hiereus, der diakonos, der didas-
kalos, Er, der unter uns war als ein Dienender Jedes Amt soll auf Christus
bezogen sein, damit bei aller Vielfalt die Einheit gewährleistet bleibt. Gegen die
verneinende Ansicht von Käsemann ist in der Frage, ob Christus das Amt
gewollt hat, der starke Nachdruck aufzuzeigen, mit dem die Einsetzung der
Zwölf im N.T. erzählt wird. Sie sind das Fundament, auf dem die Kirche
gebaut werden wird.

Dem Konsensus sowohl protestantischer wie auch römisch-katholischer
Exegeten über Einmaligkeit des Apostelamtes kann weitgehend beigestimmt
werden, freilich ohne die Folgerung, dass damit die Unmöglichkeit des
Sukzessionsgedankens unweigerlich verbunden ist, da dies ein Widerspruch zu
den neutestamentlichen Aussagen wäre (Wahl des Matthias, Anerkennung
des Paulus als Apostel und Führung des Aposteltitels durch andere). Bestehen
bleibt jedoch die einmalige Bedeutung der Zwölf. Die Zwölfzahl begründet
ihre Repräsentation des neuen Cottesvolkes. Sehr wichtig ist, dass sie
martyres sind. Diesem Terminus haftet etwas Juridisches an : die Apostel können
vor einem Gerichtshof ein unwidersprechliches Zeugnis ablegen, weil sie die
Wahrheit auf Grund von persönlichen Erlebnissen bekennen können. Darum
sind sie das Fundament der Kirche. Schliesslich sind sie Träger der höchsten
Autorität der Kirche. Die Ausübung dieser Autorität in der Gemeinde zeigt
sich in den Berichten der Apostelgeschichte und in den Paulusbriefen. Es ist
die Praxis vom Weiden der Schafe (Joh. 21, 15) und der Ausübung der
Vollmacht von Matth. 16, 19 und Joh. 20, 23.

Bei Nennung dieser Texte ist einiges über das Petrusamt in der Kirche
auszusagen. Das Schema « de ecclesia» (III, 20) - der Referent zitiert den vollen
Wortlaut - verbindet jedes Amt in der Kirche mit der Gemeinschaft mit dem
Papst von Rom. Es kann hier nicht versucht werden, den vielfältigen
Interpretationen der angeführten Textstellen nachzugehen.

Die Johannesstelle hat für den Primat keine grosse Bedeutung, sondern
kann besser als Antwort des Herrn auf die dreifache Verleugnung des Petrus
angesehen werden. Es erscheint sehr wahrscheinlich, dass Christus in Matth. 16
in Petrus die Apostel anredet. Obwohl Petrus unter den Aposteln eine führende
Stellung eingenommen hat, erscheint seine Bezeichnung als caput ecclesiae
im Widerspruch mit den paulinisohen Gedanken vom Christus als Haupt der
Kirche zu stehen, wie auch der Gedanken von Petrus als Fundament der Kirche
im N. T. nirgends zu finden ist.

Nach dem Zeugnis des N.T. stehen alle anderen Ämter im Schatten des

einzigartigen Apostelamtes. Doch hat es notwendigerweise Amter gegeben,
da in der Küche Christi ordo, taxis sein soll.

Die Sieben werden nach Apg. 6 den Aposteln zugeordnet, doch dürfen
wü mit Wikenhauser in ihrer Einsetzung nicht die Anfänge des kirchlichen
Diakonats sehen. Dafür spricht, dass in den paulinisohen Gemeinden das
Diakonat bekannt war (Phil.I, 1 ; Pastoralbriefe). Es ist merkwürdig, dass im
N.T. die Diakone immer im Zusammenhang mit den Bischöfen genannt werden

(Anrede des Philipperbriefes ; Aufzählung der entsprechenden charismata
in I.Kor.12, 28; antilèmpseis und kubernèseis; I.Tim.3).

Die episkopoi: Da im I.Petr. Christus poimèn und episkopos genannt
wüd, wüd deutlich gemacht, dass jedes Amt in der Küche auf Christus
bezogen sein soll. Weiters begegnen wir dem episkopos Apg.20, 28; Phil.I, 1;



— 48 —

Tim. 3, 1 und Titus 1, 7. Apg. 20, 28 undifferenzierter Begriff von episkopos
und presbyteros; Phil. 1, 1 : um diese Zeit waren die Ämter des Bischofs und
des Diakons feststehende Grössen im Gemeindeleben; I.Tim.3, 1: Zustand
wie in einer jungen Missionskirche. Wichtig, dass er als didaktikos das Lehramt

ausüben soll. Aus der Einzahl die Folgerung, dass in den Pastoralbriefen
fiir eine Gemeinde nur ein Bischof vorausgesetzt wird. Im Titusbrief zuerst die
Erwähnung des Auftrages, überall presbyteroieinzusetzen (Mehrzahl). Nachher

wird über den Bischof im Singular gesprochen. Hier ist zweifelhaft, ob
der Bischof in Unterscheidung von den presbyteroi genannt wird. Weiters
führt der Referent die Stellen an, in denen presbyteroi oder der Titel presbyteros

erwähnt werden (Apg. 11, 30; 21, 18; 14, 23; I.Tim. 1, 17; 4, 14, wo
Timotheus an die empfangene Gnadengabe erinnert wird ; Jak. 5, 14 ; I. Petr. 5,

1; IL Joh. 1, 3; III. Joh. 1). Schliesslich werden in den Kapiteln 4, 5, 7, 11, 14
und 19 der Apokalypse die 24 presbyteroi erwähnt, die im Himmel als Vertreter
der irdischen Kirche (aus Juden und Heiden) ihres Amtes walten.

Durch die notwendige Beschränkung in der Aufzählung konnte der
Referent nur die Ämter erwähnen, die für die spätere Entwicklung von grösster
Wichtigkeit gewesen sind. Aber alle Ämter stehen im Zeichen der Diakonia.
Für das Apostelamt legen Paulus (Kol. 1, 25) und Petrus (I. Petr. 5, 3) Zeugnis
dafür ab. Das exemplum Christi ist massgebend (Mk. 10, 44).

Aus der Stelle in I.Petr. wird aber auch deutlich, dass der Amtsträger
über Autorität verfügen muss. Das gilt im höchsten Mass für den Apostel,
aber auch für alle, denen von der Kirche ein Amt auferlegt wurdo. Hierbei sind
zwei Pastoralbriefstollen wichtig. In I. Tim. 4, 14 heisst es, Timotheus solle die
Gnadengabe beachten, die ihm verliehen worden ist dia prophèteias meta
epitheseos ton cheüon presbyterion. Auch IL Tim. 1, 6 erwähnt dieses
charisma, das Timotheus durch Handauflegung erhalten hat.

Sicher werden die meisten Ämter der Küche durch Handauflegung
unter Gebet erteilt, wobei in Anlehnung an jüdische Gebräuche der Gedanke
der Sukzession und Kontinuität deutlich wird.

Über eine successio verbi (Cullmann) hinaus gibt es im N.T. bei aller
Einmaligkeit der Apostel eine legitime Entfaltung des Apostelamtes. Bereits
im N.T. wird deutlich, dass die Erteilung des Amtes der Kirche durch die
Amtsträger in Mitwirkung der Gemeinde unter Gebet und Handauflegung
erfolgt.

Die Diskussion ergibt, dass man aus der Identität von Bischofs- und
Presbyteramt des N. T. keine Schlüsse ziehen darf auf heutige Verhältnisse
von Bischofs- und Priesteramt. Weiters, dass mit Pfingsten eine Phase ihren
Abschluss fand, aber deutlich das Bestreben bestand, die apostolische Arbeit
weiterzuführen über den Zwölferkreis hinaus, wobei Paulus, Timotheus und
Titus genannt werden.

2. Prof. M.Kok: Der Sukzessionsgedanke in der Kirche.

Professor M.Kok sehliesst in seinem Referat eng an das von Professor
Dr. P. Maan an. Er führt aus, dass Kirche, Amt und Sakrament nachweisbare
Grössen der ältesten Christenheit seien, wenn sie auch in Erwartung der
baldigen Wiederkehr des Herrn diese Lehre nicht formulieren zu müssen glaubte.
Der Begriff der Sukzession ist erst von späteren Zeiten gebildet worden.

In der Untersuchung über das Wesen des Amtes aus den Quellen ergibt
sieh zunächst die Tatsache einer ständigen Spannung, die zwischen der
Unzulänglichkeit des Amtsträgers und den Anforderungen des Amtes besteht.



49

So besteht diese Spannung im kirchlichen Amt zwischen seinem amtlichen
und charismatischen Charakter. Diese Spannung kann nur durch die Annahme
überbrückt werden, der Herr der Kirche berufe seine Diener trotz ihrer
Unzulänglichkeit ; Christus selbst aber bleibt der einzige Hohepriester und Heilige
Gottes, der die Gnade verleiht, ein kirchliches Amt ausfüllen zu können. Jesus
selbst lehrt kraft seiner göttlichen Vollmacht. Er ist kein Amtsträger (Mtth. 7,
28 f.). Seine Vollmacht blieb lebendig, da Er sie an seine Apostel weitergab.

Eine weitere Tatsache ist die Einmaligkeit der «Zwölf». Sie wird auch
durch die Ergänzungswahl des Matthias nicht durchbrochen (Apg. 1,26;
12, 1 ; Mtth. 19, 28; Offb. 21, 14). Nicht nur als Wortführer der Apostel nimmt
Petrus einen besonderen Platz ein (I.Kor. 15, 5). sondern auch eschatologisch
(Mtth. 16, 19) und unter den Gläubigen in Jerusalem (Gal. 1, 18). Später
kommt es zu einer Bevorzugung des Herrnbruders Jakobus. Die Funde von
Qumran werfen auch ein neues Licht auf den Einfluss der essenischen Qumran-
Cemeinschaft auf die judenchristliche Gemeinde von Jerusalem. Wie gross
dieser Einfluss war, lässt sich kaum feststellen, aber es ergeben sich jedenfalls
interessante Ähnlichkeiten, für die der Referent ein besonderes Beispiel
anführt, nämlich die Damaskusschrift (ca. 100 v.Chr.). Das Amt des
«Aufsehers» (mebaqqer), den die Priester zu Rate ziehen müssen und der als Lehrer
und Hüte der Gemeinschaft gilt, ähnelt in vielem dem des «episkopos». Wenn
es sich wahrscheinlich nicht um eine echte Übernahme dieses Amtes handeln
dürfte, so ist es möglicherweise doch ein Vorbild für die Amtsbefugnisse des
Herrnbruders (Eus.Hist.Eccles. II: 1, 3). Als Gründer und Führer der
Gemeindon ausserhalb Jerusalems ist es die Aufgabe der «Zwölf» zu predigen,
zu lehren und zu taufen. Die episkopoi sind ihre Nachfolger und Stellvertreter,
niemals aber selbst Apostel. Sie sind berufen, das apostolische Zeugnis
festzuhalten und weiterzuleiten. Da sich beim Amt der Apostel noch alles auf den
lebendigen Herrn und Seine Vollmacht bezieht, kann von einem Amt im
kirchenrechtlichen Sinn noch kerne Rede sein.

Paulus betont das geistliche und charismatische Element im Amte.
Apostolischer Auftrag und Vollmacht lassen sieh von der Botschaft der Wahrheit

niemals loslösen, es geht auch nie um den einzelnen Menschen und seinen
Rang, sondern immer nur um Christus allein, dem jeder in der Taufe gehört
(I.Kor. 3, 5). Paulus verweist in diesem Zusammenhang stets auf die Freiheit
und persönliche Verantwortung der Gemeinde. Bei dieser freien Annahme des
Evangeliums hat jeder seine Gnadengabe (Röm. 12, 6). Die ordnende Kraft
der Gemeinde aber ist ohne Ansehen der Person die Liebe (Röm. 2, 11).
Niemand jedoch dürfe glauben, die christliche Vollkommenheit zu haben (Phil. 3,
12). Trotz dieser evangelischen Freiheit will Paulus doch Ordnung und
Gehorsam in den Gemeinden und ermahnt die Gläubigen, die Führer in Ehren zu
halten (I.Thess.5, 12), die er für die Zukunft bestellt. In I.Kor. 12, 28 wird
uns eine Reihenfolge der Ämter geboten, unter denen die vom Herrn berufenen
Apostel als über den Gemeinden stehend eine Sonderstellung einnehmen.
Alle anderen kommen aus der Gemeinde.

Trotz aller anscheinenden Vielheit der Ämter ergibt sich doch eine
gewisse Einheitlichkeit bereits zwischen 56 und 80 n. Chr. in Apg., Rom., Kor.,
Phil., 1 und 2 Tim. und Titus. Überall ist die Rede von episkopoi, presbyteroi
und diakonoi, die durch Handauflegung zu Führern der Gemeinde geweiht
sind, wobei die beiden ersten Ämter noch nicht streng voneinander zu
unterscheiden sind.

In der altchristlichen Literatur werden die Verhältnisse in den Gemeinden
ähnlich geschildert wie in der Apg. und den Briefen des Paulus. Die Didache
(ca. 100-150) kennt Bischöfe und Diakone, Klemens äussert in seinem Brief

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1,1965 4



— 50 —

an die Korinther (ca. 96) seine Gedanken übor die Ämter der Kirchen und die
Amtsnachfolge (Kap. 42). Als Römer betont Klemens den institutionellen
Charakter des Amtes, die Rechte des Presbyteriums und die Aufrechterhaltung
der bestehenden Ordnung. Dabei wird das pneumatisch-paulinische Element
hintangesetzt gegenüber einem patriarchalischen Element. In diesem
Zusammenhang gebraucht Klemens zum erstenmal den Ausdruck «laikos an-
thropos». Diese Auffassung des Klemens ist nicht spezifisch für Rom, auch der
Hermashüte (ca. 100-150) nennt, wenn auch mit fliessenden Übergängen, die
Ämter des Bisehofs, Priesters, Diakons und Lehrers (Vis. II, 4, 3 und Vis. III,
5, 1). Beim Hermashirten ist die Spannung zwischen dem amtlichen und dem
charismatischen Element des Amtes stark merkbar (Vis. 9, 7 und 10).

Bei Ignatius (ca. 110) ist der monarchische Episkopat bereits entwickelt.
Das Presbyterium, mit dem Bischof an der Spitze, steht der Gemeinde vor,
ihm unterstehen die Diakone. Die Existenz der Kirche hängt von den Ämtern
ab. Hier fehlt allerdings die Rechtsatmosphäre des Klemens, bei Ignatius ist
die Kirche ein Mysterium, in dem der Bischof Christus repräsentiert, das
Presbyterium das Apostelkollegium und die Diakone die Diener Christi (ad
Trail. II, I f.). Für Ignatius besteht die apostolische Sukzession in der Nachfolge

im Glauben und im Leben des Glaubens (ad Magn.III; ad Philad.). In
diesem Sinne wird der römische Primat als Liebesprimat gesehen, eine
Amtsauffassung, die in der Orthodoxie mehr als in Rom weiterlebt.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass die Resultate der
Untersuchungen der neutestamentlichen und der altchristlichen Schriften bezüglich
des Amtes merkwürdigerweise gleichlautend sind. Während der ganzen Periode
wurden Amtsträger von Trägern des Amtes unter Handauflegung und Gebet
berufen. Paulus betont dabei das charismatische Element des Amtes, die
Judenchristen das institutionelle, patriarchalische Element. Für Paulus
kommt es darauf an, dass das Amt in Konfrontation mit dem lebenden Herrn
weitergegeben wird. Ein ähnliches Bild ergibt sich in den Briefen des Petrus,
des Jakobus und des Johannes, aber auch in der Didache, bei Ignatius, Poly-
karp und im Hermashirten. Über apostolische Sukzession wird noch nicht
gesprochen, weil man nicht daran denkt. Das Amt wird als notwendig
angesehen. Eine Ausnahme bildet Klemens Romanus, mit seiner starken
Betonung des institutionellen Elementes im Amt und der juristischen
Sukzession.

Unter dem Einfluss gnostischer Schulen trat um 150 der Gedanke der
«successio apostolica» deutlich hervor. Der Begriff der Sukzession diadochè
kommt aus der gnostischen und philosophischen Literatur. Im Kampf gegen
die Gnosis war es notwendig, die Reinheit der Lehre von den Aposteln her
zu beweisen (vgl. Hegesippus in Eus. Hist. Eocl. IV, 22; 1 f.). Die Bischöfe
sind die Bewahrer der reinen Lehre. In diesem Sinn gibt Irenaeus eine - wenn
auch zweifelhafte - Liste der römischen Bischöfe heraus. Auch für ihn handelt
es zunächst nur um die überlieferte Lehre, die von der Küche bewahrt und
weitergegeben wird und nicht um die Person des Amtsträgers. Tertullian geht
(um 200) in dieser Richtung weiter. Bei Hippolytus (um 235) tritt ein neues
Element hervor, nämlich das hierarchische. Er vertritt die Idee des ganzen
Episkopats, das, durch den Geist geleitet, von der apostolischen Wahrheit
zeugen muss. Dabei vergisst er keineswegs das Spirituelle, da er in der Kirche
die Gemeinschaft der Heiligen sieht (Dan. 1, 17).

Im 2. Jahrhundert ist also noch Platz für den charismatisch Begabten
neben dem Amtsträger der Kirche. Infolge der Situation in Küche und Welt
wird jedoch das hierarchische Element immer mehr verstärkt. In ihrem Kampf



— 51 —

gegen die inneren und äusseren Angriffe werden nicht nur Kanon und
Symbolum festgestellt, sondern auch der Amtsgedanken verstärkt.

Im 3. Jahrhundert kommt es zur vollen Entfaltung und zum vorläufigen
Abschluss dieser Entwicklung. Zur Zeit des Origenes (um 253) sind die Bischöfe
nicht nur die geistlichen Führer, sondern auch Lehrer und Richter der
Gläubigen. Wie Christus Vorbild für den Bischof ist, ist der Bischof Vorbild für das
Volk, wer ihn beleidigt, sündigt gegen Gott. Während man im Osten auf die
dogmatischen Fragen über das Amt nicht weiter eingeht, betont im Westen
Cyprian (ca. 200-258) die Kirche als sichtbare Organisation. Ohne Bischof
gibt es keine Kirche. Die Gemeinde soll sich um den Bischof als den Nachfolger
der Apostel scharen. Die Bischöfe bilden eine Art Senat, durch das Band der
Liebe vereinigt. Eine Jurisdiktionsmacht des Bischofs von Rom wird nicht
anerkannt. Der Bisehof von Rom ist primus inter pares, die cathedra Petri der
Ursprung der unitas sacerdotalis. Der gültigen Bischofswahl muss die Weihe
folgen. Die geistlichen Gaben werden durch Handauflegung weitergegeben.
Dies kann nur durch den Amtsträger geschehen. Wer seines Amtes unwürdig
ist, verliert es. So vereinigt Cyprian das institutionelle und das charismatische
Element in besonderer Weise in seinem Amte.

Auch in den folgenden Jahrhunderten bleibt die Spannung zwischen der
geistlichen Vollmacht von Gottes wegen und dem juristisch geordneten Amt,
wüd aber grossteils durch das Bewusstsein aufgehoben, dass das Amt immer
Amt der Kirche, und dass Christus der Herr der Kirche ist.

In der Diskussion wird hervorgehoben, dass, obwohl die alte
Kirche nichts über die Ordination schreibt, sie doch handhabt, und
zwar auf Grundlage des Neuen Testaments. Das Verhältnis zwischen
Charisma und institutionellem Amt darfnicht als Trennung, sondern
als Spannung bezeichnet werden. Doch müsse man ein rechtliches
Element, das zwar nicht rein institutionell, neu feststellen. So berufe
sich Paulus nicht auf seine Gaben, sondern auf seine Sendung.

Eine Zeitlang habe es ein zweistufiges und ein dreistufiges Amt
nebeneinander gegeben. Dort, wo das zweistufige Amt (Apg.,
Pastoralbriefe, fürte des Hermas) mit den identen Merkmalen von Epi-
skopen und Presbytern vorhanden sei, gab es darüber noch eine Art
Wanderklerus, Propheten und Apostel (Pastoralbriefe und Didache).
Dagegen findet sich bei Ignatius nur mehr das dreistufige Amt allein.

3. Prof. Dr. K. Stalder, Bern : Die apostolische Sukzession -
protestantische Kritik und Bejahung

Die Zentralfrage der Reformation nach der Rechtfertigung kann als
solche nicht isoliert bleiben, sondern muss auch neben anderen Fragen zur
Neubesinnung über Kirche und Amt rufen. Die Frage nach der Kirche und
ihrem Amt stellte sich Luther erst, als die kirchliche Hierarchie seinem
Anliegen mit Ablehnung begegnete und zu der für ihn sehr schweren Entscheidung

gelangen müsste, dass die Vertreter der Hierarchie dem Irrtum verfallen
könnten.



— 52 —

Luther und auch Calvin bekennen jedoch mit Nachdruck das unam
sanctam catholicam et apostolicam ecclesiam. Beide glauben um der Treue zu
diesem Bekenntnis willen tun zu müssen, was sie tun. Beide glauben, dass
Kirche und Christus unlöslich zusammengehören. Die Reformatoren bekennen
mit Nachdruck die Einzigkeit, Einheit. Katholizität, Apostolizität, und damit
die ununterbrochene Kontinuität der Kirche. Bei allem Kampf haben sio der
Kirche vor ihnen nie das Kirche-Sein abgesprochen und sich immer als Glieder
der katholischen Kirche verstanden. Durch das Bekenntnis zur Kontinuität der
Kirche wurde die Sache für die Reformatoren schwierig, und da für sie das Amt
göttliche Stiftung ist, hiess auch für sie Kontinuität der Kirche Kontinuität
des Amtes.

In dieser Schwierigkeit stützen sie sich hauptsächlich auf zwei Momente.
Erstens waren die meisten Geistlichen der Reformationsgemeinden ordiniert
und standen also in der apostolischen Sukzession. Calvin jedoch konnte sich
nicht wie Luther auf seine Ordination berufen, sondern höchstens darauf, dass
er von den rechtmässigen Leitern der Genfer Kirche zu seinem Dienst berufen
worden und sich nichts angemasst habe. Bei dieser Frage kommen wir zum
zweiten Moment: Calvin richtete seine Blicke auf das A.T., zumal die
Propheten. Er stellte fest: Die ordentliche Leitung des Gottesvolks war den
Priestern übertragen worden, aber die Propheten, von Gott selbst beauftragt,
mussten dennoch die geistliche Leitung des Volkes ausüben. Gleichwohl
werde die Kontinuität des Volkes Gottes nicht bestritten. Daraus leitet Calvin
ab: Das Amt gehört zum Wesen der Kirche. Es ist göttliche Anordnung.
Darum darf sich niemand aus eigener Initiative einen kirchlichen Dienst an-
massen. Wenn aber die ordentlichen Diener der Kirche versagen und die
Kirche verkommen lassen, erweckt sich Gott in solchen Notzeiten ausser -

odentliche Diener, die die Kirche leiten müssen, bis wieder ein einigermassen
geordneter Stand eingetreten ist. Das bedeutet keine Aufhebung der Kontinuität

der Kirche und ihres Amtes, sondern gerade ihre göttliche Bestätigung.
So hat Calvin den Dienst der Reformatoren verstanden. Lange, bis in die
reformierte Orthodoxie hinein, wird die Möglichkeit von ausserordentlichen
Dienern in Notzeiten der Kirche erwähnt.

Als Beweis, dass nur diese ausserordentliche Möglichkeit übrig blieb,
verwies Calvin auf die sattsam bekannte Verlotterung in der Hierarchie und
im ganzen Kirchenwesen, zumal auf die Amtsvernachlässigung bei den Spitzen
der Hierarchie, an der der ertönende Schrei nach Erneuerung der Kirche
immer abprallte, und als diese von den Reformatoren in Gang gebracht worden
war, von der Hierarchie nicht unterstützt, sondern unterdrückt werden sollte.

Für Luther kommt die gleiche Frage, als es an bischöflich ordinierten
Geistlichen zu mangeln beginnt. Er greift nicht den Gedanken von den
ausserordentlichen Ämtern auf, da er ja selbst ordiniert ist. Er ordiniert aber
selber Geistliche, da es zwar einer geordneten aber keiner bischöflichen
Berufung bedürfe. Er beruft sich dabei auf das N.T., das nichts davon wisse, dass

nur ein Bischof in das von Gott geordnete Amt einführen könne. Es bleibe also
auch ohne bischöfliche Ordination die apostolische Kontinuität der Kirche
gewahrt.

Für Luther und Calvin stellt sich so die Frage nach der apostolischen
Sukzession, doch kommt es zu keiner systematischen Besinnung darüber.
Calvin bestreitet die apostolische Sukzession nicht, anerkennt grundsätzlich
ihre Legitimität, stellt aber über Nicht-Ereignis-Werden fest: Wirklich
vorhanden und respektierbar wäre sie, wenn die Bischöfe täten, was sie kraft der
apostolischen Sukzession tun müssten, d.h. wenn sie das Evangelium
unverfälscht verkündigten, Seelsorge und Küchenzucht übten und in einem heiligen



— 53 —

Leben der Kirche als wahre Hirten vorangingen. Luther geht noch weiter: er
fragt die römische Hierarchie, warum sie denn die Ostkirche ablehne, obwohl es
dort nicht an der apostolischen Sukzession fehle. Aber auch er schreitet nicht
zu einer grundsätzlichen Ablehnung der Bedeutung der apostolischen
Sukzession.

Für die Frage, warum die Reformatoren sich nicht grundsätzlich, sondern
nur von Fall zu Fall mit der Sukzession auseinandersetzten, sind drei Momente
zu beachten : Erstens die Frage nach dem Amt war nicht ihre primäre Frage.
Sie antworten nur auf das, was ihnen entgegengehalten wird. Zweitens wird
ihnen keine ausgeführte Lehre von der apostolischen Sukzession entgegengehalten,

denn diese gibt es gar nicht. Sie begegnet den Reformatoren nur in
Gestalt einer Provokation hierarchischer Unterwerfungsforderung ohne Nachweis

der sachlichen, inhaltliehen Berechtigung. Dazu kommt das Dritte, das
Wichtigste. Die Reformatoren haben die Fragen auf andere Weise faktisch
doch beantwortet, nämlich in ihrem Verständnis von Apostolizität und Amt
der Kirche, wie es sich ihnen aus dem N. T. und in Auseinandersetzung mit der
römischen Hierarchie nach und nach ergab. Da lassen sich zwei Dinge sagen :

1. Die nota, das Kennzeichen der Apostolizität besteht darin, ob das wirkliche

Evangelium wirklich verkündigt und die Sakramente stiftungs-
gemäss verwaltet werden. Wo das geschieht, ist wirkliche apostolische
Sukzession und Kontinuität der Kirche. Und die Reformatoren glauben,
dass die bei ihnen nachweislich, jedenfalls für den Glauben, vorhanden
ist. Sie meinen somit: Da die Ordinationsfolgo für sich allein die
Sukzession noch nicht ausmacht, vermag sie auch die Apostolizität nicht zu
gewährleisten.

2. Zur Kirche gehört wesentlich das Amt. Es ist göttliche Einsetzung.
Aufgabe des Amtes ist, das zu üben, was die Apostolizizät der Kircho
ausmacht. Wo ordnungsgemäss in den kirchlichen Dienst berufen und das
Amt gemäss der von Christus gestellten Aufgabe erfüllt wird, da ist auch
Apostolizität des Amtes. Die Reformatoren glauben in der geschilderten
Weise diese Forderung zu erfüllen und insofern auch in der apostolischen
Sukzession zu stehen.
Dazu gab der Referent noch Hinweise, die hier nur angedeutet werden
können.

a) Beide Reformatoren beschränkten sich darauf, die Amtsfrage in den
ihnen zugänglichen Gebieten zu ordnen. Sie wollten der römischen Kirche
nicht ein Gegenamt gegenüberstellen. Sie sahen nämlich die Einheit der
Kirche nicht im Amt als solchem, sondern in Jesus Christus und damit in
der Amtserfüllung begründet, und somit ist sie in ihrer Sichtbarkeit
Gegenstand des Glaubens.

b) Mit Sohlink (E.Schlink: «Der kommende Christus und die kirchlichen
Traditionen», Vandenhoeck und Ruppreoht, Göttingen 1961) sei zu
betonen, dass die lutherischen Bekenntnissehriften das Amt stark
funktional verstehen. Es ist jedoch zu fragen, ob man statt von einer
anonymen funktionalen Amtsinstitution auszugehen, nicht bei den
Personen einsetzen sollte, nämlich dabei, dass Christus seiner Kirche
Männer mit bestimmten Aufträgen gegeben und verheissen hat : Apostel,
Propheten, Lehrer

c) Das Problem, ob zwischen Amtssukzession und Realität der Sakramente

ein Kausalzusammenhang bestehe, scheint in den reformatorischen

Erörterungen nicht vorzukommen.



— 54 —

d) Nach reformatorischer Auffassung dürfen und können Kirchenregiment,
Ordination und Kirchenzucht nur in Vollzug der Verkündigung, also
als Anwendung und damit nur unter Anleitung der Hl. Schrift und nicht
selbständig für sich, als eigene Funktion vollzogen werden.

Bei den folgend genannten Vertretern der heutigen Reformationskirchen
werden nur diese Aussagen über die apostolische Sukzession im engsten Sinne
behandelt, da die Grundlagen im wesentlichen die der Reformation sind.

Zuerst sei Karl Barth genannt, weil sich bei ihm anders als bei den
Reformatoren kritische Fragen zur Lehre von der apostolischen Sukzession
finden. Dies ist neben kleineren, mehr beiläufigen Erwähnungen an zwei
Stellen in LT, S. 99 und 105 f. und in IV/1, S. 786 und 798 ff.

1. (IV/1, 786): Katholizität und Apostolizität ist wesentlich auch eine
geschichtliche Dimension. Sie ist jedoch auch ein faktisches Geschehen.
Darum ist das grösste Alter nicht eo ipso die höchste Apostolizität. Barth
verneint die Frage, ob die historisch rechtliche Abfolge der Ämter als
solche die Apostolizität der Kirche zu begründen vermöge.

2. (1/1, 99) : Es geht in der Kirche tatsächlich darum, successor Petri und
der Apostel und vicarius Christi zu sein. Diese Nachfolgerschaft ist eine
geistliche Realität, so kann sie nicht durch eine historisch-rechtliche
Bischofsliste als solche garantiert und daran gebunden werden, sonst
wird das Werk des Geistes wie ein gesicherter Besitz behandelt.

3. Handelt es sich um Nachfolgerschaft und Stellvertretung und nicht viel
mehr um Ersetzung Christi bzw. der Apostel, wenn geglaubt wird, dass
die Spitzen der Amtsträger auf Grund eines Charakter indelebilis durch
die bischöfliche Weihefolge Vollmacht zu irreformablen Definitionen in
Glaubens- und Sittendingen besässen.

4. (IV/1, 798 f.): Barth fragt, ob die Meinung, dass die Apostolizität der
Kirche auf den erwähnten Bischofslisten begründet sei, nicht die
Vorstellung voraussetze, es gäbe auf Grund einer Art supranaturaler
Jurisprudenz eine technische, durch rituelle Handauflegung zu
vollziehende Übertragung apostolischer Autorität, Lehrgewalt und
Sendung, die durch die Bischöfe auf alle Amtsträger überströme.

5. (IV/1, 798 ff.) : Wenn durch die Ordinationsfolge der apostolischen
Sukzession eine Übertragung dos Hl.Geistes gemeint sei, wäre der Hl.Geist
nicht eine supranaturale Substanz, die einmal in die Kirchen- und
Weltgeschichte und in die Hände gewisser kompetenter Menschen
übergegangen sei und in ihrer Verfügung stehe Eine Weitergabe des Hl.
Geistes müsse os allerdings geben, aber sie geschehe in des Geistes eigener
Freiheit durch die Verkündigung des apostolischen Zeugnisses.

Barth stellt jedoch den Begriff und das Anliegen apostolischer Sukzession
als solche nicht in Frage, sondern betont, dass es sie in der Küche geben
müsse und hält sogar die Reihe : Gott-Christus-Apostel-Bischöfe bei Clemens
Romanus, die analogen antignostischen Ausführungen des Irenäus durchaus
für sinnvoll und legitim, insofern sie die unaufgebbaro Konkretheit der
Gestalt zum Ausdruck brächten, in der Christus und Kirche beisammen sind
und einander gegenüberstehen.

Die Arbeiten des Theologischen Konvents A.B., publiziert in den Fuldaer
Heften seien erwähnt, weil hier eine Erneuerung des Kirchen- und Amts-



Verständnisses und damit auch des Bischofsamtes und dessen genauere
Bestimmung auf Grund der CA. gesucht wird. Die Grundlagen sind ähnlich wie
bei den Reformatoren :

a) Das kirchliche Amt als solches ist göttliche Stiftung und Anordnung,
nicht aber seine konkrete, zeitbedingte Ausgestaltung (Unterschied zum
viergliedrigen Amt Calvins).

b) Alle beigeordneten Funktionen des Amtes bestehen nicht für sich, son¬
dern nur in Vollzug und in der konkreten Anwendung der Verkündigung
und Sakramentsverwaltung von der das kirchliche Amt seine Vollmacht
hat.

c) Das übergemeindliche Amt wird vorzugsweise im Bischofsamt gesehen.
Die Hauptaufgabe des Bisehofsamtes wird in der Unterstützung der
Pfarrer und Gemeinden bei Verkündigung und Sakramentsverwaltung
gesehen. Durch eigene Verkündigung, Seelsorge und Zucht an die
Pfarrer soll der Bischof ihnen in ihrem Dienst beistehen. Ihm ist auch die
Gewinnung, Ausbildung und Ordination der Geistlichen sowie die
Wahrnehmung der Gemeinschaft mit anderen Gemeindegruppen
aufgetragen. Die Ordination soll und kann auch gelegentlieh durch Pfarrer
vollzogen werden. Die Vorstellung apostolischer Sukzession spielt dabei
überhaupt keine Rolle.
Anders stehen die Dinge bei Schlink. Er geht nicht von der

reformatorischen Position, sondern vom N.T. aus, wobei er die verschiedenen
Aussagen des N.T. sorgfältig voneinander zu differenzieren sucht. Er stellt fest,
dass es keine neutestamentliohe Lehre von Amt und Amtsgestaltung gebe, die
sich einfach weiterführen und tale quale in alle Zukunft übertragen liesse. Die
Lehre vom Amt muss also Gegenstand dogmatischer Besinnung sein, die darauf
ausgerichtet bleiben muss, dass die vielgestaltige Weite der neutestamentlichen
Aussagen dabei gewahrt ist.

Schlink kommt zum Schluss, dass apostolische Sukzession in der Kirche
sein müsse und dass sie

1. bestehe

a) im Glauben und Gehorsam gegenüber der apostolischen Botschaft
und deren Bezeugung, die jedem Christen in Mannigfaltigkeit der
verschiedenen Charismen aufgegeben ist ;

b) im missionarischen Vorstoss in die Welt und in der Auferbauung der
Gemeinde ;

c) in der Pflege der Gemeinschaft mit den Christen und Kirchen in der
ganzen Welt ; denn apostolische Sukzession ist nur da, wo die Apostel
auch als Band der Einheit der ganzen Kirche ernst genommen werden.

2. sich durch folgende Momente erweise

a) jeder Hirte (oder Amtsträger) ist in seinem Predigen, Leben, Lenken,
Verwalten dem apostolischen Vorbild unterstellt ;

b) der Hirte steht der Kirche, wie der Apostel, als Stellvertreter Christi
gegenüber ;

c) Christus selbst steht wie der Kirche so auch dem Hirten gegenüber ; sie
sind auf seine Gnade angewiesen ;

d) der Hirte weidet die Küche in Gemeinschaft sowohl mit den anderen
Hüten, wie mit den ihn umgebenden charismatischen Diensten ;



— 56 —

e) gemäss der Struktur des apostolischen Dienstes muss sich apostolische
Sukzession auch in der Gemeinschaft wechselseitigen Dienstes und
im Dienst an der Welt erweisen.

3. Darnach müsste es grundsätzlich drei Wege zum Hirtendienst, also für
die kirchliche Sendung von Amtsträgern geben :

a) Durch Sendung durch solche, die selber schon Hirten sind unter
Anerkennung oder Mitwirkung nichtordinierter Kirchenglieder.

b) Durch Sendung durch nichtordinierte Kirchenglieder unter
Anerkennung oder Mitwirkung von solchen, die schon Hirten sind.

c) Durch Anerkennung eines faktisch schon bestehenden in
pneumatischer Freiheit erweckten Hirtondienstes durch die Kirche und
ihre Hirten.

Der erste Weg sei als Regel zu betrachten, die anderen Wege dürften
im Hinblick auf das N. T. nicht abgeschnitten werden.

4. Die Folge bischöflicher Handauflegung sei zu achten als ein Zeichen für
die apostolische Sukzession der Ämter und der Kirchen, aber nicht
Bedingung. Wo sie fehle, solle sie angestrebt werden. Keinesfalls dürfe
dieses Signum von der res, nämlich von der apostolischen Lehre losgelöst
werden.
Zuletzt führte der Referent noch J.-J.von AUmen aus Neuenburg an,

mit dem zu einem guten Teil auch die Bruderschaft von Taizé zusammengehen
dürfte. Dieser knüpfe an den Hinweis, wie wichtig den reformierten Vätern
die ununterbrochene Kontinuität der Kirche, die sie auch als solche des Amtes
verstanden, war, die Feststellung, dass es Inkonsequenz gewesen sei, dass man
sich nicht bemüht habe, diese Kontinuität durch eine Rückgewinnung und
einen Anschluss an die altkirchliche Amtssukzession zur Geltung zu bringen,
was eigentlich geschehen müsste.

Anschliessend stellte der Referent Fragen nach dem Wesen der apostolischen

Sukzession in Ausführung der dargelegten Fragen Karl Barths.
Von der Theologie der Reformatoren und der heutigen Reformationskirchen

her, stellte der Referent noch folgende Fragen :

1. Wie ist das Faktum zu erklären, dass es trotz dem Stehen in unbe-
zweifelbarer historisch-rechtlicher Sukzession Verwilderung,
Entstellung, Irrlehre und Kirchenspaltung geben kann, und welches ist die
Bedeutung dieses Faktums

2. Inwiefern ist die Sukzession in Glauben, Lehre und Leben zum vollen
Sein der Küche nicht genügend Was fügt die Rechts- und Ordinations-
folge an Konstitutionen hinzu

3. Worin ist das Kriterium der Katholizität und Apostolizität der Kirche
zu sehen In der historisch-rechtlichen Bischofsfolge als solcher Oder
in der Bischofsfolge und Glauben, Lehre und Leben Und wenn das
zweite auch nötig ist, inwiefern ist dann auch die Sukzession Kriterium

4. Ist das kirchliche Amt wirklich nur in der Weise eine göttlich angeordnete
Funktion, oder mit anderen Worten, ist wüklich nur das Amt als solches
von Gott geordnet, so dass der Amtsträger auch durch die Einsetzung
als solche, successor der Apostel wird Oder ist eher davon aus zu
denken, dass der Herr der Kirche selber Beauftragte erwecken und der



— 57 —

Kirche schenken will und dass jeder Beauftragte für das Suchen und
Finden neuer Beauftragter verantwortlich ist In dem Fall wäre nicht
nur eine unpersönliche Amtsinstitution, sondern auch das Ereignis von
Berufung durch den Geist für die Existenz apostolischen Amtes von
zentraler Bedeutung.

5. Beruht tatsächlich aller Vollzug kirchlichen Amtes in der Verkündigung
und konkreten Anwendung der biblischen Botschaft Oder gibt es auch
küchliches Amt, das ausser und neben der konkreten Anwendung der
Botschaft erfüllt werden kann

6. Ist die Autorität jedes küehlichen Amtes in der Treue gegenüber der
apostolischen Botschaft begründet Oder gibt es auch noch Autorität,
abgesehen von der Treue, im Evangelium

7. Ist die geschichtlich-rechtliche Ordinationsfolge als Zeichen für die
konkrete Apostolizität der Küche zu verstehen, wie Schlink meint, als
Zeichen also, das als solches keine Apostolizität gewährleistet, zu dem
vielmehr je und je die Treue gegenüber den Aposteln in Glauben, Lehre
und Leben hinzukommen muss, weil sie in der Ordinationsfolge nicht eo
ipso gegeben ist Oder ist die apostolische Sukzession mehr als Schlink
meint und worin besteht dieses «Mehr»

8. Inwiefern gibt es wirkliche Eucharistie nur in der Linie der
historischrechtlichen Ordinationsfolge Was trägt die Sukzession zur Realität
der Eucharistie bei Warum und inwiefern kann die Taufe ausserhalb
der apostolischen Sukzession real sein

4. Prof. Dr. W. Küppers : Die apostolische Sukzession in der Lehre
und im Recht der römisch-katholischen Kirche

(Zusammenfassung des Referates durch den Referenten)

Auffallenderweise liegt keine etwa mit der anglikanischen Behandlung
des Themas vergleichbare Breite seiner Behandlung in der römisch-katholischen

Küche vor. Wenn auch heute vom allgemeinen Kirchenverständnis
und von einer Neubesinnung auf das Amt des Bischofs her Ansätze für eine
neue Beschäftigung mit der Frage der successio apostolica gegeben sind, so
bleiben doch für Lehre und Recht in der römisch-katholischen Kirche die
neuen Positionen nach dem Konzil abzuwarten. Das Referat beschäftigt sich
deshalb mit den Voraussetzungen und Hauptelementen der bisher geltenden
Lehre und geht dabei von den in der 23. Session des Trienter Konzils erfolgten
Festlegungen der 4 Kapitel und 8 Kanones über das Sakrament der Priesterweihe

aus. Es weist die dahinterstehende Spannung zwischen der episkopal-
konziliaren und der kurialen Richtung im Konzil auf, in der die Frage
mitschwingt: Ist die Kirche apostolisch durch die Bischöfe als Nachfolger der
Apostel oder durch den Papst als Erstbevollmächtigten Trient kam zu keiner
eindeutigen Entscheidung und infolge dieses Verzichtes kommt es in der Folgezeit

zur Hemmung einer Entfaltung der Theologie und einer Verkümmerung
des Rechtes des bischöflichen Amtes, während Theologie und Rechte des
Papstamtes kräftig entfaltet werden.



— 58 —

In den Trienter Beschlüssen treten vor allem drei Bestimmungen mit
Bezug auf die successio apostolica hervor :

1. Die Verbindung mit der Sakramentalität der Priesterweihe: Die
apostolische Nachfolge im Amt ist ganz entscheidend die Vollmacht zum
Vollzug der Eucharistie, zur Darbringung des Messopfers. Dabei ist vom
Bischof vor allem insofern die Rede, als dieser die Vollmacht hat, den
Priester zu weihen. Für diesen wüd ein Aufsteigen von unten her
beschrieben und sein priesterliches Wirken nicht von der Teilnahme an der
apostolischen Vollmacht des Bischofs sozusagen von oben her gesehen.
Die Priesterweihe ist sakramental, die Konsekration des Bischofs bleibt
unerörtert. Die Zugehörigkeit des Bischofs zur «acies ordinata hier-
archiae» manifestiert sich vielmehr in der Hirtenvollmacht, der
Jurisdiktion. Bei dieser jedoch bleibt der Streit unausgetragen, ob sie dem
Bischof unmittelbar als Bischof oder mittelbar durch den Papst
zukomme. Daher die zurückhaltende Formel «hierarchia divina ordina-
tione» statt «Christi ordinatione instituta». Nur durch die Vollmacht
zur Erteilung von Firmung und Priesterweihe stehen die Bischöfe
«sakramental» über den Priestern, während sie mit ihnen die entscheidende

Vollmacht zum Vollzug der Eucharistie gemoinhaben.

2. Trient legt die seit dem Donatistenstreit sich durchsetzende
Unterscheidung von «rite» und «legitime», d.i. von sakramentaler Gültigkeit
und rechtlicher Erlaubtheit in sakramentalen Bereich ausdrücklieh
auch für die Weitergabe der priesterlichen Weihe fest. Es kann also ein
sakramental gültiges aber kirchlich unerlaubtes Amt in der apostolischen
Nachfolge geben. Der Ostkirche ist diese Unterscheidung von ihren
Voraussetzungen her immer fremd geblieben. Aber auch im Westen hat sie
mehr neue Probleme im Verhältnis der getrennten Küchen zueinander
geschaffen, als sie von ihrem vor allem kanonistisch-juridischen Ansatz
her zu lösen vermochte. Der heutigen ökumenischen Lage, besonders
auch im Blick auf das Bischofsamt in den nicht-römisch-katholischen
Kirchen ist sie nicht gewachsen.

3. Das Verhältnis der Bischöfe zum Papst als dem eigentlichen Garanten
der Apostolizität für das Amt und für die ganze Kirche bleibt in Trient
weithin ungeklärt. Infolge des Kompromisses zwischen episkopaler und
kurialer Richtung im Konzil kommt es nicht zu direkten Aussagen.
Trotzdem an sich aus der Unterscheidung von Gültigkeit und Erlaubtsein
sich die Ablehnung bischöflichen Wirkens ausserhalb der Gemeinschaft
mit der Sedes Romana ergeben würde, bleibt durch die negativ gefassten
Bestimmungen noch ein gewisser Spielraum für das Geltenlassen eines
gegenüber dem Papst selbständigen Bischofsamtes, wie es z.B. die
Ostküche besitzt. Dies bedeutet, dass auf dem theologischen Boden von
Trient die apostolische Nachfolge nicht unbedingt an die Vermittlung
durch die römische Sedes Apostolica gebunden ist.

Wegen seiner auf die Papstfrage eingeengten Thematik hat das 1.
Vatikanum zur verbindlichen Klärung der Fragen direkt nichts beigetragen,
wenn es auch in der Konsequenz seiner Entscheidungen lag, den von Trient
her für das ausserrömische bischöfliche Amt noch gegebenen Raum bis zur
praktischen Aufhebung einzuengen. Ob und in welcher Weise es dem 2.
Vatikanum gelingen wird, solche Konsequenzen wirklich theologisch zu
überwinden, bleibt abzuwarten.



— 59 —

Hinter Trient mit seiner auffallenden Konzentration auf das Sakrament
der Priesterweihe und hinter den bis heute unausgetragenen innerkatholischen
Lehrdivergenzen, die nur ungenügend durch Kompromissformeln überdeckt
werden, wird eine doppelte Verformung des altkirchlichen Bischofsamtes in
der abendländischen Küche sichtbar. Die Frage nach der successio apostolica
ist eine Teilfrage in diesem grösseren Zusammenhang. Im ältesten und auch
noch im heutigen ostkirchlichen Verständnis erscheint der Bischof als Bindeglied

zwischen der ursprünglichen Apostolizität der Gesamtkirche und dem
apostolischen Charakter und der apostolischen Rechtmässigkeit der « örtlichen»
Kirche. Er ist gleichermassen von beiden abhängig. Auf dieser Sicht beruht
und von ihr lebt der weite und intensive «konziliare Umgang der Kirchen» in
der Einheit der alten Kirche. Dies gilt für den Osten wie für den Westen in
ihren Anfängen. Die doppelte Mutation, die sich im Westen vollzogen hat,
stellt sich in zwei sachlich getrennten, aber im Sinne kommunizierender
Röhren auch wieder unvermeidlich zusammenwirkenden Entwicklung dar.

Die erste Linie folgt einer zunehmenden inneren Differenzierung, ja in
gewissem Sinne einer «Aufspaltung» des bischöflichen Amtes in die «inneren»
sakramentalen Vollmachten und die «äusseren» Aufgaben. Sie ist besonders
von Thomas von Aquino gefördert worden, der scharf zwischen (innerer)
«Weihegewalt» und (äusserer) «Jurisdiction» unterscheidet und dabei das
Wesentliche der inneren Vollmacht in der « Gewalt über das Altarssakrament»
sieht, die Priester und Bischof gemeinsam besitzen. Die jurisdiktioneilen
Vollmachten sieht Thomas aus der prinzipiellen Vollmacht des Nachfolgers Petri
zur Leitung der Küche entspringen oder jedenfalls an diesen Vorrang
gebunden.

Die zweite Linie der Mutation stellt sich dar in der Absorption der
genuinen apostolischen Vollmacht, wie sie im kirchlichen Altertum allen
Bischofssitzen zuerkannt wurde, durch den prinzipiellen Vorrang der einen
römischen Kathedra im Sinne der Sedes Apostolica schlechthin. Was früher
allen Bischöfen in der apostolischen Nachfolge zukam, nämlich die Apostolizität

ihrer Kirchen zu wahren und zu repräsentieren, das konzentrierte sich
in steigender Exklusivität und Konsequenz auf Vorrang und Vollmacht des
Römischen Stuhles allein. Diese Linie der Abhängigkeit der apostolischen
Nachfolge von der Verbindung mit Rom kulminierte im 1. Vatikanum und
wurde durch die Aussagen des 2.Vatikanums bestätigt. Dabei ist eines
auffallend : Das an sich altkirchliche Moment der von Hause aus nicht sakramentalen

Bindung des Bischofs an die lokale Kirche wird hier in der
Sonderstellung des römischen Bischofs zur höchsten, einseitigen Steigerung gebracht :

Als Papst ist der Bischof von Rom Inhaber seines Amtes ohne sakramentale
Weihe allein durch die Tatsache der Nachfolge auf dem Stuhle Petri. Papstweihe

und Krönung wurden nie als Sakrament gesehen.
Beide Linien der Mutation des altkirchlichen Verständnisses der

Apostolizität treiben sich in ihrem Zusammenwirken mehr unglücklieh als positiv
vorwärts in theologischen und kirchenrechtlichen Folgerungen. Der nicht
sakramental, sondern rechtlich und geschichtlich-institutionell begründete,
an Rom lokal gebundene Primat hat die Tendenz, immer vollständiger die
ganze Küche, ja prinzipiell die Christenheit zu umfassen und zu
durchdringen. Die theologische und religiöse Unterscheidung zwischen priesterlichem

Kern und äusserem Hirtenamt in der apostolischen Aufgabe des Amtes
bringt immer neue Belastungen, ja Zerroissungen seiner Einheit hervor, die
für die wesenhafte Einheit der Kirche folgenschwer sein müssen. Das 1. und
2.Vatikanum haben diese doppelte Mutation grundsätzlich nicht
überwunden, wenn auch im Bereich des 2.Vatikanums Wille und Bereitschaft



— 60 —

dafür erkennbar geworden sind. Träger dieser Erkenntnis und dieses Willens
ist dabei ein vor allem in den missionarischen und angefochtenen Kirchen
heranwachsender neuer Typus des Bischofs, der im 2. Vatikanum um seine
theologische Geltung und seine kirchliche Stellung zu ringen begonnen hat.
Fortgang und Auswirkung dieser Bewegungen sind noch nicht zu übersehen.
Wesentlich ist es, dass ein derartiger «Neoepiskopalismus» nicht mehr
verstrickt ist, wie früher mehr oder weniger durchgehend, mit weltlich-staatlichen
Mächten und Tendenzen, sondern innerlich verbunden ist mit den Bewegungen
zur Erneuerung der Kirche im theologischen, liturgischen und missionarischen
Bereich.

Mit der Ostkirche blickt das alt-katholische Verständnis der apostolischen
Nachfolge auf die Verbindung des Bischofsamtes mit der Kirche in ihrer
Gesamtheit und zugleich der «lokalen» Gebundenheit und Verwurzelung des
einzelnen Bischofs. Es ist deshalb auch kritisch gegenüber der noch im 2.
Vatikanum bisher sich fortsetzenden Linie der «Entwurzelung» des einzelnen
Bischofs in der zunehmenden Gleichstellung aller Bischöfe kraft ihrer nun
allerdings sakramental verstandenen Weihe und der Forderung von übergeordneten
Bischofsräten und einem obersten Rat der Bischöfe mit dem Papst. Zugleich
sieht aber auch das alt-katholische Verständnis von der Verbindung des Amtes
mit der Küche her seine umfassende Bedeutung für alle Bereiche des
apostolischen Auftrages in Lehre, Liturgie, Rechtsordnung, konziliarem Leben,
Diakonie und missionarischem Zeugnis.

Es folgte eine gemeinsame Diskussion über die Referate von
Prof. Dr. K. Stalder und Prof. Dr. W.Küppers. Es wurde mit
Zustimmung des Referenten festgestellt, dass das entworfene Bild über
die Auffassung der Reformatoren zu katholisch geraten sei. Das
katholische Selbstverständnis entspräche nicht dem tatsächlichen
Wirken der Reformatoren. Calvin betone das Katholische mehr als

Luther, doch durch die verschiedene Entwicklung - geschlossene
lutherische Territorialkirchen - reformierte Minderheitsgemeinden
somit kongregationalistischer Zug - erscheine es umgekehrt. Dass

Luther das Wort Kirche vermeide, sei daraufzurückzuführen, weil es

im Deutschen unmittelbar keine Bedeutung habe. Statt dessen werde

von Gemeinde bzw. Christenheit gesprochen, was aber nicht
entspreche. Die Bezeichnung der priesterlichen Funktion als potestas
durch das Tridentinum, was auf protestantischer Seite das
Verständnis erschwerte, sei als Vollmacht, Befugnis und Auftrag zu
verstehen. Es wurde festgestellt, dass die Fragen Karl Barths von
vorneherein eine Festlegung und Einengung bedeuten. Durch die

Ablehnung des spezifisch tridentinisch-römischen Amtsbegriffes
entstehe eine einseitige Belastung. Man könne zwar diese Fragen mit
einem Nein beantworten, damit sei es aber nicht getan. Man müsse

am Begriff der Sendung anknüpfen. Wie Christus der erhöhte Herr
die Apostel sendet. Vollmacht ist vom Herrn geschenkt und auch die



— 61 —

immer neu zu schenkende Befähigung zur Ausübung des Auftrages.
Wie der Herr anhaucht, so ist auch die Handauflegung nicht blosse

Bestätigung, sondern Kraftübertragung nach realistischer biblischer
Auffassung. Vom Stärkeren geht die Kraft auf den Schwächeren
über. Es ist zwischen einer inneren und einer äusseren Apostolizität
der Kirche zu unterscheiden. Innere Apostolizität sei die doktrinäre
Übereinstimmung von Gemeinde und Amtsträger mit der apostolischen

Botschaft. Die äussere Apostolizität bestand ursprünglich
darin, dass die Gemeinde nur einen Bischof wählt, der den selben
Glauben wie sein Vorgänger predigt und der Bischof vor seiner
Weihe ein Glaubensexamen ablegt. Der Bischof habe vor der
Gemeinde zu bekennen, diesen Glauben zu beschützen und muss bereit
sein, seine Weihe aus den Händen eines Bischofs entgegenzunehmen,
der seinerseits in apostolischer Sukzession stehe. Die Weihe erfolge
auf einer anderen Ebene, auf der göttlichen. So kreuzen sich die
Horizontale und die Vertikale.

Durch die Verbindung der Verpflichtung auf den Glauben mit
der Weihe werden die innere und die äussere Apostolizität zur Einheit
gebracht, das sei die Funktion der apostolischen Sukzession. Es sei

keine Rede davon, dass durch die Horizontale das erfolge, was in der
Vertikalen geschehe. Es gehe nicht um die successio der ordinatio,
sondern des ordo. Die Apostolizität istnie ein sicherer Besitz, sondern
stets wie die Einheit, eine Forderung, die erst im Eschaton erreicht
werden kann. Eine Seite der Apostolizität sei die Bindung an die

ganze Kirche.

5. Pfarrer H.Frei: Die altkatholische Lehre von der apostolischen
Sukzession im Lichte der heutigen Ökumene

Das Referat ist im vollen Wortlaut bereits in der «Internationalen

Kirchlichen Zeitschrift», Heft 4, 1964, erschienen.

6. Bischof Dr. Urs Küry : Zusammenfassung

Der Referent beschäftigte sich zuerst mit den beiden ersten Referaten
über die Amtsnachfolge im N.T. und in der alten Küche und vermerkte die
grosse Zurückhaltung, die beide Referenten an den Tag legten. Nach
Aufzeigung der Ansätze im N. T. könne methodisch nicht der Gedanke einer
Entwicklung gebilligt werden, so als ob im N.T. schon in nuce als gegenwärtig zu
betrachten sei, was sich später erst entwickelt habe. Man könne nicht einfach
aus dem N.T. ein Amt oder eine Ämtergruppe direkt übernehmen und
kopieren, sondern wir haben auch hier auf Grund des Kerygmas von Küche und
ihrer Wesensbestimmung aus dem Gesamtzusammenhang des N.T. zu eruieren,
was kirchliches Amt ist.



— 62 -
Zum zweiten Referat sei der Gedanke festzuhalten, dass die Amtsnachfolge

als Sache zwar vorhanden gewesen sei, aber der Begriff noch gefehlt habe.
Weiters ist die Bedeutung der Äonenwende beim Tode des letzten Apostels
wichtig. Es geht um die Entscheidung der Kirche in bezug auf das Amt und ob
diese schriftgemäss stichhaltig war. Diese Entscheidung, die dann um das Jahr
200 durch die ganze Küche erfolgte, war die für das Bischofsamt in Verbindung
mit dem Presbyterat und dem Diakonat. Diese Entscheidung erfolgte
bekanntlich mit der Entscheidung für den biblischen Kanon und für die
régula fidei. So wie beim Schriftenkanon primo actu Gott und secundo actu
die Kirche entschieden hat, so hat sich auch das Bischofsamt in Verbindung
mit Presbyterat und Diakonat nach einer Entwicklung, die sich nicht mehr
überblicken lässt, als das Amt der Küche imponiert. Ebenso wie beim Schriftkanon,

wurde das bischöfliche Amt durch die Kirche angenommen, ratifiziert
aber erst später, nämlich durch das Konzil von Florenz und dann im Tridentinum.

Es gibt also Rezeption durch die Kirche, während die formelle, die
kirchenrechtliche Fixierung erst viel später erfolgt. Die Frage, ob diese
Entscheidung um 200 richtig war, bleibt offen, wie sie auch in bezug auf den Kanon
offen bleibt. Der Referent vermeint, dass sie richtig war, aber nicht vollständig.

Aus der damaligen Abwehrsituation heraus wurden die freien Ämter der
charismatischen Begabungen zwar ausgeschlossen, aber nicht als besonderer
Gegenstand einer Entscheidung.

An drei Kennzeichen entscheiden wü selbst, ob wir heute die Entscheidung

mitmachen

1. Vollmacht ist grundsätzlich übertragbar; es wird eine charismatische
Gabe übertragen.

2. Diese Übertragung erfolgt durch Handauflegung, die nicht nur Bestäti¬
gung ist.

3. Es ist das dreifache Amt aus Diakonat, Presbyterat und Episkopat.

Mit der Frage, ob die Küchen der Reformation und das Tridentinum
diese altküchliche Entscheidung richtig nachvollzogen haben, geht der Referent

zu den beiden nächsten Referaten von Prof. Dr. W.Küppers und Prof.
Dr. K. Stalder über.

Die tridentinische Entscheidung wird der altkirchlichen Entscheidung
insoferne nicht mehr gerecht, als der Presbyterbegriff versetzt wird, was schon
im 1. Kapitel deutlich wird. Weiters wird die Apostolizität auf die Sedes
Romana reduziert. Der Episkopat, Presbyterat und Diakonat ist für sich
genommen göttlichen Rechtes, aber der Zusammenschluss zu einer Hierarchie
ist kirchlichen Rechtes, ist ja gerade Gegenstand der Entscheidung der Kirche
um 200.

Was die Reformationskirchen betrifft, ist besonders festzuhalten, dass
die Reformatoren am göttlichen Stiftungscharakter des Amtes festhalten.
Was das allgemeine Priestertum und sein Verhältnis zum besonderen Amt
betrifft, so sind es zwei verschiedene Ordnungen desselben Amtes, die aber
beide in Gott ihren Ursprung haben. Bis heute scheint für die reformatorische
Lehre ein korporatives rechtliches Denken charakteristisch zu sein. Während
die Reformatoren auf das N. T. zurückgriffen, um das Amt der Kirche neu zu
begründen, und zwar für die Einzelgemeinde. Haben sie, für die Kirchenleitung
von Anfang an auf den Staat und dessen Korporationsrecht zurückgegriffen.
In den schweizerischen Kantonen ist die Reformation durch den Rat eingeführt



— 63 —

und überwacht worden, in Deutschland durch die Landesfürsten. Der
Superintendent war der erste geistliche Staatsbeamte. Diese Verquickung hat der
Protestantismus in seinem Amtsbegriff bis heute nicht überwunden. Unter
diesen Umständen ist der Sukzessionsgedanke in das Landeskirchentum
verlagert.

Schliesslich hat das letzte Referat von Pfarrer H.Frei, eine gute
Darstellung der alt-katholischen Position, auch aufgezeigt, dass diese Position in
ihren Aussagen ergänzungsbedürftig ist. Die Tagung sei berufen, damit zu
beginnen, diese Lücke zu schliessen.

Zum Abschluss gibt Bischof Dr. U. Küry noch einigeAnregungen
für ein Arbeitsschema zur Weiterführung und Ausgestaltung des

Tagungsthemas, insbesondere hinsichtlich der Formulierung des

altkatholischen Standpunktes.

Wien. Ernst Kreuzeder


	Bericht über die IX. Internationale altkatholische Theologenwoche in Woudschoten (Holland) 28. September bis 3. Oktober 1964

