Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber die IX. Internationale altkatholische Theologenwoche in
Woudschoten (Holland) 28. September bis 3. Oktober 1964

Autor: Kreuzeder, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht

iiber die IX. Internationale altkatholische Theologenwoche
in Woudschoten (Holland)
28. September bis 3. Oktober 1964

Im Konferenzzentrum Woudschoten, inmitten eines Waldes bei
Utrecht, fanden ungefihr dreissig Geistliche aus den altkatholischen
Kirchen Deutschlands, Hollands, der Schweiz und Osterreichs fiirihre
Tagung mit dem Thema «Die apostolische Swkzession» einen idealen
Ort. Das Hl. Amt (abwechselnd nach holléindischem, deutschem,
schweizerischem und 6sterreichischem Ritus) und am letzten Tag ein
anglikanischer Gottesdienst er6ffneten jeweils den Tag. Vor dem Mit-
tagessen vereinigten sich die Teilnehmer zum Mittagsgebet wieder in
der Hauskapelle, wo der Tag auch mit dem Abendgebet beschlossen
wurde.

Die Theologenwoche stand unter der lLeitung von Prof. Dr.
P.J.Maan, Utrecht, wihrend Prof. A. Zwaart, Utrecht, die Organi-
sation besorgte. Neben den Referaten zum Hauptthema bekamen
die Teilnehmer durch Prof. Dr. P.J.Maan eine Schilderung seiner
Eindriicke als altkatholischer Beobachter von der 3. Session des Vati-
kanum 11 zu horen. Sie erlebten einen herrlichen Ausflug nach Rot-
terdam mit Besuch der Paradieseskirche, einer Rundfahrt durch
einen Grossteil des Hafens und einer Besichtigung der anglikanischen
Seeleutemission. Weiters wurde eine Vorbesprechung iiber den
XIX.Internationalen Altkatholikenkongress Wien 1965 abgehalten.
Den Abschluss der Woche bildete ein Empfang beim Herrn Erz-
bischof Dr. A. Rinkel. Den hollindischen Amtsbriidern sei fiir ihre
Gastfreundschaft und Betreuung herzlich gedankt.

Wegen Raummangels konnen hier nur kurze Zusammenfassungen
der Referate und Diskussionen gebracht werden, doch werden die
Referate im vollen Umfang den Teilnehmern und Interessierten
zuginglich gemacht werden.

1. Prof. Dr. P.J.Maan: Amisauffassung und Awmtsibertragung
wvm Neuen T'estament.

Da das Thema von Theologen der verschiedenen christlichen Bekennt-
nisse behandelt und diskutiert wird, ist eine objektive Behandlung eine schwie-
rige Angelegenheit und ohne Zuhilfenahme der kirchlichen Tradition gar nicht



zu losen. Weiters sollen nicht, was leichter wéire, einzelne Teile des N.T. be-
handelt werden, sondern das N.T. als Ganzes als die uns durch die Kanoni-
sierung verpflichtende Quelle fiir den Glauben und den ordo der Kirche.

Das N.T. verweist uns auf Jesus als den Urgrund von Kirche und Amt.
Christus ist der episkopos, der poimén, der hiereus, der diakonos, der didas-
kalos, Er, der unter uns war als ein Dienender! Jedes Amt soll auf Christus
bezogen sein, damit bei aller Vielfalt die Einheit gewéhrleistet bleibt. Gegen die
verneinende Ansicht von Késemann ist in der Frage, ob Christus das Amt ge-
wollt hat, der starke Nachdruck aufzuzeigen, mit dem die Einsetzung der
Zwolf im N.T. erzahlt wird. Sie sind das Fundament, auf dem die Kirche
gebaut werden wird.

Dem Konsensus sowohl protestantischer wie auch rémisch-katholischer
Exegeten tiber Einmaligkeit des Apostelamtes kann weitgehend beigestimmt
werden, freilich ohne die Folgerung, dass damit die Unmdéglichkeit des Suk-
zessionsgedankens unweigerlich verbunden ist, da dies ein Widerspruch zu
den neutestamentlichen Aussagen wire (Wahl des Matthias, Anerkennung
des Paulus als Apostel und Fithrung des Aposteltitels durch andere). Bestehen
bleibt jedoch die einmalige Bedeutung der Zwolf. Die Zwoélfzahl begriindet
ihre Reprisentation des neuen Gottesvolkes. Sehr wichtig ist, dass sie mar-
tyres sind. Diesem Terminus haftet etwas Juridisches an: die Apostel konnen
vor einem Gerichtshof ein unwidersprechliches Zeugnis ablegen, weil sie die
Wahrheit auf Grund von persénlichen Erlebnissen bekennen kénnen. Darum
sind sie das Fundament der Kirche. Schliesslich sind sie Tréager der héchsten
Autoritit der Kirche. Die Ausiibung dieser Autoritéit in der Gemeinde zeigt
sich in den Berichten der Apostelgeschichte und in den Paulusbriefen. Es ist
die Praxis vom Weiden der Schafe (Joh.21, 15) und der Ausiibung der Voll-
macht von Matth. 16, 19 und Joh. 20, 23.

Bei Nennung dieser Texte ist einiges tiber das Petrusamt in der Kirche
auszusagen. Das Schema «de ecclesia» (111, 20) — der Referent zitiert den vollen
Wortlaut — verbindet jedes Amt in der Kirche mit der Gemeinschaft mit dem
Papst von Rom. Ks kann hier nicht versucht werden, den vielfaltigen Inter-
pretationen der angefiithrten Textstellen nachzugehen.

Die Johannesstelle hat fir den Primat keine grosse Bedeutung, sondern
kann besser als Antwort des Herrn auf die dreifache Verleugnung des Petrus
angesehen werden. Es erscheint sehr wahrscheinlich, dass Christus in Matth. 16
in Petrus die Apostel anredet. Obwohl Petrus unter den Aposteln eine fithrende
Stellung eingenommen hat, erscheint seine Bezeichnung als caput ecclesiae
im Widerspruch mit den paulinischen Gedanken vom Christus als Haupt der
Kirche zustehen, wie auch der Gedanken von Petrus als Fundament der Kirche
im N.T. nirgends zu finden ist.

Nach dem Zeugnis des N.T. stehen alle anderen Amter im Schatten des
einzigartigen Apostelamtes. Doch hat es notwendigerweise Amter gegeben,
da in der Kirche Christi ordo, taxis sein soll.

Die Sieben werden nach Apg. 6 den Aposteln zugeordnet, doch diirfen
wir mit Wikenhauser in ihrer Einsetzung nicht die Anféange des kirchlichen
Diakonats sehen. Dafiir spricht, dass in den paulinischen Gemeinden das
Diakonat bekannt war (Phil.1, 1; Pastoralbriefe). Es ist merkwiirdig, dass im
N.T. die Diakone immer im Zusammenhang mit den Bischofen genannt wer-
den (Anrede des Philipperbriefes; Aufzidhlung der entsprechenden charismata
in I.Kor.12, 28; antilémpseis und kubernéseis; I.Tim. 3).

Die episkopoi: Da im I.Petr. Christus poimén und episkopos genannt
wird, wird deutlich gemacht, dass jedes Amt in der Kirche auf Christus be-
zogen sein soll. Weiters begegnen wir dem episkopos Apg.20, 28; Phil. 1, 1;



e g s

Tim.3, 1 und Titus 1, 7. Apg. 20, 28 undifferenzierter Begriff von episkopos
und presbyteros; Phil.1, 1: um diese Zeit waren die Amter des Bischofs und
des Diakons feststehende Grossen im Gemeindeleben; 1.Tim.3, 1: Zustand
wie in einer jungen Missionskirche. Wichtig, dass er als didaktikos das Lehr-
amt ausiiben soll. Aus der Einzahl die Folgerung, dass in den Pastoralbriefen
fiir eine Gemeinde nur ein Bischof vorausgesetzt wird. Im Titusbrief zuerst die
Erwihnung des Auftrages, Gberall presbyteroi einzusetzen (Mehrzahl). Nach-
her wird tiber den Bischof im Singular gesprochen. Hier ist zweifelhaft, ob
der Bischof in Unterscheidung von den presbyteroi genannt wird. Weiters
fithrt der Referent die Stellen an, in denen presbyteroi oder der Titel presby-
teros erwithnt werden (Apg.11, 30; 21, 18; 14, 23; I.Tim. 1, 17; 4, 14, wo
Timotheus an die empfangene Gnadengabe erinnert wird ; Jak.5, 14; 1. Petr. 5,
1; II.Joh.1, 3; IT1. Joh. 1). Schliesslich werden in den Kapiteln 4, 5, 7, 11, 14
und 19 der Apokalypse die 24 presbyteroi erwihnt, die im Himmel als Vertreter
der irdischen Kirche (aus Juden und Heiden) ihres Amtes walten.

Durch die notwendige Beschrinkung in der Aufzéhlung konnte der
Referent nur die Amter erwiithnen, die fiir die spiitere Entwicklung von grosster
Wichtigkeit gewesen sind. Aber alle Amter stehen im Zeichen der Diakonia.
Fir das Apostelamt legen Paulus (Kol. 1, 25) und Petrus (1. Petr. 5, 3) Zeugnis
dafiir ab. Das exemplum Christi ist massgebend (MKk. 10, 44).

Aus der Stelle in I.Petr. wird aber auch deutlich, dass der Amtstriger
tiber Autoritit verfiigen muss. Das gilt im hochsten Mass fiir den Apostel,
aber auch fur alle, denen von der Kirche ein Amt auferlegt wurde. Hierbei sind
zwei Pastoralbriefstellen wichtig. In 1. Tim. 4, 14 heisst es, Timotheus solle die
Gnadengabe beachten, die ihm verliechen worden ist dia prophéteias meta
epitheseos ton cheiron presbyterion. Auch II.Tim.1, 6 erwihnt dieses cha-
risma, das Timotheus durch Handauflegung erhalten hat.

Sicher werden die meisten Amter der Kirche durch Handauflegung
unter Gebet erteilt, wobei in Anlehnung an jiidische Gebriauche der Gedanke
der Sukzession und Kontinuitét deutlich wird.

Uber eine successio verbi (Cullmann) hinaus gibt es im N.T. bei aller
Einmaligkeit der Apostel eine legitime Entfaltung des Apostelamtes. Bereits
im N.T. wird deutlich, dass die Erteilung des Amtes der Kirche durch die
Amtstriager in Mitwirkung der Gemeinde unter Gebet und Handauflegung
erfolgt.

Die Diskussion ergibt, dass man aus der Identitdt von Bischofs- und
Presbyteramt des N.T. keine Schliisse ziehen darf auf heutige Verhéltnisse
von Bischofs- und Priesteramt. Weiters, dass mit Pfingsten eine Phase ihren
Abschluss fand, aber deutlich das Bestreben bestand, die apostolische Arbeit
weiterzufithren tiber den Zwoélferkreis hinaus, wobei Paulus, Timotheus und
Titus genannt werden.

2. Prof. M. Kok: Der Sukzessionsgedanke in der Kirche.

Professor M. Kok schliesst in seinem Referat eng an das von Professor
Dr. P.Maan an. Er fuhrt aus, dass Kirche, Amt und Sakrament nachweisbare
Grossen der dltesten Christenheit seien, wenn sie auch in Erwartung der bal-
digen Wiederkehr des Herrn diese Lehre nicht formulieren zu miissen glaubte.
Der Begriff der Sukzession ist erst von spéteren Zeiten gebildet worden.

In der Untersuchung tiber das Wesen des Amtes aus den Quellen ergibt
sich zuniichst die Tatsache einer stdndigen Spannung, die zwischen der Un-
zuléinglichkeit des Amtstragers und den Anforderungen des Amtes besteht.



49 —

So besteht diese Spannung im kirchlichen Amt zwischen seinem amtlichen
und charismatischen Charakter. Diese Spannung kann nur durch die Annahme
{iberbriickt werden, der Herr der Kirche berufe seine Diener trotz ihrer Un-
zulinglichkeit ; Christus selbst aber bleibt der einzige Hohepriester und Heilige
Gottes, der die Gnade verleiht, ein kirchliches Amt ausfiillen zu kénnen. Jesus
selbst lehrt kraft seiner goéttlichen Vollmacht. Er ist kein Amtstrager (Mtth. 7,
28 f.). Seine Vollmacht blieb lebendig, da Er sie an seine Apostel weitergab.

Eine weitere Tatsache ist die Einmaligkeit der «Zwolf». Sie wird auch
durch die Ergidnzungswahl des Matthias nicht durchbrochen (Apg.1, 26;
12, 1; Mtth. 19, 28; Offb. 21, 14). Nicht nur als Wortfithrer der Apostel nimmt
Petrus einen besonderen Platz ein (1.Kor. 15, 5), sondern auch eschatologisch
(Mtth.16, 19) und unter den Gldubigen in Jerusalem (Gal.l, 18). Spéter
kommt es zu einer Bevorzugung des Herrnbruders Jakobus. Die Funde von
Qumran werfen auch ein neues Licht auf den Einfluss der essenischen Qumran-
Gemeinschaft auf die judenchristliche Gemeinde von Jerusalem. Wie gross
dieser Kinfluss war, ldsst sich kaum feststellen, aber es ergeben sich jedenfalls

interessante Ahnlichkeiten, fiir die der Referent ein besonderes Beispiel an-
fithrt, ndmlich die Damaskugschrift (ca. 100 v.Chr.). Das Amt des «Auf-
sehers» (mebaqqer), den die Priester zu Rate ziehen miussen und der als Lehrer
und Hirte der Gemeinschaft gilt, éhnelt in vielem dem des «episkopos». Wenn
es sich wahrscheinlich nicht um eine echte Ubernahme dieses Amtes handeln
diirfte, so ist es moglicherweise doch ein Vorbild fiir die Amtsbefugnisse des
Herrnbruders (Eus. Hist. Eccles. 11: 1, 3). Als Grunder und Fiithrer der Ge-
meinden ausserhalb Jerusalems ist es die Aufgabe der «Zwolf» zu predigen,
zu lehren und zu taufen. Die episkopoi sind ihre Nachfolger und Stellvertreter,
niemals aber selbst Apostel. Sie sind berufen, das apostolische Zeugnis fest-
zuhalten und weiterzuleiten. Da sich beim Amt der Apostel noch alles auf den
lebendigen Herrn und Seine Vollmacht bezieht, kann von einem Amt im
kirchenrechtlichen Sinn noch keine Rede sein.

Paulus betont das geistliche und charismatische Element im Amte.
Apostolischer Auftrag und Vollmacht lassen sich von der Botschaft der Wahr-
heit niemals loslosen, es geht auch nie um den einzelnen Menschen und seinen
Rang, sondern immer nur um Christus allein, dem jeder in der Taufe gehort
(I.Kor. 3, 5). Paulus verweist in diesem Zusammenhang stets auf die Freiheit
und persénliche Verantwortung der Gemeinde. Bei dieser freien Annahme des
Evangeliums hat jeder seine Gnadengabe (Rém.12, 6). Die ordnende Kraft
der Gemeinde aber ist ohne Ansehen der Person die Liebe (Rém. 2, 11). Nie-
mand jedoch dirfe glauben, die christliche Vollkommenheit zu haben (Phil. 3,
12). Trotz dieser evangelischen Freiheit will Paulus doch Ordnung und Ge-
horsam in den Gemeinden und ermahnt die Gldubigen, die Fiithrer in Ehren zu
halten (I.Thess.5, 12), die er fiir die Zukunft bestellt. In I.Kor.12, 28 wird
uns eine Reihenfolge der Amter geboten, unter denen die vom Herrn berufenen
Apostel als {iber den Gemeinden stehend eine Sonderstellung einnehmen.
Alle anderen kommen aus der Giemeinde.

Trotz aller anscheinenden Vielheit der Amter ergibt sich doch eine
gewisse Kinheitlichkeit bereits zwischen 56 und 80 n. Chr. in Apg., Rom., Kor,,
Phil., 1 und 2 Tim. und Titus. Uberall ist die Rede von episkopoi, presbyteroi
und diakonoi, die durch Handauflegung zu Fihrern der Gemeinde geweiht
sind, wobei die beiden ersten Amter noch nicht streng voneinander zu unter-
scheiden sind.

In der altchristlichen Literatur werden die Verhiltnisse in den Gemeinden
dhnlich geschildert wie in der Apg. und den Briefen des Paulus. Die Didache
(ca. 100-150) kennt Bischofe und Diakone, Klemens édussert in seinem Brief

Internat. Kirehl, Zeitschrift, Heft 1, 1965 4



an die Korinther (ca. 96) seine Gedanken iiber die Amter der Kirchen und die
Amtsnachfolge (Kap.42). Als Roémer betont Klemens den institutionellen
Charakter des Amtes, die Rechte des Presbyteriums und die Aufrechterhaltung
der bestehenden Ordnung. Dabei wird das pneumatisch-paulinische Element
hintangesetzt gegeniiber einem patriarchalischen Element. In diesem Zu-
sammenhang gebraucht Klemens zum erstenmal den Ausdruck «laikos an-
thropos». Diese Auffassung des Klemens ist nicht spezifisch fiir Rom, auch der
Hermashirte (ca. 100-150) nennt, wenn auch mit fliessenden Ubergé;ngen, die
Amter des Bischofs, Priesters, Diakons und Lehrers (Vis.IT, 4, 3 und Vis. TIT,
5, 1). Beim Hermashirten ist die Spannung zwischen dem amtlichen und dem
charismatischen Element des Amtes stark merkbar (Vis. 9, 7 und 10).

Bei Ignatius (ca. 110} ist der monarchische Episkopat bereits entwickelt.
Das Presbyterium, mit dem Bischof an der Spitze, steht der Gemeinde vor,
ihm unterstehen die Diakone. Die Existenz der Kirche hiingt von den Amtern
ab. Hier fehlt allerdings die Rechtsatmosphire des Klemens, bei Tgnatius ist
die Kirche ein Mysterium, in dem der Bischof Christus reprasentiert, das
Presbyterium das Apostelkollegium und die Diakone die Diener Christi (ad
Trall. 11, I f.). Fiir Ignatius besteht die apostolische Sukzession in der Nach-
folge im Glauben und im Leben des Glaubens (ad Magn.III; ad Philad.). In
diesem Sinne wird der romische Primat als Liebesprimat gesehen, eine Amts-
auffassung, die in der Orthodoxie mehr als in Rom weiterlebt.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass die Resultate der Unter-
suchungen der neutestamentlichen und der altchristlichen Schriften beziiglich
des Amtes merkwiirdigerweise gleichlautend sind. Wahrend der ganzen Periode
wurden Amtstriager von Trigern des Amtes unter Handauflegung und Gebet
berufen. Paulus betont dabei das charismatische Element des Amtes, die
Judenchristen das institutionelle, patriarchalische Element. Fur Paulus
kommt es darauf an, dass das Amt in Konfrontation mit dem lebenden Herrn
weitergegeben wird. Ein dhnliches Bild ergibt sich in den Briefen des Petrus,
des Jakobus und des Johannes, aber auch in der Didache, bei Ignatius, Poly-
karp und im Hermashirten. Uber apostolische Sukzession wird noch nicht
gesprochen, weil man nicht daran denkt. Das Amt wird als notwendig an-
gesehen. Eine Ausnahme bildet Klemens Romanus, mit seiner starken Be-
tonung des institutionellen Elementes im Amt und der juristischen Suk-
zession.

Unter dem Einfluss gnostischer Schulen trat um 150 der Gedanke der
¢successio apostolica» deutlich hervor. Der Begriff der Sukzession = diadoche
kommt aus der gnostischen und philosophischen Literatur. Im Kampf gegen
die Gnosis war es notwendig, die Reinheit der Lehre von den Aposteln her
zu beweisen (vgl. Hegesippus in Eus. Hist. Ecel. IV, 22; 1 f.). Die Bischofe
sind die Bewahrer der reinen Lehre. In diesem Sinn gibt Irenaeus eine — wenn
auch zweifelhafte — Liste der romischen Bischéfe heraus. Auch fiir ihn handelt
es zundchst nur um die tiberlieferte Lehre, die von der Kirche bewahrt und
weitergegeben wird und nicht um die Person des Amtstrigers. Tertullian geht
(um 200) in dieser Richtung weiter. Bei Hippolytus (um 235) tritt ein neues
Element hervor, ndmlich das hierarchische. Er vertritt die Idee des ganzen
Kpiskopats, das, durch den Geist geleitet, von der apostolischen Wahrheit
zeugen muss. Dabei vergisst er keineswegs das Spirituelle, da er in der Kirche
die Gemeinschaft der Heiligen sieht (Dan. 1, 17).

Im 2.Jahrhundert ist also noch Platz fiir den charismatisch Begabten
neben dem Amtstrager der Kirche. Infolge der Situation in Kirche und Welt
wird jedoch das hierarchische Element immer mehr verstirkt. In ihrem Kampf



— 51 —

gegen die inneren und dusseren Angriffe werden nicht nur Kanon und Sym-
bolum festgestellt, sondern auch der Amtsgedanken verstéirkt.

Im 3. Jahrhundert kommt es zur vollen Entfaltung und zum vorliufigen
Abschluss dieser Entwicklung. Zur Zeit des Origenes (um 253) sind die Bischoéfe
nicht nur die geistlichen Fiihrer, sondern auch Lehrer und Richter der Glau-
bigen. Wie Christus Vorbild fiir den Bischof ist, ist der Bischof Vorbild fiir das
Volk, wer ihn beleidigt, siindigt gegen Gott. Wahrend man im Osten auf die
dogmatischen Fragen tiber das Amt nicht weiter eingeht, betont im Westen
Cyprian (ca. 200-258) die Kirche als sichtbare Organisation. Ohne Bischof
gibt es keine Kirche. Die Gemeinde soll sich um den Bischof als den Nachfolger
der Apostel scharen. Die Bischofe bilden eine Art Senat, durch das Band der
Liebe vereinigt. Kine Jurisdiktionsmacht des Bischofs von Rom wird nicht
anerkannt. Der Bischof von Rom ist primus inter pares, die cathedra Petri der
Ursprung der unitas sacerdotalis. Der giiltigen Bischofswahl muss die Weihe
folgen. Die geistlichen Gaben werden durch Handauflegung weitergegeben.
Dies kann nur durch den Amtstriger geschehen. Wer seines Amtes unwiirdig
ist, verliert es. So vereinigt Cyprian das institutionelle und das charismatische
Element in besonderer Weise in seinem Amte.

Auch in den folgenden Jahrhunderten bleibt die Spannung zwischen der
geistlichen Vollmacht von Gottes wegen und dem juristisch geordneten Amt,
wird aber grossteils durch das Bewusstsein aufgehoben, dass das Amt immer
Amt der Kirche, und dass Christus der Herr der Kirche ist.

In der Diskussion wird hervorgehoben, dass, obwohl die alte
Kirche nichts iiber die Ordination schreibt, sie doch handhabt, und
zwar auf Grundlage des Neuen Testaments. Das Verhédltnis zwischen
Charisma und institutionellem Amt darfnicht als Trennung, sondern
als Spannung bezeichnet werden. Doch miisse man ein rechtliches
Klement, das zwar nicht rein institutionell, neu feststellen. So berufe
sich Paulus nicht auf seine Gaben, sondern auf seine Sendung.

Eine Zeitlang habe es ein zweistufiges und ein dreistufiges Amt
nebeneinander gegeben. Dort, wo das zweistufige Amt (Apg., Pasto-
ralbriefe, Hirte des Hermas) mit den identen Merkmalen von Epi-
skopen und Presbytern vorhanden sei, gab es dariiber noch eine Art
Wanderklerus, Propheten und Apostel (Pastoralbriefe und Didache).
Dagegen findet sich bei Ignatius nur mehr das dreistufige Amt allein.

3. Prof. Dr. K. Stalder, Bern: Die apostolische Sukzession — pro-
testantische Kritik und Bejahung

Die Zentralfrage der Reformation nach der Rechtfertigung kann als
solche nicht isoliert bleiben, sondern muss auch neben anderen Fragen zur
Neubesinnung iiber Kirche und Amt rufen. Die Frage nach der Kirche und
ihrem Amt stellte sich Luther erst, als die kirchliche Hierarchie seinem An-
liegen mit Ablehnung begegnete und zu der fiir ihn sehr schweren Entschei-
dung gelangen musste, dass die Vertreter der Hierarchie dem Irrtum verfallen
konnten.



ey B

Luther und auch Calvin bekennen jedoch mit Nachdruck das unam
sanctam catholicam et apostolicam ecclesiam. Beide glauben um der Treue zu
diesem Bekenntnis willen tun zu miussen, was sie tun. Beide glauben, dass
Kirche und Christus unléslich zusammengehodren. Die Reformatoren bekennen
mit Nachdruck die Einzigkeit, Einheit, Katholizitéat, Apostolizitit, und damit
die ununterbrochene Kontinuitat der Kirche. Bei allem Kampf haben sie der
Kirche vor ihnen nie das Kirche-Sein abgesprochen und sich immer als Glieder
der katholischen Kirche verstanden. Durch das Bekenntnis zur Kontinuitét der
Kirche wurde die Sache fiir die Reformatoren schwierig, und da fiir sie das Amt
gottliche Stiftung ist, hiess auch fur sie Kontinuitat der Kirche Kontinuitat
des Amtes.

In dieser Schwierigkeit stiitzen sie sich hauptséichlich auf zwei Momente.
Erstens waren die meisten Geistlichen der Reformationsgemeinden ordiniert
und standen also in der apostolischen Sukzession. Calvin jedoch konnte sich
nicht wie Luther auf seine Ordination berufen, sondern héchstens darauf, dass
er von den rechtméssigen Leitern der Genfer Kirche zu seinem Dienst berufen
worden und sich nichts angemasst habe. Bei dieser Frage kommen wir zum
zweiten Moment: Calvin richtete seine Blicke auf das A.T., zumal die Pro-
pheten. Er stellte fest: Die ordentliche Leitung des Gottesvolks war den
Priestern tibertragen worden, aber die Propheten, von Gott selbst beauftragt,
mussten dennoch die geistliche Leitung des Volkes ausiiben. Gleichwohl
werde die Kontinuitit des Volkes Gottes nicht bestritten. Daraus leitet Calvin
ab: Das Amt gehort zum Wesen der Kirche. Es ist gottliche Anordnung.
Darum darf sich niemand aus eigener Initiative einen kirchlichen Dienst an-
massen. Wenn aber die ordentlichen Diener der Kirche versagen und die
Kirche verkommen lassen, erweckt sich CGott in solchen Notzeiten ausser-
odentliche Diener, die die Kirche leiten miissen, bis wieder ein einigermassen
geordneter Stand eingetreten ist. Das bedeutet keine Aufhebung der Konti-
nuitdt der Kirche und ihres Amtes, sondern gerade ihre géttliche Bestéatigung.
So hat Calvin den Dienst der Reformatoren verstanden. Lange, bis in die
reformierte Orthodoxie hinein, wird die Moéglichkeit von ausserordentlichen
Dienern in Notzeiten der Kirche erwidhnt.

Als Beweis, dass nur diese ausserordentliche Méglichkeit tibrig blieb,
verwies Calvin auf die sattsam bekannte Verlotterung in der Hierarchie und
im ganzen Kirchenwesen, zumal auf die Amtsvernachlédssigung bei den Spitzen
der Hierarchie, an der der erténende Schrei nach Erneuerung der Kirche
immer abprallte, und als diese von den Reformatoren in Gang gebracht worden
war, von der Hierarchie nicht unterstiitzt, sond ern unterdriickt werden sollte.

Iir Luther kommt die gleiche Frage, als es an bischoflich ordinierten
Geistlichen zu mangeln beginnt. Er greift nicht den Gedanken von den
ausserordentlichen Amtern auf, da er ja selbst ordiniert ist. Er ordiniert aber
selber Geistliche, da es zwar einer geordneten aber keiner bischéflichen Be-
rufung bediirfe. Er beruft sich dabei auf das N.T., das nichts davon wisse, dass
nur ein Bischof in dasg von Gott geordnete Amt einfithren kénne. Es bleibe also
auch ohne bischéfliche Ordination die apostolische Kontinuitédt der Kirche
gewahrt.

Flr Luther und Calvin stellt sich so die Frage nach der apostolischen
Sukzession, doch kommt es zu keiner systematischen Besinnung dariiber.
Calvin bestreitet die apostolische Sukzession nicht, anerkennt grundsétzlich
thre Legitimitédt, stellt aber {iber Nicht-Ereignis-Werden fest: Wirklich vor-
handen und respektierbar wire sie, wenn die Bischofe tiaten, was sie kraft der
apostolischen Sukzession tun miissten, d.h. wenn sie das Evangelium unver-
falscht verkiindigten, Seelsorge und Kirchenzucht iibten und in einem heiligen



Leben der Kirche als wahre Hirten vorangingen. Luther geht noch weiter: er
fragt die romische Hierarchie, warum sie denn die Ostkirche ablehne, obwohl es
dort nicht an der apostolischen Sukzession fehle. Aber auch er schreitet nicht
zu einer grundsétzlichen Ablehnung der Bedeutung der apostolischen Suk-
ZESs101.

Fiir die Frage, warum die Reformatoren sich nicht grundsétzlich, sondern
nur von Fall zu Fall mit der Sukzession auseinandersetzten, sind drei Momente
zu beachten: Erstens die Frage nach dem Amt war nicht ihre priméire Frage.
Sie antworten nur auf das, was ihnen entgegengehalten wird. Zweitens wird
ihnen keine ausgefiihrte Lehre von der apostolischen Sukzession entgegen-
gehalten, denn diese gibt es gar nicht. Sie begegnet den Reformatoren nur in
Gestalt einer Provokation hierarchischer Unterwerfungsforderung ohne Nach-
weis der sachlichen, inhaltlichen Berechtigung. Dazu kommt das Dritte, das
Wichtigste. Die Reformatoren haben die Fragen auf andere Weise faktisch
doch beantwortet, ndmlich in ihrem Verstéindnis von Apostolizitit und Amt
der Kirche, wie es sich ihnen aus dem N. T. und in Auseinandersetzung mit der
romischen Hierarchie nach und nach ergab. Da lassen sich zwei Dinge sagen :

1. Dre nota, das Kennzeichen der Apostolizitéit besteht darin, ob das wirk-
liche Evangelium wirklich verkiindigt und die Sakramente stiftungs-
geméss verwaltet werden. Wo das geschieht, ist wirkliche apostolische
Sukzession und Kontinuitédt der Kirche. Und die Reformatoren glauben,
dass die bei ihnen nachweislich, jedenfalls fiir den Glauben, vorhanden
ist. Sie meinen somit: Da die Ordinationsfolge fiir sich allein die Suk-

zession noch nicht ausmacht, vermag sie auch die Apostolizitdt nicht zu
gewdahrleisten.

2. Zur Kirche gehort wesentlich das Amt. Es ist gottliche Einsetzung. Auf-
gabe des Amtes ist, das zu liben, was die Apostolizizit der Kirche aus-
macht. Wo ordnungsgemadss in den kirchlichen Dienst berufen und das
Amt gemiiss der von Christus gestellten Aufgabe erfullt wird, da ist auch
Apostolizitdat des Amtes. Die Reformatoren glauben in der geschilderten
Weise diese Forderung zu erfiillen und insofern auch in der apostolischen
Sukzession zu stehen.

Dazu gab der Referent noch Hinweise, die hier nur angedeutet werden
kénnen.

@) Beide Reformatoren beschrinkten sich darauf, die Amtsfrage in den
ihnen zuginglichen Gebieten zu ordnen. Sie wollten der romischen Kirche
nicht ein Gegenamt gegeniiberstellen. Sie sahen nédmlich die Einheit der
Kirche nicht im Amt als solchem, sondern in Jesus Christus und damit in
der Amtserfullung begriindet, und somit ist sie in ihrer Sichtbarkeit
Gegenstand des Glaubens.

b) Mit Schlink (E.Schlink: «Der kommende Christus und die kirchlichen
Traditionen», Vandenhoeck und Rupprecht, Goéttingen 1961) sei zu
betonen, dass die lutherischen Bekenntnisschriften das Amt stark
funktional verstehen. Es ist jedoch zu fragen, ob man statt von einer
anonymen funktionalen Amtsinstitution auszugehen, nicht bei den Per-
sonen einsetzen sollte, nidmlich dabei, dass Christus seiner Kirche
Ménner mit bestimmten Auftrigen gegeben und verheissen hat : Apostel,
Propheten, Lehrer ?

¢) Das Problem, ob zwischen Amtssukzession und Realitdt der Sakra-
mente ein Kausalzusammenhang bestehe, scheint in den reformato-
rischen Erérterungen nicht vorzukommen.



— B4 —

d) Nach reformatorischer Auffagsung diirfen und kénnen Kirchenregiment,
Ordination und Kirchenzucht nur in Vollzug der Verkiindigung, also
als Anwendung und damit nur unter Anleitung der Hl. Schrift und nicht
selbsténdig fiir sich, als eigene Funktion vollzogen werden.

Bei den folgend genannten Vertretern der heutigen Reformationskirchen
werden nur diese Aussagen iiber die apostolische Sukzession im engsten Sinne
behandelt, da die Grundlagen im wesentlichen die der Reformation sind.

Zuerst sei Karl Barth genannt, weil sich bei thm anders als bei den Re-
formatoren kritische Fragen zur Lehre von der apostolischen Sukzession
finden. Dies ist neben kleineren, mehr beildufigen Erwdhnungen an zwei
Stellen in 1/1, S.99 und 105 f. und in IV/1, S.786 und 798 {f.

1. (IV/1, 786): Katholizitdat und Apostolizitidt ist wesentlich auch eine ge-
schichtliche Dimension. Sie ist jedoch auch ein faktisches Geschehen.
Darum ist das grosste Alter nicht eo ipso die héchste Apostolizitidt. Barth
verneint die Frage, ob die historisch rechtliche Abfolge der Amter als
solche die Apostolizitédt der Kirche zu begriinden vermége.

2. (I/1, 99): Es geht in der Kirche tatsidchlich darum, successor Petri und
der Apostel und vicarius Christi zu sein. Diese Nachfolgerschaft ist eine
geistliche Realitdat, so kann sie nicht durch eine historisch-rechtliche
Bischofsliste als solche garantiert und daran gebunden werden, sonst
wird das Werk des Geistes wie ein gesicherter Besitz behandelt.

3. Handelt es sich um Nachfolgerschaft und Stellvertretung und nicht viel
mehr um Ersetzung Christi bzw. der Apostel wenn geglaubt wird, dass
die Spitzen der Amtstriger auf Grund eines charakter indelebilis durch
die bischofliche Weihefolge Vollmacht zu irreformablen Definitionen in
Glaubens- und Sittendingen besissen.

4. (IV/1, 798 f.): Barth fragt, ob die Meinung, dass die Apostolizitdt der
Kirche auf den erwihnten Bischofslisten begriindet sei, nicht die Vor-
stellung voraussetze, es gidbe auf Grund einer Art supranaturaler
Jurisprudenz eine technische, durch rituelle Handauflegung zu voll-
ziehende Ubertragung apostolischer Autoritét, Lehrgewalt und Sen-
dung, die durch die Bischéfe auf alle Amtstriger tiberstrome.

5. (IV/1, 798 ff.): Wenn durch die Ordinationsfolge der apostolischen Suk-
zession eine Ubertragung des HI.Geistes gememt sei, wire der HI.Geist
nicht eine supranaturale Substanz, die einmal in die Kirchen- und Welt-
geschichte und in die Hénde gewisser kompetenter Menschen {iber-
gegangen sei und in ihrer Verfiigung stehe ? Eine Weitergabe des HI.
Geistes miisse es allerdings geben, aber sie geschehe in des Geistes eigener
Freiheit durch die Verkiindigung des apostolischen Zeugnisses.

Barth stellt jedoch den Begriff und das Anliegen apostolischer Sukzession
als solche nicht in Frage, sondern betont, dass es sie in der Kirche geben
miusse und hélt sogar die Reihe: Gott-Christus-Apostel-Bischéfe bei Clemens
Romanus, die analogen antignostischen Ausfithrungen des Irendus durchaus
fiir sinnvoll und legitim, insofern sie die unaufgebbare Konkretheit der
Gestalt zum Ausdruck brichten, in der Christus und Kirche beisammen sind
und einander gegentiberstehen.

Die Arbeiten des Theologischen Konvents A. B., publiziert in den Fuldaer
Heften seien erwidhnt, weil hier eine Erneuerung des Kirchen- und Amts-



— 35

verstédndnisses und damit auch des Bischofsamtes und dessen genauere Be-
stimmung auf Grund der C. A. gesucht wird. Die Grundlagen sind dhnlich wie
bei den Reformatoren:

a)

b)

Das kirchliche Amt als solches ist gottliche Stiftung und Anordnung,
nicht aber seine konkrete, zeitbedingte Ausgestaltung (Unterschied zum
viergliedrigen Amt Calvins).

Alle beigeordneten Funktionen des Amtes bestehen nicht fiir sich, son-
dern nur in Vollzug und in der konkreten Anwendung der Verkiindigung
und Sakramentsverwaltung von der das kirchliche Amt seine Vollmacht
hat.

Das ubergemeindliche Amt wird vorzugsweise im Bischofsamt gesehen.
Die Hauptaufgabe des Bischofsamtes wird in der Unterstiitzung der
Ptfarrer und Gemeinden bei Verkiindigung und Sakramentsverwaltung
gesehen. Durch eigene Verkiindigung, Seelsorge und Zucht an die
Pfarrer soll der Bischof ihnen in ihrem Dienst beistehen. Thm ist auch die
Gewinnung, Ausbildung und Ordination der Geistlichen sowie die
Wahrnehmung der Gemeinschaft mit anderen Gemeindegruppen auf-
getragen. Die Ordination soll und kann auch gelegentlich durch Pfarrer
vollzogen werden. Die Vorstellung apostolischer Sukzession spielt dabei
iberhaupt keine Rolle.

Anders stehen die Dinge bei Schlink. Er geht nicht von der reforma-

torischen Position, sondern vom N.T. aus, wobel er die verschiedenen Aus-
sagen des N.T. sorgfaltig voneinander zu differenzieren sucht. Er stellt fest,
dass es keine neutestamentliche Lehre von Amt und Amtsgestaltung gebe, die
sich einfach weiterfiihren und tale quale in alle Zukunft iibertragen liesse. Die
Lehre vom Amt muss also Gegenstand dogmatischer Besinnung sein, die darauf
ausgerichtet bleiben muss, dass die vielgestaltige Weite der neutestamentlichen
Aussagen dabei gewahrt ist.

Schlink kommt zum Schluss, dass apostolische Sukzession in der Kirche

sein miisse und dass sie

1

bestehe

@) im Glauben und Gehorsam gegenuber der apostolischen Botschaft
und deren Bezeugung, die jedem Christen in Mannigfaltigkeit der ver-
schiedenen Charismen aufgegeben ist;

b) im missionarischen Vorstoss in die Welt und in der Auferbauung der
Gemeinde;

¢) in der Pflege der Gemeinschaft mit den Christen und Kirchen in der

ganzen Welt; denn apostolische Sukzession ist nur da, wo die Apostel
auch als Band der Einheit der ganzen Kirche ernst genommen werden.

sich durch folgende Momente erweise

a) jeder Hirte (oder Amtstriger) ist in seinem Predigen, Leben, Lenken,
Verwalten dem apostolischen Vorbild unterstellt ;

b) der Hirte steht der Kirche, wie der Apostel, als Stellvertreter Christi
gegeniiber;

¢) Christus selbst steht wie der Kirche so auch dem Hirten gegeniiber; sie
sind auf seine Gnade angewiesen ;

d) der Hirte weidet die Kirche in Gemeinschaft sowohl mit den anderen
Hirten, wie mit den ihn umgebenden charismatischen Diensten ;



s B —

e) gemiss der Struktur des apostolischen Dienstes muss sich apostolische
Sukzession auch in der Gemeinschaft wechselseitigen Dienstes und
im Dienst an der Welt erweisen.

3. Darnach miisste es grundsétzlich drei Wege zum Hirtendienst, also fiir
die kirchliche Sendung von Amtstrigern geben:

@) Durch Sendung durch solche, die selber schon Hirten sind unter An-
erkennung oder Mitwirkung nichtordinierter Kirchenglieder.

[

b) Durch Sendung durch nichtordinierte Kirchenglieder unter An-
erkennung oder Mitwirkung von solchen, die schon Hirten sind.

¢) Durch Anerkennung eines faktisch schon bestehenden in pneu-
matischer Freiheit erweckten Hirtendienstes durch die Kirche und
ihre Hirten.
Der erste Weg sei als Regel zu betrachten, die anderen Wege diirften
im Hinblick auf das N.T. nicht abgeschnitten werden.

4. Die Folge bischéflicher Handauflegung sei zu achten als ein Zeichen fiir
die apostolische Sukzession der Amter und der Kirchen, aber nicht Be-
dingung. Wo sie fehle, solle sie angestrebt werden. Keinesfalls diirfe
dieses signum von der res, nidmlich von der apostolischen Lehre losgelost
werden.

Zuletzt fuhrte der Referent noch J.-J.von Allmen aus Neuenburg an,
mit dem zu einem guten Teil auch die Bruderschaft von Taizé zusammengehen
durfte. Dieser kniipfe an den Hinweis, wie wichtig den reformierten Vitern
die ununterbrochene Kontinuitit der Kirche, die sie auch als solche des Amtes
verstanden, war, die Feststellung, dass es Inkonsequenz gewesen sei, dass man
sich nicht bemiiht habe, diese Kontinuitdt durch eine Riickgewinnung und
einen Anschluss an die altkirchliche Amtssukzession zur Geltung zu bringen,
was eigentlich geschehen miisste.

Anschliessend stellte der Referent Fragen nach dem Wesen der aposto-
lischen Sukzession in Ausfithrung der dargelegten Fragen Karl Barths.

Von der Theologie der Reformatoren und der heutigen Reformations-
kirchen her, stellte der Referent noch folgende Fragen:

1. Wie ist das Faktum zu erklaren, dass es trotz dem Stehen in unbe-
zweifelbarer historisch-rechtlicher Sukzession Verwilderung, Ent-
stellung, Irrlehre und Kirchenspaltung geben kann, und welches ist die
Bedeutung dieses Faktums ?

2. Inwiefern ist die Sukzession in Glauben, Lehre und Leben zum vollen
Sein der Kirche nicht gentigend ? Was fiigt die Rechts- und Ordinations-
folge an Konstitutionen hinzu ?

3. Worin ist das Kriterium der Katholizitit und Apostolizitat der Kirche
zu sehen ? In der historisch-rechtlichen Bischofsfolge als solcher ? Oder
in der Bischofsfolge und Glauben, Lehre und Leben ? Und wenn das
zweite auch notig ist, inwiefern ist dann auch die Sukzession Kriterium ?

4. Istdaskirchliche Amt wirklich nur in der Weise eine gottlich angeordnete
Funktion, oder mit anderen Worten, ist wirklich nur das Amt als solches
von Gott geordnet, so dass der Amtstriager auch durch die Einsetzung
als solche, successor der Apostel wird ? Oder ist eher davon aus zu
denken, dass der Herr der Kirche selber Beauftragte erwecken und der



— 57 —

Kirche schenken will und dass jeder Beauftragte fiir das Suchen und
Finden neuer Beauftragter verantwortlich ist ? In dem Fall wire nicht
nur eine unpersonliche Amtsinstitution, sondern auch das Ereignis von
Berufung durch den Geist fir die Existenz apostolischen Amtes von
zentraler Bedeutung.

5. Beruht tatséchlich aller Vollzug kirchlichen Amtes in der Verkindigung
und konkreten Anwendung der biblischen Botschaft ? Oder gibt es auch
kirchliches Amt, das ausser und neben der konkreten Anwendung der
Botschaft erfullt werden kann ?

6. Ist die Autoritét jedes kirchlichen Amtes in der Treue gegeniiber der
apostolischen Botschaft begriindet ? Oder gibt es auch noch Autoritiit,
abgesehen von der Treue, im Evangelium ?

7. Ist die geschichtlich-rechtliche Ordinationsfolge als Zeichen fiir die
konkrete Apostolizitidt der Kirche zu verstehen, wie Schlink meint, als
Zeichen also, das als solches keine Apostolizitét gewahrleistet, zu dem
vielmehr je und je die Treue gegeniiber den Aposteln in Glauben, Lehre
und Leben hinzukommen muss, weil sie in der Ordinationsfolge nicht eo
ipso gegeben ist ? Oder ist die apostolische Sukzession mehr als Schlink
meint und worin besteht dieses «Mehr» ?

8. Inwiefern gibt es wirkliche Eucharistie nur in der Linie der historisch-
rechtlichen Ordinationsfolge ? Was trigt die Sukzession zur Realitét
der Eucharistie bei ? Warum und inwiefern kann die Taufe ausserhalb
der apostolischen Sukzession real sein ?

4. Prof. Dr. W.Kuppers: Die apostolische Sukzession in der Lehre
und im Recht der romisch-katholischen Kirche

(Zusammenfassung des Referates durch den Referenten)

Auffallenderweise liegt keine etwa mit der anglikanischen Behandlung
des Themas vergleichbare Breite seiner Behandlung in der rémisch-katho-
lischen Kirche vor. Wenn auch heute vom allgemeinen Kirchenverstéindnis
und von einer Neubesinnung auf das Amt des Bischofs her Ansiitze fiir eine
neue Beschéftigung mit der Frage der successio apostolica gegeben sind, so
bleiben doch fiir Lehre und Recht in der rémisch-katholischen Kirche die
neuen Positionen nach dem Konzil abzuwarten. Das Referat beschaftigt sich
deshalb mit den Voraussetzungen und Hauptelementen der bisher geltenden
Lehre und geht dabei von den in der 23. Session des Trienter Konzils erfolgten
Festlegungen der 4 Kapitel und 8 Kanones tiber das Sakrament der Priester-
weihe aus. Hs weist die dahinterstehende Spannung zwischen der episkopal-
konziliaren und der kurialen Richtung im Konzil auf, in der die Frage mit-
schwingt: Ist die Kirche apostolisch durch die Bischoéfe als Nachfolger der
Apostel oder durch den Papst als Erstbevollméchtigten ? Trient kam zu keiner
eindeutigen Entscheidung und infolge dieses Verzichtes kommt es in der Folge-
zeit zur Hemmung einer Entfaltung der Theologie und einer Verkiimmerung
des Rechtes des bischoflichen Amtes, wihrend Theologie und Rechte des
Papstamtes kriftig entfaltet werden.



— 58 —

In den Trienter Beschliissen treten vor allem drei Bestimmungen mit
Bezug auf die successio apostolica hervor:

1. Die Verbindung mit der Sakramentalitit der Priesterweihe: Die apo-
stolische Nachfolge im Amt ist ganz entscheidend die Vollmacht zum
Vollzug der Eucharistie, zur Darbringung des Messopfers. Dabei ist vom
Bischof vor allem insofern die Rede, als dieser die Vollmacht hat, den
Priester zu weihen. Fir diesen wird ein Aufsteigen von unten her be-
schrieben und sein priesterliches Wirken nicht von der Teilnahme an der
apostolischen Vollmacht des Bischofs sozusagen von oben her gesehen.
Die Priesterweihe ist sakramental, die Konsekration des Bischofs bleibt
unerortert. Die Zugehorigkeit des Bischofs zur «acies ordinata hier-
archiae» manifestiert sich vielmehr in der Hirtenvollmacht, der Juris-
diktion. Bei dieser jedoch bleibt der Streit unausgetragen, ob sie dem
Bischof unmittelbar als Bischof oder mittelbar durch den Papst zu-
komme. Daher die zuriickhaltende Formel «hierarchia divina ordina-
tione» statt «Christi ordinatione instituta». Nur durch die Vollmacht
zur Erteilung von Firmung und Priesterweihe stehen die Bischofe
«sakramental» iiber den Priestern, wihrend sie mit ihnen die entschei-
dende Vollmacht zum Vollzug der Kucharistie gemeinhaben.

2. Trient legt die seit dem Donatistenstreit sich durchsetzende Unter-
scheidung von «rite» und «legitime», d.i. von sakramentaler Giiltigkeit
und rechtlicher Erlaubtheit in sakramentalen Bereich ausdriicklich
auch fir die Weitergabe der priesterlichen Weihe fest. Es kann also ein
sakramental giiltiges aber kirchlich unerlaubtes Amt in der apostolischen
Nachfolge geben. Der Ostkirche ist diese Unterscheidung von ihren Vor-
aussetzungen her immer fremd geblieben. Aber auch im Westen hat sie
mehr neue Probleme im Verhéltnis der getrennten Kirchen zueinander
geschaffen, als sie von ihrem vor allem kanonistisch-juridischen Ansatz
her zu lésen vermochte. Der heutigen ékumenischen Lage, besonders
auch im Blick auf das Bischofsamt in den nicht-rémisch-katholischen
Kirchen ist sie nicht gewachsen.

3. Das Verhiltnis der Bischofe zum Papst als dem eigentlichen Garanten
der Apostolizitat fir das Amt und fir die ganze Kirche bleibt in Trient
weithin ungekliart. Infolge des Kompromisses zwischen episkopaler und
kurialer Richtung im Konzil kommt es nicht zu direkten Aussagen.
Trotzdem an sich aus der Unterscheidung von Gultigkeit und Erlaubtsein
sich die Ablehnung bischéflichen Wirkens ausserhalb der Gemeinschaft
mit der Sedes Romana ergeben wiirde, bleibt durch die negativ gefassten
Bestimmungen noch ein gewisser Spielraum fir das Geltenlassen eines
gegeniiber dem Papst selbstédndigen Bischofsamtes, wie es z. B. die Ost-
kirche besitzt. Dies bedeutet, dass auf dem theologischen Boden von
Trient die apostolische Nachfolge nicht unbedingt an die Vermittlung
durch die rémische Sedes Apostolica gebunden ist.

Wegen seiner auf die Papstfrage eingeengten Thematik hat das 1. Vati-
kanum zur verbindlichen Klérung der Fragen direkt nichts beigetragen,
wenn es auch in der Konsequenz seiner Entscheidungen lag, den von Trient
her fur das ausserrémische bischofliche Amt noch gegebenen Raum bis zur
praktischen Aufhebung einzuengen. Ob und in welcher Weise es dem 2. Vati-
kanum gelingen wird, solche Konsequenzen wirklich theologisch zu {iiber-
winden, bleibt abzuwarten.



Hinter Trient mit seiner auffallenden Konzentration auf das Sakrament
der Priesterweihe und hinter den bis heute unausgetragenen innerkatholischen
Lehrdivergenzen, die nur ungeniigend durch Kompromissformeln tiberdeckt
werden, wird eine doppelte Verformung des altkirchlichen Bischofsamtes in
der abendlindischen Kirche sichtbar. Die Frage nach der successio apostolica
ist eine Teilfrage in diesem grosseren Zusammenhang. Im &dltesten und auch
noch im heutigen ostkirchlichen Verstindnis erscheint der Bischof als Binde-
glied zwischen der urspriinglichen Apostolizitat der Gesamtkirche und dem
apostolischen Charakter und der apostolischen Rechtmiissigkeit der «6rtlichens
Kirche. Er ist gleichermassen von beiden abhingig. Auf dieser Sicht beruht
und von ihr lebt der weite und intensive «konziliare Umgang der Kirchen» in
der Einheit der alten Kirche. Dies gilt fiir den Osten wie fiir den Westen in
ihren Anféngen. Die doppelte Mutation, die sich im Westen vollzogen hat,
stellt sich in zwei sachlich getrennten, aber im Sinne kommunizierender
Roéhren auch wieder unvermeidlich zusammenwirkenden Entwicklung dar.

Die erste Linie folgt einer zunehmenden inneren Differenzierung, ja in
gewissem Sinne einer «Aufspaltung» des bischoflichen Amtes in die «inneren»
sakramentalen Vollmachten und die «dusseren» Aufgaben. Sie ist besonders
von Thomas von Aquino gefordert worden, der scharf zwischen (innerer)
«Weihegewalt» und (dusserer) «Jurisdiction» unterscheidet und dabei das
Wesentliche der inneren Vollmacht in der « Gewalt tiber das Altarssakrament»
sieht, die Priester und Bischof gemeinsam besitzen. Die jurisdiktionellen Voll-
machten sieht Thomas aus der prinzipiellen Vollmacht des Nachfolgers Petri
zur Leitung der Kirche entspringen oder jedenfalls an diesen Vorrang ge-
bunden.

Die zweite Linie der Mutation stellt sich dar in der Absorption der ge-
nuinen apostolischen Vollmacht, wie sie im kirchlichen Altertum allen
Bischofssitzen zuerkannt wurde, durch den prinzipiellen Vorrang der einen
romischen Kathedra im Sinne der Sedes Apostolica schlechthin. Was frither
allen Bischéfen in der apostolischen Nachfolge zukam, ndmlich die Apostoli-
zitdt ihrer Kirchen zu wahren und zu repréisentieren, das konzentrierte sich
in steigender Exklusivitidt und Konsequenz auf Vorrang und Vollmacht des
Roémischen Stuhles allein. Diese Linie der Abhingigkeit der apostolischen
Nachfolge von der Verbindung mit Rom kulminierte im 1.Vatikanum und
wurde durch die Aussagen des 2. Vatikanums bestéitigt. Dabei ist eines auf-
fallend: Das an sich altkirchliche Moment der von Hause aus nicht sakramen-
talen Bindung des Bischofs an die lokale Kirche wird hier in der Sonder-
stellung des romischen Bischofs zur héchsten, einseitigen Steigerung gebracht:
Als Papst ist der Bischof von Rom Inhaber seines Amtes ohne sakramentale
Weihe allein durch die Tatsache der Nachfolge auf dem Stuhle Petri. Papst-
weihe und Krénung wurden nie als Sakrament gesehen.

Beide Linien der Mutation des altkirchlichen Verstindnisses der Apo-
stolizitét treiben sich in ihrem Zusammenwirken mehr ungliicklich als positiv
vorwirts in theologischen und kirchenrechtlichen Folgerungen. Der nicht
sakramental, sondern rechtlich und geschichtlich-institutionell begriindete,
an Rom lokal gebundene Primat hat die Tendenz, immer vollstdndiger die
ganze Kirche, ja prinzipiell die Christenheit zu umfassen und zu durch-
dringen. Die theologische und religitse Unterscheidung zwischen priester-
lichem Kern und #dusserem Hirtenamt in der apostolischen Aufgabe des Amtes
bringt immer neue Belastungen, ja Zerreissungen seiner Einheit hervor, die
fiir die wesenhafte Einheit der Kirche folgenschwer sein miissen. Das 1. und
2. Vatikanum haben diese doppelte Mutation grundsétzlich nicht iiber-
wunden, wenn auch im Bereich des 2. Vatikanums Wille und Bereitschaft



— 60 —

dafir erkennbar geworden sind. Triger dieser Erkenntnis und dieses Willens
ist dabei ein vor allem in den missionarischen und angefochtenen Kirchen
heranwachsender neuer Typus des Bischofs, der im 2. Vatikanum um seine
theologische Geltung und seine kirchliche Stellung zu ringen begonnen hat.
Fortgang und Auswirkung dieser Bewegungen sind noch nicht zu itibersehen.
Wesentlich ist es, dass ein derartiger « Neoepiskopalismus» nicht mehr ver-
strickt ist, wie frither mehr oder weniger durchgehend, mit weltlich-staatlichen
Méchten und Tendenzen, sondern innerlich verbunden ist mit den Bewegungen
zur Erneuerung der Kirche im theologischen, liturgischen und missionarischen
Bereich.

Mit der Ostkirche blickt das alt-katholische Verstdndnis der apostolischen -
Nachfolge auf die Verbindung des Bischofsamtes mit der Kirche in ihrer
Gesamtheit und zugleich der «lokalen» Gebundenheit und Verwurzelung des
einzelnen Bischofs. Es ist deshalb auch kritisch gegeniiber der noch im 2. Vati-
kanum bisher sich fortsetzenden Linie der « Entwurzelung» des einzelnen Bi-
schofs in der zunehmenden Gleichstellung aller Bischofe kraft ihrer nun aller-
dings sakramental verstandenen Weihe und der Forderung von iibergeordneten
Bischofsriaten und einem obersten Rat der Bischofe mit dem Papst. Zugleich
sieht aber auch das alt-katholische Verstéindnis von der Verbindung des Amtes
mit der Kirche her seine umfassende Bedeutung fiir alle Bereiche des apo-
stolischen Auftrages in Lehre, Liturgie, Rechtsordnung, konziliarem Leben,
Diakonie und missionarischem Zeugnis.

Es folgte eine gemeinsame Diskussion iiber die Referate von
Prof. Dr. K. Stalder und Prof. Dr. W.Kiippers. Es wurde mit Zu-
stimmung des Referenten festgestellt, dass das entworfene Bild iiber
die Auffassung der Reformatoren zu katholisch geraten sei. Das ka-
tholische Selbstverstindnis entspridche nicht dem tatséchlichen
Wirken der Reformatoren. Calvin betone das Katholische mehr als
Luther, doch durch die verschiedene Entwicklung — geschlossene
lutherische Territorialkirchen — reformierte Minderheitsgemeinden
somit kongregationalistischer Zug — erscheine es umgekehrt. Dass
Luther das Wort Kirche vermeide, sei darauf zuriickzufiihren, weil es
im Deutschen unmittelbar keine Bedeutung habe. Statt dessen werde
von Gemeinde bzw. Christenheit gesprochen, was aber nicht ent-
spreche. Die Bezeichnung der priesterlichen Funktion als potestas
durch das Tridentinum, was auf protestantischer Seite das Ver-
stdndnis erschwerte, sei als Vollmacht, Befugnis und Auftrag zu
verstehen. Es wurde festgestellt, dass die Fragen Karl Barths von
vorneherein eine Festlegung und Einengung bedeuten. Durch die
Ablehnung des spezifisch tridentinisch-romischen Amtsbegriffes
entstehe eine einseitige Belastung. Man konne zwar diese Fragen mit
einem Nein beantworten, damit sei es aber nicht getan. Man miisse
am Begriff der Sendung ankniipfen. Wie Christus der erhéhte Herr
die Apostel sendet. Vollmacht ist vom Herrn geschenkt und auch die



immer neu zu schenkende Beféahigung zur Ausiibung des Auftrages.
Wie der Herr anhaucht, so ist auch die Handauflegung nicht blosse
Bestatigung, sondern Kraftiibertragung nach realistischer biblischer
Auffassung. Vom Stérkeren geht die Kraft auf den Schwicheren
iiber. Es ist zwischen einer inneren und einer dusseren Apostolizitéit
der Kirche zu unterscheiden. Innere Apostolizitit sei die doktrinére
Ubereinstimmung von Gemeinde und Amtstriger mit der aposto-
lischen Botschaft. Die &ussere Apostolizitdat bestand urspriinglich
darin, dass die Gemeinde nur einen Bischof wihlt, der den selben
Glauben wie sein Vorginger predigt und der Bischof vor seiner
Weihe ein Glaubensexamen ablegt. Der Bischof habe vor der Ge-
meinde zu bekennen, diesen Glauben zu beschiitzen und muss bereit
sein, seine Weihe aus den Hénden eines Bischofs entgegenzunehmen,
der seinerseits in apostolischer Sukzession stehe. Die Weihe erfolge
auf einer anderen Kbene, auf der gottlichen. So kreuzen sich die
Horizontale und die Vertikale.

Durch die Verbindung der Verpflichtung auf den Glauben mit
der Weihe werden die innere und die dussere Apostolizitit zur inheit
gebracht, das sei die Funktion der apostolischen Sukzession. s sei
keine Rede davon, dass durch die Horizontale das erfolge, was in der
Vertikalen geschehe. Ks gehe nicht um die successio der ordinatio,
sondern des ordo. Die Apostolizitit ist nie ein sicherer Besitz, sondern
stets wie die Einheit, eine Forderung, die erst im Eschaton erreicht
werden kann. Kine Seite der Apostolizitat sei die Bindung an die
ganze Kirche. |

5. Pfarrer H.Frei: Die altkatholische Lehre von der apostolischen
Sukzession im Lichte der heutigen Okumene

Das Referat ist im vollen Wortlaut bereits in der «Internatio-
nalen Kirchlichen Zeitschrift», Heft 4, 1964, erschienen.

6. Bischof Dr. Urs Kiiry : Zusammenfassung

Der Referent, beschiiftigte sich zuerst mit den beiden ersten Referaten
tber die Amtsnachfolge im N.T. und in der alten Kirche und vermerkte die
grosse Zuriuckhaltung, die beide Referenten an den Tag legten. Nach Auf-
zeigung der Ansidtze im N.T. kénne methodisch nicht der Gedanke einer Ent-
wicklung gebilligt werden, so als ob im N.T. schon in nuce als gegenwiéirtig zu
betrachten sei, was sich spiiter erst entwickelt habe. Man kénne nicht einfach
aus dem N.T. ein Amt oder eine Amtergruppe direkt tibernehmen und ko-
pieren, sondern wir haben auch hier auf Grund des Kerygmas von Kirche und
ihrer Wesensbestimmung aus dem Gesamtzusammenhang des N.T.zu eruieren,
was kirchliches Amt ist.



Zum zweiten Referat sei der Gedanke festzuhalten, dass die Amtsnach-
folge als Sache zwar vorhanden gewesen sei, aber der Begriff noch gefehlt habe.
Weiters ist die Bedeutung der Aonenwende beim Tode des letzten Apostels
wichtig. Eg geht um die Entscheidung der Kirche in bezug auf das Amt und ob
diese schriftgemiiss stichhaltig war. Diese Entscheidung, die dann um das Jahr
200 durch die ganze Kirche erfolgte, war die fiar das Bischofsamt in Verbindung
mit dem Presbyterat und dem Diakonat. Diese Entscheidung erfolgte be-
kanntlich mit der Entscheidung fiir den biblischen Kanon und fiir die
regula fidei. So wie beim Schriftenkanon primo actu Gott und secundo actu
die Kirche entschieden hat, so hat sich auch das Bischofsamt in Verbindung
mit Presbyterat und Diakonat nach einer Entwicklung, die sich nicht mehr
uberblicken ldsst, als das Amt der Kirche imponiert. Ebenso wie beim Schrift-
kanon, wurde das bischéfliche Amt durch die Kirche angenommen, ratifiziert
aber erst spéter, ndmlich durch das Konzil von Florenz und dann im Triden-
tinum. Es gibt also Rezeption durch die Kirche, wahrend die formelle, die
kirchenrechtliche Fixierung erst viel spater erfolgt. Die Frage, ob diese Ent-
scheidung um 200 richtig war, bleibt offen, wie sie auch in bezug auf den Kanon
offen bleibt. Der Referent vermeint, dass sie richtig war, aber nicht vollstin-
dig. Aus der damaligen Abwehrsituation heraus wurden die freien Amter der
charismatischen Begabungen zwar ausgeschlossen, aber nicht als besonderer
Gegenstand einer Entscheidung.

An drei Kennzeichen entscheiden wir selbst, ob wir heute die Entschei-
dung mitmachen

1. Vollmacht ist grundsitzlich tibertragbar; es wird eine charismatische
Gabe tbertragen.

2. Diese Ubertragung erfolgt durch Handauflegung, die nicht nur Bestéti-
gung ist.

3. Es ist das dreifache Amt aus Diakonat, Presbyterat und Episkopat.

Mit der Frage, ob die Kirchen der Reformation und das Tridentinum
diese altkirchliche Entscheidung richtig nachvollzogen haben, geht der Refe-
rent zu den beiden néichsten Referaten von Prof. Dr. W. Kuppers und Prof.
Dr. K. Stalder tber.

Die tridentinische Entscheidung wird der altkirchlichen Entscheidung
insoferne nicht mehr gerecht, als der Presbyterbegriff versetzt wird, was schon
im 1.Kapitel deutlich wird. Weiters wird die Apostolizitdt auf die Sedes
Romana reduziert. Der KEpiskopat, Presbyterat und Diakonat ist fur sich
genommen gottlichen Rechtes, aber der Zusammenschluss zu einer Hierarchie
ist kirchlichen Rechtes, ist ja gerade Gegenstand der Entscheidung der Kirche
um 200.

Was die Reformationskirchen betrifft, ist besonders festzuhalten, dass
die Reformatoren am goéttlichen Stiftungscharakter des Amtes festhalten.
Was das allgemeine Priestertum und sein Verhiltnis zum besonderen Amt
betrifft, so sind es zwei verschiedene Ordnungen desselben Amtes, die aber
beide in Gott ihren Ursprung haben. Bis heute scheint fiir die reformatorische
Lehre ein korporatives rechtliches Denken charalkteristisch zu sein. Wahrend
die Reformatoren auf das N.T. zurtickgriffen, um das Amt der Kirche neu zu
begriinden, und zwar fiir die Einzelgemeinde. Haben sie, fiir die Kirchenleitung
von Anfang an auf den Staat und dessen Korporationsrecht zuriickgegriffen.
In den schweizerischen Kantonen ist die Reformation durch den Rat eingefithrt



— 83 —

und iiberwacht worden, in Deutschland durch die Landesfiirsten. Der Super-
intendent war der erste geistliche Staatsbeamte. Diese Verquickung hat der
Protestantismus in seinem Amtsbegriff bis heute nicht tiberwunden. Unter
diesen Umsténden ist der Sukzessionsgedanke in das Landeskirchentum ver-
lagert.

Schliesslich hat das letzte Referat von Pfarrer H.Frei, eine gute Dar-
stellung der alt-katholischen Position, auch aufgezeigt, dass diese Position in
ihren Aussagen ergianzungsbedirftig ist. Die Tagung sei berufen, damit zu
beginnen, diese Liicke zu schliessen.

Zum Abschluss gibt Bischof Dr. U. Kiiry noch einige Anregungen
fiir ein Arbeitsschema zur Weiterfiilhrung und Ausgestaltung des
Tagungsthemas, insbesondere hinsichtlich der Formulierung des alt-
katholischen Standpunktes.

Wien. Hrnst Kreuzeder



	Bericht über die IX. Internationale altkatholische Theologenwoche in Woudschoten (Holland) 28. September bis 3. Oktober 1964

