
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 1

Artikel: Eugène Michaud et la Revue Internationale de Théologie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 34 —

Eugène Michaud et la Revue Internationale
de Théologie

A propos de la fondation d'une revue vieille-catholique de théologie

La transformation de la doctrine de l'infaillibilité du souverain
pontife et de sa juridiction universelle de droit divin en dogmes fut
le point de départ et la cause occasionnelle du mouvement vieux-
catholique. Il ne s'agissait pas simplement d'une protestation contre
les nouveaux dogmes définis le 18 juillet 1870 mais, essentiellement

religieux et fondé sur l'histoire, le vieux-catholicisme souhaitait également

un retour au catholicisme tel qu'il était compris dans les
premiers siècles de l'histoire de l'Eglise.

Certes, ce mouvement de rénovation vit le jour en Allemagne,
mais les définitions dogmatiques de Vatican I provoquèrent une
agitation confessionnelle qu'il serait erroné de limiter aux contrées
d'Outre-Rhin. L'émotion ne fut pas moins vive en Suisse où elle aboutit,

comme en Allemagne, à la création d'une Eglise catholique nationale.

En France, beaucoup de catholiques non romains préféraient
l'appellation «catholique» tout court au titre, assez déplaisant pour
un catholique partisan du progrès, de «vieux-catholique». Comment

accepter cette appellation, quelle que soit l'horreur ressentie à l'égard
de l'ultramontanisme, quand elle est si bien portée dans l'Allemagne
de Bismarck, celle qui vient d'humilier la France Ì

E. Michaud: un vieux-catholique de France

C'est cependant à Paris qu'Eugène Michaud, vicaire de la Madeleine

1, lançait dès 1872 un appel aux catholiques de France. Il les

invitait au nom des principes de la liberté intellectuelle et religieuse à

œuvrer de toutes leurs forces à la réforme catholique que chacun
semblait souhaiter. Il est incontestable que celui qui devait, vingt ans

plus tard, diriger la Revue Internationale de Théologie contribua
grandement à la construction de l'édifice religieux du vieux-catholi-

1 Né le 13 mars 1839 à Pouilly-sur-Saône, Eugène Michaud était
Bourguignon. Sorti du séminaire à 20 ans, il devint précepteur, pour entrer chez
les dominicains en 1861. Ordonné prêtre en 1864, il reçut la permission de
sortir de l'ordre et fut admis par Mgr Darboy dans le diocèse de Paris où
il fréquenta les milieux connus pour leur libéralisme. Michaud reçut en 1867
le titre de docteur en théologie de l'Université de Munich.



cisme. Epris de principes d'ordre et de discipline, Michaud voulait une
réforme catholique compatible avec la liberté, le siècle et la patrie.
Cette rénovation revêtirait un triple aspect: ecclésiastique,
théologique et œcuménique1.

La réforme ecclésiastique s'accomplirait en rétablissant l'Eglise
catholique d'Occident sur sa vraie base, à savoir le Christ, seul chef
de l'Eglise, et non le pape. On reconnaissait au souverain pontife la
primauté qui lui revenait de droit, primauté d'honneur, mais non de

juridiction. La réforme ecclésiastique rétablirait aussi les véritables
conceptions d'évêque, de prêtre, de fidèle, de synode, de concile et
d'Eglise, d'après l'Ecriture et l'antique tradition.

La réforme théologique serait assurément une œuvre de longue
haleine. Elle aurait pour premier devoir de faire la distinction du vrai
dogme et de la spéculation théologique selon un critère très simple
puisqu'il suffirait d'appliquer à chaque doctrine discutée le criterium
si bien défini par Vincent de Lérins et de n'accepter comme dogme
catholique que ce qui avait été cru toujours, partout et par tous.

C'est sur cette base que l'on se consacrerait à la troisième tâche,
celle de l'union des Eglises. La réforme de l'Eglise, en effet, serait
imparfaite aussi longtemps qu'elle ne comporterait pas le rétablissement

des antiques liens entre les diverses Eglises chrétiennes. Cette
union ne pourrait se faire dans les spéculations théologiques, mais
seulement dans la foi, una fides, la foi une, sans addition ni soustraction.

«Ce programme, écrivait Eugène Michaud, tout imparfait qu'il
puisse être dans ses détails, nous semble, dans ses données essentielles,
nécessaire et facile : nécessaire, parce qu'il est le seul moyen d'établir
une foi commune, et qu'établir une foi commune est le seul moyen
d'arriver à l'unité religieuse désirée; facile, parce que, dès qu'on se

place, non sur le terrain de la spéculation, mais sur celui de la simple
constatation historique, les véritables savants, les véritables hommes
de bonne foi, les véritables apôtres dépouillés de tout esprit de parti,
peuvent aisément s'entendre2.»

Réforme religieuse et union des Eglises étaient bien pour les
chefs de file du vieux-catholicisme les deux aspects essentiels de

l'œuvre de rénovation confiée par la Providence au mouvement de

1 E.Michaud, Programme de réforme de l'Eglise d'Occident, Paris, 1872,
passim.

2 E. Michaud, ibid., p. 185.



— 36 —

réforme1. Et si l'importance attachée au rétablissement de l'union
des Eglises est assurément l'une de ses caractéristiques, elle n'est
cependant que la conséquence logique d'un programme catholique
à la fois réformateur et conservateur. Comment en appeler à l'Eglise
catholique, indivisée, des huit premiers siècles, sans chercher à rétablir
l'union entre les communions disposées à professer la foi de l'ancienne
Eglise universelle

C'est dans le cadre de ces préoccupations que devait naître quelques

années plus tard la Revue Internationale de Théologie.

Préoccupations œcuméniques

Si les préoccupations œcuméniques prirent très tôt une importance

de premier plan au sein du vieux-catholicisme2, la voix de Dœl-
linger devait donner un retentissement particulier à ces projets. Non
content de dénoncer au monde le caractère subversif des dogmes
promulgués par le nouveau concile, le savant chanoine invita les diverses

Eglises antiultramontaines à s'unir pour protester plus efficacement
contre le despotisme de la curie romaine et pour protéger la foi catholique

de toute corruption3.
Convoquées par Dœllinger, les «Conférences internationales de

Bonn»4 s'ouvrent en 1874 dans la capitale rhénane. Il ne s'agit plus
cette fois de rencontres entre vieux-catholiques mais d'assemblées

interconfessionnelles, comptant notamment d'éminents représentants

des communions anglicanes et orthodoxes. Ces deux Eglises, par
leur constitution et par leur passé, devaient tout naturellement occuper

aux yeux des vieux-catholiques une position toute particulière

1 C'était le cas, notamment, de Huber, Reinkens, Knoodt, Michelis,
Friedrich et von Schulte ; cf. Mgr Christopher Wordsworth, Le congrès de
Cologne. Lettre de Mgr Vévêque de Lincoln au clergé et aux fidèles de son diocèse
à l'occasion de sa visite au congrès des Vieux-Catholiques de Cologne. Paris,
1873, pp. 36-37. Sur le programme des vieux-catholiques d'Allemagne, cf.
R.Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siècle: Eugène Michaud.
Vieux-catholicisme, Oecuménisme. Genève, 1963, pp. 83 sq.

2 Sur les Conférences de Bonn, voir O. Steinwachs, Die Unionsbestrebungen

im Altkatholizismus, dans IKZ, avril 1911, pp. 169-170.
3 Sur le rôle joué par Dœllinger dans les préoccupations œcuméniques

du vieux-catholicisme naissant, voir entre autres la lettre de Mgr Harold,
évêque de Winchester, président de la Société anglo-continentale, à Mgr Eein-
kens, le 29 janvier 1890, dans «Archives épiscopales vieilles-catholiques» de

Bonn, dossier Unionskonferenzen, Bischofskonferenzen.
4 Elles portent le titre d' Unionskonferenzen. Une seconde Conférence

se tint l'année suivante dans la même ville.



— 37 —

dans la question de l'union. L'objectif assigné paraissait parfaitement
réalisable. Un certain nombre de difficultés furent progressivement
aplanies. Mais, devant l'hostilité systématique des uns et la méfiance
des autres, Dœlhnger dut interrompre une œuvre de réconciliation
générale dont l'aboutissement exigeait l'approbation aussi bien de

l'Eglise anglicane que de celle d'Orient1.
L'échec fut loin d'être complet. Ces pourparlers d'union

imposèrent aux vieux-catholiques l'impérieuse nécessité de comparer et
de rapprocher leurs vues et leurs programmes. Il était temps que
vieux-catholiques d'Allemagne, de Suisse et de Hollande parvinssent
entre eux à une authentique communion ecclésiastique. L'union dans
l'effort de réforme s'imposait. Elle se réalisa. Cette prise de conscience

nous apparaît comme le premier fruit, le plus important même, des

Conférences de Bonn.
C'est ainsi que soucieux d'une confrontation approfondie des

problèmes doctrinaux et de relations plus fréquentes entre les Eglises
sœurs, le clergé et l'épiscopat de l'Eglise d'Utrecht invitèrent Joseph
Hubert Reinkens (évêque d'Allemagne) et Edouard Herzog (évêque
de Suisse) à se rendre aux Pays-Bas. Menées dans une atmosphère
très chaleureuse, les conversations aboutirent à la Déclaration episcopale

d'Utrecht, du 24 septembre 1889. Elle établissait formellement
la communion ecclésiastique entre les trois Eglises vieilles-catholiques2.

Tout en respectant l'indépendance de chacune, la Déclaration

apportait aux différentes communions vieilles-catholiques une
base dogmatique commune en même temps qu'un programme clairement

énoncé de l'union des Eglises. L'année 1889 marque
incontestablement une date capitale de l'histoire du vieux-catholicisme.

Cette première étape franchie - celle de l'union intérieure - on se

tourna vers l'extérieur dans un climat nouveau. On souhaita forcer
les obstacles séparant les membres des différentes communions chré-

1 Sur les Conférences internationales de Bonn, l'intérêt et l'enthousiasme

qu'elles suscitèrent, leur suspension, cf. O. Steinwachs, art. cit.,
Pp. 178 sq.; C.B.Moss, The Old Catholic Movement, Its Origins and History,
Londres, 1948, pp.259 sq.; R.Dederen, op. cit., pp. 175-181.

2 Plus communément désignée sous le nom de Déclaration d'Utrecht,
elle comporte huit articles. On en trouvera le texte dans B.A. van Kleef,
Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, 2e edit., Assen, 1953,
pp. 195-197. Pour le texte allemand, voir Der Zweite Internationale
Altkatholiken-Kongress in Luzern, 13. bis 1-5.September 1892, Lucerne, 1892, pp. 57-60.
On en trouvera une traduction officielle en français dans «Archives episcopates

vieilles-catholiques» de Bonn, dossier Unionskonferenzen,
Bischofskonferenzen.



— 38 —

tiennes. Sans mollesse, mais avec prudence, on chercha des contacts,
on rétablit des conversations, on opéra même des rapprochements.
C'est ainsi qu'à partir de 1890 les congrès vieux-catholiques
internationaux prirent le pas - fort avantageusement d'ailleurs - sur les

congrès qui avaient été jusqu'alors essentiellement allemands. La
présence d'hôtes étrangers, protestants, orthodoxes et anglicans en
accroissait le retentissement et témoignait assez de l'intérêt porté en de

nombreux milieux au mouvement de réforme catholique.
Le premier de ces congrès internationaux s'ouvrait à Cologne le

11 septembre 1890. Deux ans plus tard un second congrès se réunissait

à Lucerne. Consacré presque exclusivement aux problèmes
d'union, il décidait, entre autres, la création de la Revue Internationale

de Théologie, à laquelle succédait, en 1911, l'actuelle Internationale

kirchliche Zeitschrift.

Lucerne 1892: fondation de la RIT

Du 13 au 15 septembre 1892 se réunirent à Lucerne des vieux-
catholiques et des amis du mouvement de réforme venus de Suisse,

d'Allemagne, de Hollande, d'Autriche, de France, d'Espagne, de

Grèce, de Russie, d'Angleterre, des Etats-Unis d'Amérique et même
d'Haïti1. C'est au général Alexandre Kiréeff, un ami éprouvé du

vieux-catholicisme, qu'avait été confié le soin de défendre la thèse VI,
celle qui recommandait notamment la fondation d'une Revue
Internationale de Théologie.

Ne s'agissait-il pas, demanda l'orateur, de travailler ensemble à

la réalisation de la réunion des chrétiens, au rétablissement de l'inter-
communion entre tous ceux qui s'appuient sur une base commune,
à savoir l'Eglise indivisée du premier millénaire Pourquoi ne pas,
dès lors, améliorer les rapports réciproques, chercher à se mieux
comprendre, apprendre à mieux connaître, en l'approfondissant davantage,

la pensée d'autrui Les divergences dogmatiques séparant les

Eglises chrétiennes ne gagneraient-elles pas à être abordées, dans une

revue de ce genre, avec plus d'attention qu'on ne pouvait le faire lors

d'un congrès international2 Ì
La thèse de Kiréeff fut adoptée à l'unanimité. La Revue

Internationale de Théologie paraîtrait, à Berne, dès janvier 1893 et compterait

deux directeurs, les professeurs E. Michaud et P. Woker.

1 Pour une liste complète des participants, voir Der Zweite Internationale
Altkatholiken-Kongress..., pp. 16-17.

2 Ibid., passim.



— 39 —

Cette création n'était pas le fruit du hasard. La Commission
théologique vieille-catholique chargée de préparer le congrès de Lucerne
l'avait proposée dès le principe1. Elle avait même souhaité, assurait
Michaud, que l'initiative partît de Russie plutôt que d'Amérique ou
d'Angleterre2. Aussi Kiréeff accepta-t-il de défendre ladite thèse
devant l'assemblée. La correspondance qu'il échangea avec Michaud
montre avec quel soin le Rapport fut préparé3.

L'intérêt que les Orientaux en général, et Kiréeff en particulier,
témoignaient au vieux-catholicisme s'explique assez aisément. La
création, en 1899, de l'Union des Eglises vieilles-catholiques avait, en
effet, relancé les pourparlers d'union entre orthodoxes et vieux-catholiques.

Traduite en russe, la Déclaration a" Utrecht révélait éloquem-
ment l'analogie existant entre les principes essentiels des deux
communions 4. On proposa tout naturellement, au congrès de Lucerne, de

reprendre, officiellement cette fois, les rapports entre vieux-catholiques

et orthodoxes suspendus, au lendemain des Conférences de Bonn.
C'est dans ce climat de confiance réciproque que s'inscrit la fondation
de la RIT.

Un départ difficile

La Revue eut bien du mal à être lancée. P. Woker refusa d'être
de la direction. Les professeurs F. H. Reusch et A.Thürlings
déclinèrent l'offre à leur tour5. Eugène Michaud assura donc seul cette
direction, avec le Dr Lauchert pour secrétaire, ce que Mgr Herzog
n'avait cessé de préconiser6.

L'aspect pécuniaire de l'entreprise ne se présentait guère sous
d'heureux auspices. Il ne paraissait pas raisonnable d'aller de l'avant
sans pouvoir compter sur quatre cents abonnements fermes. L'était-il
davantage d'espérer les compter avant le 1er janvier 1893, date de la

1 Cette Commission était composée de Mgr Herzog, P. Woker et E.Mi¬
chaud. Elle se réunit pour la première fois le 9 janvier 1891 chez Mgr Herzog.
Cf. E.Michaud, Agenda, 9 janvier 1891.

2 E.Michaud à Kiréeff, lettre du 27 mai 1892. Sauf indication contraire,
toute correspondance ou documentation citée au cours do cet article est
empruntée aux «Archives Eugène Michaud» en possession de la Faculté de théologie

vieille-catholique de Berne, obligeamment mises à notre disposition.
3 Voir entre autres E.Michaud à Kiréeff, 27 juillet 1892 (Copie de

lettres), Kiréeff à Michaud, 13 août 1892.
4 Cf. J. Janysoheff, Über das Verhältniss der Altkatholiken zur Orthodoxie,

Wiesbaden, 1891, passim.
6 E.M., Agenda, 2 octobre 1892; E.Herzog à Michaud, 17 octobre 1892;

Michaud à Kiréeff, 18 octobre 1892 (Copie de lettres).
6 Mgr Herzog à Michaud, 17 octobre 1892.



— 40 —

parution du premier cahier Mgr Herzog était persuadé, compte tenu
des collaborations promises, que ce chiffre serait atteint et même
dépassé au cours de l'année 1893 ; mais il n'en demeurait pas moins que
Michaud ne pouvait se lancer dans la publication de la Revue sans

garantie financière b L'évêque suisse ne souhaitait pas, quant à lui,
que les Eglises occidentales l'apportassent, mais bien plutôt que les

amis de Michaud s'engageassent à couvrir le déficit de la RIT au
cours des deux prochaines années, c'est-à-dire jusqu'au congrès
d'Utrecht prévu pour 18942.

C'est ce qui survint. Dès décembre 1892, dans une lettre personnelle

à son ami Kiréeff, le Père Janyscheff, chapelain de l'empereur
de Russie, s'engageait à verser la moitié du déficit de 4000 fr. prévu
pour ces deux années3. «J'assume cette dépense, précisait-il, pour
prouver combien je sympathise avec les anciens catholiques de la
Suisse4.» Kiréeff, on le sait, devait garantir la seconde moitié de la
somme et poursuivre cette aide généreuse jusqu'au tenue de sa vie5.

Malgré tous les efforts déployés, on ne comptait, au 31 mars 1893,

que 177 abonnements6, 200 quatre mois plus tard7, pour atteindre
le chiffre de 313 à la date du 22 octobre 1895, c'est-à-dire trois ans
après le congrès de Lucerne8. Alors que les Eglises anglicanes
semblent n'avoir manifesté qu'un intérêt réservé à l'endroit de la

RIT9, le Saint-Synode de Russie continua son aide matérielle jus-

1 Mgr Herzog à E.M., 22 novembre 1892.
2 Ibid.
3 Kiréeff à Michaud, 3 décembre 1892. Cf. P. Janyscheff à Michaud,

23 janvier et 16 octobre 1893; Michaud au P. Janyscheff, 23 octobre 1893
(Copie de lettres). Le P. Janyscheff demandait «le secret le plus absolu sur
sa participation financière».

4 A.Kiréeff à E.Michaud, 3 décembre 1892.
3 Cf. Kiréeff à Michaud, 23 octobre 1893. Il mourut le 27 juillet 1910, à

l'âge de 78 ans. Craignant que l'annonce de sa collaboration pécuniaire ne
créât quelque tort à la Revue, Kiréeff souhaita plus d'une fois que Michaud
et Mgr Herzog n'en fissent pas mention. Cf. Kiréeff à Michaud, 1er mai 1900.

6 Michaud à Kiréeff, 31 mars 1893 (Copie de lettres).
7 Michaud à Kiréeff, 12 juillet 1893.
8 Pour les comptes de la Revue à cette date, voir Michaud à Kiréeff, 22

octobre 1895 (Copie de lettres). Le déficit s'élevait alors à 1121 fr. 35.
9 «Trois évoques d'Angleterre seulement sont abonnés! Dans toute

l'Angleterre, 23 en tout!» écrivait Michaud à J.Lias, 2 janvier 1894 (Copie
de lettres: RIT). Cf. Michaud au même 11 janvier 1894 (dans ibid.). On
trouvera dans les «Archives Eugène Michaud» un Copie de lettres consacré
exclusivement à la correspondance relative à la RIT, du 13 janvier 1893 au
29 décembre 1903. C'est ce tome que nous avons retenu sous l'appellation
«Copie de lettres: RIT».



— 41 —

qu'au bout, jusqu'en 1910, date de la mort de Kiréeff et de la démission

de Michaud comme directeur de la Revue, sous la forme de
70 abonnements1.

Tout en souhaitant que la Revue fût indépendante en ne relevât
que d'eux seuls, les vieux-catholiques d'Allemagne et de Hollande
regrettaient de ne pouvoir décharger Michaud de ses responsabilités
financières2. Les Russes, d'aiUeurs, n'en faisaient pas mystère : Le
Saint-Synode ne soutenait la RIT que parce que celle-ci était, à

ses yeux, «un moyen d'arriver à l'union»3, l'organe d'une Eglise
«qui veut redevenir une Eglise sœur de la nôtre»4. «Il nous importe
peu, précisait Kiréeff, qu'il paraisse ou ne paraisse pas en Suisse

un journal théologique de plus, où les différents théologiens peuvent
échanger leurs idées sur «Esdras und sein Canon»5.»¦¦*&'-

La RIT : Une tribune œcuménique. Ses limites

C'était là, d'ailleurs, le but qu'on s'était assigné dès l'origine:
faire connaître les principes et les doctrines du vieux-catholicisme,
puisque la Revue restait entre des mains vieilles-catholiques, faciliter

l'union des Eglises chrétiennes par l'élucidation des questions
qui les séparaient encore et, en attendant ce résultat si désirable,
être entre elles un lien de doctrine et de fraternité chrétienne6.

La Revue Internationale de Théologie fut très tôt ce qu'elle
devait être, une véritable tribune théologique, où les théologiens des

différentes Eglises indépendantes de Rome s'exprimèrent sur les

questions controversées. Ecrites dans un esprit essentiellement
scientifique et pacifique, ces études furent très généralement faites
non de manière à envenimer les questions, mais de manière à les

élucider, en vue d'une union sérieuse et solide. Cette elucidation se

fit aussi objectivement que ce genre de matière le permettait et sur
le terrain historique, en s'efforçant de constater quel avait été le

1 Dès 1893 Michaud expédiait en Russie quelque 65 abonnements
destinés au Saint-Synode. Cf. Michaud à M. Glasunoff, libraire, 9 et 18 février
1893 (dans «Copie de lettres»: RIT). Même en 1905 ce chiffre demeurait supérieur

aux abonnements d'Allemagne (Michaud à Kiréeff, 24 juillet 1907).
2 Michaud à Kiréeff, 4 décembre 1892 et Mgr van Thiel à Michaud,

5 avril 1905.
3 Kiréeff à Michaud, 26 octobre 1898.
4 Kiréeff à Michaud, lOnovembre 1898. Cf. sa lettre au même, du 31 août

1898.
5 Ibid.
6 RIT, octobre 1903, p.viii.



— 42 —

dogme catholique primitif d'après le critère de Vincent de Lérins
que la Revue avait pris pour devise et pour point de ralliement1.

Ayant en vue une intercommunion dans une même foi
objective, Michaud revint souvent sur une distinction qui s'imposait,
entre le dogme d'une part et la spéculation purement théologique
de l'autre2. Ce qui est dogme, et partant, obligatoire pour le chrétien,

c'est la doctrine du Christ, transmise comme telle par la tradition

universelle, constante et unanime des Eglises particulières.
Cette doctrine chrétienne ne peut cependant être confondue avec les

explications, quelque savantes qu'elles aient été, qu'en ont donné
les théologiens à travers les âges. Celles-ci ne sont que des doctrines
humaines, plus ou moins philosophiques, plus ou moins scientifiques,
qui constituent la théologie proprement dite. Ces commentaires
fortifient la foi personnelle du croyant mais ne sont jamais eux-
mêmes la foi objective.

Cette distinction faite, c'est sur le terrain de la foi objective que
l'on abordera la question d'une réunion universelle. Etablie d'après
ce principe, elle ne pourrait manquer de porter ses fruits. L'autorité
et la liberté religieuse s'y affirmeraient et s'y concilieraient. Il y
aurait unité absolue de la foi entre vrais catholiques des différentes
communions. Quant aux divergences, elles ne porteraient sur autre
chose que sur les applications et les explications scientifiques de la
foi. Si chères au cœur et à la raison de ceux qui entendaient de-

meurrer catholiques, l'unité et la variété, aussi nécessaires l'une que
l'autre, se trouveraient harmonieusement associées. Il semblait
facile, en se plaçant à ce point de vue, d'arriver à l'unité religieuse
souhaitée de toutes parts.

La chose paraît simple, à première vue. Il n'est malheureusement

pas facile d'extraire la doctrine universelle de la masse des

matériaux hétérogènes qui l'encombrent, des rites observés, des

1 La RIT parut trimestriellement piar livraisons de 150 à 200 pages
in 8°. Ses articles étaient rédigés aussi bien en allemand et en anglais qu'en
français.

2 Les chefs spirituel du vieux-catholicisme insistèrent eux aussi, dès
le début, sur cette distinction, bien que peu d'entre eux aient été aussi
explicites que Michaud. Cf. Dœllinger, Conférences sur la réunion des Eglises,
Paris, 1880, pp. 12-13, 31-32; Mgr Reinkens à Kiréeff, 15 mars 1893, cité
par D.N. Jakschitsch dans Briefe von Dœllinger, Reinkens, Weber, von Schulte
an General Kiréeff, dans IKZ, janvier 1929, p.40; Mgr Herzog: Nach welcher
Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu versuchen, dans IKZ janvier
1921, p. 2.



— 43 —

doctrines surannées qui finissent par devenir affaires d'habitude,
par s'incruster dans l'esprit des foules et s'ériger en articles de foi.
Où retracer exactement la ligne de démarcation entre le dogme
même, vérité immuable, et son expression - sinon son explication -
humaine

Même entre Michaud et ses amis orthodoxes qui, avec une
égale sincérité, souhaitaient une union intime fondée sur le credo
de l'Eglise œcuménique et non celui d'une Eglise particulière, de

profondes divergences ne tardèrent pas à se faire jour sur ce point1.
C'était moins semble-t-il, une différence de principes qu'une question

d'optique. Les divergences touchaient moins au dogme et au
critère qu'à la conception de la doctrine aussi bien que de la vie de

l'Eglise 2. Egalement épris du but à atteindre, ils ne différaient que
sur les moyens à employer. C'était assez. C'était même trop
puisqu'ils ne virent point la réalisation de leur projet.

La teneur de la Revue Internationale de Théologie ne pouvait
manquer de se ressentir de ces difficultés. Kiréeff, son protecteur le
plus généreux, attachait beaucoup d'importance au caractère iré-
nique de la publication. Il redoutait l'impasse dans laquelle les

joutes de théologiens, qui tournaient volontiers à la polémique,
risquaient de conduire les pourparlers d'union. S'il attribuait quelque

importance à la Revue, c'était moins, nous l'avons vu, comme
publication scientifique que comme moyen de faire avancer la cause

œcuménique. Il lui paraissait essentiel qu'on n'y abordât que «les

doctrines très élémentaires et peu nombreuses qui forment le the-
saurum veritatis admis par les croyants de l'Occident et de

l'Orient»3. Le reste ne pouvait qu'irriter les esprits et accentuer les

divergences.
Michaud, convaincu lui aussi qu'il n'y aurait d'union que dans

la foi objective, voyait mal, en revanche, comment il serait possible
d'éviter les discussions relatives aux opinions. «Ne peut-on pas
traiter pacifiquement et scientifiquement les questions les plus
débattues» demandait-il à son ami orthodoxe, indiquer l'obstacle, le

1 Sur les raisons expliquant la nette préférence que Michaud ne cessa
de témoigner à l'endroit de l'Eglise d'Orient, cf. R.Dederen, Un réformateur
catholique au XIXe siècle. Eugène Michaud. Vieux-catholicisme. Oecuménisme,
pp. 14-15, 108-110, 226-233.

2 C.B.Moss a su résumer ces considérations avec beaucoup de pertinence
dans son ouvrage The Old Catholic Movement, Its Orgins and History, Londres,
1948, pp. 328-329.

3 Kiréeff à Michaud, 28 octobre 1903.



— 44 —

dire tranquillement et le réfuter1 N'est-il pas utile que ces

divergences soient connues avant l'union ì Celle-ci sera d'autant plus
solide qu'elle se fera malgré la diversité des opinions. «Plus les

diversités des opinions seront affirmées, plus nous serons appelés les

uns et les autres à les peser et à les mûrir davantage, et ce travail est
extrêmement utile. Il peut retarder l'union chez ceux qui s'effraient
de toute diversité, mais il la consolide dans le fonds2.»

Cela semblait logique. Aussi la Revue Internationale de Théologie

s'occupa-t-elle aussi bien de réforme ecclésiastique et théologique

que de l'union des Eglises, d'autant plus que l'archiprêtre
Janyscheff, dont on connaît l'influence sur le général Kiréeff,
estimait qu'une «polémique objective est désirable» et considérait
comme Michaud que la Revue pouvait fort bien être un lieu où l'on
discuterait, au point de vue de l'Eglise indivisée, même les questions

théologiques 3.

Le mérite de la RIT

Sous l'influence d'Eugène Michaud qui la dirigea de 1893 à

1910 en homme de science érudit et compétent, en s'assurant le

concours de quelques-uns des plus grands noms du monde religieux,
la Revue Internationale de Théologie devint un véritable arsenal pour
quiconque portait quelque intérêt aux questions d'histoire ecclésiastique,

de théologie et de dogmatique 4.

«Jusqu'à ce jour et à des titres divers, la Revue Internationale
de Théologie n'a cessé de rendre d'insignes services à la cause de

l'œcuménisme» écrira H.R.T. Brandreth en 19545.

Elle eut le mérite de permettre aux théologiens de confronter
leurs méthodes et leurs opinions. Jusqu'alors ils traitaient les questions

théologiques plutôt séparément. Chacun se plaçait exclusivement,

ou presque, au point de vue de son Eglise. Les études, dans
ces conditions, restaient isolées et, quelque célèbres que fussent
leurs auteurs, suspectes aux membres des autres communions. Cet

1 Michaud à Kiréeff, 23 octobre 1892; cf. sa lettre du 26 du même mois.
2 Michaud à Kiréeff, 15 octobre 1898.
3 Kiréeff à Michaud, 14 juillet 1893.
4 La contribution de Michaud aux 72 numéros de la RIT représente

quelque 162 articles et études, 76 critiques bibliographiques et 109 variétés,
correspondances, notices et chroniques.

5 Henry Renaud Turner Brandreth, A History of the Ecumenical Movement,

1517-1948 (pubi, sous la direction de Ruth Rouse et Stephen Charles
Neill), Londres, 1954, p. 294.



— 45 —

isolement maintenait une obscurité inévitable, quelque chose

d'incomplet et de néfaste à la cause de l'union. C'est à cet inconvénient
que les théologiens de la RIT cherchèrent à porter remède en
étudiant les mêmes problèmes au point de vue de l'union. Ils
rapprochèrent patiemment opinions et documents restés jusqu'alors
trop séparés. Autant les travaux isolés avaient été des éléments de

division, autant ces rapprochements devaient être des moyens de

pacification et même d'union sincère et solide entre les Eglises
chrétiennes. Sans présumer pour autant de son succès, il reste
incontestable que la publication vieille-catholique fondée en 1892 fut
un puissant moyen de rapprochement.

«Nous sommes heureux de déclarer ici, écrira Robert H.Gar¬
diner, l'un des pionniers les plus distingués de l'œcuménisme, que
1'«Internationale kirchliche Zeitschrift» a puissamment contribué
à mettre en lumière la conception genuine (sic) de l'union, à

éliminer les fausses interprétations qu'on donne à cette épithète. H y a

surtout dans sa collection une série d'articles du professeur E.Mi¬
chaux qui déterminent avec une précision remarquable ce qui est

requis pour réaliser l'unité religieuse au sein de la chrétienté
divisée1.»

L'œuvre entreprise ne l'avait donc pas été en vain.

1 R. H. Gardiner, L'union des Eglises et l'initiative américaine de la
«World Conference», dans IKZ, janvier 1916, p. 61. L'auteur de l'article, on
e voit, songeait tout autant à la RIT qu'à l'IKZ.


	Eugène Michaud et la Revue Internationale de Théologie

