Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 4

Artikel: XIX. Internationaler Altkatholiken-Kongress : 22. bis 26. September
1965 in Wien : die vier Hauptreferate

Autor: Rinkel, Andreas / Maan, P. J. / Dimitrijevic, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 201 —

XIX. Internationaler Altkatholiken-Kongress
22. bis 26. September 1965 in Wien?

Dre vier Hauptreferate

Das altkatholische Bekenntnis
Erzbischof Dr. Andreas Rinkel, Utrechit

In diesen Tagen sind 76 Jahre verflossen, seitdem die altkatho-
lischen Kirchen der Niederlande, Deutschlands und der Schweiz sich
zusammenschlossen und eine feierliche Erklirung verosffentlichten,
deren Anfangsworte lauten: « Wir halten fest an dem altkirchlichen
Grundsatz, welchen Vincentius von Lerinum in dem Satze aus-
gesprochen hat: ,, Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ad
omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque catholicum
(Lasset uns festhalten an dem, was tiberall, allezeit und von allen
geglaubt worden ist; dies ndmlich ist wahrlich und wesentlich katho-
lisch).» Als Sprecher ihrer Kirchen setzten die sich vereinigenden
Bischofe sodann fort: « Wir halten darum fest an dem Glauben der alten
Kirche, wie er in den okumenischen Symbolen und in den allgemein
anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ékumenischen Synoden
der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.»

In dieser lapidaren Erklérung ist das «altkatholische Bekennt-
nisy festgelegt und zum Symbolum der genannten Kirchen erhoben
worden.

Diese «Utrechter Erklirung der Bischofe der altkatholischen
Kirche» bindet ihre Mitglieder an festumrissene Grenzen, an fest-
stehende Dokumente, an eine klar formulierte Glaubensiiberzeugung.
Wer dariiber sprechen will, weiss, welche Richtung er einschlagen
muss, was ihm den Weg weist und was ihn bindet. Dessen bin ich mir
bei meinem jetzigen Beginnen vollauf bewusst. Das bedeutet, dass
ich hier nicht an erster Stelle als wissenschaftlicher Theologe spre-
chen werde, auch nicht als dozierender Dogmatiker, sondern als
Nachfolger der Bischofe vom Jahre 1889 und als ein Glaubiger jener
Kirche, in deren Namen sie damals ihr Zeugnis ablegten.

L Anmerkung der Redaktion: Der offizielle Kongress-Bericht, der bis jetzt
Jeweils in unserer Zeitschrift erschien, wird diesmal als Sonderdruck heraus-
kommen. Er wird den Kongress-Teilnehmern zugeschickt werden. Weitere
Interessenten konnen ihn beziehen beim Christkatholischen Schriftenverlag :
H. Galli, Lilienstrasse 99, 4123 Allschwil (Schweiz).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 14



— 202 —

Wir sind also an den Glauben der Kirche des ersten Jahrtausends
gebunden. Man kénnte mich nun sofort zur Rechenschaft ziehen mit
der Frage, ob wir nicht viel mehr an den Glauben gebunden seien, wie
er uns in der Heiligen Schrift verkiindet wird ¢ Selbstverstindlich
wiirde ich diese Frage sofort in bejahendem Sinne beantworten. Man
darf aber nicht vergessen, dass die Heilige Schrift als Quelle und
Urkunde unseres Glaubens auch selber ein Objekt unseres Glaubens
und ein Teil unseres Glaubensbesitzes ist. Wir werden diese Tatsache
sicherlich nicht ausser acht lassen, und dies um so weniger, weil sich
die Heilige Schrift gerade in den ersten Jahrhunderten im ganzen
Glaubensschatz entfaltet hat und gleichzeitig darin ihren eigenen
Platz einnimmt. Wenn wir fragen, wo und wie die alte katholische
Kirche ihren Glauben bekundet, so werden wir von selbst auf die
okumenischen Symbola hingewiesen, von denen das Apostolicum —
das wir aus dem Taufritus kennen — und das Nicano-Konstantinopo-
litanum — das im Herzen unserer Eucharistiefeier steht — die be-
kanntesten sind und uns darum am meisten ansprechen. Neben
diesen beiden konnten natiirlich noch andere Symbola angefiihrt
werden, aber sie tragen nichts Wesentliches bei. Apostolicum
und Nicéno-Konstantinopolitanum koénnen daher als Grundlage
der ganzen Christenheit gelten. Vielleicht konnte fiir das «Athana-
sianum» eine Ausnahme gemacht werden, aber dieses Symbolum
trigt die unverkennbar hervortretenden Merkmale des abendlin-
dischen Denkens und hat sich darum in der Ostkirche nie einbiirgern
kénnen. |

Es eriibrigt sich wohl, das apostolische Glaubensbekenntnis oder
das von Nicida-Konstantinopel hier wortlich anzufiithren. Es handelt
sich vielmehr fiir uns um die Frage, was diese beiden Dokumente in
ihrer meisterhaften Schlichtheit beinhalten.

Ich mochte zunichst betonen, dass es hier die Kirche ist, die
spricht und von ihrem Glauben Zeugnis ablegt, und zwar die Kirche,
die von Jesus Christus und seinen Aposteln begriindet und auf dem
Fundament des einen Glaubens erbaut wurde ; die Kirche, welche aus
Menschen besteht, die aus der Welt des Unglaubens oder auch des
menschlich versagenden Glaubens in sie hiniibergerettet wurden
und die nun dieser Kirche ihre menschliche Gestalt und Erscheinung
geben. Es sprechen hier Menschen ; Menschen, die die Kirche bilden
und dennoch bekennen: «Ich glaube an Eine Heilige, Katholische und
Apostolische Kirche.» Damit bekennen sie als Objekt ihres Glaubens,
was sie selbst gein wollen.



— 203 —

Diese Gemeinschaft von Menschen, die da glauben, die Eine
Kirche Gottes zu sein, bekennt sich im wesentlichen zu der einen
grossen Glaubenswahrheit, dass Gott der Eine und dreieinige Gott
ist, der sich als der Vater offenbart und der der Schopfer des Alls ist;
der als Sohn, als der Einziggeborene des Vaters, der Gott-Mensch
Jesus Christus ist, wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, und
Mensch geworden um unseres Heiles willen, und der als Heiliger Geist,
der vom Vater ausgeht, durch den Sohn zu uns gesandt wird, um das
Heilswerk des Sohnes in uns zu verwirklichen. Mitten in diesem
Bekenntnis steht dann das kurze, alles bekréftigende Wort «nach der
Schrift», kata tas graphas, secundum scripturas. Dieses Wort bezieht
sich zwar auf die Bestitigung der Auferstehung des Sohnes von den
Toten, gleichzeitig wird aber damit auch diese Auferstehung in den
Mittelpunkt unseres Glaubensdenkens und Glaubenslebens geriickt,
und daher empfingt das ganze Bekenntnis vom dreieinigen Gott sei-
nen ewigen Wahrheitscharakter. Im Anschluss daran bekennt die
Kirche ihren Glauben an ihre Einheit, Heiligkeit, Katholizitat und
Apostolizitit, ihren Glauben an die Taufe zur Vergebung der Siinden
und ihre Erwartung der Auferstehung von den Toten und des ewigen
Lebens. Diese letzten, nur in kurze Worte gefassten Artikel sind fiir
uns Menschen nicht weniger wertvoll, aber es sind die Gaben, die der
dreieinige Gott uns darreicht. Gott in seiner Dreieinigkeit ist das
grosse Glaubensgut der Christenheit. Von ihm, dem Dreieinigen, dem
Vater, dem Sohne und dem Heiligen Geiste, fliesst uns die ganze Fiille
des Heiles zu.

Ich betone dies nachdriicklich, weil es mir vorkommt, als drohe
uns dann und wann die Gefahr, die Tatsache aus dem Auge zu ver-
lieren, dass diese Glaubensumschreibung den wesentlichen Inhalt
der christlichen Symbola darstellt. Es will mir vorkommen, dass da
und dort der Anlass vorliege, von dem «vergessenen» Fundamental-
dogma zu sprechen. Man hat sich im Lauf der Jahrhunderte des
ofteren in scharfen Auseinandersetzungen in den Randgebieten der
Theologie verloren und dabei manchmal vergessen, dass der drei-
einige Gott das Herzstiick allen Glaubens und den Brennpunkt allen
theologischen Denkens bildet. In seinem diesjéhrigen, meisterhaften
Hirtenbrief hat Bischof Dr. Urs Kiiry ganz mit Recht darauf hinge-
wiesen, dass die Dogmen von der Dreieinigkeit Gottes und von der
Gott-Menschheit Christi die «zwei grossen Grundentscheidungen der
alten Konzilien» sind, «auf deren Grundlage alle anderen Fragen des
Glaubens, iiber die Schépfung, die Erlésung, die letzten Dinge, die



— 204 —

Sakramente, die Kirche und das Amt, einer allgemein annehmbaren
Beantwortung entgegengefithrt werden koénnen», und dass «mit
diesen beiden Grunddogmen der Raum abgesteckt ist, innerhalb
welchem katholischer Glaube allein méglich ist und sich entfalten
kann». Wir haben es uns immer wieder zu vergegenwirtigen, dass
fiinf Jahrhunderte nétig gewesen sind, bis die Kirche in vorsichtigen,
aber schwerwiegenden Worten die Umschreibung ihres Glaubens an
Vater, Sohn und Heiligen Geist gefunden und festgelegt hat. Wir
diirfen nur dankbar dafiir sein, dass namentlich die morgenldndische
Kirche dieses Dogma bis zum heutigen Tage so triumphierend in den
Mittelpunkt ihrer Liturgie und ihres Lebens gestellt hat.

Wir leben in einer Zeit, in der man wieder am biblischen Gottes-
bild riittelt, das man zu «entmythologisieren» sucht, so dass Gott
nicht mehr als transzendent gelten darf, d. h. nicht mehr als derjenige,
der nicht selber die Welt ist, aber sie dennoch von Augenblick zu
Augenblick in seinem allmichtigen Wollen umfasst. Man will also
von neuem den Schwerpunkt auf den Menschen und auf die Welt ver-
legen und dadurch den dreieinigen Gott als die schopferische Quelle
unseres persénlichen Lebens und alles Geschaffenen, d.h. als das ein-
zige und wahre Heil ausschalten. Gerade in einer solchen Zeit ist es
von neuem notwendig geworden, mit Dankbarkeit und Anbetung die
grossen Worte des alten Glaubensbekenntnisses zu wiederholen:
«Ich glaube an den allméchtigen Vater, den Schopfer des Himmels
und der Erde, alles Sichtbaren und Unsichtbaren; — an den einen
Herrn Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes, geboren aus
dem Vater vor aller Zeit, Gott von Gott, Licht von Licht,...der um
uns Menschen und um unseres Heiles willen herabgestiegen ist vom
Himmel und Fleisch geworden; — an den Heiligen Geist, den Herrn
und Lebensgeber, der vom Vater ausgeht, der mit dem Vater und dem
Sohne zugleich angebetet und verherrlicht wird...». Wir kénnen nie
dankbar genug sein fiir die grosse Glaubenslinie: Nicda—Konstanti-
nopel-Chalcedon. Wir miissen die wachsame Treue der Ostkirche
preisen, die eine von keinem einzigen ékumenischen Konzil autori-
sierte Zufiigung am kirchlichen Symbolum — wir meinen hier das
«filioque» — bis zum heutigen Tage zuriickgewiesen hat. Wir wissen
freilich, dass sich das menschliche Denken in die Breite und in die
Tiefe entwickelt und nicht mehr immer in die Denkformen der frithen
Kirche kleidet und dass es diesem Denken schwer fillt, dem &lteren
Gedankengang zu folgen, und dass es ihm noch schwerer fillt, sich ihr
Denkmaterial und ihre Denktechnik zu eigen zu machen. Aber wir



— 206 —

miissen bedenkenlos eingestehen, dass unser modernes theologisches
Denken keine Moéglichkeit gefunden hat, z.B. die Lehre der zwei
Naturen in Jesus Christus, dem Gottmenschen, zu ersetzen. Wenn
etwa das Konzil von Chalcedon nach jahrhundertlangem Denken
feststellt zu glauben «an einen und denselben Christus, Sohn, Herrn,
Einziggeborenen, an zwei Naturen ohne ein Zusammenfliessen, ohne
Verwandlung, ohne Zerteilung und Trennung», dann mag uns diese
Terminologie fremdartig und wie aus weiter Ferne anklingen. Wir
werden aber doch mit staunender Bewunderung erfillt, wenn wir
wahrnehmen, dass die Stimme der ganzen Kirche gewollt und
gewagt hat, sich in einigen kurzen und ziemlich negativen Worten aus-
zusprechen — asunchitds, atreptos, adiairetds, choristos (inconfuse,
immutabiliter, indivise, inseparabiliter), gleichsam in schiichterner
Anbetung.

Ich nehme den Verdacht auf mich, als ob ich nun doch wieder zu
dogmatisieren beginne, es handelt sich aber nur um einen Verdacht.
Was wir tun, ist, {iber unseren Glauben nachzudenken. Denn auch
euer Glaube, sei er stark oder schwankend, viel oder wenig umfassend,
denkt. Ich mochte hier den Nachdruck auf den Unterschied zwischen
dem Glauben und seiner Theologie legen, auf den Unterschied zwi-
schen der Wahrheit und unserer Art und Weise, ihr niherkommen zu
wollen. Niemals hat sich das menschliche Denken an eine Zeitperiode,
an eine Methode, an eine Formulierung gebunden. Aber die Wahrheit,
die durch dieses Denken gesucht wird, kann durch nichts verandert
werden, wenn auch unsere menschliche Weise, sich ihr zunéhern, in je-
der Generation und in jedem Jahrhundert ihre volle Freiheit behélt.

Dem dreieinigen Gott verdanken wir das ganze Heilswerk, das
im Symbolum mit den wenigen Worten «um uns Menschen und um
unseres Heiles willen» angedeutet wird. Dann folgt die Feststellung,
dass der von Ewigkeit und einziggeborene Sohn Gottes Mensch
geworden sei durch den Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria. Er
wurde also ein Mensch, der lebte, litt und starb wie jeder andere
Mensch, der aber am dritten Tag wieder auferstanden ist. Diese aller-
kiirzeste Heilsgeschichte schliesst mit den bereits erwéhnten Worten
«kata tas graphas», «nach der Schrift».

Diese beiden Grossen verdanken wir dem dreieinigen Gotte:
die Heilige Schrift und die Kirche. Die erstere ist die Urkunde, das
Zeugnis der Magnalia Dei, der grossen Taten Gottes; die zweite ist die
Gemeinschaft aller jener, die an den dreieinigen Gott glauben, durch
Jesus Christus erlost wurden und durch den lebendigmachenden



— 206 —

Heiligen Geist geheiligt werden zu einem neuen Leben, das uns an
Gottes eigenem ewigem Leben teilhaftig werden lisst und unsdadurch
zu unserer Endbestimmung fiihren wird.

Hier muss zuallererst die Frage nach der Heuligen Schrift und der
Tradition gestellt werden, eine der grossen Fragen, die zu Differenzen
zwischen all jenen, die zur Kirche Christi berufen worden sind,
gefiihrt haben. Ich beabsichtige nicht, mich mit diesen Divergenzen —
es gibt derer leider zu viele! — hier niher zu beschéftigen. Sie werden
wohl ersichtlich aus dem, was ich hier als Inhalt unseres «altkatholi-
schen Bekenntnisses» in Worte zu fassen versuche.

Die Heilige Schrift ist die von Menschen geschriebene Urkunde
der Offenbarung Gottes. Dann und wann wird sie selber als «die
Offenbarung» bezeichnet, was sie aber nicht ist. Sie ist deren Nieder-
schrift, soweit sich der unzugéngliche, fiir uns Menschen unauffind-
bare, unkenntliche, unerrcichbare Gott selbst kenntlich, auffindbar,
erreichbar hat machen wollen zu unserem Heile und zu unserer
Rettung. Sie spiegelt das Bild der Welt und das der Menschheit, die
Gottes Willen entsprangen und die in ihrem von Gott bestimmtem
zeitlichem Sein «sehr gut» waren. Sie zeigt uns den Irrweg des Men-
schen, der in der grossten Gabe, die ihn erst zum Menschen, zur
hochsten Schopfung Gottes macht, in der Freiheit, seinen eigenen
Weg withlte, der Gott fiir ihn neuerlich unerreichbar machte. So
musste Gott, nach dem Worte des heiligen Augustinus, wieder einen
Weg zum Menschen hin bahnen, damit fiir den Menschen ein Weg zu
Gott da sei. Diese Heilige Schrift ist das menschliche Zeugnis der
Worte und Werke Gottes und darum fiir das menschliche Denken in
all seinen Formen der Untersuchung und Kritik, in Bejahung und
Verneinung, zugénglich. Aber dennoch sind es Gottes Wort und
Gottes Werk, die in der Heiligen Schrift bezeugt werden. Wenn auch
dieses Zeugnis in mangelhaftem Menschenwort abgelegt wird, so ist
es doch Er, der sich darin bezeugt. Es ist der Heilige Geist Gottes, der
durch alle Jahrhunderte hindurch und jedem einzelnen gegeniiber
sich bezeugt und der den toten Buchstaben den lebendigmachenden
Geist einhaucht.

So lebt die Kirche aus der Quelle der Heiligen Schrift, in der
Gott durch seinen Heiligen Geist redet. Darum ist die Heilige Schrift
die unbestrittene Grundlage der ganzen Christenheit. Die Kirche ist
nur dann allein Kirche Gottes und Kirche Christi, wenn sie aus dieser
Heiligen Schrift ihre Kenntnis schopft, darin ihren Glauben findet
und daraus ihr Gnadenleben kennenlernt.



— 207 —

Aber die Kirche selbst bleibt Schopfung Gottes, Frucht der
selben Offenbarung, die durch den Mund der Propheten und Apostel
die Schrift ins Dasein rief. Wir wollen uns an der Streitfrage, ob die
Heilige Schrift iiber die Kirche zu stellen sei oder umgekehrt, nicht
beteiligen. Wir glauben unbedingt, dass die Kirche die Erstberufene
sei, um dem in der Schrift niedergelegten Worte Gottes zu gehorchen.
Gleichzeitig aber ist die Heilige Schrift das ihr von Gott geschenkte
Besitztum, das sie zu iiberwachen, zu predigen, hinauszutragen, zu
bewahren und zu erklaren hat durch die Kraft des selben Heiligen
Geistes, der Propheten und Apostel dazu trieb, die Heilige Schrift in
menschlichen Worten aufzubauen.

Hier liegen die tiefsten Wurzeln der 7T'radition der Kirche, die im
wesentlichen damals ihren Anfang nahm, als die ersten Menschen
anfingen, miteinander bewusst von Gott zu sprechen. So ist die Tra-
dition der Kirche die redende und zeugende Kirche, die unter Fiih-
rung des in ihr wohnenden und wirkenden Heiligen Geistes und
schopfend aus ihrem grossten Gottesgeschenk, der Heiligen Schrift,
Gottes Offenbarung in ihrem Wort, in ihrem Handeln und ihrem
Beten weitertrigt. Darum ist es die erste Aufgabe der Kirche, dass
ihr Reden, Handeln und Beten iibereinstimmt mit dem, was Gott ihr
in der Urkunde der Heiligen Schrift hat offenbaren wollen, denn die
Wahrheit ist eins und unteilbar. Darum hat auch die Kirche das
Recht und die Pflicht — und hier darf das menschliche Denken oder,
anders gesagt, die Theologie zu Wort kommen — das Handeln und
Beten der Kirche mit der Heiligen Schrift zu konfrontieren, aber
gleichzeitig auch das Recht und die Pflicht, vice versa den tiefsten
Inhalt mit dem Zeugnis der Kirche in Wort, Tat und Gebet durch alle
Zeiten und Generationen hindurch zu konfrontieren.

Die Kirche ist das Haus des Heiles, die Wohnstatte des Heiligen
Geistes, die Siule der Wahrheit, das Wohnen Gottes unter den
Menschen. Sie ist unmittelbar Schopfung Gottes. Sie ist die erste
Frucht des Werkes des menschgewordenen Sohnes Gottes, Jesus
Christus, der alle, die an Thn glauben und durch Thn erlost und
geheiligt sein wollen, in sie beruft. Sie ist Seine Reprisentantin in
Menschengestalt, die ihr Leben, Wirken und Beten dem von IThm in
sie gesandten Heiligen Geist zu verdanken hat, der den Leib der
Kirche fortwihrend heiligt und leitet. Darum konnte der Apostel
Paulus sie den Leib Christi nennen. Ich bekenne, dass dieses Wort fiir
mich eines der meist inspirierten Worte des Apostels darstellt, durch
das er mehr ausdriickt als nur einen Metapher, ndmlich — wenn auch



— 208 —

in menschlich mangelhafter Sprache — die tiefste Wahrheit, die je von
einem Menschen erlebt und erfahren werden kann, genauso, wie der
Mensch Gott als Vater, Jesus Christus als Sohn des Vaters und den
Heiligen Geist als den dritten in dem einen go6ttlichen Wesen zu
nennen wagt und als solches glaubig erleben und erfahren kann.

Wenn wir von der eznen Kirche sprechen, so gestehen wir damit,
dass es unsere Schuld ist, wenn wir alg Christen von «Kirchen» spre-
chen, und dass wir auf diese Weise den Herrn unter uns haben auf-
teilen wollen.

Wenn wir die Kirche Aeilig nennen, so bekennen wir, dass sie die
Wohnstatte des Heiligen Geistes ist, dass dieser uns beruft und zur
Heiligkeit fiihrt und dass alles, wassie, getrieben vom Heiligen Geiste,
redet, tut und betet, Ausgiessung des Heiles Gottes ist, Ausstrahlung
seines unendlichen Wohlgefallens, das sich immer offenbar in der
barmherzigen, heilenden und heiligenden Gnade, mit der Gott in
Christo durch den Heiligen Geist seine Berufenen und Erlosten in
einer allesumfassenden und immer sich erneuernden Vergebung
beriihrt.

Wenn wir die Kirche katholisch nennen, bekennen wir, dass sie
die Fiille des Gottesheiles besitzt und diese in Wort und Sakrament,
in Amt und Liturgie ausspenden darf und dass dieses Heil fiir die
ganze Welt und fiir alle Zeiten in ihrer Lénge und Breite, ihrer Hohe
und Tiefe bestimmt und allgeniigend ist.

Wenn wir die Kirche apostolisch nennen, so bekennen wir, dass
sie von Christus auf dem Worte der Propheten und Apostel begriindet
worden und dass sie dazu berufen ist, durch alle Jahrhunderte dieses
Band mit den Saulen zu bewahren, damit auch am heutigen Tage das
verkiindet werde, was die Apostel verkiindet haben, damit in ihr eben
das Heilswerk verrichtet werde, das die Apostel als die ersten
«Abgesandten» in die Welt hineingetragen haben und damit ihre
Heilsverwaltung in Sakrament, Amt und Liturgie als die Fort-
setzung dessen gelten darf, was die Apostel einst getan und der
Kirche als Erbe anvertraut haben.

Wir bekennen mit demiitigem Stolz: «Ich glaube an eine heilige,
katholische und apostolische Kirche.» Mit Stolz, weil uns ein so iiber-
schwenglicher Reichtum geschenkt worden ist; mit Demut, weil wir
dazu berufen sind, in der Fiille dieses Geschenkes immer mehr auf-
zuwachsen, «bis wir hingelangen zur Einheit im Glauben und in der
vollen Erkenntnis des Sohnes Gottes, der Reife des Erwachsenen,
zum vollen Mass der Christus-Fiille.»



— 209 —

Aufwachsen und reifen zum vollen Mass: wohl ist die Fiille
Christi der Kirche geschenkt, aber wir, jeder Mensch, jede heutige
«Kirche» (wobei das Wort «Kirche» leider zwischen Anfithrungs-
zeichen stehen muss) bleiben immer unterwegs zu der Fiille, die uns
vor Augen gestellt und angeboten wird. Und die «Kirche», die sich
auf ihr Bekenntnis beruft, hat es immer wieder an dieser Fiille zu
priifen. Sie hat ihr Depositum zu iiberwachen und sie hat es fort-
wihrend von neuem zu erobern, sich anzueignen und weiterzutragen.

Die Kirche bietet uns ihr Depositum, die Fiille Christi, an. Sie
tut dies im Gotteswort, das sie besitzt, behiitet und weitergibt. Sie
tut das in ihren Gnadenmatieln, die sie im Namen ihres Herrn und
Hauptes, in seiner Vollmacht, verwaltet. Sie tut es in ihrem lZiurg:-
schen Beten und Handeln, bei dem ihr Herr durch seinen Geist in
ihrer Mitte ist und in dem sie ihre Kinder vor Gottes Angesicht stellt.

Das Wort der Kirche ist das Evangelium ihres Herrn und Er-
16sers. Sie ist seine Hiiterin; ihre Tradition ist seine Weitertragung;
ihre vom Herrn geschenkte Autoritdt ist seine unversehrte Auf-
bewahrung und ihr Wachen tiber seine ungetriibte Wahrheit. Darum
ist es auch die Kirche gewesen, die den Schriftkanon festsetzte, d.h.
die in den Schriften der Propheten und Apostel die untriigliche
Wahrheit und Authentizitit der Offenbarung Gottes anerkannte,
sich durch diese fithren liess und durch sie auch ihre Kinder leitete.

Die Gnadenmattel der Kirche sind die Werkzeuge ihres Herrn, der
allein die Quelle und der Spender der Gnade ist. Sie besitzt die Gnade
nicht selbst, schopft sie auch nicht aus sich selber, aber sie garantiert
ihre Weitergabe und Genuitéit, denn darin besteht der von ihrem
Herrn, von ihrem Haupte, ihr gestellte Auftrag. Darum ist das Han-
deln der Kirche in ihren Sakramenten immer im tiefsten Wesen das
Handeln des Herrn selber, und allein dieses Selberhandeln des Herrn
ist die Gewissheit, die Echtheit und die Integritit der Sakramente.
Und dies ist auch unzweifelhaft sicher. Nie ist ein Sakrament nur ein
Zeichen dessen, was der Herr vielleicht tun wird, nie ist ein Sakrament
nur eine Besiegelung dessen, was der Herr schon vorher getan héitte.
Das Sakrament ist in seiner Ausserlichkeit zu allen Zeiten Zeichen
und Siegel dessen, was es im Augenblick seiner Spendung in Wort
und Handlung aussagt und tut.

So ist die Taufe die Tiir in die Kirche. Jeder, der die Taufe im
Namen des dreieinigen Gottes empfiingt, tritt in die Kirche hinein mit
der Gewissheit, dass seine Siinden vergeben sind, dass die Scheide-
wand zwischen Gott und ihm beseitigt wurde durch den Herrn der



— 210 —

Kirche, der sein Leben gab fiir seine Schafe und ihre Schuld durch
sein freiwilliges Kreuzesopfer auf sich nahm. Der Getaufte ist Schaf
in der Herde Gottes geworden und dadurch ein Kind Gottes, fiir das
sich das ewige Leben als Wirklichkeit und Verheissung 6ffnet. Sobald
seine personliche Glaubenseinsicht erwacht und ihn zur Verant-
wortlichkeit ruft, legt ihm die Kirche in der Firmung das Siegel des
Heiligen Geistes auf und ruft ihn so zum Stande des vollen Er-
wachsenseins, in dem er die seinerzeit in der Taufe an ihn ergangene
Berufung zu einem geheiligten Leben auf sich nimmt und durch die
Wirkung des Heiligen Geistes zu erfiillen sucht. Als natiirliche Folge
dessen steht die Kirche zu jeder Stunde vereint mit ihrer Botschaft,
dass der Strauchelnde, der auf den Irrweg geraten ist, aber reumiitig
den rechten Weg sucht, zu allen Zeiten neue Vergebung bei Gott fin-
det. In ihrem Sakrament der Sindenvergebung, in der reconciliatio
auf dem Wege der Busse, erfiillt die Kirche das Machtwort ihres
Herrn: «Alles, was ihr auf Erden bindet, wird auch im Himmel
gebunden sein, und alles, was ihr auf Erden losen werdet, wird auch
im Himmel gelost sein.» Und sie, die Kirche, tut dies biszum Ende des
Menschenlebens, wo sie ihre Kinder in die Hande des Gott-Vaters
zuriickgibt, in ihrer Handauflegung auf die Kranken, die der Herr
zu neuem Leben ruft, sei es noch in diesem lLeben, sei es liber die
irdische Lebensgrenze hinaus. Und wenn zwei Menschen geméss dem
Schopfungsworte sich verbinden, um sich gegenseitig zur Seite zu
stehen in der Zweieinigkeit von Mann und Weib, dann besiegelt Gott
selbst in der Handauflegung der Kirche das Band dieser Zweieinig-
keit zu einem gemeinsamen Lebensweg, wo kein Mensch scheiden
kann, was Gott vereint hat.

Im Herzen der Kirche steht ihre Feier des Herrenmahles, der
Hucharistie. In ihr versammeln sich die Glaubigen immer wieder um
ihren Herrn als Schafe um ihren Hirten, der sie ndhrt und der ihr
Leben ist. Wie viele Worte hat nicht die Kirche wihrend der Jahr-
hunderte dieser Wahrheit und Gewissheit gewidmet! Von Urbeginn
an hat sie in ihrer Verkiindigung, in ihrem Denken und in ihrer leben-
digen liturgischen Ieier ihre Kinder um Kreuz und Auferstehung ver-
sammelt. Sie hat ihnen dabei versichert, dass es wahrhaftig Jesus
Christus in seiner gottmenschlichen Gegenwart der Erloser selbst ist,
der uns in seine Rettungstat aufnimmt und uns so zum Vater leitet,
uns vor sein Antlitz hinstellt und — fiir uns eintretend — zu ihm spricht:
«Hier, Vater, sind die, die nach deinem Willen durch mich erlést sind
und nun dir gehéren.» Was wir in der heiligen Eucharistie bekennen,



— 211 —

habe ich einmal gewagt und versucht, in einer ausfiihrlichen Schrift
darzulegen. Aber immer noch betrachte ich die kurze und gehaltvolle
Beschreibung, die die Bischofserklarung vom Jahre 1889 uns ge-
schenkt hat, als das beste, reinste und klarste Bekenntnis, das wir als
Altkatholiken je abgelegt haben. Immer wieder versammelt sich die
Kirche in ihrer Eucharistiefeier um Kreuz und Auferstehung, immer
wieder wird das Opfer der Verschnung fiir sie Wirklichkeit, in der sie
ihren Anteil hat wie an einem Heilswerk, das um ihretwillen ge-
schehen ist und immerfort geschieht. In ihrer Entgegennahme der
«prokeimena dora», der ihr dargestellten und gebotenen Gaben ist
ihr Herr in seiner vollen Gottmenschlichkeit wahrhaft zugegen und
wird unser Herr, der uns erlést hat, der uns nihrt mit seinem ewigen
Heile und der uns aufnimmt in sein ewiges Leben.

In all dem spricht, handelt und betet die Kirche, immer ge-
horsam dienend, nie schépfend aus eigenem Besitztum, sondern aus-
schliesslich aus dem Reden, Handeln und Segnen ihres Herrn.

Die Kirche tut dies durch die Vermittlung ihrer Diener, die in
ihrem Auftrag Gottes Reden, Handeln und Segnen weitergeben,
als Diener der grossen Dienerin, der Kirche selbst. Wir beriihren hier
das Amt der Kirche, welches die Kirche ebenso zu ihren Gnadenmit-
teln rechnet und das darum zu ihrem Wesen gehort und ohne das sie
nicht «Kirche» sein kann.

Wir bekennen und besitzen dieses Amt in seiner uralten Drei-
heitsform von Diakon, Priester und Bischof. Wir wissen, dass dieses
Amt gerade in einer Zeit, in der die «Kirchen» einander zu neuer
Vereinigung suchen, im Mittelpunkt des Gespriiches steht und man-
che Streitfragen aufwirft. Wir lehnen diese Frage als solche grund-
sétzlich ab, weil wir iiberzeugt sind, dass die Kirche hier von Anfang
an den deutlichsten Weg gewiesen hat. Natiirlich verschliessen wir
nie die Augen der Tatsache, dass die sich organisierende, auch in
ihren neutestamentlichen Zeugnissen, anfianglich den Weg gesucht
hat. Dieses Suchen war jedoch nicht das Suchen der Unsicherheit oder
der Neutralitit, sondern das tastende Aufzeigen eines Weges, den der
Herr gewollt hat, dem die Kirche auf Grund apostolischer Autoritit
folgen sollte. Wenn die Tradition der Kirche je ausgesagt hat, was
Tradition, das Weitergeben und Erkliren des Wortes und des Willens
des Herrn und seiner Apostel wirklich ist, so ist dies in den ersten
Jahrhunderten ihrer Geschichte geschehen, als die Gestalten des
Diakons, des Priesters und des Bischofs sich als das dreifach ge-
gliederte Amt der Kirche offenbarten. Die Kirche tat dies im Leben



— 212 —

ihrer apostolischen Tradition gleichzeitig mit ihrer wachsenden
Sicherheit beziiglich des Kanons der Heiligen Schrift, in ihrer Ent-
wicklung zur Autoritdt des 6kumenischen Konzils, in ihrem immer
tieferen Verstiandnisihres sakramentalen Heilsbesitzes und inihrer Er-
kenntnisder Gegenwart Gottes in ihrerliturgisch-feiernden Anbetung.

Wir heben hier noch einmal die Dreifalt des Amtes der Kirche
hervor. Wenn es sich im 6kumenischen Gesprich manchmal haupt-
sichlich um das Bischofsamt handelt, so kann fir uns das Wort
«Bischof» niemals von «Priester» und «Diakon» gelost gedacht wer-
den, denn diese beiden sind untrennbar mit Namen und Amt des
Bischofs verbunden. Der Bischof ist in erster Linie «Diener» der
Kirche und wesentlich Priester; er ist «der Priester», der unter seinen
Mitpriestern der primus inter pares, der Erste unter seinesgleichen
ist. Aber er trigt das Priestertum als der erste Reprasentant seiner
Herde, als Bruder im Bund mit seinen Mitbischifen, als Biirge der
Anwesenheit der einen heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche. Daher handelt er auch im Namen der Kirche, er stellt diese
eine Kirche dar, reprasentiert sie in ihrem Amt und Geistvermittlung
und trigt sie durch alle Generationen und Jahrhunderte weiter.
Darum ist jeder Bischof «der» Bischof der Kirche, und darum sind
alle Bischofe einander gleich. Wenn je historisches Wachstum und
organisatorischer Nutzen zu einem Rangunterschied innerhalb dieser
Gleichheit fiihrten und diesen gewissermassen erwiinscht oder gar
notwendig erscheinen liessen, so éndert sich dadurch in der Gleichheit
nichts. Man kann dann hochstens von primi inter pares, von Ersten
unter Gleichen, sprechen, die als Erste nie eine héhere, nie eine gitt-
liche Kompetenz empfangen oder besitzen kénnen. So wie die Ur-
kunde der Offenbarung Gottes Menschenwerk und so mit menschli-
cher Beurteilung konfrontiert bleibt, so bleibt auch der Amtstriger
der Kirche, auch der héchste, ein Mensch, der in Kenntnis und Urteil
nie iber die menschliche Begrenzung in Wissen und Kénnen hinaus-
steigen und noch weniger die Stelle des Herrn der Kirche selbst ein-
nehmen kann.

Und doch: wenn auch jeder Amtstréger, auch der hochste, ein
Mensch ist, soist er als Bischof der Kirche der Exponent ihrer Einheit,
der Hiiter und Aufseher iiber ihre Heiligkeit, der Biirge ihrer Katho-
lizitéit und das Bindeglied in ihrer Apostolizitit.

Auf Grund der Tradition, d. h. indem wir der treuen Weitergabe
des Willens und der Wahrheit in der durch sie erbauten Kirche Folge
leisten, sehen, kennen, besitzen und wahren wir das Amt der Kirche



— 213 —

in seiner dreifachen Gestalt als das vom Herrn selber gewollte unver-
gusserliche Kennzeichen seiner Kirche, d.h. als Ausdruck ihres
Wesens. Das Amt der Kirche ist mehr als eine Verwaltungsform der
Kirche. Der Bischof tragt nicht ein Amt mit vagem, unbestimmtem
Inhalt, den man nach Belieben auffiillen konnte. Das Amt ist viel-
mehr — und dies immer wieder in seiner Einheit mit dem Priesteramt
und dem Diakonat — die Fortsetzung des Werkes, das die Apostel
iibernahmen und der Kirche iibertrugen. Dies bedeutet nicht, dass
der Bischof ein Apostel ist, sondern dass er das tut, was einst die
Apostel taten. Das ist: Zeuge des Evangeliums Jesu Christi sein, die
Wahrheit hiiten und weitergeben, wobei die Wahrheit nicht als ver-
standesméssiger Begriffkomplex anzusehen ist, sondern als die Tota-
litit des Heilswerkes des Herrn und Erlosers. Dies alles bedeutet die
geistliche Fithrung der Kirche durch alle Jahrhunderte, die Wahrung
und Garantie ihrer Heilsmittel, Hiiten und Weitergabe, Echtheit
und Rechtmassigkeit, Zuverlassigkeit und Gewissheit des Amtes der
Kirche.

Wir wollen nie vergessen, dass es gerade in bezug auf das Amt
die Kirche es ist, die alles tragt und weitertragt, die das Ziel angibt
und die Integritit garantiert. Nicht das Amt selbst, noch weniger der
Amtstriger personlich, nur die Kirche allein trigt die Autoritat. Is
ist die Kirche, die in ihrer Fiille und in der Einheit ihrer Glaubigen
und ihrer Diener den Leib des Herrn bildet, der ihr Haupt ist und der
diesem seinem Leibe das ewige Leben schenkt durch den Heiligen
Geist, der sie heiligt und leitet. Das Amt der Kirche ist in seinen Tré-
gern nie eine Hierarchie im Sinne einer selbstéindigen, fiir sich beste-
henden Institution; es ist kein Organismus neben, noch weniger
gegeniiber der Kirche; es ist eine Funktion der Kirche, und ohne Kir-
che ist es nichts.

Darum ist es die Kirche, die zum Amte beruft, und darum hat sie
die Einsetzung der Bischofe, Priester und Diakone zu ihrer vor-
nehmsten Aufgabe gemacht. Sie sind das Produkt ihres Sakramentes
der Handauflegung, die im Gebet vollzogen wird, in dem in Wort und
Handlung der Inhalt des Willens der Kirche ausgedriickt wird. Aber
auch hier handelt die Kirche wiederum nur im Auftrag ihres Herrn,
der in jedem Wort und in jeder Handlung der eigentlich sprechende
und handelnde Autorititstriger und Auftraggeber ist. Wenn die
Kirche derart im Auftrag ihres Herrn und Hauptes handelt, bedeutet
dies, dass der Berufene, Geweihte und Ausgesandte durch den Herrn
der Kirche berufen, geweiht und ausgesandt worden ist und nur sol-



— 214 —

cherart seinen Auftrag erfiillen kann und niemals auf Grund eigener
Autoritit, die nur Willkiir wére, nie auf Grund eigenen Charismas,
das nur Fiktion wire.

Hier liegt auch der Sinn der 4 postolischen Sukzession. Nie kann
das Amt der Kirche ein Werk sein, das von einem Menschen auf den
anderen tibertragen wird, als ob menschliches Wort und menschliche
Gebirde aus eigenem, angeblich geistlichem Besitz Gottes Eigentum
austeilen kénnten. Niemals kénnen Menschen einen anderen Men-
schen zu einem Bischof «umzaubern» auf Grund einer geistigen Ge-
wandtheit, tiber die sie willkiirlich verfiigen kénnten. Sie erinnern sich
an Simon von Samarien in der Apostelgeschichte (Kap.8), der, wie
Petrus sagt, den Heiligen Geist zu betriigen versuchte und ihn wie
eine Handelsware zu erwerben begehrte. Was in der Kirche geschieht,
ist immer und ausschliesslich das Heilswerk Gottes, der allein in
Wirklichkeit handelt und heiligt. In der Kirche ist das Amt, sei es das
des Bischofs, des Priesters oder Diakons, das Amt der Kirche, das
von den Aposteln her weitergegeben wird. Und dieses apostolische
Amt wird allein in der Kirche weitergegeben, weitergetragen und
sonst nirgends. Wenn ein Bischof als Diener Jesu Christi und durch
Ihn als Diener der Kirche einem Menschen, der nach dem Willen und
der Ordnung der Kirche zu diesem Amte berufen ist und das Zeugnis
der Kirche als Wunsch und Willen der Kirche hinter sich hat, durch
Handauflegung ein Amt verleiht, dann geschieht da, was einstmals
durch die Hénde der Apostel geschah. Dieser Mensch wird dann zu
demselben Werk berufen, zu dem die Apostel ihre Mitdiener beriefen
und ihnen die Hénde auflegten. Dort vst und das st die Apostolische
Sukzession.

So wichst die Kirche ihrem Ende, ihrer Vollkommenheit, ihrem
Ziele entgegen. Dieses Ziel ist immer nahe, weil die Ewigkeit immer
nahe und immer auf dem Wege ist, durchzubrechen. Die Kirche trigt
die Kennzeichen der Einheit, Heiligkeit, Katholizitéit und Apostolizi-
tat, aber sie ist gleichzeitig immer unterwegs nach der Verwirklichung
und der Fiille dieser Kennzeichen. Hier liegt die Kraft und der tiefste
Sinn unseres ¢ckumenischen Denkens, Strebens und Wirkens. Wir
sind davon iiberzeugt, dass dieser Okumenismus bei allem Schauen
in die Zukunft dennoch das Auge auf den Ursprung der Kirche, auf
ihre Geburtsstunde, auf die Apostel und ihren Herrn, der durch sie
sprach und handelte, zu richten hat. Dort liegt die Wahrheit, und an
dieser diirfen wir Menschen, in welches Jahrhundert und zu welcher
Entwicklung oder Geisteshaltung wir gehoren, nichts dndern. Durch



— 215 —

alle Divergenzen haben wir miteinander den einen Weg zurtickzu-
finden, um uns am Ende, d.h. im Herrn selber, in der wahren und
ungeteilten Einheit des dreieinigen Gottes, von neuem zu finden. Es
versteht sich, dass wir als Menschen an die Entwicklung der Zeiten
gebunden sind, dass unser Denken, Handeln, Empfinden und Kr-
fahren das Gepridge unserer Gegenwart trigt und dass sogar die
Umschreibung der Wahrheit von Jahrhundert zu Jahrhundert
wechseln kann. Die Wahrheit aber wechselt nie, sie ist das Werk, das
Eigentum, der Ausdruck Gottes.

Zu dieser Wahrheit hin wollen wir auf dem Weg sein. Dazu haben
wir Seine Biirgschaft, der sich sowohl die Wahrheit als auch der Weg
und das Leben nannte. Er ist der durch Leiden und Tod hindurch-
geschrittene Sieger, der in Seiner Auferstehung das ewige L.eben und
die Unvergéanglichkeit ans Licht brachte und fiir uns erschloss. «Wir
erwarten die Auferstehung der Toten und das ewige Leben.» Wir sind
iiber den alten Glauben an die Unsterblichkeit der Seele allein hinaus-
gewachsen und glauben, dass der Mensch in seiner Kreatiirlichkeit
von Stoff und Geist, von Leib und Seele, eine Einheit nach Gottes
Weisheit und seinem allméchtigen Willen bildet. Wir glauben, dass
Gott diese Einheit auch tiber den Tod hinaus erhélt und dass er den
Menschen auf seinem géttlichen Wege zu seinem unversehrten Bild
machen und ihn zum echten und ewigen erfiillten Wachstum in
Jesus Christus bringen wird.

Ich bin tief davon {iberzeugt, dass dies das altkatholische
Bekenntnis darstellt, wie ich auch gleich tief davon iiberzeugt bin,
dass ich nur stammelnd versuchen konnte, dies in menschlichen
und darum &dusserst mangelhaften Worten auszusprechen. Ich darf
hier als einer eurer Bischofe stehen, der von seiner Uberzeugung
Rechnung ablegt. Als Bischof muss ich selber iiberzeugt sein, dassich
hier die Stimme der Kirche bin, die mich berief und aussandte. Ich
verhehle mir nicht, dass ich einer der dltesten unter meinen Briidern
geworden bin und dass es vielleicht das letztemal ist, dass ich als
zeugender Bruder in eurer Mitte stehe. Sollte es Gott gefallen, dass
ich noch einmal an einem Kongress teilnehmen darf, dann will ich
dieses Gnadengeschenk mit frohem und dankbarem Herzen aus
seiner Hand entgegennehmen. Aber — menschlich gesprochen — wird
dann das bekennende und bezeugende Wort besser und kriftiger aus
Jjtingerem Munde gesprochen werden.

Was ich gesagt habe, ist keineswegs neu. Vielleicht darf ich in
diesem Zusammenhang das Wort aus dem Evangelium nach Mat-



— 216 —

théus insoweit variieren, dass ich einem Hausherrn gleiche, der aus
seinem Schatz mehr Altes als Neues hervorgebracht hat. Es ist aber —
es sei noch einmal wiederholt: in schlichten und einfachen Worten —
der Niederschlag dessen, wasich als Kind von meinem eigenen Hirten
lernte, zu dem ich mich als Student mit vielem Denken und Zweifeln
und in mithsam erkimpftem Glauben mich durchgerungen habe, was
ich als Priester habe verkiindigen diirfen, was ich als Lehrer den zu-
kiinftigen Dienern in der Terminologie der Wissenschaft zu erkléren
versucht habe und was ich als Bischof als das vom Herrn selber mir
anvertraute Depositum des katholischen Glaubens zu betrachten
gelernt habe, als Depositum, dasich taglich mit heiligem Schauder in
Haupt und Herzen trage und, wie ich téglich bete, auch weiter-
getragen haben moge.

Darum darf ich schliessen mit dem Worte des Apostels Paulus,
das ich aber als Gebet auf die Lippen nehme, welches Gott gnidig
erhéren mage: «Ich tue euch, Briider, das Evangelium kund, das ich
euch verkiindigt habe, das ihr auch angenommen habt, in dem ihr
auch steht, durch das ihr auch gerettet werdet, wenn ihr es festhaltet.
in dem Sinn, in dem ich es euch verkiindigt habe.»

Das Zweite Vatikanische Konzil in altkatholischer Sicht
Prof. Dr. P.J. Maan, Utrecht

Es ist keine leichte Aufgabe, iiber das Zweite Vatikanische
Konzil zu berichten. Ich erinnere daran, dass das Tridentiner Konzil
im Jahre 1563 zu Ende ging und dass erst im Jahre 1619 die Geschich-
te dieses Konzils (von Paolo Sarpi verfasst) dem anglikanisch ge-
wordenen ehemaligen Erzbischof von Spalato, Marcantonio de
Dominis, herausgegeben wurde!. Diese Geschichte war stark anti-
ultramontanistisch ausgerichtet und rief als Gegenstiick das Buch
des Jesuiten Sforza Pallavicino hervor: Istoria del concilio di
Trento, das 1656/57 erschien. Ich erwéhne diese Tatsachen aus zwei
Griinden: erstens wird ersichtlich, dass es 60 bis 90 Jahre brauchte,
bis man eine Geschichte des Konzils schreiben konnte; zweitens wird
klar, dass die Gefahr der Parteilichkeit besonders gross ist und es ist

! de Dominis strebte nach einer romfreien Kirche mit episkopaler Ver-
fassung. Kurz vor seinem Tode kehrte er in die rémische Kirche zuriick. Sein
Leichnam wurde 1624 in Rom 6ffentlich verbrannt.



— 217 —

erkléarlich, dass auch in unserer Zeit noch eine Geschichte des Konzils
von Trient erscheinen kann.

Wenn wir weniger weit in die Geschichte zuriickgehen, sehen
wir beim ersten Vatikanischen Konzil den grossen Unterschied
zwischen der Geschichte von Friedrich (1877-1887) und des Jesuiten
Granderath (1903-1906).

Man kann sich fragen, ob dieser Sachverhalt auch fiir das Zweite
Vatikanum zutrifft, wo die Verhandlungen unendlich mehr Publizitit
erhalten als bei den genannten Konzilien und wo ausserdem die
Beobachter anwesend sind. Doch haben auch hier die Geschehnisse
der 3. Session deutlich gezeigt, wie schwer es ist, die Hintergriinde, die
Taktik und das Resultat zu kennen und ohne Parteinahme objektiv
wiederzugeben. Wenn ein Kardinal nachher sagt: die Anstifter seien
nicht schlecht, nur schlau, wird ersichtlich, wie schwierig das Urteil
ist. Eine zweite Schwierigkeit, die sich ergibt, tritt klar zutage in der
Tatsache, dass das Konzil noch nicht fertig ist und dass man in
vielerlei Hinsicht das Ende des Konzils wird abwarten miissen. Es
ist also nur eine vorlaufige Beurteilung maglich, die sich auf die bis
jetzt erreichten Resultate stiitzen soll.

Aber auch dann sind die Hindernisse fiir die Beurteilung des
Konzils noch nicht iiberwunden. Ich méchte noch einmal auf das
Tridentiner Konzil zuriickkommen, das jetzt 400 Jahre zuriickliegt
und das die Jahrhunderte hindurch die Dogmatik und das theologi-
sche Denken der Romkirche massgebend beeinflusst hat. Es ist in
unseren Tagen etwas Fesselndes, zu sehen, wie von den rémischen
Theologen um die Deutung der Aussagen dieses Konzils gerungen
wird. Tech mochte dies an zwei Punkten verdeutlichen. Auf der ersten
Konzilssession lag ein Entwurf vor: «de fontibus revelationisy, tiber
die Quellen der Offenbarung, in dem deutlich Bibel und Tradition als
zwei Quellen fiir den Glauben gekennzeichnet wurden in dem Sinn,
dass beide von gleicher Bedeutung seien. Gegen diese Gleichstellung
entstand eine starke Opposition auf dem Konzil, die betonte dass
man die Heilige Schrift als erste und vornehmste Quelle betrachten
sollte. Der Kampf wurde nicht entschieden, aber es ist interessant
zu bemerken, dass beide Parteien iiberzeugt waren, die richtige Deu-

tung des tridentinischen Kanones fiir sich in Anspruch nehmen zu
diirfen?.

2 Vgl. J. R. Geiselmann, Die heilige Schrift und die Tradition. Quaestiones
disputatae 18. Freiburg 1962.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 15



— 218 —

Ein anderes Beispiel nimmt Bezug auf den Terminus «trans-
substantiatio», der seit Trient immer wieder benutzt wurde, um den
Unterschied zwischen der Kirche Roms und den anderen Kirchen
herauszuarbeiten. Jetzt versucht man (m.E. mit Recht), auf Grund
der Akten von Trient darzulegen, dass dieser Terminus auf dem
Konzil nur als zeitgebundener Ausdruck, aber nicht als fiir alle
Zeiten geltend und verpflichtend angesehen werden kann3.

Man koénnte sich der Vermutung hingeben, dass solche Be-
trachtungen auch einmal auf das Vatikanum I angewandt werden
konnten, aber hier ist nur wichtig, dass es in diesemm Moment unan-
gebracht ist, eine klare Deutung auch der jetzt definitiv vorhandenen
Texte des Vatikanums I1 geben zu wollen.

Gibt es nach diesem vorher Gesagten noch Grund, iiber das
Konzil zu sprechen ?

Wir diirfen diese Frage bejahen, weil wir das Vatikanum IT ohne
Ubertreibung als eines der wichtigsten Daten der Kirchengeschichte
des 20. Jahrhunderts werten konnen. Nicht weil man vom Okume-
nischen Konzil redet, was irrtiimliche Beziehungen zu den Okume-
nischen Konzilien der ersten 10 Jahrhunderte hervorruft; wir sollen
klar sehen: das Vatikanische Konzil ist eine Generalsynode der
romischen Kirche, ein Zusammenkommen der dem Papst unter-
stellten Hierarchie aus der ganzen Welt. An sich ist eine solche Ver-
sammlung, die 570 Millionen Christen reprisentiert, von grosser
Wichtigkeit, aber dazu kommt noch, dass manche Bande — nicht nur
historischer Art — uns mit der Romkirche verbinden. Streitigkeiten
zwischen den Familienangehorigen heben das Familienband noch
nicht auf. Und schliesslich: dieses Konzil hat gezeigt, wie die Kirche
Roms Kirche sein will fiir die Welt und sie hat damit den Anspruch
gestellt fiir eine vertiefte Schau der Katholizitdt. Und das Fesselnde
dabei ist, dass sie zu gleicher Zeit Kirche sein will in der Welt, eine
Kirche, welche die Welt nicht verneinen, sondern verstehen will
und den Dialog mit der Welt beginnen will. Dieses «Kirche sein in
der Welt» ruft einen Fragenkomplex hervor, dem die Romkirche
nicht gewachsen ist. Sie steht damit in der gleichen Lage wie der
Weltkirchenrat, und ich glaube, dass gerade dieses Stehen vor einer
fast nicht zu bewéltigenden Aufgabe die Kirchen ungemein ver-
bindet.

®Vgl.B.A. Willems, Een gestalte van het hermeneutisch probleem. Vox
Theologica XXXV, (1965) S.14-18.



— 219 —

Ich brauche hier nicht zu wiederholen, welche Uberraschung
die Einberufung des Konzils durch Papst Johannes X XTII. ausgelost
hat. Es war die landldufige Meinung, dass nach der Infallibilitits-
erklirung von 1870 ein Konzil in der rémischen Kirche iiberfliissig
geworden sei, und man kann auch ruhig sagen, dass es ohne die cha-
rismatische Figur von Papst Johannes nie ein Konzil gegeben hétte.
Jetzt ist das Konzil da mit der besonderen Aufgabe fir die Bischofe,
sich Rechenschaft zu geben iiber die Kirche: was es heisst, Kirche zu
sein in der Welt, Kirche zu sein fiir die Welt. Das Besondere an diesem
Konzil wiirde sein, dass Beobachter und Giste aus den anderen
christlichen Gemeinschaften eingeladen werden sollten. Mit dieser
Einladung sollte betont werden, dass das Konzil ein offenes Konzil
sein wollte, ein Konzil ohne Anathemen. Dieser Einladung haben die
meisten Kirchen, auch die altkatholische Kirche, Folge geleistet, und
so sind die Beobachter ein wichtiger Faktor im Leben des Konzils
geworden. Nicht weil sie ihre Stimme horen lassen kénnen, sondern
weil ihre blosse Gegenwart die Konzilsviter immer wieder zwingt,
sich klar zu machen, dass die romische Kirche nicht allein da ist und
auch nicht allein fiir sich da sein darf.

Stimmberechtigt sind auf dem Konzil anwesend alle Bischofe
der rémischen Kirche und die vornehmsten Vertreter der Ménchs-
orden. Wir wollen nicht versuchen, die verschiedenen Typen der an-
wesenden Bischofe herauszuarbeiten. Wohl kann man sagen, dass
der Typus des Administrator-Bischofs zahlenméssig viel stérker
vertreten ist als der Typus des Theologen-Bischofs und dass viele
Bischofe erst im Laufe des Konzils die Bedeutung der Theologie auch
fiir das Leben der Kirche entdeckt haben. Wichtig sind die Ausserun-
gen der Bischofe, die berithmte Theologen als Ratgeber in ihrem
Gefolge mitgebracht haben, aber daneben sind auch die Beitrige von
Bedeutung, die die Bischiofe aus den Missionsgebieten dem Konzil
unterbreiten, weil gerade sie sich das Christentum als eine Minderheit
vorstellen konnen und daher bewahrt werden vor den verfiihreri-
schen Gedanken einer Machtposition der Kirche oder sogar des Chri-
stentums.

Viel Aufmerksamkeit widmet namentlich der altkatholische
Beobachter den Reden der Vertreter der mit Rom unierten Kirchen
des Ostens. Thre Lage ist schwierig, weil sie einerseits das Band mit
Rom nicht verleugnen wollen, aber andererseits das Anliegen der
Orthodoxie vertreten wollen. Hier kann man leise Kritik vernehmen,
wenn nicht an den vatikanischen Dogmen, dann doch an ihrer For-



— 220 —

mulierung. Hier wird deutlich das «Roémische» in der Katholizitéit
der Papstkirche geriigt; hier wird klargemacht, dass es noch ein
anderes Kirchenrecht geben kann als das Recht des romischen Codex
JTuris Canonici. Hier wird energisch protestiert, wenn vom obligato-
rischen Priesterzolibat geredet wird als von einem Dogma der
Kirche, das mit ihrer Katholizitit zusammenhéngen wiirde, und in
vielen Féallen hort man aus ihrem Munde Darlegungen des altkatho-
lischen Standpunktes. Sie bekdmpfen den Satz: im Anfang war die
Romkirche, und behaupten wiederholt die Rechte der alten Patri-
archate.

Namentlich in den ersten Sessionen hat sich in dieser Weise ein
echter Dialog entwickelt, der eine Verschiedenheit der Standpunkte
innerhalb der Romkirche aufgezeigt hat, die von 6kumenischem
Gesichtspunkt her nur begriisst werden konnte. Als Resultat der
Beratungen der ersten drei Sessionen liegen jetzt vor:

Die Konstitution iiber die Heilige Liturgie

Das Dekret iiber die Publikationsmedien

Das Dekret iiber die orientalischen katholischen Kirchen
Das Dekret iiber den Okumenismus

Die dogmatische Konstitution iiber die Kirche.

Ich moéchte nur kurz handeln iiber die Konstitution «de sacra
Liturgia». Pfarrer Lizentiat Kurt Pursch hat sie eingehend und
fachménnisch in der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift ge-
wiirdigt?, und gerade die Auseinandersetzungen in bezug auf diese
Konstitution sind am meisten in die Offentlichkeit getreten. Hier ist
vieles, was man vom altkatholischen Standpunkt freudig begriissen
kann: der Nachdruck auf dem Gemeinschaftscharakter der Liturgie,
die Betonung der Muttersprache, die Aufmerksamkeit fiir Bibel und
Predigt und damit im Zusammenhang die erneute Wertschitzung
des Wortgottesdienstes. In bezug auf die Spendung der Sakramente
ist vieles hervorgetreten, was auch fiir die altkatholischen Liturgien
wertvoll sein kann, namentlich betreffs des Formulars der Kinder-
taufe und des Bestattungsritus. Sehr begriissenswert ist die gebotene
Moglichkeit, die Liturgie der Eigenart der verschiedenen Rassen und
Kulturen anzupassen, und es ist zu hoffen, dass diese Moglichkeit
weitgehend beniitzt wird. Wenn man weiss, wie im Konzil um diese
Sachen gerungen worden ist, bekommt man einen gesteigerten

11KZ 1964 S.152-187, 193-214.



— 221 —

Respekt fiir die altkatholischen Vater, die vor fast hundert Jahren
den Weg der Liturgiereform gegangen sind und dort Mustergiiltiges
geleistet haben. Wer weiss, welche Widerstinde in der Romkirche
gegen die Liturgieerneuerung bestehen und welche Unsicherheit die
neuen Massnahmen in vielen Landern verursacht haben, kann ver-
stehen, dass man vor den letzten Konsequenzen Halt gemacht hat
und im zentralen Teil der Messe die lateinische Sprache beibehalten
hat. Doch besteht die Gefahr, dass die romische Kirche irgendwie
die Gefangene ihrer selbst bleibt und auf Grund historischer Ent-
wicklungen und taktischer Uberlegungen nicht den Bekennermut
aufbringt, dasjenige, was als recht anerkannt wird, wie Mutter-
sprache und Laienkelch, radikaler durchzufiihren.

Ich streife nur kurz das Dekret {iber die orientalischen Kirchen.
Es ist entstanden aus einem ersten Entwurf der Kommission fiir die
orientalischen Kirchen, das den irrefithrenden Titel «de unitate
Ecclesiae» trug, iiber die Einheit der Kirche. Das jetzt vorliegende
Dekret weist betrachtliche Mangel auf. Hier richt sich die tiberwie-
gend okzidentalische Ausrichtung des Konzils. Die anwesenden
unierten Bischofe vertreten nur 5%, der orientalischen Christen, und
dieser Tatsache wird im Dekret zu wenig Rechnung getragen. Es
sieht die Unierten als die Orthodoxie an, etwas, was keineswegs der
Wirklichkeit entspricht. Man kann verstehen, dass die Unierten, die
Jahrhunderte lang einem Romanisierungsprozess ausgesetzt waren,
ein Dekret begriissen, das ihre Selbsténdigkeit unterschreibt und
ihr Eigenleben gewihrleisten will, aber in der weiteren Sicht einer
Verstindigung zwischen den Kirchen des Ostens und den Kirchen
des Westens wird das Dekret keine bedeutenden Dienste erweisen
konnen.

Ich mochte auf einen Aspekt dieses Dekretes noch besonders
hinweisen. In Abschnitt 27 wird die Erlaubnis erteilt, die Sakramente
der Beichte, Eucharistie und Krankenolung an orthodoxe Glaubige,
die diese verlangen, zu spenden. Auch die mit Rom verbundenen
Glaubigen diirfen um Spendung dieser Sakramente bei nicht-romi-
schen Amtstrigern bitten, soweit diese einer Kirche angehéren, wel-
che giiltige Sakramente besitzt. Sie diirfen solches aber nur tun, wenn
es ihnen physisch oder moralisch unmdéglich ist, einen roémisch-
katholischen Priester zu erreichen. Nach Abschnitt 28 ist es auch
gestattet, Gottesdiensten beizuwohnen. Hier werden Abmachungen
zwischen den betreffenden Kirchen getroffen werden miissen. Im
Gegensatz zu fritheren Anordnungen (von 1949) werden Eheschlies-



— 222 —

sungen vor einem orthodoxen Priester als unerlaubt, aber giiltig
angesehen.

Man kann sich fragen, ob diese Bestimmungen auch auf unsere
altkatholische Kirche angewandt werden konnten ? Im Verhéiltnis
zu Rom stehen Altkatholiken und Orthodoxe in der gleichen Lage,
und auch von den rémischen Theologen wird nicht verneint, dass die
Altkatholiken «Kirche» geblieben sind, mit giiltigen Sakramenten
und vollwertigem Amt. Ware damit die Moglichkeit einer communi-
catio in sacris gegeben ? Wir méchten diese Frage hier nur erwéhnen,
namentlich, weil beim vorliegenden Dekret ausdriicklich die Ortho-
doxen ins Auge gefasst sind. Das Dekret iiber den Okumenismus ist
eine der erfreulichsten Friichte des Konzils. An diesem Punkte wird
klar, wieviel sich in der Kirche Roms gedndert hat. Vor etwas mehr
als 100 Jahren (1864) erschien der Syllabus Errorum, die Aufzéhlung
der Irrlehren, die die Glaubigen bewahren sollte vor allen Gefahren in
der Welt ausserhalb der Kirche. Die gleiche Tendenz zeigt die Enzy-
klika Pascendi Domini gregis vom Jahre 1907 und zu gleicher Zeit
mit der Abhaltung der ersten Konferenz fiir Glaube und Kirchen-
verfassung (Lausanne 1927) erschien die Enzyklika Mortalium Ani-
mos, welche die 6kumenische Bewegung fiir romische Katholiken
untersagte. Nach Prof. Zander soll Bulgakow damals erklart haben,
dass «das Leben selber diese nicht notwendige, schidliche Exklusi-
vitat der romischen Kirche korrigieren wiirde.5» Und dieses Wort ist
in erfreulicher Weise in Erfiillung gegangen®.

Man kann natiirlich fragen, was heisst Okumenismus? Diese
Frage ist berechtigt, weil auch im Konzil verschiedene Auffassungen
vorherrschten”. Als Kardinal Ottaviani erklarte «Ecclesia catholica
oecumenismum semper promovit et favuity und Erzbischof (jetzt
Kardinal) Martin in der gleichen Sitzung sagte « Quaestio de oecu-
menismo omnino novum est», meinten sie beide eine andere Art
Okumenismus. Der Okumenismus des Kardinals Ottaviani ruhte auf
dem Gedanken, dass es nur eine einzige Kirche gab, die rémische
Kirche, vereinigt unter dem souverinen, unfehlbaren Papst; sein

¥ L. Zander. Das Zweite Vatikanische Konzil. Kerygma und Dogma IX
(1963) S.194.

¢ Uber das Monitum gegen die kumenischen Kontakte von 1948. Vgl.
P.Heinz in TKZ 1958.

? Vgl. P.J.Maan, Het Ocumenisme en de Ocumene von Theologica
XXXV, (1965) S.7-13.

E. Stakemeyer. Das Konzilsschema De Ocumenismo Catholica XVIII
(1964) 1-26.



— 223 —

Okumenismus zielte hin auf das Wiederbringen aller Trrenden zu der
einen Wahrheit der Romkirche. Alle Einwéinde der Ketzer waren
langst beantwortet worden und man kénnte nur betend ausharren,
bis die von der Mutterkirche Getrennten zuriickkehren wiirden. Der
Okumenismus von Martin wollte eine Begegnung mit den Getrennten
und forderte den Dialog, bei dem die stillschweigende Voraussetzung
war, dass man eigentlich noch nicht miteinander geredet hatte und
einander noch nicht kannte. Wenn der Weltkirchenrat im Dekret
iiber den Okumenismus auch nicht erwiahnt wird, kann man doch
die Entstehung dieser Kirchengemeinschaft, die ein Fundament in
der Basisformel und in der gemeinsamen Liebesarbeit gefunden hat,
als einen der wichtigsten Faktoren fir das Entstehen des Dekretes in
Anspruch nehmen.

Bis zum Zustandekommen des Dekretes musste von den Bi-
schofen viel Denkarbeit, oft auch Umdenkarbeit geliefert werden. Es
fehlte noch die Terminologie, um das neue Gebiet deutlich um-
schreiben zu kénnen.

Im Anfang war auf dem Konzil die Tendenz nur dort von
«Kirche» zu reden, wo die romische Kirche gemeint war. Man wollte
von den anderen nur als «coetus», «communitates», «communiones»
sprechen. Weil der Okumenismus sich auch an die orthodoxen Kirchen
des Ostens richtete und man diesen den Titel «Kirche» nicht ab-
sprechen konnte, wurde doch auch der Terminus «Kirche» in der
Mehrzahl gebraucht. Dass man diesen Sprachgebrauch auch auf den
Westen ausdehnte, wurde durch die Einsicht verursacht, dass auch
den Altkatholiken das «Kircheseiny im rémischen Sinn nicht ab-
gesprochen werden konnte. Als gefragt wurde, ob das Wort «Kirche»
nur anzuwenden sei auf die Ostkirchen und nicht auf die Sekten,
wurde geantwortet, dass es auch im Westen Gemeinschaften gibe,
die gewdhnlich «Kirchen» genannt werden, wie z.B. die Altkatho-
liken. Auch spiter wurden die Altkatholiken als Beispiel fiir eine
Kirche im Westen herangezogen, die das Amt der Kirche unversehrt
erhalten haben. Diese schwierigen Diskussionen haben dazu gefiihrt,
dass die Romkirche jetzt offiziell den kirchlichen Charakter der an-
deren Gemeinschaften anerkennt und sich an sie wendet als Kirchen
und «kirchliche Gemeinschaften» (communitates ecclesiales). In
bezug auf die Anglikanische Kirche hat das Konzil keine klare
Stellung bezogen. Als einmal von der hervorragenden Stellung der
anglikanischen Gemeinschaft die Rede war, wurde gefragt, warum
die anglikanische Kirche den Vorzug verdiene vor den Altkatholiken ?



— 224 —

Man hat hier auch beraten iiber die Terminologie und sich gefragt, ob
man nicht von Kirche reden konne: das klinge besser und wire eine
capitatio benevolentiae. Hier wurde geantwortet, das «communion»
sei beliebt als Selbstbezeichnung der Anglikaner, und fiihlte sich so
des schwierigen Terminus «Kirche» enthoben. Man kann diese ter-
minologischen Auseinandersetzungen verstehen, weil die Konzils-
viter unbekanntes Gebiet zu betreten hatten. Friither hatte man ver-
urteilt und erklang das Anathema, was viel leichter war als der
Versuch einer positiven Betrachtung des getrennten Bruders. Es
war schon etwas Grosses, dass man dem abgeschiedenen Bruder
nicht als Individuum begegnen wollte, sondern die Gemeinschaft, in
der er stand, anerkennen wollte. Durch die Taufe, sagte das Dekret,
werden sie Christus einverleibt, sie tragen mit Recht den Christen-
namen und sollen von den Roémisch-Katholischen als Briider und
Schwestern im Herrn anerkannt werden. Offen wird erklart: Das
gottesdienstliche Leben der verschiedenen Kirchen und Gemein-
schaften fordere zweifellos das Leben in der Gnade und fiihre zur
Heilsgemeinschaft. Welcher Weg hier zuriickgelegt wurde, wird klar,
wenn man sich erinnert, wie im Jahre 1863 Papst Pius IX. es in der
Enzyklika Quanto conficiamur einen sehr schweren Irrtum (gra-
vissimus error) nannte, anzunehmen, dass Menschen, die ausserhalb
des wahren Glaubens und ausserhalb der katholischen Einheit ver-
blieben, das ewige Leben erhalten kénnten®. Erst nach der positiven
Einschatzung des nichtromischen Bruders kann der Terminus
«Dialog» bentitzt werden. Der Dialog hat als erste Bedingung
Gleichberechtigung der Gesprichsparteien. Okumenischer Dialog ist
nicht Apologetik und nicht Proselytismus. Das Dekret macht auch
einen Unterschied zwischen dem Okumenismus und der Arbeit zur
Vorbereitung von einzelnen Personen zur Aufnahme (leider wird hier
das Wort «reconciliatio» verwendet) in die Kirche. Man darf sich auf-
richtig freuen {iber das Gute in jeder Kirche und kann in dieser Be-
ziehung von den anderen lernen. Der Dialog kann dann zur Erneue-
rung der eigenen Kirche beitragen. Wichtig ist, dass das Dekret,
wenn von Konversion gesprochen wird, dies auf die eigenen Glau-
bigen anwendet. Das Wort 1. Joh.1. 10 wird zitiert: « Wenn wir sagen,
dass wir nicht gesiindigt haben, machen wir Gott zu einem Liigner,
und sein Wort ist nicht in uns.» Das gemeinsame Gebet wird empfoh-

® C.Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des réomischen
Katholizismus. Tiibingen 1924, S.450.



— 225 —

len, wie auch der gemeinsame Gottesdienst. Solches aber nur mit
Genehmigung des zusténdigen Bischofs.

Von grosser Bedeutung ist, was das Dekret tiber die Rang-
ordnung oder Hierarchie der (laubensséitze ausfiihrt. Diese Rang-
ordnung wird bestimmt durch ihre nédhere oder weitere Bezogenheit
auf das Fundament des christlichen Glaubens. Ein Vorschlag von
seiten der Konzilsviter hat diese Erwihnung verursacht mit der
Begriindung, dass man die Unterschiede wie die Ubereinstimmungen
zwischen den Christen lieber wiegen als zéhlen soll.

Die Bedeutung (momentum) und das « Gewicht» (pondus) der
Glaubenssitze ist abzuschétzen nach ihrem Band mit der Heils-
geschichte und dem Christusgeheimnis. Die Zukunft wird lehren, wie
dieser verheissungsvolle Ansatz Anwendung findet. Man sieht hier
eine erfreuliche Entwicklung seit der Enzyklika Mortalium Animos,
die erkldrte, dass kein Unterschied gemacht werden darf zwischen
fundamentalen und nicht-fundamentalen Glaubenssitzen. Nach
Pius X1I. hatten das Dogma der unbefleckten Empféingnis Maria und
das Dogma der Dreieinigkeit gleiche Bedeutung, und die Infallibilitét
sei gleich hoch einzuschétzen wie die Inkarnation. Wir hoffen, dass
man in unserer Zeit radikaler zu den Quellen des Glaubens gehen
wird und solchen Dogmen die grosste Bedeutung und das schwerste
Gewicht zuerkennen wird, quae ubique, quae semper et ab omnibus
credita sunt (Vincenz von Lerin). Dies wire vere proprieque catho-
licum.

Das Dekret richtet sich an erster Stelle an die Christen, «die zu
Ehre des einen Gottes, Vater, Sohn und Heiliger Geist, Jesus
Christus bekennen als Herrn und Mittler». Dieses Bekenntnis ver-
bindet trotz der Tatsachen, dass man uneinig ist in bezug auf das
Mysterium der Kirche, die Amter und die Stellung Maris im Heils-
geschehen. Auch die Liebe zur Heiligen Schrift vereinigt; hier wird
als trennendes Illement nicht Schrift und Tradition erwihnt, sondern
Schrift und Kirche. Auch die Eucharistiefeier bei den protestanti-
schen Gemeinschaften wird positiv gewertet, trotz der Abstriche,
welche der Papst im letzten Moment dem Konzil auferlegte. Es wird
klar sein, dass mit diesem Dekret ein wichtiger Schritt gemacht
worden ist auf dem Wege zum besseren Verstindnis zwischen den
christlichen Kirchen. Wenn etwas zu beanstanden ist, wire es die
Tatsache, dass die Romkirche sich selbst noch zu sehr als die hdchste
Norm ansieht. Dass ihre Glaubigen und Amtstriger noch verbesse-
rungsfihig sind, wird klar zugestanden, aber, dass auch die Kirche



— 226 —

Roms den Weg der Umkehr gehen kénnen miisste, wird nicht ins
Auge gefasst. Es wire verheissungsvoll gewesen, wenn man ausge-
sprochen hitte, dass die rémische Kirche in vieler Hinsicht den
getrennten Briidern viel zu verdanken hat, und es wire ehrlich ge-
wesen, wenn man den Weltkirchenrat 6ffentlich genannt héatte.

Das wichtigste Stiick, das aus dem Zweiten Vatikanum her-
vorgegangen ist, ist die Konstitution «Lumen Gentiumy, iiber die
Kirche. Schon die Aufschrift ist hier wichtig, wo es heisst: Bischof
Paul, Diener der Diener Gottes, zusammen mit den Vitern des
heiligen Konzils. Hier wird die ganze Konstitution von Anfang an
unter das Zeichen der Kollegialitit, Papst mit den Bischofen, ge-
stellt.

Die grosse Arbeit, die vom Konzil verrichtet wurde, wird klar,
wenn man den Entwurf «de Ecclesia et de B. Maria Virgine» von 1962
vergleicht mit dem vom Konzil angenommenen Schema «de Ecclesia.
Im Jahre 1962 wird ein Kapitel des Entwurfes iiberschrieben:
«Eecclesia Catholica Romana est Mysticum Christi Corpus», und dieses
Kapitel schliesst: «ideoque sola iure Catholica Romana nuncupatur
Ecclesiay (mit Recht kann nur die romisch-katholische Kirche
Kirche genannt werden.)

Dass die Constitutio de Ecclesia anders klingt, ist der Tatsache
zu verdanken, dass das Konzil Aufmerksamkeit fiir eine biblische,
statt historisch, scholastisch, rechtlicher Betrachtung der Kirche
gefordert hat. Der zentrale Gedanke fiir die Konstitution sollte nicht
die Hierarchie sein, sondern das Volk Gottes. Mit dieser Entschei-
dung war etwas Wichtiges in 6kumenischer Hinsicht erreicht. Denn
mit dem Begriff des « Volkes Gottes» war eine fundamentale Einheit
gegeben in bezug auf alle Christen. Vom Gedanken des «Volkes
- Gottes» her konnte man die Unterschiede und Trennungen erwéih-
nen, ohne zu willkiirlichen Konstruktionen greifen zu miissen, durch
welche bestimmte Christen doch zur rémischen Kirche gehorten, ohne
es zu wissen. Durch Heranziehung des Bildes des Volkes Gottes wur-
de es moglich, zu betonen, dass die Kirche nicht eine «fertige» Kirche
sei, sondern eine «fahrtige», eine Kirche unterwegs, das Gottesvolk,
das mit der Bitte « His komme dein Reich» dem Endziel entgegenharrt.
Fir eine eingehendere Betrachtung der Konstitution diirfen wir
dankbar verweisen auf den Artikel von Prof. Dr. W.Kiippers in der
Internationalen Kirchlichen Zeitschrift (1965 S. 69-101), der sich
namentlich mit den ersten 2 Kapiteln befasste: iiber das Geheimnis
der Kirche, und: iiber das Volk Gottes.



— 227 —

Besondere Aufmerksamkeit zollte der altkatholische Beobach-
ter dem dritten Kapitel, in dem besonders gesprochen wird iiber die
Stellung des HKpiskopates in der Kirche. Hier sollte nach Papst
Paul VI. das Konzil die in 1870 unterbrochene Linie wieder aufneh-
men. Was war nach der Verkiindigung der Infallibilitit und des
Universalepiskopates des Papstes noch die Stellung des Bischofs ?

Wer die diesbeztiglichen Bestimmungen im Codex Iuris Canonici
nachliest, kann sich dem Eindruck nicht entziehen, dass die Stellung
eine sehr niedrige ist und dass die bischofliche Aufgabe des Regierens,
Lehrens und Heiligens hauptséichlich vom Papst ausgefithrt wird.

Die Konstitution « Lumen Gentium» zeugt von einem gesteigerten
Selbstbewusstsein der Bischofe. Wie das Petrusamt fortdauert in
der Person des Bischofs von Rom, so lebt das Apostelamt weiter in
den Bischofen, fiir welche die gleichen Prérogativen gelten, welche
Jesus den Aposteln zugesagt hat. Die Bischofsweihe ist ein besonderes
Sakrament, das dem Geweihten neben der Weihegnade auch die
Mitgliedschaft des Bischofskollegiums erteilt. Mit dieser Auffas-
sung hat das Konzil eine theologische Begriindung fiir die Weih-
bisch6fe und die vielen Titularbischofe gegeben. Man kann sich fra-
gen, ob diese Entwicklung zu begriissen ist und ob man nicht eher
feststellen muss: jedes Bistum braucht einen Bischof und die anderen
Moglichkeiten bleiben Ausnahmen einer festen Regel.

Grossen Nachdruck legt das Konzil auf das Bischofskollegium,
das sich im Neuen Testament iiberall, wo von Petrus und den anderen
Aposteln die Rede ist, wiederfindet. Man wird Mitglied dieses Kolle-
giums durch die sakramentale Weihe und die hierarchische Gemein-
schaft mit dem Haupt und den Mitgliedern dieses Kollegiums.

Dieses Kollegium, zu dem auch der Bischof von Rom gehért, hat
die hochste Autoritit in der Kirche. Ohne den Papst hat es jedoch
keine Autoritit. Die hochste Autoritit des Bischofskollegiums wird
ausgeiibt withrend des 6kumenischen Konzils, aber es ist das Privileg
des Papstes, dieses Konzil einzuberufen, zu leiten und zu bestétigen.

Bischofe werden nach den Bestimmungen des kirchlichen
Rechtsbuches oder direkt durch den Papst ernannt. Wenn der Papst
sich widersetzt oder die apostolische Gemeinschaft versagt, kann ein
Bischof sein Amt nicht ausiiben.

In seinem Lehramt ist der Bischof verpflichtet, mit Gehorsam
des Willens und des Intellekts den Lehrausspriichen des Papstes
Folge zu leisten, auch wenn sie nicht ex cathedra gesprochen werden.
Infallible Ausspriiche des Papstes sind an sich und nicht auf Grund



— 228 —

der Zustimmung der Kirche irreformabel. Die Infallibilitat, welche
der Kirche verheissen ist, wohnt auch dem Bischofskollegium inne,
wenn diese Korperschaft die héchste Lehrautoritit zusammen mit
dem Nachfolger Petri ausiibt. Hier ist aber die Zustimmung der
Kirche notwendig.

Man sieht, dass in bezug auf die vatikanischen Dogmen von 1870
nichts gedndert ist und nur die Akzente anders gelegt werden. So wird
von den Bischofen gesagt, dass man sie keineswegs als Stellvertreter
des Papstes von Rom ansehen soll. Sie haben eine eigene Autoritit,
die von der Papstgewalt nicht ausgemerzt, sondern gefestigt und
verteidigt wird. Es ist schade, dass das Konzil sich nicht zu einer
néheren Interpretation der Dogmen von 1870 entschlossen hat. Das
ist wohl gewiinscht worden, aber einflussreiche Kreise haben jeden
Versuch in diese Richtung hin unmdéglich gemacht. Die nota expli-
cativa praevia wurde vom Papst dem Konzil auferlegt, um eventuelle
Versuche zu einer mehr episkopalischen Auslegung der Sitze zu
unterbinden. Hier wird noch einaml deutlich gesagt: Kollegium
deutet nicht auf eine Gruppe Gleichberechtigter, die aus ihrer Mitte
einen Vorsitzenden (in casu: den Papst) bestellt. Es gibt zwei hochste
Autoritiaten in der Kirche: der Papst allein und Papst und Bischofs-
kollegium, wobei wieder der Papst iiber das Zusammenkommen des
Kollegiums und Ausfiithrung der Beschliisse bestimmt. Aus diesen
Satzen geht klar hervor: Die Kirche Roms bleibt Papstkirche. Die
Kirche wird nach Belieben des Papstes regiert entweder vom Papst
allein oder vom Papst und Bischofkollegium.

Man darf iiber diese Tatsache nicht enttiuscht sein. Ks war
nichts anderes zu erwarten. Erfreulich ist nur, dass manche Kreise
innerhalb des Konzils doch Hoffnungen auf eine weniger schroffe
Formulierung hatten. Gerade darum wurde die nota praevia publi-
ziert und kénnen spétere Geschlechter sich beugen iiber die Deutung
der Sitze des Vatikanums II, wie das auch in bezug auf das Trente
gemacht worden ist.

Wichtig ist in dieser Beziehung, wie die Praxis der Bischofs-
konferenzen sich entwickeln wird. Die Bischofskonferenzen haben
das Recht erhalten zu entscheiden, ob in bestimmten Gebieten der
Dauerdiakonat wieder eingesetzt werden soll. Solche Diakone diirfen,
wenn sie reiferen Alters sind, auch verheiratet sein. Wer in jugendli-
chem Alter zum Diakon geweiht wird, verpflichtet sich jedoch auf den
Zolibat. Fiir alle Massnahmen ist die Zustimmung des Papstes ein-
zuholen. Es ist im Einklang mit der neueren Theologie und der Ent-



— 229 —

wicklung des okumenischen Gespriachs (vgl. Evanston 1954), dass
dem Laien in der Konstitution grosse Aufmerksamkeit geschenkt
wird. In Verbindung mit den Aussagen iiber den Pilgercharakter der
Kirche und ihre Ausrichtung auf die Wiederkunft Christi wird auch
gesprochen iiber die Heiligenverehrung. Hier wird gesagt: echte
Heiligenverehrung besteht nicht in einer Vielfalt von #dusserlichen
Brauchen, sondern in unserer Liebe zu ihnen. Wir bauen uns auf
durch das Beispiel ihres Lebens, die Wohltat ihrer Gemeinschaft
und die Hilfe ihrer Firbitte. Das letzte Kapitel der Konstitution
spricht im Rahmen der Heiligenverehrung tiber die heilige Jungfrau
Maria, Mutter Gottes. Es war ein heiss umstrittenes Kapitel. Erstens
hatte das Konzil zu entscheiden, ob man iiber die Heilige Jungfrau in
einer gesonderten Konstitution abhandeln sollte oder ob man die
Mariologie mit der Konstitution tiber die Kirche verbinden sollte.
Zweitens wurde ein heftiger Kampf geliefert zwischen den Konzils-
véatern, die mehr wollten, als der Entwurf gab, und den Konzilsvétern,
die eine grossere Zuriickhaltung wiinschten. Bei all dem war es von
vornherein klar, dass man nicht auf die Dogmen von 1854 und 1950
zuriickkommen wollte, aber viele Viter hitten es begriisst, wenn das
Konzil zu einer Promulgierung der Marientitel «Corredemptrix» (Mit-
erloserin) oder «Mediatrix» (Mittlerin) geschritten wére. Man kann
sich freuen, dass der Kampf dahin entschieden wurde, dass ein Ka-
pitel entstand, das von heftigen Rednern als anti-marianisch
gekennzeichnet werden konnte. Die unbefleckte Empfingnis wird
eher beildufig erwithnt mit dem Versuch der Begriindung aus kirch-
lichen Schriftstellern an der Grenze zwischen siebentem und achtem
Jahrhundert, und die Assumptio wird in acht Wortern zusammen-
gefasst. Man hat sich angestrengt, die Erwahnung der Maria Media-
trix aus dem Text zu streichen, aber in der definitiven Fassung wird
der Titel Mittlerin aufgefiihrt zusammen mit den Ehrennamen:
Fiirsprecherin (advocata), Helferin (auxilistrix) und Beistand
(adiutrix).

Es muss als ein Entgegenkommen an die maximalistischen Be-
strebungen unter den Konzilsvitern gedeutet werden, dass Papst
Paul VI. in der Schlusssitzung der dritten Session Maria feierlich den
Titel Mater Ecclesiae verlieh, Mutter der Kirche.

Gerade diese letzte Tatsache muss uns zu der Frage fiihren die
von Déllinger in seinem Buch behandelt wurde: Der Papst und das
Konzil ? Diese Frage war jetzt gerade wichtig, weil das Konzil tagte
und eine Zusammenarbeit zwischen Papst und Gesamtepiskopat der



— 230 —

romischen Kirche méglich war. Es ist wihrend des Konzils oft vom
Dialog geredet worden. Konnte es auch einen Dialog geben zwischen
Papst und Konzil ? Esist hochst bedauerlich, dass man nur von einem
gestorten Dialog reden konnte. Die schon erwihnte nota praevia
wurde dem Konzil auferlegt, die Moglichkeit zu entscheiden, ob man
das Stiick iiber die Religionsfreiheit noch in Behandlung nehmen
sollte, wurde dem Konzil entzogen, die Anderungen im Dekret iiber
den Okumenismus konnten im Konzil nicht mehr durchgesprochen
werden und bedeuteten eine eigenwillige Anderung des Konzils-
textes. Diese Geschehnisse haben unter den Konzilsvitern grosse
Bestiirzung ausgelost und man konnte Stimmen vernehmen, die be-
sagten: jetzt wissen wir, wie die Reformation entstanden ist, und der
altkatholische Beobachter dachte zuriick an die Geschichte der
hollindischen Kirche und die Begebenheiten beim Ersten Vatika-
num. Wie im Jahre 1870 haben viele Bischofe sich gefragt, ob sie der
Schlusssession nicht fernbleiben sollten, und wenn sie das getan
hatten, wire ihnen die feierliche Proklamation des «Mutter der
Kirche»-Titels erspart geblieben. Viele haben sich gefragt, ob mit der
dritten Session das Konzil nicht gescheitert sei.

Diese letzte Frage ist hoffnungsvoll. Wir verstehen, dass es ein
schrecklicher Gedanke ist fiir die Menschen, die ihr Bestes fiir das
Konzil hergegeben haben, aber er kann auch die Augen 6ffnen fiir die
«misére et grandeur de I'Eglise», die Grosse der Kirche, die immer
verbunden ist mit ihrer Erbarmlichkeit, ihrer Armut.

Es wire durchaus zu verstehen gewesen, wenn die Beobachter
die Geschehnisse der letzten Session mit einer bestimmten Genug-
tuung zur Kenntnis genommen héitten und sich sagen wiirden: das
haben wir schon erwartet, Rom bleibt Rom ; das, was uns immer von
Rom getrennt hat, bleibt bestehen. Gerade wir Altkatholiken, die in
dieser Beziehung hellhorig sind, kénnten uns solchen Ausserungen
leicht hingeben.

Aber solches ist wahrscheinlich von den wenigsten Beobachtern
gesagt worden. Nicht weil sie den Sachverhalt verkennen, nicht weil
sie das Bediirfnis vieler romischer Theologen haben, die Geschehnisse
der dritten Session zu verharmlosen. Nein, das Menschliche, Allzu-
menschliche auf dem Konzil soll deutlich unterstrichen werden, auch
die Gefahr des Scheiterns des Konzils soll klar ins Auge gefasst wer-
den. Aber dennoch soll gesagt werden, dass es ein Werk des Heiligen
Geistes ist, dass die romische Kirche in Bewegung ist, dass die romi-
sche Kirche zu ringen hat mit ihrer Vergangenheit um ihre Zukunft.



— 231 —

Wir leben in einer den Atem raubenden Zeit, und auf dem Weltmeer
schwimmen die Kirchen, als Schifflein, die von den Stiirmen heim-
gesucht werden, die jedesmal neue Gebiete, neue Kontinente vor sich
auftauchen sehen. Wir reden von der Not der Kleinheit unserer
Kirche. Andere konnen sprechen von der Not der Grosse ihrer Kirche.
Fiir alle gilt aber zu héren, was in dieser Zeit der Geist den Kirchen
sagt.

Wir haben nicht gesprochen von dem, was auf dem Konzil iiber
Kirche und Welt verhandelt worden ist. Wir waren dankbar, dariiber
schweigen zu kénnen, weil wir uns auf die vorliegenden Dokumente
beschréanken wollten. Hier hat das Konzil noch eine ungeheure Arbeit
zu leisten. Wenn die Kirche die Welt entdeckt, wenn auch die rémi-
sche Kirche die Welt entdeckt und dann innewird, wieviel « Welt»
sie selbst ist, dann werden ihr die Augen gedffnet werden fiir die
Hierarchie ihrer Dogmen und wird aufs neue die Frage gestellt wer-
den, was wahrhaft und eigentlich, im tiefsten Grunde, katholisch ist.
Hier liegt eine gemeinsame Aufgabe fiir alle Kirchen, und wenn
wir vom Konzil der rémischen Kirche reden und manche kritische
Note zu édussern uns verpflichtet wissen, sind wir zu gleicher Zeit
bewusst, dass damit auch eine Frage an uns gerichtet wird, ob wir
bereit sind, unsere Vergangenheit kritisch zu betrachten und unsere
Zukunft nicht menschlicher Berechnung, sondern der Fiihrung des
Heiligen Geistes anzuvertrauen.

Die romische Kirche ist in Bewegung. Es ist eine neue Auf-
merksamkeit da fiir die Quellen des christlichen Glaubens: die
Bibel, die Viter. Sie empfindet eine neue Verantwortung fiir die ihr
anvertrauten Glaubigen und fiir die Welt, und es wiire heilsam, wenn
wir in christlicher Verbundenheit mit den getrennten Briidern in der
Romkirche auch den Weg zu den Quellen gehen, ihnen vorleben, wie
wir das «katholische Kirche sein» realisieren und namentlich mit
ihnen unsere Augen und unser Herz 6ffnen fiir die Welt, um zusam-
men zu horen, was der Geist jetzt zu den Kirchen sagt.

Und wenn wir dieses tun, wird geniigend Demut in uns sein, um
zu rechter Zeit das rechte Wort zu sagen, das auch heute und auch der
romischen Kirche gegeniiber von uns Altkatholiken erwartet wird.



— 232 —

Eine Wesens- und Standortbestimmung der Orthodoxen Kirche
Professor Dr. D. Dimitrijevic, Belgrad

In Verfolgung dieses Themas ist es unserer Meinung nach not-
wendig, vom Kirchenbegriff auszugehen, da er allein geeignet ist,
iiber das Wesen der Orthodoxie Aufschluss zu geben. Ohne Frage
driickt sich die Higenstéindigkeit der Orthodoxie gerade im Ver-
stindnis der Kirche am schirfsten aus, und es ist wiederum dieses
Verstandnis der Kirche, das die eigentliche Stellung der Orthodoxie
in der 6kumenischen Welt und unter den christlichen Kirchen kenn-
zeichnet.

Wenn wir nun gleich mit dem Kirchenbegriff beginnen, ist vor
allem zu sagen, dass es keine Definition der Orthodoxie, die ja «die
Kirche Christi auf Erden ist»! gibt, die ihre Geltung durch eine obli-
gatorische Autoritit erhalten hitte. Es ist sogar zu bezweifeln, ob
grundsitzlich eine Definition der orthodoxen Kirche, dieser Fiille
des Gottesreiches auf Hrden, iiberhaupt méglich sei. Viele Theologen
vertreten deshalb die Meinung, die Kirche «kénne weder bestimmt
noch beschrieben werden», weil sie «das gnadenreiche Leben in Gott»
ist?, und es kénne «eine eher nur grobe Skizze vom Wesen der Kirche
gegeben werden®. Deshalb soll es hier nicht unsere Aufgabe sein, den
Versuch einer Losung jener Kontroversen zu wagen, die liber diesen
Punkt zwischen nichtorthodoxen und orthodoxen, aber auch zwi-
schen den einzelnen orthodoxen Lehrmeinungen herrschen. Unsere
Aufgabe besteht vielmehr darin, auf einige Kennzeichen und Merk-
male der Kirche zu verweisen, die fiir sie konstitutiv sind und zu-
gleich 6kumenische Bedeutung haben. Im Versuch, diese Aufgabe zu
erfiillen, werden wir von der Heiligkeit Gottes ausgehen, da von die-
sem Begriff her das unbegreifliche Wesen der Kirche fiir uns einiger-
massen begreiflich werden kann, denn die Heiligkeit macht nicht nur
das Wesen Gottes aus, sondern sie hat in seinem, der Heiligkeit ent-
sprechenden Handeln konstitutive und bestimmende Bedeutung
fiir das Dasein und So-sein der Kirche.

Die in der Heiligkeit Gottes begriindete Kirche wird durch die
Bestédtigung und Offenbarung dieser Heiligkeit ins Leben gerufen.

1 Archiprétre Serge Boulgakoff, L’orthodoxie, Paris 1958, 1.

2 Sergius Bulgakoff, Die Lehre von der Kirche in orthodoxer Sicht, IKZ,
1957/3, 171.

8 H.S.Alivisatos, Das Wesen der Kirche nach der Lehre der griechisch-
orthodoxen Kirche, IKZ, 1950/2. 81.



— 233 —

So dussert sich die Heiligkeit in dem entsprechenden Tun Gottes als
absolute, den menschlichen Erkennenskriiften unzugéngliche Jen-
seitigkeit. Indem sie sich auf diese Weise bestiitigt und offenbart,
zeigt die Heiligkeit auch ihre unbedingte Uberlegenheit und Anders-
artigkeit der ganzen Schopfung gegentiber. Das, was sich durch die
Bestitigung der Gottesheiligkeit als absolut jenseitig und ganz
anders, und als unbedingt iiberlegen bewihrt, ist die Liebe, d.h.
Gottes «wunderbare, schlechthin iiberlegene einzige, strahlende
Helfer- und Rettermacht»?, die «eine Einheit seines Gerichtes mit
seiner Gmade» ist®. Denn durch die Bestéatigung der Gottesheiligkeit,
die seine Selbstheiligung ausmacht, wird das Ubel verurteilt und ver-
nichtet und das Gute verwirklicht.

Weil die Selbstheiligung Gottes Bestatigung seiner Liebe be-
deutet, ist die ganze Wirksamkeit Gottes in bezug auf die Schopfung
in seiner Heiligkeit begriindet. So kommt durch die Selbstheiligung
Gottes die Bestimmung des Menschen, der Sinn seiner Existenz, und
seine Lebensaufgabe zustande. Schon bei der Schopfung der mensch-
lichen Natur eingepflanzt, besteht das Ziel dieser Bestimmung darin,
«die Menschen zur Teilhabe an seinem eigenen géttlichen Leben zu
erheben».® Das schliesst ein, dass die Einheit der Menschen mit der
heiligsten Dreifaltigkeit erreicht wird, sodass sie mit ihr eins werden,
wie der Vater, der Sohn und der Heilige Geist eins sind (Joh 17, 11).

Kine ganz genaue und vollige Wesensbestimmung des Beteiligt-
seins des Menschen an der Fiille der Gottheit in Gottes Gegenwart ist
absolut unméglich, da dieses Geheimnis nur Gott bekannt ist. Aus
dieser zukiinftigen Situation des Menschen ist jedoch ein Moment
geoffenbart, so dass sie uns nicht véllig unbekannt ist. Daraus ist
zuerst zu erkennen, dass im Gottesreich eine stindige Feier der Ur-
liturgie oder der himmlischen Liturgie stattfindet, an der die himmli-
schen Wesen, die Gottes Thron umkreisen und ihn preisen, anbeten,
verherrlichen und seinen Willen gehorsam erfiillen, beteiligt sind?;
aber auch, dass die Feier dieser Liturgie im Gottesreich fiir die Ge-
segneten des Vaters von Grundlegung der Welt an bereitet ist

4 Kurt Stalder, Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus,
Zirich 1962, 104.

5 Karl Barth, Dogmatik, 3. Auflage, Zollikon-Ziirich 1948, 11/1, 408.

8 11. Vatikanisches Konzil. Dogmatische Konstitution tiber die Kirche.
Miinchen 1965, K.1, 2.

? Paulus Zacharias, Einfiihrung in die orthodoxe Liturgie (Evangelisches
und Orthodoxes Christentum in Begegnung und Auseinandersetzung). Ham-
burg 1952, 91.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965, 16



— 234 —

(Matth 25,34). So ist wenigstens teilweise klar, worin die Bestim-
mung des Menschen besteht, die durch die Selbstheiligung Gottes der
menschlichen Natur eingeboren ist.

Wie die Bestimmung und Erschaffung des Menschen, so ist auch
die Vollziehung dieser Bestimmung, die Vollendung des geschaffenen
Menschen nach dem Bilde Gottes, eine Sache der gnadenreichen
Selbstheiligung Gottes. Trotz der Ursiinde und ihrer Folgen, die der
Verwirklichung der menschlichen Bestimmung stoérend im Wege
stehen, ist diese Bestimmung durch Gottes Selbstheiligung doch
vollkommen vollzogen, so dass sie kein zu erreichendes Ziel mehr ist,
sondern die realste Wirklichkeit, in der die Kirche begriindet ist. Das
bedeutet, dass es dem Menschen gelungen ist, Gottes Reich zu ge-
winnen und in der Gegenwart Gottes die himmlische Liturgie zu
feiern. Diese Bestimmung hat der mit dem Sohne Gottes sich ver-
einicende Mensch Jesus erreicht. Das ist durch die die Heiligkeit
bestatigenden grossen Taten Gottes zustandegekommen, die ge-
meinsam zielméssig wirkten und zu vollem Krfolge kamen. Deshalb
halten wir es fiir unberechtigt, wenn manche orthodoxen Theologen
in der Aufzdhlung der Grundprinzipien und Hauptmerkmale der
orthodoxen Kirche in materieller Hinsicht in bezug auf das Leben
und die Wirksamkeit Christi nur die Menschwerdung des Logos und
die damit aufs engste verbundene und zusammenhéngende Vergott-
lichung des Menschen, die Theosis, betonen.®

Wenn nun auf die grossen Taten Gottes, die fiir die Vollendung
des mit dem Logos sich vereinigenden Menschen entscheidend sind,
einzeln verwiesen werden soll, um zu zeigen, worin ihre Bedeutung
zur Erreichung dieses Zieles besteht, dann ist der chronologischen
Reihe nach mit der Menschwerdung des Logos zu beginnen. Durch
seine hypostatische Hinheit mit dem Logos hat sich der Mensch Jesus
die fiir das Leben in der Gegenwart Gottes und Teilhabe an der trini-
tarischen Einheit unverdusserlichen, unentbehrlichen gottlichen
Figenschaften angeeignet und so seine eigene Menschennatur ver-
gbttlicht. Deshalb heisst es im 1. Stundengebet, das am Tage vor
Weihnachten gebetet wird: « Gott hat sich dem Mensch durch die

8 Prof. Dr. Panagiotis Trembelas, Der orthodoxe christliche Gottesdienst
(Die Orthodoxe Kirche in griechischer Sicht), Stuttgart 1959, 1/1, 164 ; P. Brat-
siotis, Die Grundprinzipien und Hauptmerkmale der orthodoxen Kirche (Ab-
druck aus den Akten des I.Kongresses flir die orthodoxe Theologie), Athen
1938, 7; Stefan Zankow, Die orthodoxe Kirche des Ostens in tkumenischer
Sicht, Zirich 1946, 33.



— 235 —

Jungfrau geoffenbart, und indem er wie wir geworden ist, hat er den
Leib vergottlicht.»

Tod und Auferstehung Christi, als eine zusammenhéingende Tat
der Selbstheiligung Gottes genommen, sind fiir die Vollendung der
menschlichen Bestimmung Christi und fiir sein Leben im Gottesreich
und seine Teilhabe an der Fiille der Gottheit ebenso entscheidend,
weil dadurch der Tod besiegt und die Ewigkeit Jesu als des Menschen
vollig verwirklicht worden sind. In einem Lied beim Ostergottes-
dienst wird gesungen: «Christus ist vom Tode auferweckt, die Xrst-
lingsgabe der Entschlafenen. Der Erstgeborene der Schépfung und
Bildner alles dessen, was geworden ist, hat die verwesliche Natur
unseres Geschlechtes in sich selbst erneuert.» So ist in Jesus als dem
Menschen die Bedingung erfiillt, in der Gegenwart Gottes leben zu
kénnen. Denn nichts Sterbliches ist mit dem Unsterblichen verein-
bar.

Auch die Himmelfahrt Christi und sein Sitzen zur Rechten
Gottes sind eine zusammenhédngende Tat der Selbstheiligung Gottes,
durch die sein Ziel mit seiner Schopfung — zwar zuerst nur mit einem
bestimmten Menschen, aber véllig und vollkommen — zustande kam.
Jesus Christus ist nun auch als Mensch mit der Herrlichkeit verherr-
licht worden, die er seit Ewigkeit als Sohn Gottes hatte. Deshalb
wird in einem Lied am Himmelfahrtstag gesungen: « Der ewige und
ohne Anfang seiende Gott, der die Menschennatur angenommen hat,
hat diese auch vergottlicht und heute geheimnisvoll zum Himmel
erhoben.»

Diese durch die Selbstheiligung Gottes an Jesus Christus zu-
standegekommene und erfiillte Vollendung der menschlichen Bestim-
mung, das Finssein mit der heiligsten Dreifaltigkeit, hat nicht nur
eine konkrete, allein Jesus Christus als Menschen betretfende, sondern
auch eine allgemein menschliche, ja kosmische Bedeutung, da der
Sohn Gottes infolge seiner Menschwerdung in der « Gleichgestalt mit
dem Tleisch der Siinde» erschienen ist und so in gich nicht nur die
Menschennatur, sondern auch die Natur des ganzen Kosmos unzer-
trennlich verbunden hat.

Die allmenschliche, ja kosmische Bedeutung der durch die
Selbstheiligung Gottes vollbrachten Vollendung der menschlichen
Bestimmung ist zuerst ganz grundsétzlicher Natur, denn Gottes
Sohn hat durch seine Menschwerdung an der Natur teilgenommen,
die allgemein menschlich ist, an der alle Menschen teilhaben. Deshalb
erreicht alles, was an der Menschennatur Jesu geschah, das allgemein



— 236 —

Menschliche, ja in der letzten Konsequenz das Kosmische. Daher
bedeutet die Auferstehung Christi die Auferstehung des allgemein
Menschlichen. Darin ist die grosse I'reude an der Auferstehung Chri-
sti begriindet.

Das durch die Selbstheiligung Gottes an Jesus Christus Ge-
schehene hat aber fiir die ganze Menschheit nicht nur diesen grund-
satzlichen Charakter. Es hat eine allgemein menschliche Bedeutung
in dem Sinn, dass dadurch jeder Mensch von Anfang bis zum Ende
der Welt mitbetroffen ist, so dass die Selbstheiligung Gottes an Jesus
Christus eine Selbstheiligung an der ganzen Menschheit bedeutet.
Dieser Tatbestand 1st darin begriindet, dass der Sohn Gottes in der
« Gleichgestalt mit dem Fleisch der Siinde» erschienen ist und deshalb
von Gott zum Reprisentanten der ganzen Menschheit gemacht
wurde, so dass damit in ihm die ganze Menschheit in der von der
Siinde bestimmten Situation eingeschlossen war. Deshalb erreichte
das durch die Selbstheiligung Gottes an Jesus Christus Geschehene
auch die ganze Menschheit.

«Was an Christus geschah», sagt Stalder, «ist wohl an einem
einzelnen, bestimmten Menschen geschehen. Dieser bestimmte
Mensch ist aber kein isoliertes Individuum. Vielmehr ist in ihm kraft
seiner (leichgestalt mit dem Fleisch der Siinde die ganze Menschheit
zusammengefasst und eingeschlossen. Was an ihm geschah, ist also
darum fiir uns geschehen, weil es in ihm an uns allen geschah.»?

Diese, die ganze Menschheit betretfende Selbstheiligung Gottes
hat im Vollzug der Gerechtigkeit Gottes stattgefunden. Sie ist am
Kreuze geschehen und besteht darin, dass so und da unsere Siinden
verurteilt und getilgt, und infolge der Siinde der iiber die ganze
Menschheit haftende Gottesfluch aufgehoben wurde. Der Vollzug der
Gerechtigkeit Gottes bedeutet demnach das der Gottesheiligkeit ent-
sprechende «Fiir-uns-Sein» Gottes, welches «das vollige und end-
giiltige Gericht, den endgiiltigen Sieg iiber alles Gott- und Menschen-
widrige meint». So hat Gott seinen Sohn Jesus Christus zum Siihne-
opfer gemacht und zur Erlosung, zum Loskauf von der Schuldver-
haftung und Siindensklaverei eingesetzt. Dadurch ist der ganzen
Menschheit die Freiheit gewédhrt, die nur Gott geben kann.'?

Die an Jesus Christus und dadurch an der ganzen Menschheit
vollzogene Gerechtigkeit Gottes hat aber nicht nur diese negative, im

® Kurt Stalder, a.a.0. 142f.
10 A.a.0.158.



— 287 —

Loskauf von der Schuldverhaftung bestehende Wirkung; ihre Wir-
kung ist auch positiv, bindend, denn durch ihren Vollzug ist die
durch die Siinde zerstérte urspringliche Einheit und Gemeinschaft-
lichkeit zwischen Gott als dem Schopfer und dem Menschen als Ge-
schopf wiederhergestellt. So ist das ontische Dasein des zur Gemein-
schaft mit Gott und den Néachsten bestimmten und geschaffenen
Menschen wieder zustande gebracht. Der Mensch ist also durch den
Vollzug der Gerechtigkeit Gottes an Jesus Christus ins Leben geru-
fen, er lebt wieder, dem Tode entzogen, in der Gemeinschaft mit
Gott.

Die an Jesus Christus in diesem Sinne vollzogene Gerechtigkeit
Gottes kommt erst mit der Selbstheiligung Gottes im Heiligen Geist
zur Geltung und Bestétigung. Gott hat sich im Heiligen Geist zuerst
in den Aposteln geheiligt, als beim Pfingstfest der Heilige Geist tiber
sie kam. So hat Gott sie zum Grundstein der Kirche gemacht, denn
durch diese Selbstheiligung Gottes im Heiligen Geiste ist die Ge-
meinschaft mit Gott geschaffen, deren Mitglieder die in Christus
Gerechtiertigten oder Heiligen sind. Das ist die Kirche, die zu Pfing-
sten geboren wurde.

Die Kirche ist demnach — was zunéchst ihren Ursprung betrifft —
eine durch die Selbstheiligung der heiligsten Dreifaltigkeit gestiftete
geschichtliche Grosse.

Was nun das Wesen der Kirche betrifft, so ist zu sagen, dass es
unter verschiedenen Aspekten betrachtet werden muss, um in seinem
Zentrum einigermassen verstanden werden zu kénnen. Ein Aspekt ist
rein eschatologisch. Unter diesem Aspekt erscheint die Kirche als die
auf die Binheit mit der Heiligen Dreifaltigkeit im Neuen Aon ausge-
richtete Giemeinschaft. Sie soll also jene Einheit mit der Heiligen
Dreifaitigkeit erreichen, welche der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist innerhalb der Gottheit schon haben. Das wird am Ende der
Welt geschehen, wenn vorausgesagte und vorbestimmte eschatolo-
gische Ereignisse stattfinden. Demnach ist die Kirche beziiglich ihres
letzten Zieles eine eschatologische Grosse.

Der eschatologische Charakter der Kirche wird aber nicht nur
durch ihre Ausrichtung auf die trinitarische, rein eschatologische
Einheit bestimmt. Er kommt zum Ausdruck auch in bezug auf den
Ursprung und die Ausbildung der Kirche bis zu ihrer Vollendung.
Denn alle jene Ereignisse, durch die die Kirche hindurchgehen muss,
um am Ende der Welt ihre Vollendung zu erreichen, haben schon
stattgefunden. Der Messias, der am Ende der Welt kommen wird, ist,



— 238 —

verhiillt in die Gestalt Jesu Christi, bereits erschienen und hat den
fiir das Neue Aon vorgesehenen Heiligen Geist in die Welt gesandt.
Durch ihre Wirksamkeit ist Gottes Reich verwirklicht. So haben sich
die Krifte der zukiinftigen Welt am Werke gezeigt und bestitigt,
und so ist das Neue Aon vorweggenommen und zur Gegenwarts-
wirklichkeit geworden.!!

Als Ergebnis dieses vorweggenommen KEschatologismus, der
Selbstheiligung der Heiligen Dreifaltigkeit in der Geschichte, ist die
Kirche als Gemeinschaft der Heiligen Dreifaltigkeit mit den in
Christo Gerechtfertigten und Geheiligten zustande gekommen. Dem-
nach ist die Kirche in der Tat die vorweggenommene eschatologische

trinitarische Einheit. Das bedeutet, dass die Kirche eine eschatolo-
gische Grosse ist, nicht nur, weil sie auf die eschatologische trinita-
rische Kinheit ausgerichtet ist, sondern auch und besonders deshalb,
weil sie diese eschatologische trinitarische Einheit selbst ist, die seit
Pfingsten zu existieren begonnen hat und ewiglich dauernd wird.

In Verbindung damit, dass ein- und dieselbe Kirche zugleich
sowohl die trinitarische Einheit auf Erden als auch die trinitarische
Einheit im Neuen Aon ist, ist das Wesen der Kirche noch vollstéindi-
ger zu bestimmen, wenn die Beziehung zwischen diesen Kinheiten
richtig festgestellt und beschrieben wird. Dies geschieht unserer Mei-
nung nach, wenn gesagt wird, dass die Kirche die im Prozess der Aus-
bildung sich befindende trinitarische Einheit auf Erden ist, die auf
die Vollziechung der rein eschatologischen trinitarischen Einheit im
Neuen Aon ausgerichtet ist. Demnach ist die Kirche vergleichbar mit
einem im Prozess der embrionalen Entwicklung sich befindenden
Organismus, dessen Entwicklung durch eine immanente Entele-
chie regiert wird. Die Stelle der Entelechie nimmt in der Kirche die
sich heiligende Dreifaltigkeit ein.

Es sind ohne Zweifel viele der mit der embriologischen Aus-
bildung der Kirche zusammenhéngende Elemente, die in das Gefiige
und ausserhalb des Gefiiges der Kirche eingebaut sein werden, bis sie
ihre Vollendung oder Vollgestalt erreicht, denn die Kirche ist in ihrer
Ausbildung zu dem letzten Ziel mit-dem ganzen Kosmos schicksal-
haft verbunden, so dass ihre Vollendung ohne Vollendung der ganzen
Schopfung tiberhaupt nicht vollzogen werden wird. Es ist fiir diese
auf die Vollendung gerichtete Entwicklung charakteristisch, dass sie

11 Oscar Cullmann, Die Christologie des Neuen Testamentes, Tiibingen
1957, 217f..



— 239 —

von Anfang bis zum Ende das Werk der Selbstheiligung der Heiligen
Dreifaltigkeit in vielen grossen Taten schon ist und erst sein wird.
Aber da gibt es noch ein Element, dessen Ausbildung auch von der
Kirche und ihren Mitgliedern abhéngig ist, obwohl sie sich an seiner
Verwirklichung als Werkzeuge Gottes beteiligen. Dieses Element, das
fiir die Vollendung der Kirche wesentlich ist, ist in der an Jesus
Christus vollzogenen Gerechtigkeit Gottes begriindet. Sein Wesen
besteht darin, dass der Sieg dieser Gerechtigkeit auch im Leben der
Kirche und ihrer Mitglieder vollig zur Geltung kommt und méchtig
bestétigt wird. Denn durch den Sieg der Gerechtigkeit Gottes ist die
Situation des Menschen zu Gott vollig gedindert. Er ist ndmlich in der
Kirche, wie auch die Kirche selbst, von Gott fiir die Verwirklichung
seiner Ziele mit seiner Schépfung vollig in Anspruch genommen, so
dass er zum Objekt der Selbstheiligung der Heiligen Dreifaltigkeit
geworden ist, damit die in Christo vollzogene Gerechtigkeit auch in
der Kirche zur Geltung kommt und siegt. Das Ziel ist, dass auch die
Kirche und ihre Mitglieder nach der Gerechtigkeit Gottes leben und
umgewandelt werden und so die Gestalt annehmen, die zur Teilhabe
an der Fiille des gottlichen Lebens in Gottes Gegenwart unentbehr-
lich ist. Das ist die nach dem Bilde Christi gezeichnete Gestalt, die
mit der Gottesebenbildlichkeit identisch ist und die Vergittlichung,
die Theosis des Menschen darstellt. Sie ist auch die durch die Heili-
gung vollzogene Heiligkeit. Demnach ist die Heiligung das «Ziel» der
«dikaiosynetheou».!2 .

Die Heiligkeit, die «mit dem Anfang der neuen Schépfung zu
tun hat»13, bedeutet nicht nur ein Zusammensein der Kirche und ihrer
Mitglieder mit der Heiligen Dreifaltigkeit, das schon durch die
Rechtferticung geben ist und eschatologisches Leben enthilt; sie
bedeutet auch ihre geistige Einheit und ihr Einssein, denn die Fiille
der Gottheit, die in Christo leibhaftig wohnt, geht durch die Wirkung
des Heiligen Geistes auf die mit Ihm als dem Haupt organisch ver-
bundene Kirche und ihre Mitglieder tiber und schafft die geistige
Einheit. Diese durch die Aneignung der gottlichen Eigenschaften
verwirklichte Verwandtschaft zwischen der Kirche und der Heiligen
Dreifaltigkeit zeichnet sich durch die Anziehungskrifte aus, die nach
dem Mass der Verwandtschaft anziehend wirken. So wird ihr Einssein

12 Kurt Stalder, a.a.0.193.
3 Ernst Gaugler, Die Heiligung im Zeugnis der Schrift. BEG-Verlag,
Bern 1948, 9.



— 240 —

verwirklicht, das in diesem Aon verborgen ist, das aber im Neuen
Aon auf feierliche Weise offenbar sein wird.4

Mit Bezug auf diesen Tatbestand sagt Peter Meinold iiberein-
stimmend : «Christus und die Kirche sind so eng verbunden wie Braut
und Bréautigam, und bleiben beide Jungfrauen. Sie teilen und tau-
schen aus, was sie haben. Christus gehért also, was der Kirche zu
eigen ist, alle Unreinheit, Schwiche und Siinde ihrer Glieder, und der
Kirche gehort alles, was Christus ist, alle Reinheit und alle Heiligkeit
und Stindlosigkeit. Durch diese ihre Verbundenheit mit Christus ist
die Kirche die eine heilige Kirche.»!?

Prof. Gaugler, indem er das Leib-Sein der Kirche zu umschrei-
ben versucht, sagt in diesem Sinne: «Die Kirche ist die Fiille des
Christus, to pleroma tu ta planta en pasin plerumenu, «die [fiille
dessen, der alles in sich erfiillt»... so dass also hier die Kirche als das
von Christus Erfiillte hingestellt wird. Dann ist aber zu folgern, dass
so wie in Christus die ganze Iille der Gottheit wesentlich wohnt
(Kol 2,9) —d.h. die Wesenstiille Gottes gegenwiirtig ist mit allen ihren
Energien und Kréften — so soll in der Gemeinde die Fiille der Lebens-
krifte des Christus wohnen. Ja, diese Erfiilllung wird als ein Prozess
und als ein Ziel hingestellt. Paulus betet fiir die Leser, dass sie erfiillt
werden mogen mit der ganzen Gottesfille (Eph 3,19). Es ist das
Ziel des christologisch-ekklesiologischen Heilsprozesses, dass Chri-
stus, hinaufgestiegen iiber alle Himmel, d. h. bis zur obersten Stétte,
wo Gott wohnt, das All mit seiner Macht erfiille». Also «entstiinde
noch keine Kirche, wenn nicht die verwandelnde Macht des Christus
iiberginge auf die, die so mit ihm eins geworden».1®

Infolge ihres Zusammen- und Einssein mit der Heiligen Drei-
faltigkeit hat sich die eschatologische Ausrichtung der Kirche im
kirchlichen Leben als weltabgewandt gezeigt. Auch dadurch zeichnet
sich die Orthodoxie aus.!? Diese Weltabgewandtheit kommt aber
besonders stark im orthodoxen Moénchtum zum Ausdruck. s ist in
der Liebe Gottes begriindet, die in Christo méchtig bezeugt ist, denn
aus dieser Liebe wird die Liebe zu Gott geboren. Diese Liebe dussert
sich im Trachten unaufhorlich mit Gott zu sein, in seiner Gegenwart

14 Domentijan, Zivot Svetog Save. Preveo Dr Lazar Mirkovie, Beograd
1938, 31, 34.

15 Peter Meinold, Was ist Luthertum ? (Evangelisches und Orthodoxes
Christentum), Hamburg 1952, 27f.

16 Ernst Gaugler, Das Wort und die Kirche im Neuen Testament, IKZ
1939/1, 12, 14; dsbe, Vom Sinn der Kirche, IKZ 1932/3-4, 139f.

17 P. Bratsiotis, a.a.0., 8; S.Zankow, a.a.0., 35.



— 241 —

ein fast engelsgleiches Leben zu leben und sich nach dem Bilde
Christi auszubilden. Diese Weltabgewandtheit ist aber nicht absolut.
Die Verbindung mit der Welt und den Menschen ist ein unveriusser-
licher Teil des Ménchtums, weil es in der in Christo geoffenbarten
gottlichen Menschenliebe begriindet ist. Deshalb ist die Menschen-
liebe auch dem Ménchtum eigen. Sie kommt aber in verschiedenen
Gestalten auf verschiedene, diesen Gestalten entsprechenden Weisen
zu Ausdruck.'® Das Monchtum soll sich aber jener Gestalten entledi-
gen, die den freien Betétigungen der gottlichen Menschenliebe hin-
dernd im Wege stehen, und sich dem Dienst an den auch in der Welt
lebenden Nachsten widmen.1?

Wenn nun das iiber die orthodoxe Kirche Gesagte iiberblickt
und zusammenfassend ganz kurz formuliert werden soll, dann ist zu
sagen: Die Kirche ist in der trinitarischen Selbstheiligung Gottes
begriindet. Diese die Kirche stiftende Selbstheiligung Gottes hat sich
vermittels der Apostel ereignet, so dass diese dadurch zum Grund-
stein der Kirche geworden sind. Das Wesen der Kirche besteht in der
eschatologischen Einheit der Heiligen Dreifaltigkeit mit den in
Christo gerechtfertigten Jingern Christi (Mt 25). Diese Einheit be-
findet sich im Prozess der Entwicklung zu der rein eschatologischen
Gestalt, die erst im Neuen Aon in ihrer Vollendung erscheinen wird.
Wie ihr Ursprung so ist auch ihre Entwicklung von der Selbstheili-
gung Gottes abhingig. Das Wesen dieser Kntwicklung besteht in der
mit der Heiligkeit und Heilung identischen Vergottlichung der Kir-
che und ihrer Mitglieder. Hauptkennzeichen dieser Vergottlichung
ist die fiir das Leben in der Gegenwart Gottes unentbehrliche Gottes-
ebenbildlichkeit, also Liebe, da Gott Liebe ist.

Diese in der orthodoxen Sicht dargestellt Ekklesiologie hat in
bezug auf einige ihrer Hauptelemente grosse ékumenische Bedeu-
tung.

So, wenn zuerst die Tatsache beriicksichtigt wird, dass die
Kirche ihren Ursprung, ihr Wesen und ihre Vollendung durch die
Selbstheiligung Gottes hat und bekommen wird, denn dann ist es
nicht unmoglich, die Frage nach der wahren Kirche Christi zu

18 Dpr. Andreas Theodorou, Das Moénchtum der orthodoxen Ostkirche
(Die orthodoxe Kirche in griechischer Sicht), Stuttgart 1960, 11/1, 71.

¥ D, Dimitrijevie, L’importance du monachisme serbe et ses origines au
monastére athonite de Chilander (Le Millénaire du Mont Athos, 963-1963.).

Chevtogne 1963, I; Teodosije, Zivot Svetog Save (Stare srpske biogra-
fije). Preveo M. Masic. Beograd 1924, 98, 132.



— 242 —

beantworten, deren Lésungen auch zur Zeit noch gegensétzlich sind.2°
Von der Ekklesiologie in orthodoxer Sicht her ist zu sagen, dass die
Kirche Christi ihren Bestand iiberall dort hat, wo die Einheit mit der
sich heiligenden Dreifaltigkeit besteht. Von diesem Kriterium her ist
in bezug auf jede konkrete Kirche zu schliessen, ob sie die Bedingun-
gen erfiillt, die wahre Kirche sein zu kénnen. Das Verfahren der Kir-
chen in dieser Richtung ist darin nicht immer konsequent. Es wird oft
nur die eigene Kirche als die wahre Kirche Christi anerkannt, obwohl
zugegeben wird, dass sich auch in anderen Kirchen Gott heiligt und
das Einssein mit Christus besteht.

Das ist der Fall mit der romisch-katholischen Kirche, will man
sie zuerst erwidhnen. Sie hat auch in neuester Zeit, in unseren Tagen
und besonders im II.Vatikanischen Konzil, eindeutig erklart, dass
es nur eine Kirche gibt und geben kann, dass sie mit dem mystischen
Leib Christi identisch ist, und dass diese eine einzige, heilige, katho-
lische und apostolische Kirche in der rémischen Kirche vollig vertre-
ten ist, so dass ausserhalb ihrer Grenzen keine Kirche mehr besteht
und demgemaéss kein Heil moglich ist.2! Deshalb ist die Einheit der
Kirchen nur unter der Bedingung der reuevollen Riickkehr in die
romische, vom Papst als dem Stellvertreter Christi auf Erden ge-
leitete Kirche moglich. Dieser hochst unékumenische Gedanke ist
mehrmalsin den papstlichen Erklarungen und Ansprachen und in den
Beschliissen des II. Vatikanischen Konzils zum Ausdruck gebracht
worden.?

Die romisch-katholische Kirche sieht aber, trotz dieser unoku-
menischen Behauptung, dass sich die Heilige Dreifaltigkeit auch in
anderen Kirchen heiligt, obwohl sie sich ausserhalb der Grenzen der
romischen Kirche befinden. Deshalb erkennt sie konsequenterweise
die Gemeinschaft dieser Kirchen mit sich selbst an und sagt, dass
auch diese nichtromischen Kirchen und Christen dem einen mysti-
chen Leibe Christi zugehoren, und dass auch ausserhalb der romi-

20 H. Alivisatos, a.a. 0., 84.

# Die Rede des Papstes Paul VI. zur Eréffnung der 2. Sitzungsperiode.
Orbis Catholicus, 18.Jhg., 1964/2, 80; Konstitution iiber die Kirche. Mun-
ster/Westf. 1965, K. 1, 8; 2, 14.

22 Eréffnungsrede des Papstes Johannes XXIII. zum II. Vatikanischen
Konzil. Orbis Catholicus, 17.Jhg., 1962/2, 88; Enzyklika des Papstes Johan-
nes X XIII. « Ad Petri cathedram». Orbis Catholicus, Jhg.17/1963/10, 471 ; Die
Rede des Papstes Paul VI. zur Eréffnung der 2. Sitzungsperiode, a.a.O.80f;
Enzyklika « Ecclesiam suam», Orbis Catholicus, Jhg. 18, 1964/12, 582.; Dekret
iiber den Okumenismus des I1. Vatikanischen Konzils. Miinster/Westf. 1965,
K.1; 3.



— 243 —

schen Kirche Heil moglich ist. Besonders gilinstige Anerkennung in
dieser Richtung wird in bezug auf die orthodoxe Kirche ausgespro-
chen, deren kirchliche Legitimitéit nicht abgesprochen, sondern im
Gegenteil hochlichst anerkannt wird.??

Trotz dieser fiir die Einheit der Kirchen giinstigen ¢kumeni-
schen Basis, die im II. Vatikanischen Konzil gelegt wurde, wird es zu
einem fruchtbaren tkumenischen Dialog zwischen der romischen
und der orthodoxen Kirche kaum kommen konnen, auch nicht mit
den anderen Kirchen, wenn die orthodoxe Kirche bei der Erklirung
bleibt, die Professor Alivisatos vertritt und die darin besteht, dass
allein die Griechisch-orthodoxe Kirche die wahre Kirche Christi ist,
und dass deshalb «das Problem der Trennung durch die Wieder-
vereinigung der getrennten Kirchen mit der Griechisch-orthodoxen
Kirche» zu 16sen sei.24

Diese Stellungnahme miisste die orthodoxe Kirche tiberpriifen
und mit ihrem Verstédndnis der anderen Kirchen folgerichtig in Ein-
klang bringen, damit sie dem Wesen der Orthodoxie treu bleibt. Es
scheint uns, dass auch vom Standpunkt der Ekklesiologie in ortho-
doxer Sicht ein «Kinssein mit Christus trotz unserer Uneinigkeit als
Kirchen» angenommen werden miisste, damit der Vollzug der christ-
lichen Einheit moglich ist.

s ist noch zu sagen, dass die Ekklesiologie in orthodoxer Sicht
okumenisch sehr bedeutend ist, auch ihre Lehre iiber die Apostel als
Grundstein der Kirche betreffend. Soweit nur behauptet wird, dass
die Apostel den Grundstein der Kirche bilden, kénnten alle Kirchen
diesbeziiglich einig sein. Wenn aber auf Einzelheiten eingegangen
wird, kommt es zu ékumenischen Schwierigkeiten. Sie entstehen,
wenn es sich um die Bedeutung der Apostel fiir die Zukunft der Kir-
che handelt, oder um die Bestimmung der Beziehungen der Apostel
zueinander und zur Kirche iiberhaupt. In dieser Beziehung gehen die
Meinungen der orthodoxen, der romisch-katholischen und der evan-
gelischen Kirchen auseinander.

Was die Frage der Bedeutung der Apostel fiir die Zukunft der
Kirche betrifft ist zu sagen, dass sich die orthodoxe und die evange-

% Die Ansprache des Papstes Paul VI, zum Abschluss der 3. Session. Orbis
Catholicus, 19. Jhg., 1965/4, 181; Giacomo, Cardinal Lercaro, La signification
du Décret, « De Okumenismo» pour le dialogue avec les Eglises orientales non
catholiques. Irenikos, Tome XXX VII, 4m¢ trimestre 1964, 467 ff; Dekret iiber
den Glctlmenismlls, K. 1, 2.

* Alivisatos, a.a.0., 83.



— 244 —

lische Kirche in einem, das Amt der Kirche betreffenden Punkt
stark unterscheiden. Von beiden Seiten besteht zwar Einstimmigkeit
dariiber, dass das Amt zu den konstitutiven Elementen der Kirche
gehort, da es im Auftrage Christi begriindet und ein notwendiges
Werkzeug zur Erbauung der Kirche durch das Evangelium und die
Sakramente ist. Dariiberhinaus herrscht auf beiden Seiten Ein-
stimmigkeit dartiber, dass zuerst die Apostel mit diesem Amte be-
traut waren, und dass es von ihnen auf das Priestertum iibertragen
worden ist. Die Unterschiede zwischen der orthodoxen und der evan-
gelischen Kirche beginnen erst beim Priestertum, denn das Priester-
tum hat zwei (estalten: es besteht als das allgemeine, konigliche
Priestertum und als Hierarchie. Die Unterschiede bestehen nun we-
gen des Ursprunges. Wihrend die orthodoxe Kirche den gottlichen
Ursprung fiir beide Gestalten anerkennt und auf die Hierarchie mehr
Wert legt als auf das konigliche Priestertum, stellt die evangelische
Kirche den goéttlichen Ursprung der Hierarchie in Abrede und lehrt,
dass «durch die Taufe alle Christen grundséitzlich zu Priestern quali-
fiziert sind» und dass die Hierarchie «im Auftrage der Gesamtheit
verwaltets, da «die Ordnung erfordert, dass das Amt der Wortver-
kiindigung einem tiibertragen wird».2®

Dieser, die Hierarchie betreffende Unterschied zwischen der
orthodoxen und der evangelischen Kirche ist trotz allem tckumenisch
doch nicht verhiangnisvoll, da er, wie es scheint, in der Lehre Luthers
nicht begriindet ist, sondern das Ergebnis der spéteren evangelischen
Entwicklung darstellt, die sich mit der Zeit von ihrem Ursprung ent-
fernt hatte. Nach Ritter wollte Luther mit dem Begriff des allgemei-
nen Priestertums «durchaus keine negative Tendenz verfolgen, wie
es die spiatere protestantische Entwicklung vermuten ldsst; er wollte
das christliche Priesterum weder beseitigen noch einer verdiinnten,
unverbindlichen Allgemeinheit und Abstraktheit ausliefern. Kr will
im Gegenteil dadurch dem Begriff des Priestertums seinen radikalen
und fiir alle aktuellen Sinn wiedergeben. Wir alle sind Priester. Was
bisher der eine Priester tat, das sollen wir alle tun. Der Gemeinde
wird damit die Liturgie zuriickgegeben, die ihr im Laufe der Ent-
wicklung mehr und mehr entglitten war. Die ganze Gemeinde ist es,
die die Liturgie vollzieht. Der Triger des priesterlichen Amtes ist
Organ der priesterlich handelnden Gemeinde.»2

% P.Meinhold, Was ist Luthertum ? a.a.O., 34.
26 K. B. Ritter, a.a.0., 64.



— 245 —

In Ubereinstimmung damit vertritt die evangelische Kr-
neuerungstheologie den Gedanken, dass mit der Wiederentdeckung
der Kirche im Protestantismus auch die Wiederentdeckung des
Amtes und seines sakramentalen Verstéindnisses verkniipft ist und
dass deshalb auch die Hierarchie gottlichen Ursprungs sei.?” In den
«evangelischen Aussagen zu katholischen Wahrheiten» wird direkt
gegen die evangelische Lehre vom Ursprung der Hierarchie folgendes
gesagt: «Christus hat die Zwdlfe zu einem neuen, Christus dhnlichen,
vollméichtigen, priesterlichen Sein erwihlt und gesegnet, einigen
einen Vorrang und einem eine Fiihrungsstellung gegeben. Im Verlauf
der apostolischen Zeit bildete sich aus dieser Grundordnung die
Ordnung des Bischofs-, Presbyter- und Diakonenamtes heraus.
Nach dieser urbildlichen Ordnung sind die Amtstrager nicht Funk-
tiondre einer Kirche oder Gemeinde, sondern besondere Gabe des
gen Himmel gefahrenen Herrn zur Weitergabe des allgemeinen und
des besonderen Priestertums des Neuen Bundes.»?® In diesem Sinn
sagt Johann Heinrich Lerche: «Obwohl die ganze Kirche ein «koénig-
liches Priestertum» ist, und obwohl alle Getauften «geistlich» sind,
gibt es in der Kirche doch ein besonderes geistliches Amt. Es ver-
dankt seine Entstehung nicht dem Bediirfnis der Gemeinde, dass
gepredigt werden mdge, sondern beruht auf gottlicher Stiftung.»2?

Wenn nun die anderen frither von uns erwihnten Punkte in
Angriff genommen werden sollen, welche die Bestimmung der Apo-
stel zueinander und zur Hierarchie, besonders der Bischofe, betreffen,
so ist zu sagen, dass gerade hier scharfe Unterschiede und wichtige
Gemeinsamkeiten zwischen der réomisch-katholischen und der ortho-
doxen Kirche bestehen, die 6kumenisch von Bedeutung sind.

So besteht Ubereinstimmung in bezug auf die Apostel selbst
darin, dass auf beiden Seiten gelehrt wird, dass alle Apostel — ohne
Ausnahme — ein einheitliches Kollegium darstellen, dass auf diesem
Kollegium die Kirche aufgebaut ist, dass diesem Kollegium die Macht
iiber die ganze Kirche zugehort, und dass dieses Kollegium demgeméss
fiir die ganze Kirche verantwortlich ist.

Was nun die Unterschiede betrifft, so ist zu sagen, dass sie sich
auf die Bestimmung der Stellung der Apostel zueinander innerhalb

2" Heinz Schiitte, Schwierigkeiten, Hoffnungen und Moglichkeiten zur
Einheit der Christen. (Versohnte Christenheit), a.a. 0., 170.

¥ Katholische Reformation, Stuttgart 1958, 74.

® Johann Heinrich Lerche, Das Bischofsamt in der evangelisch-lutheri-
schen Kirche (Das Amt der Einheit). Stuttgart 1964, 38.



— 246 —

des Kollegiums beziehen und darin bestehen, dass der Apostel Petrus
von Christus selbst besonders ausgezeichnet und zu seinem Stell-
vertreter auf Erden und zum Haupt der iibrigen Apostel bestellt
worden ist. So hat er die Vorrechte des Jurisdiktionsprimates be-
kommen, die zuerst im Vaticanum I dogmatisiert und dann im Vati-
canum II erneut bestitigt worden sind. Diese besondere Stellung
innerhalb des Apostelkollegiums wird dem Apostel Petrus auf Grund
der Worte Christi tiber die Griindung der Kirche und die Schliissel-
gewalt zuerkannt. Uber die besondere Stellung des Apostels Petrus
innerhalb des Apostelkollegiums wird in der Konstitution iiber die
Kirche gesagt, dass Christus «den heiligen Petrus an die Spitze der
iibrigen Apostel gestellt und in ihm ein immerwéihrendes und sicht-
bares Prinzip und Fundament der Glaubens- und der Kommunions-
einheit gesetzt haty, dann, dass Christus «dem Petrus als dem ersten
der Apostel in einzigartiger Weise» das Amt zugewiesen hat und
zuletzt, dass «der Herr allein Simon zum Fels und Schliisseltriger
der Kirche bestellt und ihn als Hirten seiner ganzen Herde ein-
gesetzt hat», da allein Petrus «sein sichtbarer Stellvertreter auf
Erden ist».30

So wie hinsichtlich der Bestimmung der Beziehungen der Apo-
stel zueinander, so bestehen auch hinsichtlich der Bestimmung der
Beziehungen der Apostel zur Hierarchie, besonders der Bischofe,
zwischen der romisch-katholischen und der orthodoxen Kirche so-
wohl Gemeinsamtkeiten als auch Unterschiede. Gemeinsames besteht
vor allem darin, dass auf beiden Seiten gelehrt wird, das Bischofsamt
sei im Apostelamt begriindet, dem es entstammt und das es fortsetzt,
denn die Bischdéfe haben von den Aposteln den Auftrag erhalten, das
Werk Christi zu stdrken und zu vollenden. So «folgt, nach der Kon-
stitution iiber die Kirche, die Ordnung der Bischife dem Kollegium
der Apostel im Lehr- und Hirtenamt nach». Also lebt «in Bischéfen ...
die apostolische Korperschaft immer weiter nach».3!

Auf Grund dessen zeichnen sich die durch das Apostelkollegium
bestellten und in das Amt der Versshnung eingesetzten Bischéfe mit
den auch fiir die orthodoxe Kirche annehmbaren Eigenschaften aus.
Nie bestehen darin, dass auch alle Bischofe ein einheitliches Kolle-
gium darstellen, das letzenendes von Christus bestellt und beauftragt
ist, dass auch diesem Kollegium die Macht tiber die ganze Kirche an-

30 Konstitution tiber die Kirche, K. 3, 18, 19.
3 6bd. XK. 3, 20.



— 247 —

vertraut ist, und dass auch dieses Kollegium die Verantwortung
iiber die ganze Kirche tragt.

Das Bischofskollegium zeichnet sich aber in katholischer Sicht
durch eine fiir die orthodoxe Kirche unannehmbare Eigenschaft aus,
die im Amte Petri begriindet ist. So wie das Apostelkollegium in der
Bischofskollegialitét seine Fortsetzung und Geltung hat, so ist das
Amt Petri im Amte des Bischofs von Rom fortgesetzt. Demnach ist
der Bischof von Rom der Stellvertreter Christi auf Erden und das
Haupt des Bischofskollegiums. Deshalb hat dieses Kollegium keine
absolute Selbstdndigkeit, sondern ist in der Ausiibung seines Amtes
vollig vom Papst abhéngig. Ausserdem kann der Bischof von Rom
kraft seines Stellvertretertums vollkommen eigenmiichtig, selbstin-
dig und ohne irgendwelche Abhéngigkeit vom Bischofskollegium sein
Amt ausiiben. So heisst es in der Konstitution iiber die Kirche: «Das
Bischofskollegium oder die Korperschaft der Bischofe hat aber nur
Autoritit, wenn sie in Gemeinschaft mit dem réomischen Bischof, dem
Nachfolger Petri, als ihrem Haupt verstanden wird, und unbescha-
det seiner Primatgewalt iiber alle Hirten und Glaubigen».?? In diesem
Sinne wird weiter gesagt: «Der romische Bischof hat namlich kraft
seines Amtes als Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche
volle, hochste und universale Gewalt tiber die Kirche und kann sie
immer frei ausiiben. »*3

Diese Abhéngigkeit des Bischofskollegiums vom Bischof von
Rom kennt die orthodoxe Kirche nicht. Das Bischofskollegium ist
nach orthodoxer Auffassung in der Ausiibung seines Amtes souverén,
so dass es als Ganzes von keinem seiner Mitglieder abhingig ist und
keines seiner Mitglieder die Gewalt iiber die ganze Kirche und tiber
die itbrigen Bischife besitzt. Die eigene und allgemeine Bischofsvoll-
macht dussert sich in feierlicher Weise in einem 6kumenischen Kon-
zil, das die ganze Kirche angehende Angelegenheiten erledigt und
seine Beschliisse fiir die ganze Kirche verpflichtend fasst. So nimmt
in der orthodoxen Kirche das Konzil in mancher Beziehung jene Stelle
ein, die in der rémischen Kirche dem Bischof von Rom zukommt.

Dieser Aspekt des Konziliarismus kommt auch zum Ausdruck
in der vom II.Vatikanischen Konzil bestimmten und festgelegten
Lehre iiber die Kirche. In der Konstitution iiber die Kirche wird das
Konzil wiirdig beurteilt, insofern es als Institution erscheint, in der

Pebd. K. 3, 29,
Rebd. K. 5. 29,



— 248 —

die oberste dem Bischofskollegium zugehérende Gewalt iiber die
ganze Kirche auf feierliche Weise ausgeiibt wird. Aber wie das Bi-
schofskollegium, so wird auch das Konzil mit einer Kigenschaft cha-
rakterisiert, die vom Papstgedanken her bestimmt ist. Das ist die
Abhangigkeit und Unselbstandigkeit des Konzils in Beziehung zum
Papst, die in dem Satze des 11. Vatikanischen Konzils zum Ausdruck
kommen, wo es heisst, dass es «ein 6kumenischen Konzil nur gibt,
wenn es vom Nachfolger Petri als solches bestétigt oder wenigstens
rezipiert wird», und dass «der rémische Bischof das Vorrecht hat,
diese Konzilien zu berufen, auf ihnen den Vorsitz zu fithren und sie
zu bestitigen».3

Diese den Konziliarismus kennzeichnende Beherrschung des
Bischofskollegiums durch die Papstidee kommt auch zum Ausdruck
in der Ausiibung des kirchlichen Lehramtes, das in der Bezeugung
der der Kirche verliehenen Unfehlbarkeit besteht, denn allein der
Papst kann kraft seines Amtes dieses Lehramt unfehlbar ausiiben.
Er kann dies auf zweifache Weise tun. Einmal zusammen mit den
Bischofen, weil «die der Kirche verheissene Unfehlbarkeit im Kolle-
gium der Bischofe wohnt», wenn «sie in Wahrung des Gemeinschafts-
bandes untereinander und mit dem Nachfolger Petri authentisch in
Glaubens- und Sittensachen lehren und eine bestimmte Sentenz
iibereinstimmend als definitiv verpflichtend vortragen», und auch
dann, «wenn sie auf einem Konzil vereint fiir die ganze Kirche Lehrer
und Richter des Glaubens und der Sitten sind».3?

Ausserdem kann der Papst ganz allein das der Kirche verheissene
Lehramt ausiiben, wenn er es «aus sich und nicht erst auf Grund der
Zustimmung der Kirche» tut. Ganz eingehend wird in der Konstitu-
tion iiber die Kirche dariiber folgendes gesagt : « Dieser Unfehlbarkeit,
mit welcher der gottliche Erléser seine Kirche bei der Festlegung der
Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet sehen wollte, erfreut sich der
romische Bischof, das Haupt des Bischofskollegiums, kraft seines
Amtes, wenn er alg oberster Hirt und Lehrer aller Christglaubigen,
der seine Briider im Glauben stéarkt (vgl. Lk 22, 32), eine Glaubens-
und Sittenlehre in einem endgiiltigcen Akt verkiindigt. Daher heissen
seine Definitionen mit Recht aus sich und nicht erst auf Grund der
Zustimmung der Kirchen unverdnderlich, da sie ja unter dem Bei-
stand des Heiligen Geistes vorgebracht sind, der ihm im heiligen

ebd. K. 3, 22.
% ebd. K. 3, 25.



— 249 —

Petrus verheissen wurde. Sie bediirfen daher auch keiner Bestitigung
durch andere und dulden keine Berufung auf ein anderes Urteil. In
diesem Falle trigt nimlich der romische Bischof seinen Spruch nicht
als Privatperson vor, sondern legt die katholische Glaubensichre aus
und schiitzt sie in seiner Kigenschaft als oberster Lehrer der GGesamt-
kirche, in dem das der Kirche selbst eigene Charisma der Unfehlbar-
keit in einzigartiger Weise innewohnt. »36

Wie die Papstidee und das von ihr beherrschte Bischofskolle-
gium und des Konziliarismus, so ist auch die Unfehlbarkeit in katho-
lischer Sicht der orthodoxen Kirche fremd. Die Unfehlbarkeit gehort
nach orthodoxer Auffassung dem Gkumenischen Konzil zu, wenn
seine Beschliisse von der Kirche, also dem kéniglichen Priestertum,
dem auch das Charisma der Unfehlbarkeit verliehen ist, angenommen
werden.

Das Gewicht dieser von der Papstidee abhédngigen und bestimm-
ten Unterschiede zwischen der rémisch-katholischen und der ortho-
doxen Kirche ist vom ¢kumenischen Standpunkt ausserordentlich
schwer. Tatséchlich handelt es sich daum die die Eigenstédndigkeit der
Kirchen berithrende Gegensiitzlichkeiten, so dass daran keine Ande-
rungen ohne Gefahr fiir den eigenen Bestand mdoglich sind. Diesen
Tatbestand bestéitigt auch Papst Paul VI., wenn er die Papstidee als
kennzeichnend und unveriusserlich fiir die rémische Kirche erklart.
In der Enzyklika « Ecclesiam suam» sagt er dariiber: «In dieser Hin-
sicht bedriickt uns ein (ledanke, dass ndmlich gerade Wir, die Wir die
Verschnung férdern, von vielen getrennten Briidern wegen des
Ehren- und Jurisdiktionsprimates, den Christus dem Apostel Petrus
libertragen hat, und den wir von ihm tibernommen haben, als deren
Hindernis angesehen werden. Sagen nicht manche, eine Wieder-
vereinigung der getrennten Kirchen wiirde viel leichter zustande
kommen, wenn der Primat des Papstes aufgegeben wiirde ! Wir
wollen die getrennten Briider bitten, die Haltlosigkeit einer solchen
Annahme zu bedenken, und zwar nicht nur deshalb, weil ohne Papst
die katholische Kirche aufhorte die zu sein, die sie ist, sondern weil
ohne das oberste, wirksame und entscheidende Hirtenamt Petri die
Einheit der Kirche in Triimmer ginge».?” Bezugnehmend auf diese
Worte des Papstes sagt Kazem-Bek vom orthodoxen Standpunkt
des Konziliarismus in ablehnender Weise folgendes: «Ich will auf

%% ebd. K. 3, 25.
¥ Die Enzyklika Ecclesiam suam. Orbis Catholicus, 18. Jhg. 1964/12, 582.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 17



— 250 —.

diese Lehre des Papstes nicht eingehen, ich muss aber sagen, dass den-
jenigen, die der romischen Kirche nicht zugehéren, der Gedanke der
Stellvertreterschaft Christi auf Iirden vollig unbegreiflich ist. Denn
die Orthodoxe Kirche erkennt schon immer die Kollegialitit (So-
bornost) als Grund des kirchlichen Lebens an.»38

Dieser fiir die Wiedervereinigung der Kirchen so verhéngnisvoll
aussehende Tatbestand darf aber nicht in dem Sinne gedeutet werden,
als ob an ihm gar nichts zu éndern sei, und dass deshalb die Einheit
zwischen der romischen und der orthodoxen Kirche fiir immer ver-
loren gegangen sei. Trotz des erwihnten Tatbestandes gibt es eine
nicht ganz grundlose Hoffnung. Die zeitgenossische Theologie aller
christlichen Hauptkonfessionen befindet sich im Prozess der
Erneuerung, die beziiglich der Wiedervereinigung der Kirchen als
verheissungsvoll gedeutet werden kann. Speziell die rémisch-katho-
lische und die orthodoxe Erneuerungstheologie befinden sich auf dem
Wege, einen Beweis zu suchen, dass die Trennung der romischen und
der orthodoxen Kirche, soweit die Papstidee betroffen ist, ein Ergeb-
nis der unheilvollen Entwicklung auf beiden Seiten ist. Diese Ent-
wicklung besteht darin, dass die Papstidee in der rémischen Kirche
mit der Zeit mit einem Gehalt gefiillt wurde, den sie urspriinglich
nicht hatte, und dass sie deshalb, als sie von der orthodoxen Kirche
génzlich erfasst worden war, von dieser Seite ginzlich abgelehnt
wurde, da dem von ihr anerkannten Primat in Form des primus inter
pares nur eine Ehrenstellung zugeschrieben wird.

Diese Erneuerungstheologien sind zu dem Ergebnis gekommen,
dass ein Primat in der Kirche notig sei, der durch ein 6kumenisches
Konzil nicht ersetzt werden kann; ferner, dass Petrus inmitten der
pfingstlichen Gemeinde in Jerusalem der Erste unter den Zwdlfen
war, und dass er diese Stellung auch dann innehatte, als sich das
Evangelium iiber Jerusalem verbreitete ; dass dem Petrus auch nach
dem Schisma von byzantinischen Predigern und Exegeten alle Vor-
rechte zuerkannt wurden, die er nach den Zeugnissen der Kirchen-
viater hatte; und zuletzt, dass der Primat von Jerusalem auf die
Kirche von Rom iibergegangen ist, und dass er im Vorsitz der Liebe
bestand. Dieser Primat solle der katholischen Kirche im Falle der
Wiedervereinigung auch zuerkannt werden.3®

3 Aleksandr Kazem-Bek, Posle trentjej sesii II Vatikanskave sobore.
Zurnal Moskovskoi Patriarhii, 1965/1, 75.
3 Der Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche, Zirich 1961.



— 251 —

Die orthodoxen Reaktionen auf die Hinheitsbestrebungen in der
Welt befinden sich auf christlicher Hohe. Das zeigt sich besonders
beziiglich des von Papst Johannes X XIII. an die getrennten Briider
gerichteten Appelles zur Suche nach der Einheit. Diese orthodoxe
Theologie, die Einheit mit der romischen Kirche betreffend, macht
Vorschlage, die dem Wesen der nach der Einheit sich sehnenden
Orthodoxie treu bleiben. Sie bestehen darin, dass im Interesse einer
moglichst baldigen Einigung trotz der bestehenden, nicht zu iiber-
sehenden und zu unterschitzenden Unterschiede, die auf dem Wege
der Hinheit ernstlich stéren koénnten, zunéchst eine praktische
Zusammenarbeit und Kinheit zwischen den beiden Schwesterkirchen
verwirklicht werden soll, um erst spiater und stufenweise innerhalb
dieser Einheit auch eine dogmatische Kinheit und Einigung zustande
zu bringen. Der Patriarch von Konstantinopel ist in dieser Richtung
tonangebend.

Auf dieser Linie befinden sich manche orthodoxe Theologen, von
denen nur einige erwihnt werden sollen. So vertritt Professor Alivi-
satos den Gedanken der Koexistenz als den glinstigsten Weg, der zur
Einigung zwischen der orthodoxen und der rémischen Kirche fithren
kann. Er begriindet ihn historisch und ist {iberzeugt, dass die Ko-
existenz durch die Wiederholung und Restaurierung der Situation
vor dem Schisma verwirklicht werden kann. So wire eine Kinheit
hergestellt, in der die orthodoxe Kirche iitber dogmatische und andere
Neuerungen in der romischen Kirche schweigen, und diese Kirche
deren Annahme von der orthodoxen Kirche nicht verlangen wiirde.
Nach der Herstellung einer solchen Koexistenz wére die Kirche
Christi durch zwei verschiedene Systeme verwaltet: im Westen wiir-
de die Monarchie des Papstes und im Osten das demokratische Prin-
zip der 6kumenischen Konzilien herrschen.4?

Metropolit Chrysostomos von Myra verkiindet eine Form der
Einheit, die notwendigerweise zur Union fithren sollte. Diese Einheit
versteht er im Sinne der « Perichorese» und sie besteht in einem gegen-
seitigen Umfangen der beitragenden Teile ohne jede Zerstorung, ohne
jeglichen Schaden fiir die empfangenden Teile, so dass sie weder eine
Interpretation, ein gegenseitiges Durchdringen, noch eine Infiltra-
tion und noch weniger eine gegenseitige Zerstorung ist. Die ver-
kiindete Einheit lisst demnach von orthodoxer Seite sowohl die neu-

% H. Alivisatos, La concovation d’un Concile oecuménique, comme le
propose le pape, est-elle possible ? (Vers 'Unité chrétienne N. 3—4 (111-112), 23.



— 2h2 —

formulierten, als auch die bereits vor dem Schisma bestehenden
Dogmen der rémischen Kirche unberithrt. Von der orthodoxen
Seite wird jedoch die Annahme dieser Dogmen nicht verlangt.!

Professor Afanassiev behandelt die I'rage, ob die eucharistische
Gemeinschaft mit der romischen Kirche wiederhergestellt werden
kann. Er stellt zunidchst fest, dass der Bruch der (Gemeinschaft zwi-
schen den beiden Kirchen auf der empirischen Ebene liegt und nicht
bis in die Tiefe des kirchlichen Lebens reicht. Trotz der Trennung
habe man nie die Giltigkeit der Eucharistie geleugnet. Da man
tberall ein und dieselbe Kucharistie feiere, sei man als orthodoxer
Christ wihrend der Teilnahme an der eucharistischen Versammlung
mit allen vereint, die die Eucharistie richtig feiern. Deshalb ist die
eucharistische Gemeinschaft mit der rémischen Kirche méglich und
notig. Sie kann aber nur durch eine Opfertat der Liebe wiederher-
gestellt werden. Die Moglichkeit der eucharistischen Gemeinschaft
darf aber keine Unterschitzung des Wertes der dogmatischen For-
meln oder gar des dogmatischen Relativismus bedeuten. Keine
Kirche wiirde auf ihre Lehre verzichten oder die Lehre der anderen
Kirche annehmen miissen. Die Liebe muss vorangehen, damit die
Wahrheit der dogmatischen Lehre festgestellt werden kann.4?

Wenn nun vom Wesen der Orthodoxie her die Stellung der ortho-
doxen zur altkatholischen Kirche zu bestimmen ist, kann folgendes
gesagt werden: Wenn auf Grund unseres «Hinsseins in Christo»,
trotz unserer «Uneinigkeit als Kirchen» eine Finheit mit der katho-
lischen Kirche hergestellt werden soll — trotz der fiir die orthodoxe
Kirche unannehmbaren Figenstindigkeit der romischen Kirche —,
so ist es noch viel notwendiger und eher gerechtfertigt, nicht nur eine
Einheit, sondern auch eine Einigung mit der altkatholischen Kirche
herzustellen, da diese Kirche alle dogmatischen Neuerungen in der
romischen Kirche vor und nach dem Schisma von 1054 ablehnt, wie
dies auch die orthodoxe Kirche tut. Darin stimmen sie vollig iiberein.
Die offiziellen Vertreter der altkatholischen Kirche an den Konfe-
renzen zu Bonn (1874, 1875, 1931) und die Utrechter Konvention
(1889) bestatigen dies zur Geniige.13

1 Metropolit Chrisostomos von Myra, Die orthodoxe Kirche und die
christliche Einheit (Orthodoxie heute N.5 (1963), 3ff.

4 Prof. P. Afanasjev, Una Sancta, zum (Gedenken an Johannes X XIII.,
den Papst der Liebe, a.a.0. 394.

43 Bericht tiber die Verhandlungen der altkatholischen und der orthodoxen
Kommission in Bonnam 27.u.28.10.1931. TKZ 1932/1 ; Utrechter Konvention
Separatabzug aus der IKZ, 11{f.



— 253 —

Der Altkatholizismus ist aber «kein blosser Protest gegen die
neuen Dogmen des Vatikans und speziell gegen die papstliche Unfehl-
barkeit, sondern er ist die Riickkehr zu dem wahren Katholizismus
der alten, einen und ungeteilten Kirche», die «eine zweifellose Fort-
setzung der Apostolischen Kirche» igt,* denn nach der Utrechter
Konvention halt der Altkatholizismus fest «an dem Glauben der
alten Kirche, wie er in den tkumenischen Symbolen und in den
allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ékume-
nischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends aus-
gesprochen ist.»*® So ist auch die altkatholische Kirche ebenso wie die
orthodoxe Kirche der unverinderte Teil der ungeteilten Kirche, also
«die Kirche, die ja in allem Wesentlichen sozusagen die orthodoxe
Kirche im Westen ist, oder die Orthodoxie der alten ungeteilten
Kirche in Treue hilt und in der westchristlichen Welt so wiirdig
darstellt».4

Deshalb begriissen wir freudig den Beschluss der 2. Rhodos-
konferenz tiber die Forderung der Beziehungen zwischen der ortho-
doxen und der altkatholischen Kirche im Geiste der bisherigen
Diskussionen und der Erklarungen und des Trachtens der altkatho-
lischen Kirche nach der Einheit mit der orthodoxen Kirche. I8benso
begriissen wir freudig den Beschluss der 3. Rhodoskonferenz iiber die
sofortige Bildung zweier interorthodoxer Theologenkommissionen
mit Experten jeweils fiir die Beziehungen zu den Anglikanern und zu
den Altkatholiken. Wir wiinschen von ganzem Herzen, dass das seit
Jahrzehnten begonnene Werk an der Einheit der beiden Schwester-
kirchen méglichst bald zu einem Abschluss gelangt und so unser
«Finssein in Christo» in unserer Gemeinschaftlichkeit, ja in der
Katholizitat der Kirche offenbar wird.

4 TI.Internationaler Altkatholiken-Kongress in Luzern 1892. Doku-
mente zu den Unionsbestrebungen des Altkatholizismus, a.a.0. 14.

45 Utrechter Konvention, a.a.O. 12.

4 Dr. Stefan Zankow, Katholizitidt und die altkatholische Kirche. Bericht
tiber den XI.Internationalen Altkatholiken-Kongress in Utrecht 1928, Bern,
108.



— 254 —

Plidoyer fiir einen gemeinsamen Dialog unter Katholiken.
Gemeinsames Erbe, gemeinsame Aufgaben.

Dr. Victor Conzemaus, Echternach

Soweit in diesem Vortrag Feststellun-
gen von dogmatischer Relevanz ge-
macht werden, kénnen sie sich nur auf
die Alt-katholischen Kirchen beziehen,
die verfassungs- und lebensmissig auf
dem Boden der Utrechter Union von
1889 stehen.

Vor einigen Wochen brachte die Wiener «Furche» einen Artikel,
in dem die Schaffung eines Sekretariats fiir den innerkatholischen
Dialog in der romischen Kirche vorgeschlagen wird. Der Verfasser
berief sich dabei auf die «Dialog-Enzyklika» Papst Pauls VI.,
«HEeclesiam Suam»y, in der die Dialogpartner in vier Klassen geteilt
werden. I'iir drei dieser Kreise, nimlich die nichtkatholischen Chri-
sten, die nichtchristlichen Religionsgemeinschaften und die Nicht-
gldubigen, seien bereits eigene Sekretariate geschaffen worden. Gerade
fiir den innerkirchlichen Dialog aber tue eine Sammlung und Koor-
dinierung der Gespréche am meisten not. Damit kénne verhindert
werden, dass man aneinander vorbeirede, die Diskussionen im luft-
leeren Raume verpufften und schliesslich alles beim alten bliebe.

Ein begriissenswerter Vorschlag, war mein erster Gedanke.
Wenn auch einige Bedenken kommen kénnten, ob es ratsam sei, das
Gespréch in dieser Form zu institutionalisieren und ob man vielleicht
nicht besser daran téte, sich aus gliubiger Verantwortung einzuiiben
auf die lebendige Dialogstruktur briiderlicher Rede und priifender
Annahme, so ist doch der Vorschlag selber ernsthafter Uberlegung
wert. Ein jeder Katholik héitte so die Moglichkeit, sein Scherflein
beizutragen zur Erneuerung, zur « Heutigwerdung» der Kirche. Eines
aber habe ich bei diesem Vorschlag vermisst: den Hinweis darauf,
dass es Katholiken gibt, die nicht zu den autokephalen Kirchen des
Ostens gehoren, Katholiken des Westens, die in bischo6flich verfassten
Kirchen zusammengeschlossen sind, katholische Briider, mit denen
wir romische Katholiken ins Gespriach kommen miissten. Wenn ich
daher heute als romischer Katholik zu Ihnen reden darf, so soll es
geschehen, um die Notwendigkeit, ja, die Dringlichkeit eines sol-
chen Dialogs herauszustellen. Wir rémische Katholiken und Alt-
katholiken stehen am Anfang unseres Gesprichs; vielleicht haben
manche unter uns noch gar nicht begriffen, dass die dialogische Zu-



— 255 —

ordnung unserer Kirchen die Situation unserer Zeit ist und von hier
aus uns neue gemeinsame Aufgaben zuwachsen. Ich spreche nicht im
Auftrag meiner Kirche oder des Einheitssekretariates, sondern auf
die Kinladung meiner Schweizer Freunde hin, denen ich dafiir herz-
lich danken mochte. Wenn Sie vielleicht ein hohes theologisches
Referat erwarten, so werde ich Sie enttiuschen. Es ist auch nicht
meine Absicht, IThnen unter Hinweis auf die Wandlungen der rémisch-
katholischen Kirche im Zeitalter des 2. Vatikanischen Konzils auszu-
malen, wie opportun es wire, wenn die Altkatholiken sich ent-
schliessen konnten, von heute auf morgen zur rémisch-katholischen
Mutterkirche zuriickzukehren. Aber von etwas mochte ich Sie iiber-
zeugen: dass heute die Zeit da ist, da wir nicht nur in ékumenischen
Kreisen zuféllige personliche Kontakte pflegen sollen, sondern dass
unsere Kirchen unausweichbar in die Verpflichtung zum Gesprich
und zum Anpacken der damit verbundenen Aufgaben hineingestellt
sind.

Verpflichtung setzt Moglichkeit der Erfiillung voraus. Eine Ver-
pflichtung, die ausserhalb unseres Vermdgens liegt, kann keinen
Anreiz haben. Sie gibt hochstens zu unnatiirlichen Verrenkungen
und verlogenem Als-ob-Getue Anlass. Fir uns gibt es tatsichlich
solche konkrete Moglichkeiten: ndmlich unser gemeinsames Erbe.
Die hollindischen und osterreichischen Briider bitte ich um Ver-
standnis dafiir, dass ich mich hier auf dendeutschen und schweizeri-
schen Raum beschrinken muss, der mir besser bekannt ist. Insbe-
sonders hat mich die grosse Gestalt Ignaz v.Déollingers bereits in
meinen Studienjahren, lingst vor dem Anbruch der johanneischen
Epoche, in den Bann gezogen. Seine Schriften, seine Briefe, seine
Personlichkeit waren die tragenden Pfeiler jener Briicke, die mich
tiber Graben der Fremdheit und des Vorurteils zur Beschéaftigung mit
dem Altkatholizismus hinfiihrte. Denn obwohl es noch keine hundert
Jahre her sind, seitdem unsere Wege auseinandergingen, ist die
psychologische Entfremdung zwischen rémischen und Alt-Katholi-
ken erschreckend gross. Wer die Schriften und Gegenschriften der
siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts liest, fiihlt sich an den
theologischen Grobianismus der Reformationszeit erinnert. Luther
und sein Gegenspieler Eck beherrschten dieses Vokabular in vollen-
deter Weise. Auch uns hat die «rabies theologica», der geifernde
Eifer der Theologen tibel mitgespielt. Wir haben uns in einen unhei-
ligen Zorn hineingeredet, wir haben uns die Ohren zugehalten und
wie Stumme aneinander vorbeigesprochen. Und wenn wir, um in



— OB =

diesem Bilde zu bleiben, die Hénde zur Zeichensprache erhoben, so
waren es keine Zeichen der Verstindigung, sondern Zeichen der ver-
bissenen Abwehr und Gegenwehr, mit denen wir unsere Gegensitz-
lichkeit unterstrichen. Thr kennt sie, die tiblen Namen, die wir uns
gegeben haben, «Abtriinnige», «idbriichiges, «Schlepptriger der
Freimaurer», «Liberale» haben wir Euch geschimpft, und Ihr habt
uns mit gleicher Miinze heimgezahlt und uns «Jesuitensoldlinge»,
«Vatikaner», «Romlinge», «Ultramontane» genannt. Xs wére ein-
fach nicht wahr, auf herzliche Beziehungen hinzuweisen, die zwischen
unseren Kirchen obwaltet hitten. Es gibt seit einigen Jahren einen
frischeren Wind, der das Verhidltnis der Konfessionen zueinander
durchweht, aber gerade in unserem roémisch- und altkatholischen
Revier hingen noch allzuviele ditrre Aste mit verdorrtem Laubwerk.
Kin kriaftiger kumenischer Sturmwind muss noch kommen, um sie
abzureissen. Nahezu hundert Jahre brauchte es im Reformations-
zeitalter, bissich in den Gemeinden die konfessionelle Eigenart durch-
gesetzt hatte; beim deutschen, Schweizer- und dsterreichischen Alt-
katholizismus ist die Konfessionsbildung viel rascher und griindlicher
vor sich gegangen. Wir haben uns seit den 90 Jahren der Trennung
recht weit auseinandergelebt. Meine jiingeren Zuhorer werden diesen
nachdriicklichen Hinweis auf unsere psychologische Entfremdung
wohl nicht mehr so stark empfinden und ihn deshalb vielleicht fiir
entbehrlich halten. Wer aber die Entwicklung unseres beidseitigen
Verhéltnisses kennt, ja sie in den letzten 40-50 Jahren noch miterlebt
hat, der ist sich des weiten Weges bewusst, den wir seither zurtick-
gelegt haben. Dankbarkeit wird ihn deshalb erfiillen gegeniiber dem
Heiligen Geist, der uns aus babylonischer Befangenheit hinausge-
fihrt hat, um als Briider, nicht als streitbare Rivalen, Besitz zu
nehmen vom Lande unserer Viter. Wir diirfen die Zukunft daher
auch nicht messen am eigenen Erleben, nicht die kleine persénliche
Erfahrung zum Massstab der Dinge machen, wir dirfen vor allem
dem Geiste Gottes keine Grenzen setzen.

Ja, wir haben uns gegenseitig Abbitte zu leisten fiir die Hérte
unserer Rede, die Selbstgerechtigkeit unserer Anklagen, die Blind-
heit unserer Augen, die Verstocktheit unserer Herzen. Herr, verzeihe
uns, denn wir haben gesiindigt vor Dir! Wir wollen nicht mehr mit-
einander rechten und hadern; uns trifft heute das Wort des Apostels
im Kolosserbrief: «Zieht denn an, wie es Erwahlten Gottes, Heiligen,
Geliebten ziemt, ein herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanftmut,
Geduld. Ertraget einander und vergebet einander, wenn einer {iber



den anderen zu klagen hat; wie Christus euch vergeben hat, so tut
auch ihr! Und iiber all dem ziehet die Tiebe an, das Band, das die
Vollendung ausmacht.»

¢«Der Friede Gottes herrsche in euren Herzen: zu ihm seid ihr in
dem einen Leibe berufen. Seid dankbar!» (Kol. 3, 12). Firwahr, wir
haben trotz unserer unbriiderlichen Entfremdung allen Anlass, dank-
bar zu sein. Danlkbar zu sein fiir unsere Berufung in Christo Jesu. In
Euren bischéflich verfassten Kirchen seid Thr Christus, dem Herrn,
zum ersten Mal begegnet. In der heiligen Taufe hat Christus euch wie-
dergeboren zur Teilhabe am gottlichen Teben, nach dem Wort des
Apostels: «Ihr seid in der Taufe mit ihm begraben, in ihm auch auf-
erstanden durch den Glauben an das Wirken Gottes, der ihn von den
Toten auferweckt hat.» (Kol.2, 12). In der sonntéiglichen Messfeier
vollzieht ihr den Auftrag, «den Tod des Herrn zu verkiinden, bis dass
er wiederkommt». In der heiligen Eucharistiefeier Eurer Kirchen
bietet sich Christus als Speise dar, um an Euch sein Erloserwirken
zu vollenden. Im Sakramente der Firmung hat Christus Euch
noch fester in sein Erléserwerk eingegliedert, in dem er Euch den
Heiligen Geist mitteilte, der Euch in Christus fest verankert und als
Geisterfiillte zum Zeugnis fiir ihn antreibt. Im Glaubensbekenntnis
der alten ungeteilten Kirche, zu dem auch Thr Euch ohne Vorbehalt
bekennt, preist Thr Gott den Herrn fiir sein Heilshandeln in Christus, |
und vergegenwértigt Thr Euch jedesmal aufs neue den Schatz der
christkatholischen Glaubenswahrheiten. Die Heilige Schrift ist fiir
Euch immer gegenwéirtiges Wort Gottes, das seinen Ort in der
Gnadenwirklichkeit der Kirche hat und seine Klarheit nicht in den
Deutungen der Gelehrten und Professoren gewinnt, sondern im
demiitigen Hinhoren auf die Vater und die kirchliche Tradition sich
uns erst vollig erschliesst. Ihr habt festgehalten an der Ordnung des
kirchlichen Amtes, das Kuch im Bischofs- und Priestertum Diener der
gottlichen Gnadengaben schenkt. In ihnen ist Christus der eigentlich
Wirkende, er ist der « Schenkende», wie Augustinus sagt, «wir (die
Amtstriger) nur die Ausschenkenden». Fiirwahr, liebe Briider und
Schwestern, Thr besitzt in Euren Kirchen eine Fiille katholischen
HErbes mit uns gemeinsam. Dieses Gemeinsame ist das bestindigste
Unterpfand unserer Zuordnung auf einander hin. Deshalb ist es auch
der stirkste Anreiz zur Uberwindung unserer Trennung. Eine Riick-
besinnung auf unser gemeinsames katholisches Erbgut meldet nicht
bloss Sachgespriche als Moglichkeiten an; hier enthiillt sich auch der
Skandal unserer Trennung in seiner ganzen Widersinnigkeit. Nicht

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 18



— 258 —

wenn wir wie gebannt auf unsere Abweichungen starren, werden wir
den Mut bekommen, Hand anzulegen an deren Abschaffung, sondern
erst, wenn wir sicher geworden sind im bewussten Wissen um das
Gemeinsame, wird der Wunsch nach Herstellung voller kirchlicher
(Gemeinschaft uns keine Ruhe mehr lassen, bis wir die trennenden
Mauern um uns niedergerissen haben.

Die Aufzihlung unserer Gemeinsamkeiten liesse sich weiter
fortsetzen. Wichtiger ist es, die ihr zugrundeliegende theologische
(eisteshaltung aufzuzeigen. Wir romische Katholiken haben, wenn
wir von Euch sprachen und Eure kirchliche Entwicklung darstellten,
gewohnlich lange Listen gemacht der Abweichungen eurer kirch-
lichen Gemeinschaft in Lehre und Kultus von der Kirche Roms. Dass
die Unfehlbarkeit und damit zusammenhingend andere Auffassun-
gen iiber das Petrus-Amt in der Kirche uns trennten, dariiber konnte
kein Zweifel sein, war dies doch der Ausgangspunkt unserer Trennung
im Jahre 1870. Anstatt aber die mit diesen Zentralfragen zusammen-
héngenden Lehrunterschiede zu entfalten, haben wir versucht, den
Altkatholizismus aus Zeugnissen seiner Glieder zu widerlegen und
daraus die Selbstauflosung der altkatholischen Bewegung darzutun.
Es war dies nichts Neues, es war ein bewihrtes Schema der Kontro-
verstheologie, auf das auch Dollinger und Jansen hereingefallen
sind, als es ihnen galt, die Verderbtheit der Reformation anhand des
Zeugnisses «unverdichtiger» Zeitgenossen zu beweisen. Wir haben
uns dariiber aufgehalten, dass Thr die Heiligenverehrung drastisch
verkiirzt, das Weihwasser in den Familien und das Schwingen des
Rauchfasses in den Kirchen vernachléssigt, von der Rosenkranzan-
dacht abgekommen seid und der Verehrung der Reliquien skeptisch
gegeniibersteht. Wir haben daran Anstoss genommen, dass Thr nicht
den ganzen Ballast der philosophischen Erklarungsversuche christ-
licher Heilswahrheiten mitschleppen wolltet, sondern Euch all dessen
entledigt habt, was Euch ein unzulissiger intellektueller Einbruch ins
« Geheimnis des Glaubens» erschien. Ich méchte nun necht all diese
Abweichungen als belanglos unter den Tisch fallen lassen und auch
nicht den ihnen zugrundeliegenden altkatholischen Reformismus als
vorbildlich bezeichnen. Ihr wisst es nur zu gut, und Otto Gilg hat es
wiederholt ausgesprochen, dass es auch in Euren Gemeinden kirch-
liche Bilderstiirmer gab, die das, was ihnen missfiel, mit Feuer und
Schwert ausrotten wollten, ja, das Heilige aus dem Tempel zu ver-
jagen drohten. Aber hier stellt sich die Frage: Kann das alles, kénnen
diese Fehler- und Verlustkataloge das Charakteristische, die geistige



— 259 —

und theologische Signatur Kurer bischoflichen Kirchen zuriick-
spiegeln ? Ich glaube es nicht. Die theologische Signatur Eurer Kir-
chen liegt woanders. Wer die Proteste der Theologen gegen das Dog-
ma von 1870 liest und die Utrechter Erkldrung der altkatholischen
Bischofe von 1889, wird dort eine Geisteshaltung vorfinden, in der
die konservativen Elemente weit stéirker als die reformistischen aus-
geprigt sind. Das entscheidende Wort, das uns hier in vielen Ab-
wandlungen begegnet, heisst: « Wir halten fest.» Erst dann, aufgrund
dieses Festhaltens, dieser Beharrlichkeit, kann gesagt werden: « Wir
weisen zuriick.» Es ist also ein ehrfiirchtiges Festhalten, das dem
Protest seinen Sinn und der Abweisung von Neuerungen — damit ist
zunéchst das Dogma von 1870 gemeint —seine Berechtigung gibt. Wir
begegnen hier einer Auffassung von Treue, der wir unsere mensch-
liche Anerkennung nicht versagen kénnen, auch wenn wir romische
Katholiken sie als zu starr und zu wenig lebensmissig-dynamisch
empfinden. Schliesslich war es ja diese Treue, die die altkatholischen
Fiihrer in ihre Gewissensnot hineintrieb. Aus dem Dilemma zwischen
rein dusserlicher, innerlich nicht vollziehbarer Anerkennung und dem
Entzug der kirchlichen Gliedschaftsrechte halfen sie sich mit der
Bildung einer Not-Kirche heraus.

« Gestern noch rechtglaubig», sagt Déllinger, ¢war ich heute ein
des Bannes wiirdiger Ketzer, nicht weil ich meine Lehren gedndert
hatte, sondern weil andere fiir gut gefunden hatten, die Anderungen
vorzunehmen und Meinungen zu Glaubensartikeln zu machen». Es
war das Verlangen nach den Sakramenten, auf die man nicht ver-
zichten wollte, welche die protestierenden Katholiken von 1870 zu
kirchlicher Organisation hindringte. Manchmal haben sich vorder-
griindige Motive einer rein negativ erfassten Los-von-Rom-Bewegung
beigemischt; das beharrliche Moment, die Berufung auf die alte
Kirche aber ist die eigentliche Signatur der Altkatholischen Kirche.
Ein ergreifendes Lied kénnte man von der Treue der hollindischen
Altkatholiken zum Glauben ihrer Viter singen. Auch Déllinger war
kein Stiirmer und Drénger, der sich durch stérrischen Oppositions-
geist und eigenwilligen Reformismus an den Rand katholischer
Kirchlichkeit hinmanovriert hitte. Er war ein im Kirchendienst er-
grauter Priester; ein «hoéchst verdienter, in der Kirche und im Staate
hochgestellter Mann» nannte ihn der Erzbischof von Miinchen noch
im Hirtenbrief, in dem er seine Exkommunikation ankiindigte. Von
sich selber konnte Doéllinger mit gutem Gewissen sagen, dass er bis
dahin nie die geringste Riige von seinen kirchlichen Obern bekom-



— 260 —

men hatte. Reusch und Bischof Herzog, Ménner, die dem Altkatho-
lizismus in Deutschland und in der Schweiz das geistige Gesicht und
das theologische Profil gegeben haben, sind keine Revoluzzer ge-
wesen, keine theologischen Teen-ager, die alles Uberkommene mit
Wonne iiber Bord geworfen hatten. Ein Laie wie Friedrich v. Schulte,
der die Verfassung der deutschen Kirche ausarbeitete, war seiner
Herkunft nach alles andere als ein vorsitzlicher Rebell: er kommt
vom Ultramontanismus. Auch das Ringen um die Konsequenz des
antiromischen Widerspruchs in den ersten Jahren der Sammlung der
deutschen Altkatholiken ist von einem Ernst gezeichnet, der man-
chen Reformisten in der Kirche von Rom heute fremd ist. So sehr
waren diese Manner mit der kirchlichen Tradition verwachsen, so
lebensméssig mit der romischen Disziplin verbunden, dass die Auf-
hebung des Kirchengesetzes, das den Priester der lateinischen Kir-
che zur Ehelosigkeit verpflichtet, als Verrat ihrer Ideale erschien.
Diese Verpflichtung, die ein durchaus wandelbares Kirchengesetz
ist, erschien jenen altkatholischen Priestern so unbedingt, dass sie
nach ihrer Aufhebung lieber aus dem aktiven Dienst an der Gemein-
schaft ausschieden, die sie eben erst aus der Zerstreuung zusammen-
gefithrt hatten. Firwahr, ein erhabenes Beispiel katholischer Treue.

Dieses Festhalten am eigenen Auftrag, die Treue zur Sache sel-
ber, zeichnet auch anderswo die Manner und Frauen aus, die sich der
Aufbauarbeit in den Gemeinden unter grossen personlichen Opfern
verschrieben haben. Im ersten Jahrzehnt konnte man wohl, ge-
tduscht durch das scheinbare Wohlwollen eines sterilen Antiroma-
nismus und dusserlicher Sympathien seitens des Staates, ein grésseres
Wachstum der Gemeinden erhoffen. Als dies dann ausblieb und die
Enttéuschungdie Spreu vom Weizen sonderte, da gehorte eine gewisse
Tapferkeit dazu, in dieser «ecclesiola in ecclesiis», in dieser kleinen
Kirche unter den Kirchen zu bleiben. Mancherorts mag der geschlos-
sene Charakter der Gemeinde ein solches Verbleiben leicht gemacht
haben. Manchmal mag auch ein rein weltimmanentes Solidaritats-
gefiihl die kirchlichen Frondeurs aneinandergeschweisst haben. Aber
wer illusionslos iiber die Entwicklung seiner Kirche dachte und sich
nicht irrefithren liess durch Zahlen und Statistiken, die wohl nicht
nur in der rémischen Kirche — wenigstens bis vor kurzem — triumpha-
listisch manipuliert wurden, wer um all dies wusste und bei seiner
Kirche aus innerer Uberzeugung verblieb, der hat Christus vor den
Menschen bekannt. Und wer sich als junger Mensch dem priester-
lichen Dienst in dieser kleinen Kirche verschrieb, dessen Treue konnte



— 261 —

bisweilen auf eine harte Probe gestellt werden. Wenn dieser Priester
nicht gerade sein Gliick im Winkel suchte und iiber die Probleme hin-
wegsah, dann musste ihn manchmal die Einsamkeit anfallen und ihm
das Herz zuschniiren ob der Kleinheit der Kirche, der Verlassenheit
und der Zerstreuung der Herde, der religiosen Bediirfnislosigkeit
vieler Gemeindeglieder und des geistlichen Provinzialismus mancher
Briider im Amt. Um mit dem Apostel Paulus zu reden : « Bald waret
ihr in Schméhung und Triibsal zum 6ffentlichen Schauspiel, bald
Genossen derer, die solches erfuhren.» (Hebr. 10, 33). Vielleicht hat
Euchin jenen schweren Stunden ein anderes Wort des Apostels wieder
aufgerichtet : « Was der Welt toricht erscheint, hat Gott erwéihlt, um
die Weisen zu beschimen ; und was gering ist in den Augen der Welt
und verachtet, und was nichts gilt, hat Gott erwahlt, um das, was
etwas gilt, zunichte zu machen, damit niemand sich vor IThm rithmen
kann.» (L. Kor. 1, 28-29).

Aber nicht nur der wache Alt-Katholik war hineingestellt in
diese Anfechtung, auch seine Kirche stand in der Versuchung zwi-
schen den nichtromischen Grosskirchen. Wie gerne hétten die
Orthodoxen es gesehen, wenn Ihr als Vorposten der orthodoxen
Kirche im lateinischen Westen Euch in die Orthodoxie hittet ein-
gliedern lassen, wie wenig konnten die Fiihrer des deutschen und
schweizerischen Protestantismus und der anglikanischen Kirchen es
verstehen, dass Thr Euren antiromischen Protest nicht durch Ubertritt
mit demjenigen der Kirchen der Reformation verbunden habt. Bei
gar vielen, die der kleinen Kirche ihr Wohlwollen bezeugten, kam die
Sympathie nicht aus reinem Herzen. Bei manchen dieser Wohlge-
neigten spielte kirchlicher Romantizismus mit, bei anderen der Vor-
witz des kirchlichen Schlachtenbummlers, oder war es engstirniger
Antiromanismus, der sie zu Euch hintrieb. Und bei den Prominenten
in Staat und Grosskirchen, die die altkatholischen Fiithrer mit Wohl-
wollen bevorschussten, war es gar oft handfester staatskirchlicher
oder konfessionalistischer Eigennutz, der ihre Haltung bestimmte.
Ihr habt Euch dadurch nicht verwirren lassen, Ihr habt dem Ideal der
Katholizitit des Westens die Treue gehalten.

Wenn Ihr die Last der Vereinsamung, die der Dienst in einer
kleinen Kirche mit sich bringt, tapfer getragen habt, so seid ihr im
psychologischen Erleben dieser Situation einer Entwicklung voraus-
geeilt, die heute in einem gewissen Sinne auch die romische Gross-
kirche erfasst. Die dussere Reprisentation der Kirche, das Zeremo-
niell, das Wohlwollen des Staates, die distanzierte Hoflichkeit der



— 262 —

Umgebung, ja unsere grossen Dome gind auf andere Verhédltnisse und
Ordnungen zugeschnitten. Wir schlottern in Kleidern, die uns zu
gross geworden sind. Kein Geringerer als Karl Rahner hat vor kurzem
gesagt, dass in einer glaubenslosen Welt auch die rémisch-katholische
Grosskirche in soziologischem Betracht nahezu zu einer Sekten-
kirche wird. Die Zeit der wohltemperierten Gemiitlichkeit und der
Pfarrhausidyllen ist vorbei; wir alle sind Kirche unter dem Kreuz.

Hier unter dem Kreuz, in der Erfahrung unserer Schwéche
kommen wir also wieder aufeinander zu. Aber das ist keine von
aussen uns aufgenotigte, erzwungene Begegnung, die wir voriiber-
gehen lassen miissten, weil wir trotz unserer Gemeinsamkeit die
Féahigkeit des Miteinander-Redens verloren héatten. Nein, wir
konnen heute in vielem wieder miteinander auf der gleichen Wellen-
linge reden. In unserem Bemiihen um den addquaten Ausdruck der
Verkiindigung fiihren wir eine gemeinsame Sprache. Was hier an
gegenseitiger theologischer Durchdringung, an briiderlicher Ver-
stindigungswilligkeit, an Bereitschaft gewachsen ist, sich der Eigen-
art des getrennten Bruders zu 6ffnen, das miisste uns Altkatholiken
und Rémischen den Mund fiir unser Gesprich 6ffnen. Ist es Fuch nicht
aufgefallen, wie die grossen Strukturreformen des Altkatholizismus
insbesondere in der gottesdienstlichen Feier und in der kirchlichen
Verfassung irgendwie im 2. Vatikanischen Konzil sanktioniert wur-
den ? Vier grosse Reform- und Integrationsbestrebungen treten auf
dem Konzil deutlich zutage:

1. DieOrientierung der Kultfeier am Gottesdienst der Alten Kirche,
die Einfiihrung der Muttersprache in die Liturgie und die Be-
tonung ihres Gemeinschaftscharakters;

2. die Hereinnahme der Laien in die kirchliche Verantwortung,
dokumentiert durch das Erwachen einer Theologie des Gottes-
volkes und die effektive Heranziehung von Laien zur Bespre-
chung einzelner Konzilsvorlagen,

3. die lehrmassige Festlegung und das konkrete Sich-Entfalten der
bischoflichen Kollegialitét, bezeugt in den nationalen und regio-
nalen Bischofskonferenzen, der Kinrichtung des Bischofsrates;

4. die Offnung auf die nicht-rémisch-katholische Welt hin, ins-
besondere aber die Ermutigung des Gespriachs zwischen den
christlichen Gemeinschaften im Dekret iiber den Okumenismus.

Im Lichte des Konzils erscheint der Altkatholizismus geradezu
als Vorbote der Kirche im Wandel. Es trifft zu, dass vieles in den



— 263 —

heutigen Reformen der romischen Kirche ausgereifter formuliert und
vorsichtiger akzentuiert werden kann, als das nach 1870 geschah;
aber die Grundlinien sind nun einmal da, welche auch dem skepti-
schen Romer die echte Katholizitit des erneuernden Ethos im Alt-
katholizismus beweisen. Mit Schrecken miissen manche rémische
Katholiken feststellen, dass das Konzil sie dorthin fithrt und darauf
verpflichtet, was ihnen in ihrem vordergriindigen Romanismus bisher
immer als verabscheuungswiirdiges Stigma des Altkatholizismus
gegolten hatte. In England gibt es zwar keine Altkatholiken, aber
wohl die Anglikanische Kirche, die ja in mancher Hinsicht eine dem
Altkatholizismus verwandte Stellung einnimmt. Hier haben romisch-
katholische Pfarrer ihren Pfarrkindern eingebliut, dass die spezifisch
italienisch-romische Eigenart in Kirchenbau, Heiligenverehrung
und liturgischer Sprache zum wesentlichen Bestand katholischer
Kirchlichkeit gehore. Welche Welten fallen fiir diese Menschen
zusammen, wenn nun das Konzil ihren Mitbridern die Moglichkeit
gibt, beim nationalen und kulturellen Erbgut der englischen Nation
Anleihen zu machen. Sie hatten solche Neuerer vor Jahresfrist noch
am liebsten in den Kirchenbann getan. Vielleicht kennen Sie die
Anekdote vom konservativen Kardinal, dem man den Stossseufzer
andichtet: «Herr, lasse mich katholisch sterben!» Ja, in welche
Nachbarschaft sind wir geraten! Sogar in die der Altkatholiken,
denen wir bisher immer vorwarfen, dass sie bloss Schwung am ab-
schiissigen Hang hétten! Auf alle Fille hat das Konzil uns gezeigt,
dass wir nicht mehr so ganz von oben herab iiber die Reformen in
Euren Kirchen reden konnen. Das Konzil hat Verwandtschaften auf-
gezeigt, an die manche von uns sich gar nicht gerne erinnern, weil es
sie zwingt, die Einseitigkeit ihres Urteils iiber die gescheiterten Re-
formbewegungen innerhalb der abendlindischen Kirche revidieren
zu miissen. Wer bisher auf die Reinrassigkeit seines romischen
«pedigree» gepocht hat, wird jetzt etwas bescheidener sein miissen,
da die geistige Ahnentafel des heutigen konziliaren Kirchenerleb-
nisses hinreicht zu Minnern und geistigen Stromungen, mit denen
man lange Zeit nichts zu tun haben wollte, weil sie mit dem Makel
kirchlicher Anriichigkeit behaftet sind. Bewegungen wie Konziliaris-
mus, Josefinismus, Febronianismus, Liberalismus, ja sogar Kreise
der Aufklirung gehoren hierhin. Manche von uns miissen erst heute
sich Rechenschaft geben, dass nicht alles an jenen Bewegungen falsch
war, wie eine einseitig papalistisch orientierte Geschichtsschreibung
es wahrhaben wollte. Bis vor wenigen Jahren noch konnten namhafte



— 264 —

katholische Kirchenhistoriker den Reformatoren des 16.Jahrhun-
derts Gerechtigkeit widerfahren lassen; iiber katholische Reform-
geister des 18. und 19.Jahrhunderts aber schleppen sie die alten
Vorurteile mit. Vielleicht sass ihnen der Schock des Syllabus von 1864
noch allzufest in den Knochen. Sie waren auf einen Anti-Liberalis-
mus festgelegt, der absolut sicher war, im undifferenzierten Begriff
des « Liberalismus» den Herd aller geistigen Katastrophen des 19. und
20. Jahrhunderts gefunden zu haben. Wir Heutigen diirfen nicht
meinen, dass die kirchliche Reform des abendlindischen Katholi-
zismus ganz allein die geistige oder eine isolierte good-will-action
Johannes XXIII. sei. Der Mut zum Wandel in unserer Zeit, die
apostolische Initiative in die Zukunft beziehen ihre Dynamik und
Zielrichtung auch aus dem grossen Kréftereservoir der Kirchen-
geschichte. Hier haben sich Krafte angestaut, Energien, von denen
wir heute zehren, Strémungen, die nach scheinbaren Irr- und Um-
wegen einmiinden in das grosse Flussbett der Kirchengeschichte.
Diese Erkenntnis kann die kirchlichen Reformen von heute nicht nur
bescheidener machen — Bescheidenheit ist eine Tugend auch des
Theologen — sie kann ihnen und auch dem Aussenstehenden grosseres
Vertrauen in den Integrationsprozess schenken, der sich heute in der
romisch-katholischen Kirche vollzieht. Is handelt sich hier eben
nicht um etwas Zufélliges, etwas Modisches oder Revolutionéres,
sondern um etwas, das langsam in der Kirche herangewachsen und
ausgereift ist. Deshalb werden die Wachstumsgesetze des kirchlich-
religiosen Lebens nicht verletzt, wie einige kleinglaubige Konser-
vative meinen. Ob im Altkatholizismus und in den national kirch-
lichen Bewegungen, die er aufgefangen hat, die «patience des délais»,
die Geduld des richtigen Zeitpunktes eingehalten wurde, dariiber
darf man anderer Meinung sein. Es besteht auch kein Zweifel, dass
gerade die Stauung der Strukturreformen in der rémischen Kirche,
trotz dem geféhriichen Moment, das mit den damit zusammen-
hingenden Ballungen verbunden war, zu einer grosseren Abklarung
und Durchsichtigkeit der Reformanliegen, zu ihrer historisch-
theologischen Lauterung gefiihrt haben. Dennoch steht eines fest:
die Reformen der «Kirche im Konzil» erweisen den Altkatholizismus
als eine Vorhut der «Kirche im Wandel».

Auf keinem Gebiete aber wird die Vorlduferschaft des Altkatho-
lizismus deutlicher bezeugt als auf dem der Wiedervereinigung der
Christen. Vissert’'Hooft hat den Altkatholiken das Zeugnis ausge-
stellt, sie seien 6kumenisch «avant la lettre» gewesen. In der Tat



scheint das 6kumenische Moment, die Offnung auf den getrennten
Bruder hin, konstitutiv in die altkatholische Bewegung von 1870 ein-
geflossen zu sein. Bereits die Bischofe Darboy, Maret und Stross-
mayer haben auf dem 1.Vatikanischen Konzil vor einem neuen
Dogma gewarnt, das die trennenden Grében zwischen den christ-
lichen Gemeinschaften vertiefen wiirde. Auch der Protest Déllingers
und seiner Freunde erschopft sich nicht im Widerspruch des histo-
risch gebildeten Theologen; hier schwingt wesentlich die Riicksicht-
nahme auf die getrennten Briider mit. Dieses Motiv ist m.E. bei
Déllinger viel starker gewesen, als man bisher gesehen hat. Bisher hat
man seine theologisch verantwortete Abwehr betont, weniger aber
beachtet, dass edle Verantwortung gegeniiber den Getrennten,
denen er keine neuen Lasten auferlegen wollte, den moralischen
Impetus seines Widerspruchs gegen das Dogma von 1870 genihrt hat.
Dollinger hat sich in den sechziger Jahren des letzten Jahrhunderts
von einem introvertierten rémischen Konfessionalismus zu einer
dialogischen Geisteshaltung entwickelt. Bei ihm war damit kein
Liberalisierungsprozess verbunden, der ihn dem katholischen Dogma
entfremdet und so auf den Bruch von 1870 eingestimmt hétte; nein,
er ist unerschiitterlich auf dem dogmatischen Boden der Kirche
gestanden und hat bis 1870 die Cathedra Petri, den Bischof von Rom,
als das von Christus gesetzte Fundament der sichtbaren Einheit be-
trachtet. Nicht weil er Rom und die Kurie hasste, sondern weil er den
Nachfolger Petri liebte und ihn frei fiir seine einheitsstiftende Auf-
gabe wollte, hat er 1860 die Loslosung der Kirche vom Kirchenstaat
erwogen. Nicht, weil er dem Fimmel eines deutschen Nationalismus
verfallen war, hat er 1863 auf dem Gelehrtenkongress in Miinchen eine
deutsche Theologie gefordert, sondern weil die deutsche Theologie,
die im 16. Jahrhundert die Wunde der Spaltung geschlagen, dem
Speer des Telephos gleich, diese Wunde wieder zur Heilung bringen
sollte. Nicht, weil er dem rationalistischen Liberalismus verfallen
war, hat er 1864 sich dem Syllabus Pius IX. entgegengestemmt, son-
dern weil er neue Wege suchte in eine Welt hinein, der das pépstliche
Rundschreiben nichts besseres zu bieten hatte, als alle Wege mit
Warnungsschildern zu verhéingen. 1868 hat er den Plan eines grossen,
dreibindigen Werkes entworfen, das bezeichnenderweise nicht Los-
von-Rom hiess, sondern Cathedra Petri. In diesem Werke wollte er
die Entwicklung des Papsttums darstellen, die Trennung von Ost
und West, den Bruch in der abendlindischen Kirche im 16. Jahrhun-
dert, aber auch die Geschichte der Reunionsverhandlungen, um die



— 266 —

Prinzipien und die Methoden 6kumenischer Theologie aufzuzeigen.
Mitten in der Vorbereitung dieses Werkes iiberrumpelte ihn das
1. Vatikanische Konzil mit seiner einseitigen Akzentuierung papst-
licher Vorrechte. Konnen Sie sich vorstellen, wie sehr dieses Erlebnis
den Theologen erschiitterte, der sein der Kirche geweihtes Leben mit
einem cpnvnmowdy, einem der Befriedung der Konfessionen gewid-
meten Iriedenswerk abschliessen wollte ? Wie sehr ihn der Eini-
gungsgedanke gepackt hatte, ersehen Sie aus folgendem: Im April
1871 trifft ihn der Bannstrahl des Erzbischofs von Miinchen. Er, der
Ausgestossene, deraus der Sakramentsgemeinschaft Ausgeschlossene,
hat nichts Eiligeres zu tun, als im folgenden Jahre an der Universitit
Miinchen sieben Vortrige tiber die Wiedervereinigung der christ-
lichen Kirchen zu halten. Zwei Jahre spiter dringt esihn, Anglikaner,
Orthodoxe und Altkatholiken, Kirchen des katholischen Typus zu
Unionsgesprichen nach Bonn einzuladen. Die Bonner Unionskon-
ferenzen von 1874 und 1875, obwohl sie nicht zu Ende gefiihrt werden
konnten, sind Marksteine ékumenischer Gesinnung, isolierte Vor-
boten des okumenischen Zeitalters. Ein Freund Déllingers und
spaterer altkatholischer Fiihrer, Friedrich Michelis, hat 1860 in
Erfurt mit gliubigen Lutheranern ein bedeutsames Konfessions-
gesprach gefiihrt. Er wurde deshalb vom preussischen Obrigkeits-
staat mit einer Geldstrafe belegt, weil er eine polizeilich nicht
genehmigte Versammlung einberufen hatte. Die Erfurter Konferenz
von 1860 ist das einzige irenische Gesprich, das auf dieser Ebene im
19. Jahrhundert zwischen Katholiken und Lutheranern in Deutsch-
land gefiihrt wurde.

Sie sehen, von hier aus ist dem Altkatholizismus eine Aufgabe
zugewachsen, die Thre Kirche mit Recht alsihre eigentliche und vor-
nehmste bezeichnet: Briicken-Kirche zu sein fiir die Annéherung der
Konfessionen. Der Altkatholizismus hat tatsdchlich nicht nur bei
einzelnen Christen, die vom Protestantismus herkamen, das Ver-
standnis fiir die Katholizitit erweckt, er hat auch durch die Interna-
tionale Kirchliche Zeitschrift, durch die theologische Fakultédt Bern,
und schliesslich im interkonfessionellen Gespréch, ganz besonders auf
den internationalen Altkatholikenkongressen, fiir eine «apertura
cattolica» gewirkt. Freilich wird man den Namen Briicken-Kirche
nicht so verstehen diirfen, dass man damit eine Zwischenkirche meint,
eine Art provisorische Unterkunft fiir die Rompilger von Wittenberg
und Konstantinopel. Das hat schon deshalb keinen Sinn, weil der
Dialog zwischen der romischen Kirche und den von ihr getrennten



— 267 —

Gemeinschaften heute direkt gefithrt wird. Es geht aber auch gar
nicht um eine «Riickkehr» aller nach Rom, sondern um die Riickkehr
aller zu Christus. Wir alle haben uns zu bekehren; Christus ist der
Eckstein unseres Glaubens; er wird auch der Eckstein unserer Ein-
heit sein. Hier also, in der Tiefe unserer geistlichen und intellektuellen
Bekehrung liegt unsere eigentliche und gemeinsame Aufgabe.

Auf den geistlichen Aspekt dieser Erneuerung in Christus kann
im Rahmen dieses Vortrags nicht eingegangen werden, wohl aber
sollte die intellektuelle Komponente dieses Bemiihens noch etwas
verdeutlicht werden. Primér von Christus und erst sekundér von der
historischen Kategorie unseres dialektischen Verhéltnisses, das wir
einmal als Beziehung Mutterkirche —-Tochterkirche bezeichnen kon-
nen, sind wir auf unsere intellektuelle Bekehrung verwiesen. Hier
liegt die fruchtbarste Aufgabe fiir den Altkatholizismus heute, weil
sie ihn zu seinen Urspriingen, und zugleich zu seinem lautersten Auf-
trag hinfithrt. Wenn es tatsdchlich so ist, dass der Altkatholizismus
nicht die Kirche des Westens sein will, sondern eine Notkirche, dann
miisste man aus einer solchen Situation die Konsequenzen ziehen.
Und diese heissen : ernsthaftes Uberpriifen des eigenen konfessionel-
len Anspruchs und Bereitschaft zum Dialog mit der Kirche, die die
Katholizitat des Westens par excellence reprasentiert und innerhalb
derer die besonnensten Fiihrer des Altkatholizismus immer bleiben
wollten, auch wenn sie es nicht tun konnten und de facto durch den
Entzug kirchlicher Gliedschaftsrechte und den Ausschluss von den
Sakramenten zur Gemeindebildung gedringt wurden. Bei manchem
wird deshalb eine perovowx, ein Umdenken notwendig sein. Wir
diirfen heute keine Kadaver lingst tiberlebter Ressentimente und
Vorurteile mit uns voranschleppen. Den Zauderern und Unent-
schlossenen mdochte ich ein Wort des Jesuiten Alfred Delp zurufen,
das mich als jungen Theologen wie ein Peitschenschlag getroffen
hat: « Wenn die Kirchen der Menschheit noch einmal das Bild einer
zankenden Christenheit zumuten, sind sie abgeschrieben.» Dieser Satz
wurde nicht von einem Einheitsstrategen am Schreibtisch eines 6ku-
menischen Instituts ausgekliigelt, er wurde 1944 von einem Manne
mit gefesselten Hinden im Angesicht des Todes niedergeschrieben.

Das Gesprich mit der romisch-katholischen Kirche miisste auf
zwel Ebenen gefiihrt werden: auf der historischen und auf der theo-
logisch-dogmatischen. Beide gehéren unzertrennbar zusammen, man
kann und darf sich nicht auf die eine oder die andere beschrinken.
Zunichst gilt es einmal, die Konstellation von 1870 schirfer ins



— 268 —

Auge zu fassen, sie in ihren geistesgeschichtlichen Voraussetzungen,
aber auch in ihrer konkreten Zeitbedingtheit zu sehen. Das ist bisher
im deutschen und im schweizerischen Altkatholizismus noch nicht
getan worden, im Gegensatz zur Utrechter Kirche, die einige gute
historische Arbeiten und Aufsétze zu ihrer Geschichte aufzuweisen
hat. Ich kann hier nur einige Stichworter nennen: Ultramontanis-
mus, Neo-Ultramontanismus, Liberalismus, scholastische Theologie,
«deutsche Theologie», politische Stromungen usw. Weiterhin ist hier
die Klarung des theologischen Anliegens der Fiihrer der Protest-
bewegung zu erwihnen. Aber der historische Detektor wire auch in
den Stadten und Dérfern einzusetzen, wo man zur Griindung eigener
Gemeinden schreiten konnte. Bekanntlich wirkt nicht die Unfehl-
barkeit des Papstes in Rom, sondern die Unfehlbarkeit des Papstes
im Dorfe, d. h. des Pfarrers, sich unmittelbar auf das Leben des katho-
lischen Glaubigen aus. Geduld und miihsame historische Kleinarbeit
werden hier von uns gefordert. Wir sind das der Sache schuldig, ganz
besonders unseren Laien. Wir miissen sie in ihren Fragestellungen
von 1870 verstehen, die mit hoher Theologie nichts zu tun haben, aber
deshalb noch nicht als irrelevant fallengelassen werden diirfen. Miss-
verstehen Sie mich bitte hier nicht: so unumgénglich auch eine
Riickbestimmung auf die Ausgangsposition von 1870/71 ist, es geht
nicht darum und kann nicht darum gehen, den Altkatholizismus aus
der Geschichte heraus auf die Position von 1870 festzulegen, ihn ein
fiir allemal des Liberalismus, des Nationalismus oder theologischen
Missverstindnisses zu iiberfithren und von daher als tiberholt abzu-
tun. Genau so wenig kann es ein stereotypes Zuriick zu Déllinger,
Herzog und Reinkens geben, wie ich als romischer Katholik ja auch
nicht zur Sprache der Theologie des 1.Vatikanums zuriickwill, son-
dern mich der Sprache der lebendigen Kirche von heute bediene. Es
wiére auch insofern absurd, weil eine solche Auffassung z.B. den
schweizerischen Altkatholiken eine Riickkehr zur kulturkdmpferi-
schen Epoche der siebziger Jahre zumutet, womit unserer Sache
wahrhaftig nicht geholfen ist. Das Historische kann wohl aufhellen,
Missverstindnisse aus dem Weg rdumen, bestimmte Einwinde ent-
schirfen, uns auf den Boden der Wirklichkeit zurtickfiithren, wenn der
theologische Pegasus mit uns zu nebulosen Gefilden durchbrennt, die
trennenden Fragen werden durch die Geschichte nicht aus der Welt
geschafft. Es ist z. B. sehr wichtig, Klarheit dariiber zu gewinnen, in
welchem Verhéltnis Doéllinger zum Altkatholizismus stand; der Alt-
katholizismus wird dadurch nicht aufgehoben, wenn man beweisen



— 269 —

kann, dass Doéllinger der Bildung einer altkatholischen kirchlichen
Organisation skeptisch gegeniiberstand und sich selber formell nicht
als Mitglied des Bistums der Altkatholiken Deutschlands, sondern als
exkommuniziertes Glied der romisch-katholischen Kirche betrachtet
hat. Anderseits kann eine differenzierte Untersuchung einzelner
Personlichkeiten aus dem Laienstande, die man bisher mit dem viel-
schillernden Worte «liberaly, lies kirchenfeindlich, etikettiert hatte,
gesunkene katholische Reformanliegen einsichtig machen. Der
Schweizer Walter Munzinger z.B. hat unter dem schlechten Kate-
chismusunterricht seiner Jugend gelitten, er hat den Begriff der
«alleinseligmachenden» Kirche zuriickgewiesen, weil er um das Heil
seiner nichtkatholischen Umwelt besorgt war, und als verfemter
Kirchenmusiker hat er bereits in den spéten fiinfziger Jahren gegen
die Einfithrung der lateinischen Vesper protestiert. Solche Beobach-
tungen konnen erweisen, dass viele altkatholische Laien in Deutsch-
land und der Schweiz gar nicht einmal so v6llig kirchlich zerfallene,
«abgestandene» Katholiken waren, wie eine gewisse romisch-
katholische Geschichtsschreibung das in unzuléssiger Verallgemeine-
rung behauptet. Wenn heute mancherorts so viel aus einem zwar
gutgemeinten, aber etwas billigen Irenismus heraus geredet wird von
den «anonymen Christen», den «Krypto-Christen», so diirfte es an
der Zeit sein, jenen altkatholischen Laien von 1870 Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen, die sich immerhin zu unserem Herrn Jesus
Christus bekannten.

Die schwierigsten Probleme unseres Gesprichs liegen auf der
theologischen Ebene. Es sind dies hauptséchlich die Fragen, die mit
der Bauform der Kirche zusammenhéngen: Begriindung, Funktion
und Aufgabe des Petrusamtes, niher in den Wahrheitsanspruch der
Kirche, und damit zusammenhéngend das unfehlbare Lehramt des
Nachfolgers Petri, Gesetz und Charisma (papstl. Jurisdiktionsgewalt,
Charakter des Bischofsamtes), Kirche und Religionsfreiheit, Kirche
und Welt, Zolibat des Weltklerus und einiges anderes mehr. Hier
miisste man sich von Anfang an auf das Zentrale beschrinken, um
der Gefahr eines endlosen, unfruchtbaren Debattierens zu steuern.
Ich habe den Eindruck, dass man auf altkatholischer Seite allzusehr
bei erstarrten Fragestellungen stehen geblieben ist und zu schlag-
wortartiger Vereinfachung der Probleme neigt. Soweit ich sehe, hat
man bisher keine Notiz genommen von der seit den letzten zehn
Jahren kriaftig in Fluss gekommenen Forschung iiber das 1. Vatika-
num. Eine sachliche Diskussion mit der Auffassung iiber die Unfehl-



— 270 —

barkeit der Kirche und des Papstes, wie sie sich in der rémisch-
katholischen Kirche durchgesetzt haben, ist bisher nicht erfolgt.
Eine ausgewogene Auseinandersetzung ihrerseits mit der romisch-
katholischen Interpretation des umstrittenen «ex sese» der pépst-
lichen Unfehlbarkeitslehre als einer rechtlichen, nicht-dogmatischen
Prizision innerhalb des Dogmas, ist mir bisher nicht bekannt gewor-
den. Doch es ist nicht meine Aufgabe, Ihnen den Spiegel vorzuhalten
oder als Schulmeister mit erhobenem Zeigefinger Thnen zu sagen, was
Sie tun miissten. Ich mochte bloss wiinschen, dass eine altkatholische
Fliisterkritik, die sich hier und dort regt, sich entschiedener dussere
und sich Gehor im kirchliche Raume verschaffe. Die beste Voraus-
setzung fir die Zukunft ist dann gegeben, wenn junge, zum Weiter-
studium befahigte Menschen, Theologen und Laien, angeregt und
gefordert wiirden, sich in wissenschaftlicher Weise in geschichtlichen
oder systematischen Arbeiten den hier angeschnittenen Fragen zu-
zuwenden.

Sie diirften dies ruhig tun, ohne befiirchten zu miissen, in der
romisch-katholischen Umschlingung zu ersticken. Denn die Fragen,
um die es hier geht, sind ja nicht bloss solche, die uns trennen, sie
berithren Kernfragen des ckumenischen Gesprichs zwischen der
Kirche von Rom und jeder nicht-réomischen christlichen Gemein-
schaft. Im altkatholischen Bekenntnis werden Fragen transparent,
die auch den Orthodoxen, den Anglikanern und den Protestanten auf
der Seele brennen, Fragen des anti-romischen Widerspruchs, die ein-
mal gelost werden miissen, wenn die Christen wieder zur sichtbaren
Kinheit zusammenwachsen sollen. Mit Mut und Entschlossenheit
sollte der altkatholische Theologe deshalb diese Fragen anpacken: sie
weisen in die Zukunft hinein. Oskar Cullmann hat diejenige Stelle im
Dekret iiber den Okumenismus als besonders zukunftstrichtig be-
zeichnet, wo es heisst, dass es «nach katholischer Lehre eine Rang-
ordnung oder , Hierarchie® der Wahrheiten gibt, je nach der ver-
schiedenen Art ihres Zusammenhanges mit dem Fundament des
christlichen Glaubens.» (Kap.II, 11). Da dasjenige, was Altkatholi-
ken und Romische trennt, in der Hierarchie der katholischen Lehre
gewiss nicht zu vorderst steht und wir alle nach dem ergreifenden
Bekenntnis von KErzbischof Rinkel die Lehre der Alten Kirche fest-
halten, diirften wir berechtigte Hoffnung haben, dass der Heilige
Geist uns sagen wird, was wir miteinander zu reden haben.

Darf ich zum Schluss die Bitte aussprechen, diesen Vortrag ohne
Applaus mit einer Minute stillen Gedenkens und einem Gebete zu



— 271 —

beschliessen. Denn nicht unsere Programme, unsere Unionsstrate-
gien, unsere geschichtlichen Untersuchungen, unsere theologischen
Debatten werden uns je wieder zusammenfiihren, sondern der
Heilige Geist, der uns fiir Christus lebendig macht. Nichts sollte man
heute mehr fiirchten, als einen gemanagten Okumenismus, einen
okumenischen Trend, die oOkumenische Betriebsamkeit. Wenn
Trennung und Spaltung unter den Christen iiberhaupt einen Sinn
haben, kann es nur der sein, dass wir aus der schmerzlichen Erfahrung
unserer Siinde und der Erneuerung unserer Herzen zur Vollreife mit
Christus wachsen. Das, was sich heute unter den christlichen Gemein-
schaften regt — fiir die nichtglaubige Welt ist es die langst {iberféllige
Prozedur der Schlichtung eines internen Hausstreites — verdanken
wir nicht unserer Aufgeschlossenheit, unserem Nonkonformismus,
wie die Schlagworter heute heissen, sondern dem Heiligen Geiste.
Wir haben deshalb allen Grund, in Dankbarkeit derer zu gedenken,
die diese neue Zeit der Heimsuchung durch unseren Herrn in ihrem
Leibe nicht mehr erleben konnten. Wie Christus der Eckstein wurde,
g0 sind auch sie mit ihren Leibern und ihrem Herzblut eingestampft
worden in die Fundamente der Una Sancta Catholica: die katho-
lischen Ménner, die als Utopisten, als Triumer, als Romantiker, als
Abtrinnige, als Esoteriker gebrandmarkt, unverstanden und ver-
gessen aus dieser Welt geschieden sind. Sie wollten nie etwas anderes
als katholisch sein und die Tiiren zu allen getrennten Briidern hin
offenhalten. Isti sund qui viventes in carne, plantaverunt Ecclesiam
sanguine suo. Da sie im Fleische lebten, haben sie die Kirche der
wiederherzustellenden Einheit mit Tranen und Blut gepflanzt. Ihr
Opfer, verbunden mit unserer Bereitschaft, unter dem Kreuze aus-
zuharren und die Spannungen unseres Christenlebens durchzuhalten
auf die Hoffnung unserer Einigung hin und die Einheit aller Christen
wird der beste Same fiir die Zukunft sein.

Diirfte ich Sie bitten, aufzustehen und nach einer Minute stillen
Gedenkens mit mir die Litanei fiir die Einheit von Paul Couturier zu
beten.



— 272 —

Lataner fir die Einhent

ALLMACHTIGER Gott, der Du mit uns den neuen Bund schlossest und
sprachst: Ich will ihr Gott sein und sie sollen mein Volk sein,

vergib und heile unsere Zerrissenheit
BarMHERZIGER Gott, der Du deinen Sohn Jesus nanntest, dass er
sein Volk selig machen sollte von seinen Siinden,
vergib und heile unsere Zerrissenhett
HERrR Jesus Christus, der Du verheissen hast, dass, wo zwei oder drei
versammelt sind in Deinem Namen, Du mitten unter ihnen sein willst,
eine uns in Deiner Wahrheit
SouN des lebendigen Gottes, der Du Deinem Apostel zugesagt hast,
dass die Pforten der Hélle Deine Gemeinde nicht tiberwiltigen sollen,
eine uns in Deiner Wahrheit
GuTeRr Hirte, der Du alle Deine von Dir erwahlten Schafe in einer
Herde zusammenbringen willst, auf dass nur noch eine Herde sei,
eine uns in Deiner Wahrheit
Lamm Gottes, der Du Dich selbst fiir Deine Gemeinde dahingegeben
und sie durch die Taufe in einem Geist zu einem Leibe gemacht hast,
erne uns in Deiner Wahrheit
Brot des Lebens, der Du der Kirche, die Dein Leib ist, den einen Leib
und den einen Kelch zur Speise gegeben hast,
eine uns in Deiner Wahrheit
GEisT Gottes, der Du auf Dein Volk mannigfaltige Gaben des Geistes
ausgegossen hast, um alle zu erbauen,
erhalte unsere Einigkert durch das Band des Friedens
Hrermriger Geist, der Du unserer Schwachheit im Gebet aufhilfst und
unser Firsprecher bist,
erhalte unsere Binigkeit durch das Band des Friedens
VATER, SOHN UND HEILIGER (GEIST, EINIGER UND EWIGER GOTT,
vergib und heile unsere Zerrissenheit,

eine uns in Deiner Wahrheit,
erhalte unsere Einigkeit durch das Band des Friedens.

AMEN.



	XIX. Internationaler Altkatholiken-Kongress : 22. bis 26. September 1965 in Wien : die vier Hauptreferate

