
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 4

Artikel: XIX. Internationaler Altkatholiken-Kongress : 22. bis 26. September
1965 in Wien : die vier Hauptreferate

Autor: Rinkel, Andreas / Maan, P. J. / Dimitrijevic, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 201 —

XIX. Internationaler Altkatholiken-Kongress
22. bis 26. September 1965 in Wien1

Die vier Hauptreferate

Das altkatholische Bekenntnis

Erzbischof Dr. Andreas Rinkel, Utrecht

In diesen Tagen sind 76 Jahre verflossen, seitdem die altkatholischen

Kirchen der Niederlande, Deutschlands und der Schweiz sich
zusammenschlössen und eine feierliche Erklärung veröffentlichten,
deren Anfangsworte lauten: «Wir halten fest an dem altkirchlichen
Grundsatz, welchen Vincentius von Lerinum in dem Satze
ausgesprochen hat: ,,Id teneamus, quodubique, quod semper, quod ad
omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque catholicum"
(Lasset uns festhalten an dem, was überall, allezeit und von allen
geglaubt worden ist ; dies nämlich ist wahrlich und wesentlich
katholisch).» Als Sprecher ihrer Kirchen setzten die sich vereinigenden
Bischöfe sodann fort : « Wir halten darum fest an dem Glauben der alten
Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in den allgemein
anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen Synoden
der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist. »

In dieser lapidaren Erklärung ist das «altkatholische Bekenntnis»

festgelegt und zum Symbolum der genannten Kirchen erhoben
worden.

Diese «Utrechter Erklärung der Bischöfe der altkatholischen
Kirche» bindet ihre Mitglieder an festumrissene Grenzen, an
feststehende Dokumente, an eine klar formulierte Glaubensüberzeugung.
Wer darüber sprechen will, weiss, welche Richtung er einschlagen
muss, was ihm den Weg weist und was ihn bindet. Dessen bin ich mir
bei meinem jetzigen Beginnen vollauf bewusst. Das bedeutet, dass
ich hier nicht an erster Stelle als wissenschaftlicher Theologe sprechen

werde, auch nicht als dozierender Dogmatiker, sondern als

Nachfolger der Bischöfe vom Jahre 1889 und als ein Gläubiger jener
Kirche, in deren Namen sie damals ihr Zeugnis ablegten.

1 Anmerkung der Redaktion: Der offizielle Kongress-Bericht, der bis jetzt
jeweils in unserer Zeitschrift erschien, wird diesmal als Sonderdruck
herauskommen. Er wird den Kongress-Teilnehmern zugeschickt werden. Weitere
Interessenten können ihn beziehen beim Christkatholischen Schriftenverlag :
H. Galli, Lilienstrasse 99, 4123 Allschwil (Schweiz).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 14



— 202 —

Wir sind also an den Glauben der Kirche des ersten Jahrtausends
gebunden. Man könnte mich nun sofort zur Rechenschaft ziehen mit
der Frage, ob wir nicht viel mehr an den Glauben gebunden seien, wie

er uns in der Heiligen Schrift verkündet wird Selbstverständlich
würde ich diese Frage sofort in bejahendem Sinne beantworten. Man
darf aber nicht vergessen, dass die Heilige Schrift als Quelle und
Urkunde unseres Glaubens auch selber ein Objekt unseres Glaubens
und ein Teil unseres Glaubensbesitzes ist. Wir werden diese Tatsache
sicherlich nicht ausser acht lassen, und dies um so weniger, weil sich
die Heilige Schrift gerade in den ersten Jahrhunderten im ganzen
Glaubensschatz entfaltet hat und gleichzeitig darin ihren eigenen
Platz einnimmt. Wenn wir fragen, wo und wie die alte katholische
Kirche ihren Glauben bekundet, so werden wir von selbst auf die
ökumenischen Symbola hingewiesen, von denen das Apostolicum -
das wir aus dem Taufritus kennen - und das Nicäno-Konstantinopo-
litanum - das im Herzen unserer Eucharistiefeier steht - die
bekanntesten sind und uns darum am meisten ansprechen. Neben
diesen beiden könnten natürlich noch andere Symbola angeführt
werden, aber sie tragen nichts Wesentliches bei. Apostolicum
und Nicäno-Konstantinopolitanum können daher als Grundlage
der ganzen Christenheit gelten. Vielleicht könnte für das «Athana-
sianum» eine Ausnahme gemacht werden, aber dieses Symbolum
trägt die unverkennbar hervortretenden Merkmale des abendländischen

Denkens und hat sich darum in der Ostkirche nie einbürgern
können.

Es erübrigt sich wohl, das apostolische Glaubensbekenntnis oder
das von Nicäa-Konstantinopel hier wörtlich anzuführen. Es handelt
sich vielmehr für uns um die Frage, was diese beiden Dokumente in
ihrer meisterhaften Schlichtheit beinhalten.

Ich möchte zunächst betonen, dass es hier die Kirche ist, die

spricht und von ihrem Glauben Zeugnis ablegt, und zwar die Kirche,
die von Jesus Christus und seinen Aposteln begründet und auf dem

Fundament des einen Glaubens erbaut wurde ; die Kirche, welche aus
Menschen besteht, die aus der Welt des Unglaubens oder auch des

menschlich versagenden Glaubens in sie hinübergerettet wurden
und die nun dieser Kirche ihre menschliche Gestalt und Erscheinung
geben. Es sprechen hier Menschen ; Menschen, die die Kirche bilden
und dennoch bekennen : «Ich glaube an Eine Heilige, Katholische und

Apostolische Kirche. » Damit bekennen sie als Objekt ihres Glaubens,
was sie selbst sein wollen.



- 203 —

Diese Gemeinschaft von Menschen, die da glauben, die Eine
Kirche Gottes zu sein, bekennt sich im wesentlichen zu der einen

grossen Glaubenswahrheit, dass Gott der Eine und dreieinige Gott
ist, der sich als der Vater offenbart und der der Schöpfer des Alls ist ;

der als Sohn, als der Einziggeborene des Vaters, der Gott-Mensch
Jesus Christus ist, wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, und
Mensch geworden um unseres Heiles willen, und der als Heiliger Geist,
der vom Vater ausgeht, durch den Sohn zu uns gesandt wird, um das
Heilswerk des Sohnes in uns zu verwirklichen. Mitten in diesem
Bekenntnis steht dann das kurze, alles bekräftigende Wort «nach der
Schrift», kata tas graphas, secundum scripturas. Dieses Wort bezieht
sich zwar auf die Bestätigung der Auferstehung des Sohnes von den
Toten, gleichzeitig wird aber damit auch diese Auferstehung in den

Mittelpunkt unseres Glaubensdenkens und Glaubenslebens gerückt,
und daher empfängt das ganze Bekenntnis vom dreieinigen Gott
seinen ewigen Wahrheitscharakter. Im Anschluss daran bekennt die
Kirche ihren Glauben an ihre Einheit, Heiligkeit, Katholizität und
Apostolizität, ihren Glauben an die Taufe zur Vergebung der Sünden
und ihre Erwartung der Auferstehung von den Toten und des ewigen
Lebens. Diese letzten, nur in kurze Worte gefassten Artikel sind für
uns Menschen nicht weniger wertvoll, aber es sind die Gaben, die der
dreieinige Gott uns darreicht. Gott in seiner Dreieinigkeit ist das

grosse Glaubensgut der Christenheit. Von ihm, dem Dreieinigen, dem
Vater, dem Sohne und dem Heiligen Geiste, fliesst uns die ganze Fülle
des Heiles zu.

Ich betone dies nachdrücklich, weil es mir vorkommt, als drohe
uns dann und wann die Gefahr, die Tatsache aus dem Auge zu
verlieren, dass diese Glaubensumschreibung den wesentlichen Inhalt
der christlichen Symbola darstellt. Es will mir vorkommen, dass da
und dort der Anlass vorhege, von dem «vergessenen» Fundamentaldogma

zu sprechen. Man hat sich im Lauf der Jahrhunderte des

öfteren in scharfen Auseinandersetzungen in den Randgebieten der
Theologie verloren und dabei manchmal vergessen, dass der
dreieinige Gott das Herzstück allen Glaubens und den Brennpunkt allen
theologischen Denkens bildet. In seinem diesjährigen, meisterhaften
Hirtenbrief hat Bischof Dr. Urs Küry ganz mit Recht darauf
hingewiesen, dass die Dogmen von der Dreieinigkeit Gottes und von der
Gott-Menschheit Christi die «zwei grossen Grundentscheidungen der
alten Konzilien» sind, «auf deren Grundlage alle anderen Fragen des

Glaubens, über die Schöpfung, die Erlösung, die letzten Dinge, die



— 204 —

Sakramente, die Kirche und das Amt, einer allgemein annehmbaren
Beantwortung entgegengeführt werden können», und dass «mit
diesen beiden Grunddogmen der Raum abgesteckt ist, innerhalb
welchem katholischer Glaube allein möglich ist und sich entfalten
kann». Wir haben es uns immer wieder zu vergegenwärtigen, dass

fünf Jahrhunderte nötig gewesen sind, bis die Kirche in vorsichtigen,
aber schwerwiegenden Worten die Umschreibung ihres Glaubens an
Vater, Sohn und Heiligen Geist gefunden und festgelegt hat. Wir
dürfen nur dankbar dafür sein, dass namentlich die morgenländische
Kirche dieses Dogma bis zum heutigen Tage so triumphierend in den

Mittelpunkt ihrer Liturgie und ihres Lebens gestellt hat.
Wir leben in einer Zeit, in der man wieder am biblischen Gottesbild

rüttelt, das man zu «entmythologisieren» sucht, so dass Gott
nicht mehr als transzendent gelten darf, d.h. nicht mehr als derjenige,
der nicht selber die Welt ist, aber sie dennoch von Augenblick zu
Augenblick in seinem allmächtigen Wollen umfasst. Man will also

von neuem den Schwerpunkt auf den Menschen und auf die Welt
verlegen und dadurch den dreieinigen Gott als die schöpferische Quelle
unseres persönlichen Lebens und alles Geschaffenen, d. h. als das

einzige und wahre Heil ausschalten. Gerade in einer solchen Zeit ist es

von neuem notwendig geworden, mit Dankbarkeit und Anbetung die

grossen Worte des alten Glaubensbekenntnisses zu wiederholen:
«Ich glaube an den allmächtigen Vater, den Schöpfer des Himmels
und der Erde, alles Sichtbaren und Unsichtbaren; - an den einen
Herrn Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes, geboren aus
dem Vater vor aller Zeit, Gott von Gott, Licht von Licht,...der um
uns Menschen und um unseres Heiles willen herabgestiegen ist vom
Himmel und Fleisch geworden ; - an den Heiligen Geist, den Herrn
und Lebensgeber, der vom Vater ausgeht, der mit dem Vater und dem
Sohne zugleich angebetet und verherrlicht wird...». Wir können nie
dankbar genug sein für die grosse Glaubenslinie : Nicäa-Konstanti-
nopel-Chalcedon. Wir müssen die wachsame Treue der Ostkirche
preisen, die eine von keinem einzigen ökumenischen Konzil autorisierte

Zufügung am kirchlichen Symbolum - wir meinen hier das

«filioque» - bis zum heutigen Tage zurückgewiesen hat. Wir wissen

freilich, dass sich das menschliche Denken in die Breite und in die
Tiefe entwickelt und nicht mehr immer in die Denkformen der frühen
Kirche kleidet und dass es diesem Denken schwer fällt, dem älteren
Gedankengang zu folgen, und dass es ihm noch schwerer fällt, sich ihr
Denkmaterial und ihre Denktechnik zu eigen zu machen. Aber wir



— 205 —

müssen bedenkenlos eingestehen, dass unser modernes theologisches
Denken keine Möglichkeit gefunden hat, z.B. die Lehre der zwei
Naturen in Jesus Christus, dem Gottmenschen, zu ersetzen. Wenn
etwa das Konzil von Chalcedon nach jahrhundertlangem Denken
feststellt zu glauben «an einen und denselben Christus, Sohn, Herrn,
Einziggeborenen, an zwei Naturen ohne ein Zusammenfliessen, ohne

Verwandlung, ohne Zerteilung und Trennung», dann mag uns diese

Terminologie fremdartig und wie aus weiter Ferne anklingen. Wir
werden aber doch mit staunender Bewunderung erfüllt, wenn wir
wahrnehmen, dass die Stimme der ganzen Kirche gewollt und
gewagt hat, sich in einigen kurzen und ziemlich negativen Worten
auszusprechen - asunchitös, atreptös, adiairetös, choristös (inconfuse,
immutabiliter, indivise, inseparabiliter), gleichsam in schüchterner
Anbetung.

Ich nehme den Verdacht auf mich, als ob ich nun doch wieder zu
dogmatisieren beginne, es handelt sich aber nur um einen Verdacht.
Was wir tun, ist, über unseren Glauben nachzudenken. Denn auch
euer Glaube, sei er stark oder schwankend, viel oder wenig umfassend,
denkt. Ich möchte hier den Nachdruck auf den Unterschied zwischen
dem Glauben und seiner Theologie legen, auf den Unterschied
zwischen der Wahrheit und unserer Art und Weise, ihr näherkommen zu
wollen. Niemals hat sich das menschliche Denken an eine Zeitperiode,
an eine Methode, an eine Formulierung gebunden. Aber die Wahrheit,
die durch dieses Denken gesucht wird, kann durch nichts verändert
werden, wenn auch unsere menschliche Weise, sich ihr zu nähern, in
jeder Generation und in jedem Jahrhundert ihre volle Freiheit behält.

Dem dreieinigen Gott verdanken wir das ganze Heilswerk, das
im Symbolum mit den wenigen Worten «um uns Menschen und um
unseres Heiles willen» angedeutet wird. Dann folgt die Feststellung,
dass der von Ewigkeit und einziggeborene Sohn Gottes Mensch
geworden sei durch den Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria. Er
wurde also ein Mensch, der lebte, litt und starb wie jeder andere
Mensch, der aber am dritten Tag wieder auferstanden ist. Diese
allerkürzeste Heilsgeschichte schliesst mit den bereits erwähnten Worten
«kata tas graphas», «nach der Schrift».

Diese beiden Grössen verdanken wir dem dreieinigen Gotte:
die Heilige Schrift und die Kirche. Die erstere ist die Urkunde, das

Zeugnis der Magnalia Dei, der grossen Taten Gottes ; die zweite ist die
Gemeinschaft aller jener, die an den dreieinigen Gott glauben, durch
Jesus Christus erlöst wurden und durch den lebendigmachenden



— 206 —

Heiligen Geist geheiligt werden zu einem neuen Leben, das uns an
Gottes eigenem ewigem Leben teilhaftigwerden lässt und uns dadurch
zu unserer Endbestimmung führen wird.

Hier muss zuallererst die Frage nach der Heiligen Schrift und der

Tradition gestellt werden, eine der grossen Fragen, die zu Differenzen
zwischen all jenen, die zur Kirche Christi berufen worden sind,

geführt haben. Ich beabsichtige nicht, mich mit diesen Divergenzen -
es gibt derer leider zu viele - hier näher zu beschäftigen. Sie werden
wohl ersichtlich aus dem, was ich hier als Inhalt unseres «altkatholischen

Bekenntnisses» in Worte zu fassen versuche.
Die Heilige Schrift ist die von Menschen geschriebene Urkunde

der Offenbarung Gottes. Dann und wann wird sie selber als «die

Offenbarung» bezeichnet, was sie aber nicht ist. Sie ist deren Niederschrift,

soweit sich der unzugängliche, für uns Menschen unauffindbare,

unkenntliche, unerreichbare Gott selbst kenntlich, auffindbar,
erreichbar hat machen wollen zu unserem Heile und zu unserer
Rettung. Sie spiegelt das Bild der Welt und das der Menschheit, die
Gottes Willen entsprangen und die in ihrem von Gott bestimmtem
zeitlichem Sein «sehr gut» waren. Sie zeigt uns den Irrweg des

Menschen, der in der grössten Gabe, die ihn erst zum Menschen, zur
höchsten Schöpfung Gottes macht, in der Freiheit, seinen eigenen
Weg wählte, der Gott für ihn neuerlich unerreichbar machte. So

müsste Gott, nach dem Worte des heiligen Augustinus, wieder einen

Weg zum Menschen hin bahnen, damit für den Menschen ein Weg zu
Gott da sei. Diese Heilige Schrift ist das menschliche Zeugnis der
Worte und Werke Gottes und darum für das menschliche Denken in
all seinen Formen der Untersuchung und Kritik, in Bejahung und
Verneinung, zugänglich. Aber dennoch sind es Gottes Wort und
Gottes Werk, die in der Heiligen Schrift bezeugt werden. Wenn auch
dieses Zeugnis in mangelhaftem Menschenwort abgelegt wird, so ist
es doch Er, der sich darin bezeugt. Es ist der Heilige Geist Gottes, der
durch alle Jahrhunderte hindurch und jedem einzelnen gegenüber
sich bezeugt und der den toten Buchstaben den lebendigmachenden
Geist einhaucht.

So lebt die Kirche aus der Quelle der Heiligen Schrift, in der
Gott durch seinen Heiligen Geist redet. Darum ist die Heilige Schrift
die unbestrittene Grundlage der ganzen Christenheit. Die Kirche ist
nur dann allein Kirche Gottes und Kirche Christi, wenn sie aus dieser

Heiligen Schrift ihre Kenntnis schöpft, darin ihren Glauben findet
und daraus ihr Gnadenleben kennenlernt.



— 207 —

Aber die Kirche selbst bleibt Schöpfung Gottes, Frucht der
selben Offenbarung, die durch den Mund der Propheten und Apostel
die Schrift ins Dasein rief. Wir wollen uns an der Streitfrage, ob die

Heilige Schrift über die Kirche zu stellen sei oder umgekehrt, nicht
beteiligen. Wir glauben unbedingt, dass die Kirche die Erstberufene
sei, um dem in der Schrift niedergelegten Worte Gottes zu gehorchen.
Gleichzeitig aber ist die Heilige Schrift das ihr von Gott geschenkte
Besitztum, das sie zu überwachen, zu predigen, hinauszutragen, zu
bewahren und zu erklären hat durch die Kraft des selben Heiligen
Geistes, der Propheten und Apostel dazu trieb, die Heilige Schrift in
menschlichen Worten aufzubauen.

Hier liegen die tiefsten Wurzeln der Tradition der Kirche, die im
wesentlichen damals ihren Anfang nahm, als die ersten Menschen

anfingen, miteinander bewusst von Gott zu sprechen. So ist die
Tradition der Kirche die redende und zeugende Kirche, die unter Führung

des in ihr wohnenden und wirkenden Heiligen Geistes und
schöpfend aus ihrem grössten Gottesgeschenk, der Heiligen Schrift,
Gottes Offenbarung in ihrem Wort, in ihrem Handeln und ihrem
Beten weiterträgt. Darum ist es die erste Aufgabe der Kirche, dass

ihr Reden, Handeln und Beten übereinstimmt mit dem, was Gott ihr
in der Urkunde der Heiligen Schrift hat offenbaren wollen, denn die
Wahrheit ist eins und unteilbar. Darum hat auch die Kirche das

Recht und die Pflicht - und hier darf das menschliche Denken oder,
anders gesagt, die Theologie zu Wort kommen - das Handeln und
Beten der Kirche mit der Heiligen Schrift zu konfrontieren, aber

gleichzeitig auch das Recht und die Pflicht, vice versa den tiefsten
Inhalt mit dem Zeugnis der Kirche in Wort, Tat und Gebet durch alle
Zeiten und Generationen hindurch zu konfrontieren.

Die Kirche ist das Haus des Heiles, die Wohnstätte des Heiligen
Geistes, die Säule der Wahrheit, das Wohnen Gottes unter den
Menschen. Sie ist unmittelbar Schöpfung Gottes. Sie ist die erste
Frucht des Werkes des menschgewordenen Sohnes Gottes, Jesus

Christus, der alle, die an Ihn glauben und durch Ihn erlöst und
geheiligt sein wollen, in sie beruft. Sie ist Seine Repräsentantin in
Menschengestalt, die ihr Leben, Wirken und Beten dem von Ihm in
sie gesandten Heiligen Geist zu verdanken hat, der den Leib der
Kirche fortwährend heiligt und leitet. Darum konnte der Apostel
Paulus sie den Leib Christi nennen. Ich bekenne, dass dieses Wort für
mich eines der meist inspirierten Worte des Apostels darstellt, durch
das er mehr ausdrückt als nur einen Metapher, nämlich - wenn auch



— 208 —

in menschlich mangelhafter Sprache - die tiefste Wahrheit, die je von
einem Menschen erlebt und erfahren werden kann, genauso, wie der
Mensch Gott als Vater, Jesus Christus als Sohn des Vaters und den

Heiligen Geist als den dritten in dem einen göttlichen Wesen zu
nennen wagt und als solches gläubig erleben und erfahren kann.

Wenn wir von der einen Kirche sprechen, so gestehen wir damit,
dass es unsere Schuld ist, wenn wir als Christen von «Kirchen»
sprechen,- und dass wir auf diese Weise den Herrn unter uns haben
aufteilen wollen.

Wenn wir die Kirche heilig nennen, so bekennen wir, dass sie die
Wohnstätte des Heiligen Geistes ist, dass dieser uns beruft und zur
Heiligkeit führt und dass alles, was sie, getrieben vom Heiligen Geiste,
redet, tut und betet, Ausgiessung des Heiles Gottes ist, Ausstrahlung
seines unendlichen Wohlgefallens, das sich immer offenbar in der

barmherzigen, heilenden und heiligenden Gnade, mit der Gott in
Christo durch den Heiligen Geist seine Berufenen und Erlösten in
einer allesumfassenden und immer sich erneuernden Vergebung
berührt.

Wenn wir die Kirche katholisch nennen, bekennen wir, dass sie

die Fülle des Gottesheiles besitzt und diese in Wort und Sakrament,
in Amt und Liturgie ausspenden darf und dass dieses Heil für die

ganze Welt und für alle Zeiten in ihrer Länge und Breite, ihrer Höhe
und Tiefe bestimmt und allgenügend ist.

Wenn wir die Kirche apostolisch nennen, so bekennen wir, dass

sie von Christus auf dem Worte der Propheten und Apostel begründet
worden und dass sie dazu berufen ist, durch alle Jahrhunderte dieses

Band mit den Säulen zu bewahren, damit auch am heutigen Tage das

verkündet werde, was die Apostel verkündet haben, damit in ihr eben
das Heilswerk verrichtet werde, das die Apostel als die ersten
«Abgesandten» in die Welt hineingetragen haben und damit ihre
Heilsverwaltung in Sakrament, Amt und Liturgie als die
Fortsetzung dessen gelten darf, was die Apostel einst getan und der
Kirche als Erbe anvertraut haben.

Wir bekennen mit demütigem Stolz : «Ich glaube an eine heilige,
katholische und apostolische Kirche. » Mit Stolz, weil uns ein so

überschwenglicher Reichtum geschenkt worden ist ; mit Demut, weil wir
dazu berufen sind, in der Fülle dieses Geschenkes immer mehr
aufzuwachsen, «bis wir hingelangen zur Einheit im Glauben und in der
vollen Erkenntnis des Sohnes Gottes, der Reife des Erwachsenen,
zum vollen Mass der Christus-Fülle. »



— 209 —

Aufwachsen und reifen zum vollen Mass: wohl ist die Fülle
Christi der Kirche geschenkt, aber wir, jeder Mensch, jede heutige
«Kirche» (wobei das Wort «Kirche» leider zwischen Anführungszeichen

stehen muss) bleiben immer unterwegs zu der Fülle, die uns
vor Augen gestellt und angeboten wird. Und die «Kirche», die sich
auf ihr Bekenntnis beruft, hat es immer wieder an dieser Fülle zu
prüfen. Sie hat ihr Depositum zu überwachen und sie hat es
fortwährend von neuem zu erobern, sich anzueignen und weiterzutragen.

Die Kirche bietet uns ihr Depositum, die Fülle Christi, an. Sie

tut dies im Gotteswort, das sie besitzt, behütet und weitergibt. Sie

tut das in ihren Gnadenmitteln, die sie im Namen ihres Herrn und
Hauptes, in seiner Vollmacht, verwaltet. Sie tut es in ihrem liturgischen

Beten und Handeln, bei dem ihr Herr durch seinen Geist in
ihrer Mitte ist und in dem sie ihre Kinder vor Gottes Angesicht stellt.

Das Wort der Kirche ist das Evangelium ihres Herrn und
Erlösers. Sie ist seine Hüterin ; ihre Tradition ist seine Weitertragung ;

ihre vom Herrn geschenkte Autorität ist seine unversehrte
Aufbewahrung und ihr Wachen über seine ungetrübte Wahrheit. Darum
ist es auch die Kirche gewesen, die den Schriftkanon festsetzte, d.h.
die in den Schriften der Propheten und Apostel die untrügliche
Wahrheit und Authentizität der Offenbarung Gottes anerkannte,
sich durch diese führen liess und durch sie auch ihre Kinder leitete.

Die Gnadenmittel der Kirche sind die Werkzeuge ihres Herrn, der
allein die Quelle und der Spender der Gnade ist. Sie besitzt die Gnade
nicht selbst, schöpft sie auch nicht aus sich selber, aber sie garantiert
ihre Weitergabe und Genuität, denn darin besteht der von ihrem
Herrn, von ihrem Haupte, ihr gestellte Auftrag. Darum ist das Handeln

der Kirche in ihren Sakramenten immer im tiefsten Wesen das

Handeln des Herrn selber, und allein dieses Selberhandeln des Herrn
ist die Gewissheit, die Echtheit und die Integrität der Sakramente.
Und dies ist auch unzweifelhaft sicher. Nie ist ein Sakrament nur ein
Zeichen dessen, was der Herr vielleicht tun wird, nie ist ein Sakrament
nur eine Besiegelung dessen, was der Herr schon vorher getan hätte.
Das Sakrament ist in seiner Äusserlichkeit zu allen Zeiten Zeichen
und Siegel dessen, was es im Augenblick seiner Spendung in Wort
und Handlung aussagt und tut.

So ist die Taufe die Tür in die Kirche. Jeder, der die Taufe im
Namen des dreieinigen Gottes empfängt, tritt in die Kirche hinein mit
der Gewissheit, dass seine Sünden vergeben sind, dass die Scheidewand

zwischen Gott und ihm beseitigt wurde durch den Herrn der



— 210 —

Kirche, der sein Leben gab für seine Schafe und ihre Schuld durch
sein freiwilliges Kreuzesopfer auf sich nahm. Der Getaufte ist Schaf
in der Herde Gottes geworden und dadurch ein Kind Gottes, für das
sich das ewige Leben als Wirklichkeit und Verheissung öffnet. Sobald
seine persönliche Glaubenseinsicht erwacht und ihn zur
Verantwortlichkeit ruft, legt ihm die Kirche in der Firmung das Siegel des

Heiligen Geistes auf und ruft ihn so zum Stande des vollen
Erwachsenseins, in dem er die seinerzeit in der Taufe an ihn ergangene
Berufung zu einem geheiligten Leben auf sich nimmt und durch die

Wirkung des Heiligen Geistes zu erfüllen sucht. Als natürliche Folge
dessen steht die Kirche zu jeder Stunde vereint mit ihrer Botschaft,
dass der Strauchelnde, der auf den Irrweg geraten ist, aber reumütig
den rechten Weg sucht, zu allen Zeiten neue Vergebung bei Gott
findet. In ihrem Sakrament der Sündenvergebung, in der reconciliatio
auf dem Wege der Busse, erfüllt die Kirche das Machtwort ihres
Herrn : «Alles, was ihr auf Erden bindet, wird auch im Himmel
gebunden sein, und alles, was ihr auf Erden lösen werdet, wird auch
im Himmel gelöst sein. » Und sie, die Kirche, tut dies bis zum Ende des

Menschenlebens, wo sie ihre Kinder in die Hände des Gott-Vaters
zurückgibt, in ihrer Handauflegung auf die Kranken, die der Herr
zu neuem Leben ruft, sei es noch in diesem Leben, sei es über die
irdische Lebensgrenze hinaus. Und wenn zwei Menschen gemäss dem

Schöpfungsworte sich verbinden, um sich gegenseitig zur Seite zu
stehen in der Zweieinigkeit von Mann und Weib, dann besiegelt Gott
selbst in der Handauflegung der Kirche das Band dieser Zweieinigkeit

zu einem gemeinsamen Lebensweg, wo kein Mensch scheiden

kann, was Gott vereint hat.
Im Herzen der Kirche steht ihre Feier des Herrenmahles, der

Eucharistie. In ihr versammeln sich die Gläubigen immer wieder um
ihren Herrn als Schafe um ihren Hirten, der sie nährt und der ihr
Leben ist. Wie viele Worte hat nicht die Kirche während der
Jahrhunderte dieser Wahrheit und Gewissheit gewidmet Von Urbeginn
an hat sie in ihrer Verkündigung, in ihrem Denken und in ihrer lebendigen

liturgischen Feier ihre Kinder um Kreuz und Auferstehung
versammelt. Sie hat ihnen dabei versichert, dass es wahrhaftig Jesus
Christus in seiner gottmenschlichen Gegenwart der Erlöser selbst ist,
der uns in seine Rettungstat aufnimmt und uns so zum Vater leitet,
uns vor sein Antlitz hinstellt und - für uns eintretend - zu ihm spricht :

«Hier, Vater, sind die, die nach deinem Willen durch mich erlöst sind
und nun dir gehören. » Was wir in der heiligen Eucharistie bekennen,



— 211 —

habe ich einmal gewagt und versucht, in einer ausführlichen Schrift
darzulegen. Aber immer noch betrachte ich die kurze und gehaltvolle
Beschreibung, die die Bischofserklärung vom Jahre 1889 uns
geschenkt hat, als das beste, reinste und klarste Bekenntnis, das wir als
Altkatholiken je abgelegt haben. Immer wieder versammelt sich die
Kirche in ihrer Eucharistiefeier um Kreuz und Auferstehung, immer
wieder wird das Opfer der Versöhnung für sie Wirklichkeit, in der sie

ihren Anteil hat wie an einem Heilswerk, das um ihretwillen
geschehen ist und immerfort geschieht. In ihrer Entgegennahme der
«prokeimena dora», der ihr dargestellten und gebotenen Gaben ist
ihr Herr in seiner vollen Gottmenschlichkeit wahrhaft zugegen und
wird unser Herr, der uns erlöst hat, der uns nährt mit seinem ewigen
Heile und der uns aufnimmt in sein ewiges Leben.

In all dem spricht, handelt und betet die Kirche, immer
gehorsam dienend, nie schöpfend aus eigenem Besitztum, sondern
ausschliesslich aus dem Reden, Handeln und Segnen ihres Herrn.

Die Kirche tut dies durch die Vermittlung ihrer Diener, die in
ihrem Auftrag Gottes Reden, Handeln und Segnen weitergeben,
als Diener der grossen Dienerin, der Kirche selbst. Wir berühren hier
das Amt der Kirche, welches die Kirche ebenso zu ihren Gnadenmitteln

rechnet und das darum zu ihrem Wesen gehört und ohne das sie

nicht «Kirche» sein kann.
Wir bekennen und besitzen dieses Amt in seiner uralten

Dreiheitsform von Diakon, Priester und Bischof. Wir wissen, dass dieses

Amt gerade in einer Zeit, in der die «Kirchew» einander zu neuer
Vereinigung suchen, im Mittelpunkt des Gespräches steht und manche

Streitfragen aufwirft. Wir lehnen diese Frage als solche
grundsätzlich ab, weil wir überzeugt sind, dass die Kirche hier von Anfang
an den deutlichsten Weg gewiesen hat. Natürlich verschliessen wir
nie die Augen der Tatsache, dass die sich organisierende, auch in
ihren neutestamentlichen Zeugnissen, anfänglich den Weg gesucht
hat. Dieses Suchen war jedoch nicht das Suchen der Unsicherheit oder
der Neutralität, sondern das tastende Aufzeigen eines Weges, den der
Herr gewollt hat, dem die Kirche auf Grund apostolischer Autorität
folgen sollte. Wenn die Tradition der Kirche je ausgesagt hat, was
Tradition, das Weitergeben und Erklären des Wortes und des Willens
des Herrn und seiner Apostel wirklich ist, so ist dies in den ersten
Jahrhunderten ihrer Geschichte geschehen, als die Gestalten des

Diakons, des Priesters und des Bischofs sich als das dreifach
gegliederte Amt der Kirche offenbarten. Die Kirche tat dies im Leben



— 212 —

ihrer apostolischen Tradition gleichzeitig mit ihrer wachsenden
Sicherheit bezüglich des Kanons der Heiligen Schrift, in ihrer
Entwicklung zur Autorität des ökumenischen Konzils, in ihrem immer
tieferen Verständnis ihres sakramentalen Heilsbesitzes und in ihrer
Erkenntnis der Gegenwart Gottes in ihrer liturgisch-feierndenAnbetung.

Wir heben hier noch einmal die Dreifalt des Amtes der Kirche
hervor. Wenn es sich im ökumenischen Gespräch manchmal
hauptsächlich um das Bischofsamt handelt, so kann für uns das Wort
«Bischof» niemals von «Priester» und «Diakon» gelöst gedacht werden,

denn diese beiden sind untrennbar mit Namen und Amt des

Bischofs verbunden. Der Bischof ist in erster Linie «Diener» der
Kirche und wesentlich Priester; er ist «der Priester», der unter seinen

Mitpriestern der primus inter pares, der Erste unter seinesgleichen
ist. Aber er trägt das Priestertum als der erste Repräsentant seiner

Herde, als Bruder im Bund mit seinen Mitbischöfen, als Bürge der
Anwesenheit der einen heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche. Daher handelt er auch im Namen der Kirche, er stellt diese

eine Kirche dar, repräsentiert sie in ihrem Amt und Geistvermittlung
und trägt sie durch alle Generationen und Jahrhunderte weiter.
Darum ist jeder Bischof «der» Bischof der Kirche, und darum sind
alle Bischöfe einander gleich. Wenn je historisches Wachstum und
organisatorischer Nutzen zu einem Rangunterschied innerhalb dieser
Gleichheit führten und diesen gewissermassen erwünscht oder gar
notwendig erscheinen liessen, so ändert sich dadurch in der Gleichheit
nichts. Man kann dann höchstens von primi inter pares, von Ersten
unter Gleichen, sprechen, die als Erste nie eine höhere, nie eine göttliche

Kompetenz empfangen oder besitzen können. So wie die
Urkunde der Offenbarung Gottes Menschenwerk und so mit menschlicher

Beurteilung konfrontiert bleibt, so bleibt auch der Amtsträger
der Kirche, auch der höchste, ein Mensch, der in Kenntnis und Urteü
nie über die menschliche Begrenzung in Wissen und Können hinaussteigen

und noch weniger die Stehe des Herrn der Kirche selbst
einnehmen kann.

Und doch: wenn auch jeder Amtsträger, auch der höchste,ein
Mensch ist, so ist er als Bischof der Kirche der Exponent ihrer Einheit,
der Hüter und Aufseher über ihre Heiligkeit, der Bürge ihrer Katholizität

und das Bindeglied in ihrer Apostolizität.
Auf Grund der Tradition, d. h. indem wir der treuen Weitergabe

des Widens und der Wahrheit in der durch sie erbauten Kirche Folge
leisten, sehen, kennen, besitzen und wahren wir das Amt der Kirche



—- 213 —

in seiner dreifachen Gestalt als das vom Herrn selber gewollte
unveräusserliche Kennzeichen seiner Kirche, d.h. als Ausdruck ihres
Wesens. Das Amt der Kirche ist mehr als eine Verwaltungsform der
Kirche. Der Bischof trägt nicht ein Amt mit vagem, unbestimmtem
Inhalt, den man nach Belieben auffüllen könnte. Das Amt ist
vielmehr - und dies immer wieder in seiner Einheit mit dem Priesteramt
und dem Diakonat - die Fortsetzung des Werkes, das die Apostel
übernahmen und der Kirche übertrugen. Dies bedeutet nicht, dass

der Bischof ein Apostel ist, sondern dass er das tut, was einst die

Apostel taten. Das ist: Zeuge des Evangeliums Jesu Christi sein, die
Wahrheit hüten und weitergeben, wobei die Wahrheit nicht als ver-
standesmässiger Begriffkomplex anzusehen ist, sondern als die Totalität

des Heilswerkes des Herrn und Erlösers. Dies alles bedeutet die

geistliche Führung der Kirche durch alle Jahrhunderte, die Wahrung
und Garantie ihrer Heilsmittel, Hüten und Weitergabe, Echtheit
und Rechtmässigkeit, Zuverlässigkeit und Gewissheit des Amtes der
Kirche.

Wir wollen nie vergessen, dass es gerade in bezug auf das Amt
die Kirche es ist, die alles trägt und weiterträgt, die das Ziel angibt
und die Integrität garantiert. Nicht das Amt selbst, noch weniger der

Amtsträger persönlich, nur die Kirche allein trägt die Autorität. Es
ist die Kirche, die in ihrer Fülle und in der Einheit ihrer Gläubigen
und ihrer Diener den Leib des Herrn bildet, der ihr Haupt ist und der
diesem seinem Leibe das ewige Leben schenkt durch den Heiligen
Geist, der sie heiligt und leitet. Das Amt der Kirche ist in seinen

Trägern nie eine Hierarchie im Sinne einer selbständigen, für sich
bestehenden Institution; es ist kein Organismus neben, noch weniger
gegenüber der Kirche ; es ist eine Funktion der Kirche, und ohne Kirche

ist es nichts.
Darum ist es die Kirche, die zum Amte beruft, und darum hat sie

die Einsetzung der Bischöfe, Priester und Diakone zu ihrer
vornehmsten Aufgabe gemacht. Sie sind das Produkt ihres Sakramentes
der Handauflegung, die im Gebet vollzogen wird, in dem in Wort und
Handlung der Inhalt des Willens der Kirche ausgedrückt wird. Aber
auch hier handelt die Kirche wiederum nur im Auftrag ihres Herrn,
der in jedem Wort und in jeder Handlung der eigentlich sprechende
und handelnde Autoritätsträger und Auftraggeber ist. Wenn die
Kirche derart im Auftrag ihres Herrn und Hauptes handelt, bedeutet
dies, dass der Berufene, Geweihte und Ausgesandte durch den Herrn
der Kirche berufen, geweiht und ausgesandt worden ist und nur sol-



— 214 —

cherart seinen Auftrag erfüllen kann und niemals auf Grund eigener
Autorität, die nur Willkür wäre, nie auf Grund eigenen Charismas,
das nur Fiktion wäre.

Hier liegt auch der Sinn der Apostolischen Sukzession. Nie kann
das Amt der Kirche ein Werk sein, das von einem Menschen auf den
anderen übertragen wird, als ob menschliches Wort und menschliche
Gebärde aus eigenem, angeblich geistlichem Besitz Gottes Eigentum
austeilen könnten. Niemals können Menschen einen anderen
Menschen zu einem Bischof «umzaubern» auf Grund einer geistigen
Gewandtheit, über die sie willkürlich verfügen könnten. Sie erinnern sich

an Simon von Samarien in der Apostelgeschichte (Kap. 8), der, wie
Petrus sagt, den Heiligen Geist zu betrügen versuchte und ihn wie
eine Handelsware zu erwerben begehrte. Was in der Kirche geschieht,
ist immer und ausschliesslich das Heilswerk Gottes, der allein in
Wirklichkeit handelt und heiligt. In der Kirche ist das Amt, sei es das
des Bischofs, des Priesters oder Diakons, das Amt der Kirche, das

von den Aposteln her weitergegeben wird. Und dieses apostolische
Amt wird allein in der Kirche weitergegeben, weitergetragen und
sonst nirgends. Wenn ein Bischof als Diener Jesu Christi und durch
Ihn als Diener der Kirche einem Menschen, der nach dem Willen und
der Ordnung der Kirche zu diesem Amte berufen ist und das Zeugnis
der Kirche als Wunsch und Willen der Kirche hinter sich hat, durch
Handauflegung ein Amt verleiht, dann geschieht da, was einstmals
durch die Hände der Apostel geschah. Dieser Mensch wird dann zu
demselben Werk berufen, zu dem die Apostel ihre Mitdiener beriefen
und ihnen die Hände auflegten. Dort ist und das ist die Apostolische
Sukzession.

So wächst die Kirche ihrem Ende, ihrer Vollkommenheit, ihrem
Ziele entgegen. Dieses Ziel ist immer nahe, weil die Ewigkeit immer
nahe und immer auf dem Wege ist, durchzubrechen. Die Kirche trägt
die Kennzeichen der Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität,

aber sie ist gleichzeitig immer unterwegs nach der Verwirklichung
und der Fülle dieser Kennzeichen. Hier liegt die Kraft und der tiefste
Sinn unseres ökumenischen Denkens, Strebens und Wirkens. Wir
sind davon überzeugt, dass dieser Ökumenismus bei allem Schauen
in die Zukunft dennoch das Auge auf den Ursprung der Kirche, auf
ihre Geburtsstunde, auf die Apostel und ihren Herrn, der durch sie

sprach und handelte, zu richten hat. Dort liegt die Wahrheit, und an
dieser dürfen wir Menschen, in welches Jahrhundert und zu welcher
Entwicklung oder Geisteshaltung wir gehören, nichts ändern. Durch



— 215 —

alle Divergenzen haben wir miteinander den einen Weg zurückzufinden,

um uns am Ende, d.h. im Herrn selber, in der wahren und
ungeteilten Einheit des dreieinigen Gottes, von neuem zu finden. Es
versteht sich, dass wir als Menschen an die Entwicklung der Zeiten
gebunden sind, dass unser Denken, Handeln, Empfinden und
Erfahren das Gepräge unserer Gegenwart trägt und dass sogar die

Umschreibung der Wahrheit von Jahrhundert zu Jahrhundert
wechseln kann. Die Wahrheit aber wechselt nie, sie ist das Werk, das

Eigentum, der Ausdruck Gottes.
Zu dieser Wahrheit hin wollen wir auf dem Weg sein. Dazu haben

wir Seine Bürgschaft, der sich sowohl die Wahrheit als auch der Weg
und das Leben nannte. Er ist der durch Leiden und Tod
hindurchgeschrittene Sieger, der in Seiner Auferstehung das ewige Leben und
die Unvergänglichkeit ans Licht brachte und für uns erschloss. «Wir
erwarten die Auferstehung der Toten und das ewige Leben.» Wir sind
über den alten Glauben an die Unsterblichkeit der Seele allein
hinausgewachsen und glauben, dass der Mensch in seiner Kreatürlichkeit
von Stoff und Geist, von Leib und Seele, eine Einheit nach Gottes
Weisheit und seinem allmächtigen Willen bildet. Wir glauben, dass

Gott diese Einheit auch über den Tod hinaus erhält und dass er den
Menschen auf seinem göttlichen Wege zu seinem unversehrten Bild
machen und ihn zum echten und ewigen erfüllten Wachstum in
Jesus Christus bringen wird.

Ich bin tief davon überzeugt, dass dies das altkatholische
Bekenntnis darstellt, wie ich auch gleich tief davon überzeugt bin,
dass ich nur stammelnd versuchen konnte, dies in menschlichen
und darum äusserst mangelhaften Worten auszusprechen. Ich darf
hier als einer eurer Bischöfe stehen, der von seiner Überzeugung
Rechnung ablegt. Als Bischof muss ich selber überzeugt sein, dass ich
hier die Stimme der Kirche bin, die mich berief und aussandte. Ich
verhehle mir nicht, dass ich einer der ältesten unter meinen Brüdern
geworden bin und dass es vielleicht das letztemal ist, dass ich als

zeugender Bruder in eurer Mitte stehe. Sollte es Gott gefallen, dass

ich noch einmal an einem Kongress teilnehmen darf, dann will ich
dieses Gnadengeschenk mit frohem und dankbarem Herzen aus
seiner Hand entgegennehmen. Aber - menschlich gesprochen - wird
dann das bekennende und bezeugende Wort besser und kräftiger aus

jüngerem Munde gesprochen werden.
Was ich gesagt habe, ist keineswegs neu. Vielleicht darf ich in

diesem Zusammenhang das Wort aus dem Evangelium nach Mat-



— 216 —

thäus insoweit variieren, dass ich einem Hausherrn gleiche, der aus
seinem Schatz mehr Altes als Neues hervorgebracht hat. Es ist aber -
es sei noch einmal wiederholt : in schlichten und einfachen Worten -
der Niederschlag dessen, was ich als Kind von meinem eigenen Hirten
lernte, zu dem ich mich als Student mit vielem Denken und Zweifeln
und in mühsam erkämpftem Glauben mich durchgerungen habe, was
ich als Priester habe verkündigen dürfen, was ich als Lehrer den

zukünftigen Dienern in der Terminologie der Wissenschaft zu erklären
versucht habe und was ich als Bischof als das vom Herrn selber mir
anvertraute Depositum des katholischen Glaubens zu betrachten
gelernt habe, als Depositum, das ich täglich mit heiligem Schauder in
Haupt und Herzen trage und, wie ich täglich bete, auch
weitergetragen haben möge.

Darum darf ich schliessen mit dem Worte des Apostels Paulus,
das ich aber als Gebet auf die Lippen nehme, welches Gott gnädig
erhören möge : «Ich tue euch, Brüder, das Evangelium kund, das ich
euch verkündigt habe, das ihr auch angenommen habt, in dem ihr
auch steht, durch das ihr auch gerettet werdet, wenn ihr es festhaltet
in dem Sinn, in dem ich es euch verkündigt habe.»

Das Zweite Vatikanische Konzil in altkatholischer Sicht

Prof. Dr. P. J. Maan, Utrecht

Es ist keine leichte Aufgabe, über das Zweite Vatikanische
Konzil zu berichten. Ich erinnere daran, dass das Tridentiner Konzil
im Jahre 1563 zu Ende ging und dass erst im Jahre 1619 die Geschichte

dieses Konzils (von Paolo Sarpi verfasst) dem anglikanisch
gewordenen ehemaligen Erzbischof von Spalato, Marcantonio de

Dominis, herausgegeben wurde1. Diese Geschichte war stark anti-
ultramontanistisch ausgerichtet und rief als Gegenstück das Buch
des Jesuiten Sforza Pallavicino hervor: Istoria del concilio di
Trento, das 1656/57 erschien. Ich erwähne diese Tatsachen aus zwei
Gründen : erstens wird ersichtlich, dass es 60 bis 90 Jahre brauchte,
bis man eine Geschichte des Konzils schreiben konnte ; zweitens wird
klar, dass die Gefahr der Parteilichkeit besonders gross ist und es ist

1 de Dominis strebte nach einer romfreien Küche mit episkopaler
Verfassung. Kurz vor seinem Tode kehrte er in die römische Kirche zurück. Sein
Leichnam wurde 1624 in Kom öffentlich verbrannt.



— 217 —

erklärlich, dass auch in unserer Zeit noch eine Geschichte des Konzils
von Trient erscheinen kann.

Wenn wir weniger weit in die Geschichte zurückgehen, sehen

wir beim ersten Vatikanischen Konzil den grossen Unterschied
zwischen der Geschichte von Friedrich (1877-1887) und des Jesuiten
Granderath (1903-1906).

Man kann sich fragen, ob dieser Sachverhalt auch für das Zweite
Vatikanum zutrifft, wo die Verhandlungen unendlich mehr Publizität
erhalten als bei den genannten Konzilien und wo ausserdem die
Beobachter anwesend sind. Doch haben auch hier die Geschehnisse
der 3. Session deutlich gezeigt, wie schwer es ist, die Hintergründe, die
Taktik und das Resultat zu kennen und ohne Parteinahme objektiv
wiederzugeben. Wenn ein Kardinal nachher sagt: die Anstifter seien

nicht schlecht, nur schlau, wird ersichtlich, wie schwierig das Urteil
ist. Eine zweite Schwierigkeit, die sich ergibt, tritt klar zutage in der
Tatsache, dass das Konzil noch nicht fertig ist und dass man in
vielerlei Hinsicht das Ende des Konzils wird abwarten müssen. Es
ist also nur eine vorläufige Beurteilung möglich, die sich auf die bis

jetzt erreichten Resultate stützen soll.
Aber auch dann sind die Hindernisse für die Beurteilung des

Konzils noch nicht überwunden. Ich möchte noch einmal auf das

Tridentiner Konzil zurückkommen, das jetzt 400 Jahre zurückliegt
und das die Jahrhunderte hindurch die Dogmatik und das theologische

Denken der Romkirche massgebend beeinflusst hat. Es ist in
unseren Tagen etwas Fesselndes, zu sehen, wie von den römischen
Theologen um die Deutung der Aussagen dieses Konzils gerungen
wird. Ich möchte dies an zwei Punkten verdeutlichen. Auf der ersten
Konzilssession lag ein Entwurf vor: «de fontibus revelationis», über
die Quellen der Offenbarung, in dem deutlich Bibel und Tradition als

zwei Quellen für den Glauben gekennzeichnet wurden in dem Sinn,
dass beide von gleicher Bedeutung seien. Gegen diese Gleichstellung
entstand eine starke Opposition auf dem Konzil, die betonte dass

man die Heilige Schrift als erste und vornehmste Quelle betrachten
sollte. Der Kampf wurde nicht entschieden, aber es ist interessant
zu bemerken, dass beide Parteien überzeugt waren, die richtige Deutung

des tridentinischen Kanones für sich in Anspruch nehmen zu
dürfen2.

2 Vgl. J. R. Geiselmann, Die heilige Schrift und die Tradition. Quaestiones
disputatae 18. Freiburg 1962.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 15



— 218 —

Ein anderes Beispiel nimmt Bezug auf den Terminus «trans-
substantiatio», der seit Trient immer wieder benutzt wurde, um den
Unterschied zwischen der Kirche Roms und den anderen Kirchen
herauszuarbeiten. Jetzt versucht man (m.E. mit Recht), auf Grund
der Akten von Trient darzulegen, dass dieser Terminus auf dem
Konzil nur als zeitgebundener Ausdruck, aber nicht als für alle
Zeiten geltend und verpflichtend angesehen werden kann3.

Man könnte sich der Vermutung hingeben, dass solche

Betrachtungen auch einmal auf das Vatikanum I angewandt werden
könnten, aber hier ist nur wichtig, dass es in diesem Moment
unangebracht ist, eine klare Deutung auch der jetzt definitiv vorhandenen
Texte des Vatikanums II geben zu wollen.

Gibt es nach diesem vorher Gesagten noch Grund, über das

Konzil zu sprechen
Wir dürfen diese Frage bejahen, weil wir das Vatikanum II ohne

Übertreibung als eines der wichtigsten Daten der Kirchengeschichte
des 20. Jahrhunderts werten können. Nicht weil man vom Ökumenischen

Konzil redet, was irrtümliche Beziehungen zu den Ökumenischen

Konzilien der ersten 10 Jahrhunderte hervorruft; wir sollen
klar sehen: das Vatikanische Konzil ist eine Generalsynode der
römischen Kirche, ein Zusammenkommen der dem Papst
unterstellten Hierarchie aus der ganzen Welt. An sich ist eine solche
Versammlung, die 570 Millionen Christen repräsentiert, von grosser
Wichtigkeit, aber dazu kommt noch, dass manche Bande - nicht nur
historischer Art - uns mit der Romkirche verbinden. Streitigkeiten
zwischen den Familienangehörigen heben das Familienband noch
nicht auf. Und schliesslich : dieses Konzil hat gezeigt, wie die Kirche
Roms Kirche sein will für die Welt und sie hat damit den Anspruch
gestellt für eine vertiefte Schau der Katholizität. Und das Fesselnde
dabei ist, dass sie zu gleicher Zeit Kirche sein will in der Welt, eine

Kirche, welche die Welt nicht verneinen, sondern verstehen will
und den Dialog mit der Welt beginnen will. Dieses «Kirche sein in
der Welt» ruft einen Fragenkomplex hervor, dem die Romkirche
nicht gewachsen ist. Sie steht damit in der gleichen Lage wie der
Weltkirchenrat, und ich glaube, dass gerade dieses Stehen vor einer
fast nicht zu bewältigenden Aufgabe die Kirchen ungemein
verbindet.

3 Vgl.B.A.Willems, Een gestalte van het hermeneutisch probleem. Vox
Theologica XXXV, (1965) S. 14-18.



— 219 —

Ich brauche hier nicht zu wiederholen, welche Überraschung
die Einberufung des Konzils durch Papst Johannes XXIII. ausgelöst
hat. Es war die landläufige Meinung, dass nach der Infallibilitäts-
erklärung von 1870 ein Konzil in der römischen Kirche überflüssig
geworden sei, und man kann auch ruhig sagen, dass es ohne die
charismatische Figur von Papst Johannes nie ein Konzil gegeben hätte.
Jetzt ist das Konzil da mit der besonderen Aufgabe für die Bischöfe,
sich Rechenschaft zu geben über die Kirche : was es heisst, Kirche zu
sein in der Welt, Kirche zu sein für die Welt. Das Besondere an diesem
Konzil würde sein, dass Beobachter und Gäste aus den anderen
christlichen Gemeinschaften eingeladen werden sollten. Mit dieser

Einladung sollte betont werden, dass das Konzil ein offenes Konzil
sein wollte, ein Konzil ohne Anathemen. Dieser Einladung haben die
meisten Kirchen, auch die altkatholische Kirche, Folge geleistet, und
so sind die Beobachter ein wichtiger Faktor im Leben des Konzils
geworden. Nicht weil sie ihre Stimme hören lassen können, sondern
weil ihre blosse Gegenwart die Konzilsväter immer wieder zwingt,
sich klar zu machen, dass die römische Kirche nicht allein da ist und
auch nicht allein für sich da sein darf.

Stimmberechtigt sind auf dem Konzil anwesend alle Bischöfe
der römischen Kirche und die vornehmsten Vertreter der Mönchsorden.

Wir wollen nicht versuchen, die verschiedenen Typen der
anwesenden Bischöfe herauszuarbeiten. Wohl kann man sagen, dass
der Typus des Administrator-Bischofs zahlenmässig viel stärker
vertreten ist als der Typus des Theologen-Bischofs und dass viele
Bischöfe erst im Laufe des Konzils die Bedeutung der Theologie auch
für das Leben der Kirche entdeckt haben. Wichtig sind die Äusserungen

der Bischöfe, die berühmte Theologen als Ratgeber in ihrem
Gefolge mitgebracht haben, aber daneben sind auch die Beiträge von
Bedeutung, die die Bischöfe aus den Missionsgebieten dem Konzil
unterbreiten, weil gerade sie sich das Christentum als eine Minderheit
vorstellen können und daher bewahrt werden vor den verführerischen

Gedanken einer Machtposition der Kirche oder sogar des

Christentums.

Viel Aufmerksamkeit widmet namentlich der altkatholische
Beobachter den Reden der Vertreter der mit Rom unierten Kirchen
des Ostens. Ihre Lage ist schwierig, weil sie einerseits das Band mit
Rom nicht verleugnen wollen, aber andererseits das Anliegen der
Orthodoxie vertreten wollen. Hier kann man leise Kritik vernehmen,
wenn nicht an den vatikanischen Dogmen, dann doch an ihrer For-



— 220 —-

mulierung. Hier wird deutlich das «Römische» in der Katholizität
der Papstkirche gerügt; hier wird klargemacht, dass es noch ein
anderes Kirchenrecht geben kann als das Recht des römischen Codex
Iuris Canonici. Hier wird energisch protestiert, wenn vom obligatorischen

Priesterzölibat geredet wird als von einem Dogma der
Kirche, das mit ihrer Katholizität zusammenhängen würde, und in
vielen Fällen hört man aus ihrem Munde Darlegungen des altkatholischen

Standpunktes. Sie bekämpfen den Satz : im Anfang war die

Romkirche, und behaupten wiederholt die Rechte der alten
Patriarchate.

Namentlich in den ersten Sessionen hat sich in dieser Weise ein
echter Dialog entwickelt, der eine Verschiedenheit der Standpunkte
innerhalb der Romkirche aufgezeigt hat, die von ökumenischem

Gesichtspunkt her nur begrüsst werden konnte. Als Resultat der

Beratungen der ersten drei Sessionen liegen jetzt vor:

Die Konstitution über die Heilige Liturgie
Das Dekret über die Publikationsmedien
Das Dekret über die orientalischen katholischen Kirchen
Das Dekret über den Ökumenismus
Die dogmatische Konstitution über die Kirche.

Ich möchte nur kurz handeln über die Konstitution «de sacra
Liturgia». Pfarrer Lizentiat Kurt Pursch hat sie eingehend und
fachmännisch in der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift
gewürdigt4, und gerade die Auseinandersetzungen in bezug auf diese

Konstitution sind am meisten in die Öffentlichkeit getreten. Hier ist
vieles, was man vom altkatholischen Standpunkt freudig begrüssen
kann : der Nachdruck auf dem Gemeinschaftscharakter der Liturgie,
die Betonung der Muttersprache, die Aufmerksamkeit für Bibel und
Predigt und damit im Zusammenhang die erneute Wertschätzung
des Wortgottesdienstes. In bezug auf die Spendung der Sakramente
ist vieles hervorgetreten, was auch für die altkatholischen Liturgien
wertvoll sein kann, namentlich betreffs des Formulars der Kindertaufe

und des Bestattungsritus. Sehr begrüssenswert ist die gebotene
Möglichkeit, die Liturgie der Eigenart der verschiedenen Rassen und
Kulturen anzupassen, und es ist zu hoffen, dass diese Möglichkeit
weitgehend benützt wird. Wenn man weiss, wie im Konzil um diese

Sachen gerungen worden ist, bekommt man einen gesteigerten

4 IKZ 1964 S. 152-187, 193-214.



— 221 —

Respekt für die altkatholischen Väter, die vor fast hundert Jahren
den Weg der Liturgiereform gegangen sind und dort Mustergültiges
geleistet haben. Wer weiss, welche Widerstände in der Romkirche
gegen die Liturgieerneuerung bestehen und welche Unsicherheit die

neuen Massnahmen in vielen Ländern verursacht haben, kann
verstehen, dass man vor den letzten Konsequenzen Halt gemacht hat
und im zentralen Teil der Messe die lateinische Sprache beibehalten
hat. Doch besteht die Gefahr, dass die römische Kirche irgendwie
die Gefangene ihrer selbst bleibt und auf Grund historischer
Entwicklungen und taktischer Überlegungen nicht den Bekennermut
aufbringt, dasjenige, was als recht anerkannt wird, wie Muttersprache

und Laienkelch, radikaler durchzuführen.
Ich streife nur kurz das Dekret über die orientalischen Kirchen.

Es ist entstanden aus einem ersten Entwurf der Kommission für die
orientalischen Kirchen, das den irreführenden Titel «de unitate
Ecclesiae» trug, über die Einheit der Kirche. Das jetzt vorliegende
Dekret weist beträchtliche Mängel auf. Hier rächt sich die überwiegend

okzidentalische Ausrichtung des Konzils. Die anwesenden
unierten Bischöfe vertreten nur 5 % der orientalischen Christen, und
dieser Tatsache wird im Dekret zu wenig Rechnung getragen. Es
sieht die Unierten als die Orthodoxie an, etwas, was keineswegs der
Wirklichkeit entspricht. Man kann verstehen, dass die Unierten, die
Jahrhunderte lang einem Romanisierungsprozess ausgesetzt waren,
ein Dekret begrüssen, das ihre Selbständigkeit unterschreibt und
ihr Eigenleben gewährleisten will, aber in der weiteren Sicht einer

Verständigung zwischen den Kirchen des Ostens und den Kirchen
des Westens wird das Dekret keine bedeutenden Dienste erweisen
können.

Ich möchte auf einen Aspekt dieses Dekretes noch besonders
hinweisen. In Abschnitt 27 wird die Erlaubnis erteilt, die Sakramente
der Beichte, Eucharistie und Krankenölung an orthodoxe Gläubige,
die diese verlangen, zu spenden. Auch die mit Rom verbundenen
Gläubigen dürfen um Spendung dieser Sakramente bei nicht-römischen

Amtsträgern bitten, soweit diese einer Kirche angehören, welche

gültige Sakramente besitzt. Sie dürfen solches aber nur tun, wenn
es ihnen physisch oder moralisch unmöglich ist, einen
römischkatholischen Priester zu erreichen. Nach Abschnitt 28 ist es auch

gestattet, Gottesdiensten beizuwohnen. Hier werden Abmachungen
zwischen den betreffenden Kirchen getroffen werden müssen. Im
Gegensatz zu früheren Anordnungen (von 1949) werden Eheschlies-



— 222 —

sungen vor einem orthodoxen Priester als unerlaubt, aber gültig
angesehen.

Man kann sich fragen, ob diese Bestimmungen auch auf unsere
altkatholische Kirche angewandt werden könnten Ì Im Verhältnis
zu Rom stehen Altkatholiken und Orthodoxe in der gleichen Lage,
und auch von den römischen Theologen wird nicht verneint, dass die
Altkatholiken «Kirche» geblieben sind, mit gültigen Sakramenten
und vollwertigem Amt. Wäre damit die Möglichkeit einer communi-
catio in sacris gegeben Ì Wir möchten diese Frage hier nur erwähnen,
namentlich, weil beim vorliegenden Dekret ausdrücklich die Orthodoxen

ins Auge gefasst sind. Das Dekret über den Ökumenismus ist
eine der erfreulichsten Früchte des Konzils. An diesem Punkte wird
klar, wieviel sich in der Kirche Roms geändert hat. Vor etwas mehr
als 100 Jahren (1864) erschien der Syllabus Errorum, die Aufzählung
der Irrlehren, die die Gläubigen bewahren sollte vor allen Gefahren in
der Welt ausserhalb der Kirche. Die gleiche Tendenz zeigt die Enzyklika

Pascendi Domini gregis vom Jahre 1907 und zu gleicher Zeit
mit der Abhaltung der ersten Konferenz für Glaube und
Kirchenverfassung (Lausanne 1927) erschien die Enzyklika Mortalium
Animos, welche die ökumenische Bewegung für römische Katholiken
untersagte. Nach Prof. Zander soll Bulgakow damals erklärt haben,
dass «das Leben selber diese nicht notwendige, schädliche Exklusivität

der römischen Kirche korrigieren würde.8» Und dieses Wort ist
in erfreulicher Weise in Erfüllung gegangen6.

Man kann natürlich fragen, was heisst Ökumenismus Diese

Frage ist berechtigt, weil auch im Konzil verschiedene Auffassungen
vorherrschten7. Als Kardinal Ottaviani erklärte «Ecclesia catholica
oecumenismum semper promovit et favuit» und Erzbischof (jetzt
Kardinal) Martin in der gleichen Sitzung sagte « Quaestio de
oecumenismo omnino novum est», meinten sie beide eine andere Art
Ökumenismus. Der Ökumenismus des Kardinals Ottaviani ruhte auf
dem Gedanken, dass es nur eine einzige Kirche gab, die römische
Kirche, vereinigt unter dem souveränen, unfehlbaren Papst; sein

s L. Zander. Das Zweite Vatikanische Konzil. Kerygma und Dogma IX
(1963) S. 194.

6 Über das Monitum gegen die ökumenischen Kontakte von 1948. Vgl.
P.Heinz in IKZ 1958.

7 Vgl. P. J.Maan, Het Öcumenisme en de Öcumene von Theologica
XXXV, (1965) S. 7-13.

E. Stakemeyer. Das Konzilsschema De Öcumenismo Catholica XVIII
(1964) 1-26.



— 223 —

Ökumenismus zielte hin auf das Wiederbringen aller Irrenden zu der
einen Wahrheit der Romkirche. Alle Einwände der Ketzer waren
längst beantwortet worden und man könnte nur betend ausharren,
bis die von der Mutterkirche Getrennten zurückkehren würden. Der
Ökumenismus von Martin wollte eine Begegnung mit den Getrennten
und forderte den Dialog, bei dem die stillschweigende Voraussetzung
war, dass man eigentlich noch nicht miteinander geredet hatte und
einander noch nicht kannte. Wenn der Weltkirchenrat im Dekret
über den Ökumenismus auch nicht erwähnt wird, kann man doch
die Entstehung dieser Kirchengemeinschaft, die ein Fundament in
der Basisformel und in der gemeinsamen Liebesarbeit gefunden hat,
als einen der wichtigsten Faktoren für das Entstehen des Dekretes in
Anspruch nehmen.

Bis zum Zustandekommen des Dekretes müsste von den
Bischöfen viel Denkarbeit, oft auch Umdenkarbeit geliefert werden. Es
fehlte noch die Terminologie, um das neue Gebiet deutlich
umschreiben zu können.

Im Anfang war auf dem Konzil die Tendenz nur dort von
«Kirche» zu reden, wo die römische Kirche gemeint war. Man wollte
von den anderen nur als «coetus», «communitates», «communiones»

sprechen. Weil der Ökumenismus sich auch an die orthodoxen Kirchen
des Ostens richtete und man diesen den Titel «Kirche» nicht
absprechen konnte, wurde doch auch der Terminus «Kirche» in der
Mehrzahl gebraucht. Dass man diesen Sprachgebrauch auch auf den
Westen ausdehnte, wurde durch die Einsicht verursacht, dass auch
den Altkatholiken das «Kirchesein» im römischen Sinn nicht
abgesprochen werden konnte. Als gefragt wurde, ob das Wort «Kirche»
nur anzuwenden sei auf die Ostkirchen und nicht auf die Sekten,
wurde geantwortet, dass es auch im Westen Gemeinschaften gäbe,
die gewöhnlich «Kirchen» genannt werden, wie z.B. die Altkatholiken.

Auch später wurden die Altkatholiken als Beispiel für eine

Kirche im Westen herangezogen, die das Amt der Kirche unversehrt
erhalten haben. Diese schwierigen Diskussionen haben dazu geführt,
dass die Romkirche jetzt offiziell den kirchlichen Charakter der
anderen Gemeinschaften anerkennt und sich an sie wendet als Kirchen
und «kirchliche Gemeinschaften» (communitates ecclesiales). In
bezug auf die Anglikanische Kirche hat das Konzil keine klare
Stellung bezogen. Als einmal von der hervorragenden Stehung der

anglikanischen Gemeinschaft die Rede war, wurde gefragt, warum
die anglikanische Kirche den Vorzug verdiene vor den Altkatholiken Ì



— 224 —

Man hat hier auch beraten über die Terminologie und sich gefragt, ob

man nicht von Kirche reden könne : das klinge besser und wäre eine

capitatio benevolentiae. Hier wurde geantwortet, das «communion»
sei beliebt als Selbstbezeichnung der Anglikaner, und fühlte sich so

des schwierigen Terminus «Kirche» enthoben. Man kann diese

terminologischen Auseinandersetzungen verstehen, weil die Konzilsväter

unbekanntes Gebiet zu betreten hatten. Früher hatte man
verurteilt und erklang das Anathema, was viel leichter war als der
Versuch einer positiven Betrachtung des getrennten Bruders. Es

war schon etwas Grosses, dass man dem abgeschiedenen Bruder
nicht als Individuum begegnen wollte, sondern die Gemeinschaft, in
der er stand, anerkennen wollte. Durch die Taufe, sagte das Dekret,
werden sie Christus einverleibt, sie tragen mit Recht den Christennamen

und sollen von den Römisch-Katholischen als Brüder und
Schwestern im Herrn anerkannt werden. Offen wird erklärt: Das

gottesdienstliche Leben der verschiedenen Kirchen und
Gemeinschaften fördere zweifellos das Leben in der Gnade und führe zur
Heilsgemeinschaft. Welcher Weg hier zurückgelegt wurde, wird klar,
wenn man sich erinnert, wie im Jahre 1863 Papst Pius IX. es in der

Enzyldika Quanto conficiamur einen sehr schweren Irrtum (gra-
vissimus error) nannte, anzunehmen, dass Menschen, die ausserhalb
des wahren Glaubens und ausserhalb der katholischen Einheit
verblieben, das ewige Leben erhalten könnten8. Erst nach der positiven
Einschätzung des nichtrömischen Bruders kann der Terminus
«Dialog» benützt werden. Der Dialog hat als erste Bedingung
Gleichberechtigung der Gesprächsparteien. Ökumenischer Dialog ist
nicht Apologetik und nicht Proselytismus. Das Dekret macht auch
einen Unterschied zwischen dem Ökumenismus und der Arbeit zur
Vorbereitung von einzelnen Personen zur Aufnahme (leider wird hier
das Wort «reconciliatio » verwendet) in die Kirche. Man darf sich
aufrichtig freuen über das Gute in jeder Kirche und kann in dieser
Beziehung von den anderen lernen. Der Dialog kann dann zur Erneuerung

der eigenen Kirche beitragen. Wichtig ist, dass das Dekret,
wenn von Konversion gesprochen wird, dies auf die eigenen Gläubigen

anwendet. Das Wort 1. Joh. 1.10 wird zitiert : «Wenn wir sagen,
dass wir nicht gesündigt haben, machen wir Gott zu einem Lügner,
und sein Wort ist nicht in uns.» Das gemeinsame Gebet wird empfoh-

8 C.Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen
Katholizismus. Tübingen 1924, S.450.



— 225 —

len, wie auch der gemeinsame Gottesdienst. Solches aber nur mit
Genehmigung des zuständigen Bischofs.

Von grosser Bedeutung ist, was das Dekret über die
Rangordnung oder Hierarchie der Glaubenssätze ausführt. Diese
Rangordnung wird bestimmt durch ihre nähere oder weitere Bezogenheit
auf das Fundament des christlichen Glaubens. Ein Vorschlag von
Seiten der Konzilsväter hat diese Erwähnung verursacht mit der
Begründung, dass man die Unterschiede wie die Übereinstimmungen
zwischen den Christen lieber wiegen als zählen soll.

Die Bedeutung (momentum) und das «Gewicht» (pondus) der
Glaubenssätze ist abzuschätzen nach ihrem Band mit der
Heilsgeschichte und dem Christusgeheimnis. Die Zukunft wird lehren, wie
dieser verheissungsvolle Ansatz Anwendung findet. Man sieht hier
eine erfreuliche Entwicklung seit der Enzyklika Mortalium Animos,
die erklärte, dass kein Unterschied gemacht werden darf zwischen
fundamentalen und nicht-fundamentalen Glaubenssätzen. Nach
Pius XII. hatten das Dogma der unbefleckten Empfängnis Maria und
das Dogma der Dreieinigkeit gleiche Bedeutung, und die Infallibilität
sei gleich hoch einzuschätzen wie die Inkarnation. Wir hoffen, dass

man in unserer Zeit radikaler zu den Quellen des Glaubens gehen
wird und solchen Dogmen die grösste Bedeutung und das schwerste
Gewicht zuerkennen wird, quae ubique, quae semper et ab omnibus
eredita sunt (Vincenz von Lerin). Dies wäre vere proprieque catho-
licum.

Das Dekret richtet sich an erster Stelle an die Christen, «die zu
Ehre des einen Gottes, Vater, Sohn und Heiliger Geist, Jesus
Christus bekennen als Herrn und Mittler». Dieses Bekenntnis
verbindet trotz der Tatsachen, dass man uneinig ist in bezug auf das

Mysterium der Kirche, die Ämter und die Stellung Maria im
Heilsgeschehen. Auch die Liebe zur Heiligen Schrift vereinigt; hier wird
als trennendes Element nicht Schrift und Tradition erwähnt, sondern
Schrift und Kirche. Auch die Eucharistiefeier bei den protestantischen

Gemeinschaften wird positiv gewertet, trotz der Abstriche,
welche der Papst im letzten Moment dem Konzil auferlegte. Es wird
klar sein, dass mit diesem Dekret ein wichtiger Schritt gemacht
worden ist auf dem Wege zum besseren Verständnis zwischen den
christlichen Kirchen. Wenn etwas zu beanstanden ist, wäre es die

Tatsache, dass die Romkirche sich selbst noch zu sehr als die höchste
Norm ansieht. Dass ihre Gläubigen und Amtsträger noch
verbesserungsfähig sind, wird klar zugestanden, aber, dass auch die Kirche



— 226 —

Roms den Weg der Umkehr gehen können müsste, wird nicht ins
Auge gefasst. Es wäre verheissungsvoll gewesen, wenn man
ausgesprochen hätte, dass die römische Kirche in vieler Hinsicht den

getrennten Brüdern viel zu verdanken hat, und es wäre ehrlich
gewesen, wenn man den Weltkirchenrat öffentlich genannt hätte.

Das wichtigste Stück, das aus dem Zweiten Vatikanum
hervorgegangen ist, ist die Konstitution «Lumen Gentium», über die
Kirche. Schon die Aufschrift ist hier wichtig, wo es heisst : Bischof
Paul, Diener der Diener Gottes, zusammen mit den Vätern des

heiligen Konzils. Hier wird die ganze Konstitution von Anfang an
unter das Zeichen der Kollegialität, Papst mit den Bischöfen,
gestellt.

Die grosse Arbeit, die vom Konzil verrichtet wurde, wird klar,
wenn man den Entwurf «de Ecclesia et de B.Maria Virgine» von 1962

vergleicht mit dem vom Konzil angenommenen Schema «de Ecclesia».

Im Jahre 1962 wird ein Kapitel des Entwurfes überschrieben:
«Ecclesia Catholica Romana est Mysticum Christi Corpus», und dieses

Kapitel schliesst : «ideoque sola iure Catholica Romana nuncupatur
Ecclesia» (mit Recht kann nur die römisch-katholische Kirche
Kirche genannt werden.)

Dass die Constitutio de Ecclesia anders klingt, ist der Tatsache

zu verdanken, dass das Konzil Aufmerksamkeit für eine biblische,
statt historisch, scholastisch, rechtlicher Betrachtung der Kirche
gefordert hat. Der zentrale Gedanke für die Konstitution sollte nicht
die Hierarchie sein, sondern das Volk Gottes. Mit dieser Entscheidung

war etwas Wichtiges in ökumenischer Hinsicht erreicht. Denn
mit dem Begriff des «Volkes Gottes» war eine fundamentale Einheit
gegeben in bezug auf alle Christen. Vom Gedanken des «Volkes
Gottes» her konnte man die Unterschiede und Trennungen erwähnen,

ohne zu willkürlichen Konstruktionen greifen zu müssen, durch
welche bestimmte Christen doch zur römischen Kirche gehörten, ohne

es zu wissen. Durch Heranziehung des Bildes des Volkes Gottes wurde

es möglich, zu betonen, dass die Kirche nicht eine «fertige» Kirche
sei, sondern eine «fährtige», eine Kirche unterwegs, das Gottesvolk,
das mit der Bitte «Es komme dein Reich» dem Endziel entgegenharrt.
Für eine eingehendere Betrachtung der Konstitution dürfen wir
dankbar verweisen auf den Artikel von Prof. Dr. W. Küppers in der
Internationalen Kirchlichen Zeitschrift (1965 S. 69-101), der sich
namentlich mit den ersten 2 Kapiteln befasste : über das Geheimnis
der Kirche, und: über das Volk Gottes.



— 227 —

Besondere Aufmerksamkeit zollte der altkatholische Beobachter

dem dritten Kapitel, in dem besonders gesprochen wird über die
Stellung des Episkopates in der Kirche. Hier sollte nach Papst
Paul VI. das Konzil die in 1870 unterbrochene Linie wieder aufnehmen.

Was war nach der Verkündigung der Infallibilität und des

Universalepiskopates des Papstes noch die Stellung des Bischofs
Wer die diesbezüglichen Bestimmungen im Codex Iuris Canonici

nachliest, kann sich dem Eindruck nicht entziehen, dass die Stellung
eine sehr niedrige ist und dass die bischöfliche Aufgabe des Regierens,
Lehrens und Heiligens hauptsächlich vom Papst ausgeführt wird.

Die Konstitution « Lumen Gentium» zeugt von einem gesteigerten
Selbstbewusstsein der Bischöfe. Wie das Petrusamt fortdauert in
der Person des Bischofs von Rom, so lebt das Apostelamt weiter in
den Bischöfen, für welche die gleichen Prärogativen gelten, welche
Jesus den Aposteln zugesagt hat. Die Bischofsweihe ist ein besonderes

Sakrament, das dem Geweihten neben der Weihegnade auch die

Mitgliedschaft des Bischofskollegiums erteilt. Mit dieser Auffassung

hat das Konzil eine theologische Begründung für die
Weihbischöfe und die vielen Titularbischöfe gegeben. Man kann sich

fragen, ob diese Entwicklung zu begrüssen ist und ob man nicht eher
feststellen muss : jedes Bistum braucht einen Bischofund die anderen

Möglichkeiten bleiben Ausnahmen einer festen Regel.
Grossen Nachdruck legt das Konzil auf das Bischofskollegium,

das sich im Neuen Testament überall, wo von Petrus und den anderen

Aposteln die Rede ist, wiederfindet. Man wird Mitglied dieses Kollegiums

durch die sakramentale Weihe und die hierarchische Gemeinschaft

mit dem Haupt und den Mitgliedern dieses Kollegiums.
Dieses Kollegium, zu dem auch der Bischofvon Rom gehört, hat

die höchste Autorität in der Kirche. Ohne den Papst hat es jedoch
keine Autorität. Die höchste Autorität des Bischofskollegiums wird
ausgeübt während des ökumenischen Konzils, aber es ist das Privileg
des Papstes, dieses Konzil einzuberufen, zu leiten und zu bestätigen.

Bischöfe werden nach den Bestimmungen des kirchlichen
Rechtsbuches oder direkt durch den Papst ernannt. Wenn der Papst
sich widersetzt oder die apostolische Gemeinschaft versagt, kann ein
Bischof sein Amt nicht ausüben.

In seinem Lehramt ist der Bischof verpflichtet, mit Gehorsam
des Willens und des Intellekts den Lehraussprüchen des Papstes
Folge zu leisten, auch wenn sie nicht ex cathedra gesprochen werden.
Infallible Aussprüche des Papstes sind an sich und nicht auf Grund



— 228 —

der Zustimmung der Kirche irreformabel. Die Infallibilität, welche
der Kirche verheissen ist, wohnt auch dem Bischofskollegium inne,
wenn diese Körperschaft die höchste Lehrautorität zusammen mit
dem Nachfolger Petri ausübt. Hier ist aber die Zustimmung der
Kirche notwendig.

Man sieht, dass in bezug auf die vatikanischen Dogmen von 1870

nichts geändert ist und nur die Akzente anders gelegt werden. So wird
von den Bischöfen gesagt, dass man sie keineswegs als Stellvertreter
des Papstes von Rom ansehen soll. Sie haben eine eigene Autorität,
die von der Papstgewalt nicht ausgemerzt, sondern gefestigt und
verteidigt wird. Es ist schade, dass das Konzil sich nicht zu einer
näheren Interpretation der Dogmen von 1870 entschlossen hat. Das
ist wohl gewünscht worden, aber einflussreiche Kreise haben jeden
Versuch in diese Richtung hin unmöglich gemacht. Die nota
explicativa praevia wurde vom Papst dem Konzil auferlegt, um eventuelle
Versuche zu einer mehr episkopalischen Auslegung der Sätze zu
unterbinden. Hier wird noch einaml deutlich gesagt: Kollegium
deutet nicht auf eine Gruppe Gleichberechtigter, die aus ihrer Mitte
einen Vorsitzenden (in casu : den Papst) bestellt. Es gibt zwei höchste
Autoritäten in der Kirche : der Papst allein und Papst und
Bischofskollegium, wobei wieder der Papst über das Zusammenkommen des

Kollegiums und Ausführung der Beschlüsse bestimmt. Aus diesen

Sätzen geht klar hervor: Die Kirche Roms bleibt Papstkirche. Die
Kirche wird nach Belieben des Papstes regiert entweder vom Papst
allein oder vom Papst und Bischofkollegium.

Man darf über diese Tatsache nicht enttäuscht sein. Es war
nichts anderes zu erwarten. Erfreulich ist nur, dass manche Kreise
innerhalb des Konzils doch Hoffnungen auf eine weniger schroffe

Formulierung hatten. Gerade darum wurde die nota praevia publiziert

und können spätere Geschlechter sich beugen über die Deutung
der Sätze des Vatikanums II, wie das auch in bezug auf das Trente
gemacht worden ist.

Wichtig ist in dieser Beziehung, wie die Praxis der
Bischofskonferenzen sich entwickeln wird. Die Bischofskonferenzen haben
das Recht erhalten zu entscheiden, ob in bestimmten Gebieten der
Dauerdiakonat wieder eingesetzt werden soll. Solche Diakone dürfen,
wenn sie reiferen Alters sind, auch verheiratet sein. Wer in jugendlichem

Alter zum Diakon geweiht wird, verpflichtet sich j edoch auf den
Zölibat. Für alle Massnahmen ist die Zustimmung des Papstes
einzuholen. Es ist im Einklang mit der neueren Theologie und der Ent-



— 229 —

wicklung des ökumenischen Gesprächs (vgl. Evanston 1954), dass
dem Laien in der Konstitution grosse Aufmerksamkeit geschenkt
wird. In Verbindung mit den Aussagen über den Pilgercharakter der
Kirche und ihre Ausrichtung auf die Wiederkunft Christi wird auch
gesprochen über die Heiligenverehrung. Hier wird gesagt: echte
Heiligenverehrung besteht nicht in einer Vielfalt von äusserlichen
Bräuchen, sondern in unserer Liebe zu ihnen. Wir bauen uns auf
durch das Beispiel ihres Lebens, die Wohltat ihrer Gemeinschaft
und die Hilfe ihrer Fürbitte. Das letzte Kapitel der Konstitution
spricht im Rahmen der Heiligenverehrung über die heilige Jungfrau
Maria, Mutter Gottes. Es war ein heiss umstrittenes Kapitel. Erstens
hatte das Konzil zu entscheiden, ob man über die Heilige Jungfrau in
einer gesonderten Konstitution abhandeln sollte oder ob man die
Mariologie mit der Konstitution über die Kirche verbinden sollte.
Zweitens wurde ein heftiger Kampf geliefert zwischen den Konzilsvätern,

die mehr wollten, als der Entwurfgab, und den Konzilsvätern,
die eine grössere Zurückhaltung wünschten. Bei all dem war es von
vornherein klar, dass man nicht auf die Dogmen von 1854 und 1950

zurückkommen wollte, aber viele Väter hätten es begrüsst, wenn das

Konzil zu einer Promulgierung der Marientitel «Corredemptrix» (Mit-
erlöserin) oder «Mediatrix» (Mittlerin) geschritten wäre. Man kann
sich freuen, dass der Kampf dahin entschieden wurde, dass ein
Kapitel entstand, das von heftigen Rednern als anti-marianisch
gekennzeichnet werden konnte. Die unbefleckte Empfängnis wird
eher beiläufig erwähnt mit dem Versuch der Begründung aus kirchlichen

Schriftstellern an der Grenze zwischen siebentem und achtem

Jahrhundert, und die Assumptio wird in acht Wörtern zusammen-
gefasst. Man hat sich angestrengt, die Erwähnung der Maria Mediatrix

aus dem Text zu streichen, aber in der definitiven Fassung wird
der Titel Mittlerin aufgeführt zusammen mit den Ehrennamen:
Fürsprecherin (advocata), Helferin (auxilistrix) und Beistand

(adiutrix).
Es muss als ein Entgegenkommen an die maximalistischen

Bestrebungen unter den Konzilsvätern gedeutet werden, dass Papst
Paul VI. in der Schlusssitzung der dritten Session Maria feierlich den

Titel Mater Ecclesiae verlieh, Mutter der Kirche.
Gerade diese letzte Tatsache muss uns zu der Frage führen die

von Döllinger in seinem Buch behandelt wurde : Der Papst und das

Konzil Diese Frage war jetzt gerade wichtig, weil das Konzil tagte
und eine Zusammenarbeit zwischen Papst und Gesamtepiskopat der



— 230 —

römischen Kirche möglich war. Es ist während des Konzils oft vom
Dialog geredet worden. Konnte es auch einen Dialog geben zwischen

Papst und Konzil Es ist höchst bedauerlich, dass man nur von einem

gestörten Dialog reden konnte. Die schon erwähnte nota praevia
wurde dem Konzil auferlegt, die Möglichkeit zu entscheiden, ob man
das Stück über die Religionsfreiheit noch in Behandlung nehmen
sollte, wurde dem Konzil entzogen, die Änderungen im Dekret über
den Ökumenismus konnten im Konzil nicht mehr durchgesprochen
werden und bedeuteten eine eigenwillige Änderung des Konzilstextes.

Diese Geschehnisse haben unter den Konzilsvätern grosse
Bestürzung ausgelöst und man konnte Stimmen vernehmen, die
besagten : jetzt wissen wir, wie die Reformation entstanden ist, und der
altkatholische Beobachter dachte zurück an die Geschichte der
holländischen Kirche und die Begebenheiten beim Ersten Vatikanum.

Wie im Jahre 1870 haben viele Bischöfe sich gefragt, ob sie der
Sehlusssession nicht fernbleiben sollten, und wenn sie das getan
hätten, wäre ihnen die feierliche Proklamation des «Mutter der
Kirche»-Titels erspart geblieben. Viele haben sich gefragt, ob mit der
dritten Session das Konzil nicht gescheitert sei.

Diese letzte Frage ist hoffnungsvoll. Wir verstehen, dass es ein
schrecklicher Gedanke ist für die Menschen, die ihr Bestes für das

Konzil hergegeben haben, aber er kann auch die Augen öffnen für die
«misère et grandeur de l'Eglise», die Grösse der Kirche, die immer
verbunden ist mit ihrer Erbärmlichkeit, ihrer Armut.

Es wäre durchaus zu verstehen gewesen, wenn die Beobachter
die Geschehnisse der letzten Session mit einer bestimmten Genugtuung

zur Kenntnis genommen hätten und sich sagen würden : das
haben wir schon erwartet, Rom bleibt Rom ; das, was uns immer von
Rom getrennt hat, bleibt bestehen. Gerade wir Altkatholiken, die in
dieser Beziehung hellhörig sind, könnten uns solchen Äusserungen
leicht hingeben.

Aber solches ist wahrscheinlich von den wenigsten Beobachtern
gesagt worden. Nicht weil sie den Sachverhalt verkennen, nicht weil
sie das Bedürfnis vieler römischer Theologen haben, die Geschehnisse
der dritten Session zu verharmlosen. Nein, das Menschliche,
Allzumenschliche auf dem Konzil soll deutlich unterstrichen werden, auch
die Gefahr des Scheiterns des Konzils soll klar ins Auge gefasst werden.

Aber dennoch soll gesagt werden, dass es ein Werk des Heiligen
Geistes ist, dass die römische Kirche in Bewegung ist, dass die römische

Kirche zu ringen hat mit ihrer Vergangenheit um ihre Zukunft.



— 231 —

Wir leben in einer den Atem raubenden Zeit, und auf dem Weltmeer
schwimmen die Kirchen, als Schifflein, die von den Stürmen
heimgesucht werden, die jedesmal neue Gebiete, neue Kontinente vor sieh
auftauchen sehen. Wir reden von der Not der Kleinheit unserer
Kirche. Andere können sprechen von der Not der Grösse ihrer Kirche.
Für alle gilt aber zu hören, was in dieser Zeit der Geist den Kirchen
sagt.

Wir haben nicht gesprochen von dem, was auf dem Konzil über
Kirche und Welt verhandelt worden ist. Wir waren dankbar, darüber
schweigen zu können, weil wir uns auf die vorliegenden Dokumente
beschränken wollten. Hier hat das Konzil noch eine ungeheure Arbeit
zu leisten. Wenn die Kirche die Welt entdeckt, wenn auch die römische

Kirche die Welt entdeckt und dann innewird, wieviel «Welt»
sie selbst ist, dann werden ihr die Augen geöffnet werden für die
Hierarchie ihrer Dogmen und wird aufs neue die Frage gestellt werden,

was wahrhaft und eigentlich, im tiefsten Grunde, katholisch ist.
Hier hegt eine gemeinsame Aufgabe für alle Kirchen, und wenn
wir vom Konzil der römischen Kirche reden und manche kritische
Note zu äussern uns verpflichtet wissen, sind wir zu gleicher Zeit
bewusst, dass damit auch eine Frage an uns gerichtet wird, ob wir
bereit sind, unsere Vergangenheit kritisch zu betrachten und unsere
Zukunft nicht menschlicher Berechnung, sondern der Führung des

Heiligen Geistes anzuvertrauen.
Die römische Kirche ist in Bewegung. Es ist eine neue

Aufmerksamkeit da für die Quellen des christlichen Glaubens: die

Bibel, die Väter. Sie empfindet eine neue Verantwortung für die ihr
anvertrauten Gläubigen und für die Welt, und es wäre heilsam, wenn
wir in christlicher Verbundenheit mit den getrennten Brüdern in der
Romkirche auch den Weg zu den Quellen gehen, ihnen vorleben, wie
wir das «katholische Kirche sein» realisieren und namentlich mit
ihnen unsere Augen und unser Herz öffnen für die Welt, um zusammen

zu hören, was der Geist jetzt zu den Kirchen sagt.
Und wenn wir dieses tun, wird genügend Demut in uns sein, um

zu rechter Zeit das rechte Wort zu sagen, das auch heute und auch der
römischen Kirche gegenüber von uns Altkatholiken erwartet wird.



— 232 —

Eine Wesens- und Standortbestimmung der Orthodoxen Kirche

Professor Dr.D.Dimitrijevic, Belgrad

In Verfolgung dieses Themas ist es unserer Meinung nach
notwendig, vom Kirchenbegriff auszugehen, da er allein geeignet ist,
über das Wesen der Orthodoxie Aufschluss zu geben. Ohne Frage
drückt sich die Eigenständigkeit der Orthodoxie gerade im
Verständnis der Kirche am schärfsten aus, und es ist wiederum dieses

Verständnis der Kirche, das die eigentliche Stellung der Orthodoxie
in der ökumenischen Welt und unter den christlichen Kirchen
kennzeichnet.

Wenn wir nun gleich mit dem Kirchenbegriff beginnen, ist vor
allem zu sagen, dass es keine Definition der Orthodoxie, die ja «die

Kirche Christi auf Erden ist»1 gibt, die ihre Geltung durch eine
obligatorische Autorität erhalten hätte. Es ist sogar zu bezweifeln, ob

grundsätzlich eine Definition der orthodoxen Kirche, dieser Fülle
des Gottesreiches auf Erden, überhaupt möglich sei. Viele Theologen
vertreten deshalb die Meinung, die Kirche «könne weder bestimmt
noch beschrieben werden», weil sie «das gnadenreiche Leben in Gott»
ist2, und es könne «eine eher nur grobe Skizze vom Wesen der Kirche
gegeben werden3. Deshalb soll es hier nicht unsere Aufgabe sein, den
Versuch einer Lösung jener Kontroversen zu wagen, die über diesen
Punkt zwischen nichtorthodoxen und orthodoxen, aber auch
zwischen den einzelnen orthodoxen Lehrmeinungen herrschen. Unsere

Aufgabe besteht vielmehr darin, auf einige Kennzeichen und Merkmale

der Kirche zu verweisen, die für sie konstitutiv sind und
zugleich ökumenische Bedeutung haben. Im Versuch, diese Aufgabe zu
erfüllen, werden wir von der Heiligkeit Gottes ausgehen, da von
diesem Begriff her das unbegreifliche Wesen der Kirche für uns einiger-
massen begreiflich werden kann, denn die Heiligkeit macht nicht nur
das Wesen Gottes aus, sondern sie hat in seinem, der Heiligkeit
entsprechenden Handeln konstitutive und bestimmende Bedeutung
für das Dasein und So-sein der Kirche.

Die in der Heiligkeit Gottes begründete Kirche wird durch die

Bestätigung und Offenbarung dieser Heiligkeit ins Leben gerufen.

1 Archiprêtre Serge Boulgakoff, L'orthodoxie, Paris 1958, 1.
2 Sergius Bulgakoff, Die Lehre von der Kirche in orthodoxer Sicht, IKZ,

1957/3, 171.
3 H. S. Alivisatos, Das Wesen der Küche nach der Lehre der

griechischorthodoxen Kirche, IKZ, 1950/2. 81.



— 233 —

So äussert sich die Heiligkeit in dem entsprechenden Tun Gottes als
absolute, den menschlichen Erkennenskräften unzugängliche
Jenseitigkeit. Indem sie sich auf diese Weise bestätigt und offenbart,
zeigt die Heiligkeit auch ihre unbedingte Überlegenheit und
Andersartigkeit der ganzen Schöpfung gegenüber. Das, was sich durch die
Bestätigung der Gottesheiligkeit als absolut jenseitig und ganz
anders, und als unbedingt überlegen bewährt, ist die Liebe, d.h.
Gottes «wunderbare, schlechthin überlegene einzige, strahlende
Helfer- und Rettermacht»4, die «eine Einheit seines Gerichtes mit
seiner Gnade» ist5. Denn durch die Bestätigung der Gottesheiligkeit,
die seine Selbstheiligung ausmacht, wird das Übel verurteilt und
vernichtet und das Gute verwirklicht.

Weil die Selbstheiligung Gottes Bestätigung seiner Liebe
bedeutet, ist die ganze Wirksamkeit Gottes in bezug auf die Schöpfung
in seiner Heiligkeit begründet. So kommt durch die Selbstheiligung
Gottes die Bestimmung des Menschen, der Sinn seiner Existenz, und
seine Lebensaufgabe zustande. Schon bei der Schöpfung der menschlichen

Natur eingepflanzt, besteht das Ziel dieser Bestimmung darin,
«die Menschen zur Teilhabe an seinem eigenen göttlichen Leben zu
erheben».6 Das schliesst ein, dass die Einheit der Menschen mit der
heiligsten Dreifaltigkeit erreicht wird, sodass sie mit ihr eins werden,
wie der Vater, der Sohn und der Heilige Geist eins sind (Joh 17, 11).

Eine ganz genaue und völlige Wesensbestimmung des Beteiligtseins

des Menschen an der Fülle der Gottheit in Gottes Gegenwart ist
absolut unmöglich, da dieses Geheimnis nur Gott bekannt ist. Aus
dieser zukünftigen Situation des Menschen ist jedoch ein Moment
geoffenbart, so dass sie uns nicht völlig unbekannt ist. Daraus ist
zuerst zu erkennen, dass im Gottesreich eine ständige Feier der Ur-
liturgie oder der himmlischen Liturgie stattfindet, an der die himmlischen

Wesen, die Gottes Thron umkreisen und ihn preisen, anbeten,
verherrlichen und seinen Willen gehorsam erfüllen, beteiligt sind7;
aber auch, dass die Feier dieser Liturgie im Gottesreich für die

Gesegneten des Vaters von Grundlegung der Welt an bereitet ist

4 Kurt Stalder, Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus,
Zürich 1962, 104.

6 Karl Barth, Dogmatik, 3. Auflage, Zollikon-Zürich 1948, H/1, 408.
6 IL Vatikanisches Konzil. Dogmatische Konstitution über die Kirche.

München 1965, K. 1, 2.
7 Paulus Zacharias, Einführung in die orthodoxe Liturgie (Evangelisches

und Orthodoxes Christentum in Begegnung und Auseinandersetzung). Hamburg

1952, 91.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. 16



— 234 —

(Matth 25,34). So ist wenigstens teilweise klar, worin die Bestimmung

des Menschen besteht, die durch die Selbstheiligung Gottes der
menschlichen Natur eingeboren ist.

Wie die Bestimmung und Erschaffung des Menschen, so ist auch
die Vollziehung dieser Bestimmung, die Vollendung des geschaffenen
Menschen nach dem Bilde Gottes, eine Sache der gnadenreichen
Selbstheiligung Gottes. Trotz der Ursünde und ihrer Folgen, die der

Verwirklichung der menschlichen Bestimmung störend im Wege
stehen, ist diese Bestimmung durch Gottes Selbstheiligung doch
vollkommen vollzogen, so dass sie kein zu erreichendes Ziel mehr ist,
sondern die realste Wirklichkeit, in der die Kirche begründet ist. Das
bedeutet, dass es dem Menschen gelungen ist, Gottes Reich zu
gewinnen und in der Gegenwart Gottes die himmlische Liturgie zu
feiern. Diese Bestimmung hat der mit dem Sohne Gottes sich
vereinigende Mensch Jesus erreicht. Das ist durch die die Heiligkeit
bestätigenden grossen Taten Gottes zustandegekommen, die
gemeinsam zielmässig wirkten und zu vollem Erfolge kamen. Deshalb
halten wir es für unberechtigt, wenn manche orthodoxen Theologen
in der Aufzählung der Grundprinzipien und Hauptmerkmale der
orthodoxen Kirche in materieller Hinsicht in bezug auf das Leben
und die Wirksamkeit Christi nur die Menschwerdung des Logos und
die damit aufs engste verbundene und zusammenhängende Vergöttlichung

des Menschen, die Theosis, betonen.8
Wenn nun auf die grossen Taten Gottes, die für die Vollendung

des mit dem Logos sich vereinigenden Menschen entscheidend sind,
einzeln verwiesen werden soll, um zu zeigen, worin ihre Bedeutung
zur Erreichung dieses Zieles besteht, dann ist der chronologischen
Reihe nach mit der Menschwerdung des Logos zu beginnen. Durch
seine hypostatische Einheit mit dem Logos hat sich der Mensch Jesus
die für das Leben in der Gegenwart Gottes und Teilhabe an der trini-
tarischen Einheit unveräusserlichen, unentbehrlichen göttlichen
Eigenschaften angeeignet und so seine eigene Menschennatur ver-
göttlicht. Deshalb heisst es im 1. Stundengebet, das am Tage vor
Weihnachten gebetet wird: «Gott hat sich dem Mensch durch die

8Prof.Dr.Panagiotis Trembelas, Der orthodoxe christliche Gottesdienst
(Die Orthodoxe Kirche in griechischer Sieht), Stuttgart 1959,1/1,164 ; P.
Bratsiotis, Die Grundprinzipien und Hauptmerkmale der orthodoxen Kirche
(Abdruck aus den Akten des I.Kongresses fiü die orthodoxe Theologie), Athen
1938, 7; Stefan Zankow, Die orthodoxe Kirche des Ostens in ökumenischer
Sieht, Zürich 1946, 33.



— 235 —

Jungfrau geoffenbart, und indem er wie wir geworden ist, hat er den
Leib vergöttlicht. »

Tod und Auferstehung Christi, als eine zusammenhängende Tat
der Selbstheiligung Gottes genommen, sind für die Vollendung der
menschlichen Bestimmung Christi und für sein Leben im Gottesreich
und seine Teilhabe an der Fülle der Gottheit ebenso entscheidend,
weil dadurch der Tod besiegt und die Ewigkeit Jesu als des Menschen
völlig verwirklicht worden sind. In einem Lied beim Ostergottes-
dienst wird gesungen: «Christus ist vom Tode auferweckt, die Erst-
lingsgabe der Entschlafenen. Der Erstgeborene der Schöpfung und
Bildner alles dessen, was geworden ist, hat die verwesliche Natur
unseres Geschlechtes in sich selbst erneuert.» So ist in Jesus als dem
Menschen die Bedingung erfüllt, in der Gegenwart Gottes leben zu
können. Denn nichts Sterbliches ist mit dem Unsterblichen vereinbar.

Auch die Himmelfahrt Christi und sein Sitzen zur Rechten
Gottes sind eine zusammenhängende Tat der Selbstheiligung Gottes,
durch die sein Ziel mit seiner Schöpfung - zwar zuerst nur mit einem
bestimmten Menschen, aber völlig und vollkommen - zustande kam.
Jesus Christus ist nun auch als Mensch mit der Herrlichkeit verherrlicht

worden, die er seit Ewigkeit als Sohn Gottes hatte. Deshalb
wird in einem Lied am Himmelfahrtstag gesungen: «Der ewige und
ohne Anfang seiende Gott, der die Menschennatur angenommen hat,
hat diese auch vergöttlicht und heute geheimnisvoll zum Himmel
erhoben. »

Diese durch die Selbstheiligung Gottes an Jesus Christus
zustandegekommene und erfüllte Vollendung der menschlichen Bestimmung,

das Einssein mit der heiligsten Dreifaltigkeit, hat nicht nur
eine konkrete, allein Jesus Christus als Menschen betreffende, sondern
auch eine allgemein menschliche, ja kosmische Bedeutung, da der
Sohn Gottes infolge seiner Menschwerdung in der « Gleichgestalt mit
dem Fleisch der Sünde» erschienen ist und so in sich nicht nur die

Menschennatur, sondern auch die Natur des ganzen Kosmos
unzertrennlich verbunden hat.

Die allmenschliche, ja kosmische Bedeutung der durch die

Selbstheiligung Gottes vollbrachten Vollendung der menschlichen

Bestimmung ist zuerst ganz grundsätzlicher Natur, denn Gottes
Sohn hat durch seine Menschwerdung an der Natur teilgenommen,
die allgemein menschlich ist, an der alle Menschen teilhaben. Deshalb

erreicht alles, was an der Menschennatur Jesu geschah, das allgemein



— 236 —

Menschliche, ja in der letzten Konsequenz das Kosmische. Daher
bedeutet die Auferstehung Christi die Auferstehung des allgemein
Menschlichen. Darin ist die grosse Freude an der Auferstehung Christi

begründet.
Das durch die Selbstheiligung Gottes an Jesus Christus

Geschehene hat aber für die ganze Menschheit nicht nur diesen
grundsätzlichen Charakter. Es hat eine allgemein menschliche Bedeutung
in dem Sinn, dass dadurch jeder Mensch von Anfang bis zum Ende
der Welt mitbetroffen ist, so dass die Selbstheiligung Gottes an Jesus
Christus eine Selbstheiligung an der ganzen Menschheit bedeutet.
Dieser Tatbestand ist darin begründet, dass der Sohn Gottes in der
« Gleichgestalt mit dem Fleisch der Sünde» erschienen ist und deshalb

von Gott zum Repräsentanten der ganzen Menschheit gemacht
wurde, so dass damit in ihm die ganze Menschheit in der von der
Sünde bestimmten Situation eingeschlossen war. Deshalb erreichte
das durch die Selbstheiligung Gottes an Jesus Christus Geschehene
auch die ganze Menschheit.

«Was an Christus geschah», sagt Stalder, «ist wohl an einem
einzelnen, bestimmten Menschen geschehen. Dieser bestimmte
Mensch ist aber kein isoliertes Individuum. Vielmehr ist in ihm kraft
seiner Gleichgestalt mit dem Fleisch der Sünde die ganze Menschheit
zusammengefasst und eingeschlossen. Was an ihm geschah, ist also

darum für uns geschehen, weil es in ihm an uns allen geschah. »9

Diese, die ganze Menschheit betreffende Selbstheiligung Gottes
hat im Vollzug der Gerechtigkeit Gottes stattgefunden. Sie ist am
Kreuze geschehen und besteht darin, dass so und da unsere Sünden
verurteilt und getilgt, und infolge der Sünde der über die ganze
Menschheit haftende Gottesfluch aufgehoben wurde. Der Vollzug der

Gerechtigkeit Gottes bedeutet demnach das der Gottesheiligkeit
entsprechende «Für-uns-Sein» Gottes, welches «das völlige und
endgültige Gericht, den endgültigen Sieg über alles Gott- und Menschenwidrige

meint». So hat Gott seinen Sohn Jesus Christus zum Sühneopfer

gemacht und zur Erlösung, zum Loskauf von der Schuldverhaftung

und Sündensklaverei eingesetzt. Dadurch ist der ganzen
Menschheit die Freiheit gewährt, die nur Gott geben kann.10

Die an Jesus Christus und dadurch an der ganzen Menschheit
vollzogene Gerechtigkeit Gottes hat aber nicht nur diese negative, im

9 Kurt Stalder, a.a.O. 142f.
10 A.a.O. 158.



— 237 —

Loskauf von der Schuldverhaftung bestehende Wirkung ; ihre
Wirkung ist auch positiv, bindend, denn durch ihren Vollzug ist die
durch die Sünde zerstörte ursprüngliche Einheit und Gemeinschaftlichkeit

zwischen Gott als dem Schöpfer und dem Menschen als
Geschöpf wiederhergestellt. So ist das ontische Dasein des zur Gemeinschaft

mit Gott und den Nächsten bestimmten und geschaffenen
Menschen wieder zustande gebracht. Der Mensch ist also durch den

Vollzug der Gerechtigkeit Gottes an Jesus Christus ins Leben gerufen,

er lebt wieder, dem Tode entzogen, in der Gemeinschaft mit
Gott.

Die an Jesus Christus in diesem Sinne vollzogene Gerechtigkeit
Gottes kommt erst mit der Selbstheiligung Gottes im Heiligen Geist
zur Geltung und Bestätigung. Gott hat sich im Heiligen Geist zuerst
in den Aposteln geheiligt, als beim Pfingstfest der Heilige Geist über
sie kam. So hat Gott sie zum Grundstein der Kirche gemacht, denn
durch diese Selbstheiligung Gottes im Heiligen Geiste ist die
Gemeinschaft mit Gott geschaffen, deren Mitglieder die in Christus
Gerechtfertigten oder Heiligen sind. Das ist die Kirche, die zu Pfingsten

geboren wurde.
Die Kirche ist demnach - was zunächst ihren Ursprung betrifft -

eine durch die Selbstheiligung der heiligsten Dreifaltigkeit gestiftete
geschichtliche Grösse.

Was nun das Wesen der Kirche betrifft, so ist zu sagen, dass es

unter verschiedenen Aspekten betrachtet werden muss, um in seinem
Zentrum einigermassen verstanden werden zu können. Ein Aspekt ist
rein eschatologisch. Unter diesem Aspekt erscheint die Kirche als die
auf die Einheit mit der Heiligen Dreifaltigkeit im Neuen Äon
ausgerichtete Gemeinschaft. Sie soll also jene Einheit mit der Heiligen
Dreifaltigkeit erreichen, welche der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist innerhalb der Gottheit schon haben. Das wird am Ende der
Welt geschehen, wenn vorausgesagte und vorbestimmte eschatolo-

gische Ereignisse stattfinden. Demnach ist die Kirche bezüglich ihres
letzten Zieles eine eschatologische Grösse.

Der eschatologische Charakter der Kirche wird aber nicht nur
durch ihre Ausrichtung auf die trinitarische, rein eschatologische
Einheit bestimmt. Er kommt zum Ausdruck auch in bezug auf den

Ursprung und die Ausbildung der Kirche bis zu ihrer Vollendung.
Denn alle jene Ereignisse, durch die die Kirche hindurchgehen muss,
um am Ende der Welt ihre Vollendung zu erreichen, haben schon

stattgefunden. Der Messias, der am Ende der Welt kommen wird, ist,



— 238 —

verhüllt in die Gestalt Jesu Christi, bereits erschienen und hat den
für das Neue Äon vorgesehenen Heiligen Geist in die Welt gesandt.
Durch ihre Wirksamkeit ist Gottes Reich verwirklicht. So haben sich
die Kräfte der zukünftigen Welt am Werke gezeigt und bestätigt,
und so ist das Neue Äon vorweggenommen und zur Gegenwartswirklichkeit

geworden.11
Als Ergebnis dieses vorweggenommen Eschatologismus, der

Selbstheiligung der Heiligen Dreifaltigkeit in der Geschichte, ist die
Kirche als Gemeinschaft der Heiligen Dreifaltigkeit mit den in
Christo Gerechtfertigten und Geheiligten zustande gekommen. Demnach

ist die Kirche in der Tat die vorweggenommene eschatologische
trinitarische Einheit. Das bedeutet, dass die Kirche eine eschatologische

Grösse ist, nicht nur, weil sie auf die eschatologische trinitarische

Einheit ausgerichtet ist, sondern auch und besonders deshalb,
weil sie diese eschatologische trinitarische Einheit selbst ist, die seit

Pfingsten zu existieren begonnen hat und ewiglich dauernd wird.
In Verbindung damit, dass ein- und dieselbe Kirche zugleich

sowohl die trinitarische Einheit auf Erden als auch die trinitarische
Einheit im Neuen Äon ist, ist das Wesen der Kirche noch vollständiger

zu bestimmen, wenn die Beziehung zwischen diesen Einheiten
richtig festgestellt und beschrieben wird. Dies geschieht unserer
Meinung nach, wenn gesagt wird, dass die Kirche die im Prozess der
Ausbildung sich befindende trinitarische Einheit auf Erden ist, die auf
die Vollziehung der rein eschatologischen trinitarischen Einheit im
Neuen Äon ausgerichtet ist. Demnach ist die Kirche vergleichbar mit
einem im Prozess der embrionalen Entwicklung sich befindenden
Organismus, dessen Entwicklung durch eine immanente Entelechie

regiert wird. Die Stelle der Entelechie nimmt in der Kirche die
sich heiligende Dreifaltigkeit ein.

Es sind ohne Zweifel viele der mit der embriologischen
Ausbildung der Kirche zusammenhängende Elemente, die in das Gefüge
und ausserhalb des Gefüges der Kirche eingebaut sein werden, bis sie

ihre Vollendung oder Vollgestalt erreicht, denn die Kirche ist in ihrer
Ausbildung zu dem letzten Ziel mit dem ganzen Kosmos schicksalhaft

verbunden, so dass ihre Vollendung ohne Vollendung der ganzen
Schöpfung überhaupt nicht vollzogen werden wird. Es ist für diese

auf die Vollendung gerichtete Entwicklung charakteristisch, dass sie

11 Oscar Cullmann, Die Christologie des Neuen Testamentes, Tübingen
1957, 217f..



— 239 —

von Anfang bis zum Ende das Werk der Selbstheiligung der Heiligen
Dreifaltigkeit in vielen grossen Taten schon ist und erst sein wird.
Aber da gibt es noch ein Element, dessen Ausbildung auch von der
Kirche und ihren Mitgliedern abhängig ist, obwohl sie sich an seiner

Verwirklichung als Werkzeuge Gottes beteiligen. Dieses Element, das
für die Vollendung der Kirche wesentlich ist, ist in der an Jesus
Christus vollzogenen Gerechtigkeit Gottes begründet. Sein Wesen
besteht darin, dass der Sieg dieser Gerechtigkeit auch im Leben der
Kirche und ihrer Mitglieder völlig zur Geltung kommt und mächtig
bestätigt wird. Denn durch den Sieg der Gerechtigkeit Gottes ist die
Situation des Menschen zu Gott völlig geändert. Er ist nämlich in der
Kirche, wie auch die Kirche selbst, von Gott für die Verwirklichung
seiner Ziele mit seiner Schöpfung völlig in Anspruch genommen, so
dass er zum Objekt der Selbstheiligung der Heiligen Dreifaltigkeit
geworden ist, damit die in Christo vollzogene Gerechtigkeit auch in
der Kirche zur Geltung kommt und siegt. Das Ziel ist, dass auch die
Kirche und ihre Mitglieder nach der Gerechtigkeit Gottes leben und
umgewandelt werden und so die Gestalt annehmen, die zur Teilhabe
an der Fülle des göttlichen Lebens in Gottes Gegenwart unentbehrlich

ist. Das ist die nach dem Bilde Christi gezeichnete Gestalt, die
mit der Gottesebenbildlichkeit identisch ist und die Vergöttlichung,
die Theosis des Menschen darstellt. Sie ist auch die durch die Heiligung

vollzogene Heiligkeit. Demnach ist die Heiligung das «Ziel» der
«dikaiosynetheou».12

Die Heiligkeit, die «mit dem Anfang der neuen Schöpfung zu
tun hat »13, bedeutet nicht nur ein Zusammensein der Kirche und ihrer
Mitglieder mit der Heiligen Dreifaltigkeit, das schon durch die

Rechtfertigung geben ist und eschatologisches Leben enthält; sie

bedeutet auch ihre geistige Einheit und ihr Einssein, denn die Fülle
der Gottheit, die in Christo leibhaftig wohnt, geht durch die Wirkung
des Heiligen Geistes auf die mit Ihm als dem Haupt organisch
verbundene Kirche und ihre Mitglieder über und schafft die geistige
Einheit. Diese durch die Aneignung der göttlichen Eigenschaften
verwirklichte Verwandtschaft zwischen der Kirche und der Heiligen
Dreifaltigkeit zeichnet sich durch die Anziehungskräfte aus, die nach
dem Mass der Verwandtschaft anziehend wirken. So wird ihr Einssein

13 Kurt Stalder, a. a. 0.193.
13 Ernst Gaugier, Die Heiligung im Zeugnis der Schrift. BEG-Verlag,

Bern 1948, 9.



— 240 —

verwirklicht, das in diesem Äon verborgen ist, das aber im Neuen
Äon auf feierliche Weise offenbar sein wird.14

Mit Bezug auf diesen Tatbestand sagt Peter Meinold
übereinstimmend : « Christus und die Kirche sind so eng verbunden wie Braut
und Bräutigam, und bleiben beide Jungfrauen. Sie teilen und
tauschen aus, was sie haben. Christus gehört also, was der Kirche zu
eigen ist, alle Unreinheit, Schwäche und Sünde ihrer Glieder, und der
Kirche gehört alles, was Christus ist, alle Reinheit und alle Heiligkeit
und Sündlosigkeit. Durch diese ihre Verbundenheit mit Christus ist
die Kirche die eine heilige Kirche.»15

Prof. Gaugier, indem er das Leib-Sein der Kirche zu umschreiben

versucht, sagt in diesem Sinne: «Die Kirche ist die Fülle des

Christus, to pleroma tu ta planta en pasin plerumenu, «die Fülle
dessen, der alles in sich erfüllt»... so dass also hier die Kirche als das

von Christus Erfüllte hingestellt wird. Dann ist aber zu folgern, dass

so wie in Christus die ganze Fülle der Gottheit wesentlich wohnt
(Kol 2,9) - d. h. die Wesensfülle Gottes gegenwärtig ist mit allen ihren
Energien und Kräften - so soll in der Gemeinde die Fülle der Lebenskräfte

des Christus wohnen. Ja, diese Erfüllung wird als ein Prozess
und als ein Ziel hingestellt. Paulus betet für die Leser, dass sie erfüllt
werden mögen mit der ganzen Gottesfülle (Eph 3,19). Es ist das

Ziel des christologisch-ekklesiologischen Heilsprozesses, dass Christus,

hinaufgestiegen über alle Himmel, d.h. bis zur obersten Stätte,
wo Gott wohnt, das All mit seiner Macht erfülle». Also «entstünde
noch keine Kirche, wenn nicht die verwandelnde Macht des Christus
überginge auf die, die so mit ihm eins geworden».16

Infolge ihres Zusammen- und Einssein mit der Heiligen
Dreifaltigkeit hat sich die eschatologische Ausrichtung der Kirche im
kirchlichen Leben als weitabgewandt gezeigt. Auch dadurch zeichnet
sich die Orthodoxie aus.17 Diese Weitabgewandtheit kommt aber
besonders stark im orthodoxen Mönchtum zum Ausdruck. Es ist in
der Liebe Gottes begründet, die in Christo mächtig bezeugt ist, denn
aus dieser Liebe wird die Liebe zu Gott geboren. Diese Liebe äussert
sich im Trachten unaufhörlich mit Gott zu sein, in seiner Gegenwart

11 Domentijan, Zivot Svetog Save. Preveo Dr Lazar Mirkovic, Beograd
1938, 31, 34.

15 Peter Meinold, Was ist Luthertum (Evangelisches und Orthodoxes
Christentum), Hamburg 1952, 27f.

16 Ernst Gaugier, Das Wort und die Kirche im Neuen Testament, IKZ
1939/1, 12, 14; dsbe, Vom Sinn der Kirche, IKZ 1932/3-4, 139f.

17 P.Bratsiotis, a.a.O., 8; S.Zankow, a.a.O., 35.



— 241 —

ein fast engelsgleiches Leben zu leben und sich nach dem Bilde
Christi auszubilden. Diese Weitabgewandtheit ist aber nicht absolut.
Die Verbindung mit der Welt und den Menschen ist ein unveräusserlicher

Teil des Mönchtums, weil es in der in Christo geoffenbarten
göttlichen Menschenliebe begründet ist. Deshalb ist die Menschenliebe

auch dem Mönchtum eigen. Sie kommt aber in verschiedenen
Gestalten auf verschiedene, diesen Gestalten entsprechenden Weisen
zu Ausdruck.18 Das Mönchtum soll sich aber jener Gestalten entledigen,

die den freien Betätigungen der göttlichen Menschenliebe
hindernd im Wege stehen, und sich dem Dienst an den auch in der Welt
lebenden Nächsten widmen.19

Wenn nun das über die orthodoxe Kirche Gesagte überblickt
und zusammenfassend ganz kurz formuliert werden soll, dann ist zu
sagen: Die Kirche ist in der trinitarischen Selbstheiligung Gottes
begründet. Diese die Kirche stiftende Selbstheiligung Gottes hat sich
vermittels der Apostel ereignet, so dass diese dadurch zum Grundstein

der Kirche geworden sind. Das Wesen der Kirche besteht in der
eschatologischen Einheit der Heiligen Dreifaltigkeit mit den in
Christo gerechtfertigten Jüngern Christi (Mt 25). Diese Einheit
befindet sich im Prozess der Entwicklung zu der rein eschatologischen
Gestalt, die erst im Neuen Äon in ihrer Vollendung erscheinen wird.
Wie ihr Ursprung so ist auch ihre Entwicklung von der Selbstheiligung

Gottes abhängig. Das Wesen dieser Entwicklung besteht in der
mit der Heiligkeit und Heilung identischen Vergöttlichung der Kirche

und ihrer Mitglieder. Hauptkennzeichen dieser Vergöttlichung
ist die für das Leben in der Gegenwart Gottes unentbehrliche Gottes-
ebenbildlichkeit, also Liebe, da Gott Liebe ist.

Diese in der orthodoxen Sicht dargestellt Ekklesiologie hat in
bezug auf einige ihrer Hauptelemente grosse ökumenische Bedeutung.

So, wenn zuerst die Tatsache berücksichtigt wird, dass die
Kirche ihren Ursprung, ihr Wesen und ihre Vollendung durch die

Selbstheiligung Gottes hat und bekommen wird, denn dann ist es

nicht unmöglich, die Frage nach der wahren Kirche Christi zu

18 Dr. Andreas Theodorou, Das Mönchtum der orthodoxen Ostkirche
(Die orthodoxe Kirche in griechischer Sicht), Stuttgart 1960, II/l, 71.

19 D.Dimitrijevic, L'importance du monachisme serbe et ses origines au
monastère athonite de Chilander (Le Millénaire du Mont Athos, 963-1963.).

Chevtogne 1963, I; Teodosije, Zivot Svetog Save (Stare srpske biogra-
fije). Preveo M.Masic. Beograd 1924, 98, 132.



— 242 —

beantworten, deren Lösungen auch zur Zeit noch gegensätzlich sind.20

Von der Ekklesiologie in orthodoxer Sicht her ist zu sagen, dass die
Kirche Christi ihren Bestand überall dort hat, wo die Einheit mit der
sich heiligenden Dreifaltigkeit besteht. Von diesem Kriterium her ist
in bezug auf jede konkrete Kirche zu schliessen, ob sie die Bedingungen

erfüllt, die wahre Kirche sein zu können. Das Verfahren der
Kirchen in dieser Richtung ist darin nicht immer konsequent. Es wird oft
nur die eigene Kirche als die wahre Kirche Christi anerkannt, obwohl
zugegeben wird, dass sich auch in anderen Kirchen Gott heiligt und
das Einssein mit Christus besteht.

Das ist der Fall mit der römisch-katholischen Kirche, will man
sie zuerst erwähnen. Sie hat auch in neuester Zeit, in unseren Tagen
und besonders im IL Vatikanischen Konzil, eindeutig erklärt, dass

es nur eine Kirche gibt und geben kann, dass sie mit dem mystischen
Leib Christi identisch ist, und dass diese eine einzige, heilige, katholische

und apostolische Kirche in der römischen Kirche völlig vertreten

ist, so dass ausserhalb ihrer Grenzen keine Kirche mehr besteht
und demgemäss kein Heil möglich ist.21 Deshalb ist die Einheit der
Kirchen nur unter der Bedingung der reuevollen Rückkehr in die

römische, vom Papst als dem Stellvertreter Christi auf Erden
geleitete Kirche möglich. Dieser höchst unökumenische Gedanke ist
mehrmals in den päpstlichen Erklärungen und Ansprachen und in den
Beschlüssen des IL Vatikanischen Konzils zum Ausdruck gebracht
worden.22

Die römisch-katholische Kirche sieht aber, trotz dieser
unökumenischen Behauptung, dass sich die Heilige Dreifaltigkeit auch in
anderen Kirchen heiligt, obwohl sie sich ausserhalb der Grenzen der
römischen Kirche befinden. Deshalb erkennt sie konsequenterweise
die Gemeinschaft dieser Kirchen mit sich selbst an und sagt, dass
auch diese nichtrömischen Kirchen und Christen dem einen mysti-
chen Leibe Christi zugehören, und dass auch ausserhalb der römi-

20 H.Alivisatos, a.a.O., 84.
21 Die Rede des Papstes Paul VI. zur Eröffnung der 2. Sitzungsperiode.

Orbis Catholicus, 18. Jhg., 1964/2, 80; Konstitution über die Küche. Mün-
ster/Westf. 1965, K. 1, 8; 2, 14.

22 Eröffnungsrede des Papstes Johannes XXIII. zum IL Vatikanischen
Konzil. Orbis Catholicus, 17. Jhg., 1962/2, 88; Enzyklika des Papstes Johannes

XXIII. «Ad Petri cathedram». Orbis Catholicus, Jhg. 17/1963/10, 471 ; Die
Bede des Papstes Paul VI. zur Eröffnimg der 2. Sitzungsperiode, a.a. 0.80f ;

Enzyklika «Ecclesiam suam», Orbis Catholicus, Jhg. 18, 1964/12, 582. ; Dekret
über den Ökumenismus des IL Vatikanischen Konzils. Münster/Westf. 1965,
K. 1,3.



— 243 —

sehen Kirche Heil möglich ist. Besonders günstige Anerkennung in
dieser Richtung wird in bezug auf die orthodoxe Kirche ausgesprochen,

deren kirchliche Legitimität nicht abgesprochen, sondern im
Gegenteil höchlichst anerkannt wird.23

Trotz dieser für die Einheit der Kirchen günstigen ökumenischen

Basis, die im IL Vatikanischen Konzil gelegt wurde, wird es zu
einem fruchtbaren ökumenischen Dialog zwischen der römischen
und der orthodoxen Kirche kaum kommen können, auch nicht mit
den anderen Kirchen, wenn die orthodoxe Kirche bei der Erklärung
bleibt, die Professor Alivisatos vertritt und die darin besteht, dass
allein die Griechisch-orthodoxe Kirche die wahre Kirche Christi ist,
und dass deshalb «das Problem der Trennung durch die
Wiedervereinigung der getrennten Kirchen mit der Griechisch-orthodoxen
Kirche» zu lösen sei.24

Diese Stellungnahme müsste die orthodoxe Kirche überprüfen
und mit ihrem Verständnis der anderen Kirchen folgerichtig in
Einklang bringen, damit sie dem Wesen der Orthodoxie treu bleibt. Es
scheint uns, dass auch vom Standpunkt der Ekklesiologie in orthodoxer

Sicht ein «Einssein mit Christus trotz unserer Uneinigkeit als
Kirchen» angenommen werden müsste, damit der Vollzug der christlichen

Einheit möglich ist.
Es ist noch zu sagen, dass die Ekklesiologie in orthodoxer Sicht

ökumenisch sehr bedeutend ist, auch ihre Lehre über die Apostel als

Grundstein der Kirche betreffend. Soweit nur behauptet wird, dass

die Apostel den Grundstein der Kirche bilden, könnten alle Kirchen
diesbezüglich einig sein. Wenn aber auf Einzelheiten eingegangen
wird, kommt es zu ökumenischen Schwierigkeiten. Sie entstehen,
wenn es sich um die Bedeutung der Apostel für die Zukunft der Kirche

handelt, oder um die Bestimmung der Beziehungen der Apostel
zueinander und zur Kirche überhaupt. In dieser Beziehung gehen die

Meinungen der orthodoxen, der römisch-katholischen und der
evangelischen Kirchen auseinander.

Was die Frage der Bedeutung der Apostel für die Zukunft der
Kirche betrifft ist zu sagen, dass sich die orthodoxe und die evange-

23 Die Ansprache des Papstes Paul VI, zum Abschluss der 3. Session. Orbis
Catholicus, 19. Jhg., 1965/4, 181; Giacomo, Cardinal Lercaro, La signification
du Décret «De Ökumenismo» pour le dialogue avec les Eglises orientales non
catholiques. Irenikos, Tome XXXVII, 4me trimestre 1964, 467ff; Dekret über
den Ökumenismus, K. 1, 2.

24 Alivisatos, a.a.O., 83.



— 244 —

lische Kirche in einem, das Amt der Kirche betreffenden Punkt
stark unterscheiden. Von beiden Seiten besteht zwar Einstimmigkeit
darüber, dass das Amt zu den konstitutiven Elementen der Kirche
gehört, da es im Auftrage Christi begründet und ein notwendiges
Werkzeug zur Erbauung der Kirche durch das Evangelium und die
Sakramente ist. Darüberhinaus herrscht auf beiden Seiten
Einstimmigkeit darüber, dass zuerst die Apostel mit diesem Amte
betraut waren, und dass es von ihnen auf das Priestertum übertragen
worden ist. Die Unterschiede zwischen der orthodoxen und der
evangelischen Kirche beginnen erst beim Priestertum, denn das Priestertum

hat zwei Gestalten: es besteht als das allgemeine, königliche
Priestertum und als Hierarchie. Die Unterschiede bestehen nun
wegen des Ursprunges. Während die orthodoxe Kirche den göttlichen
Ursprung für beide Gestalten anerkennt und auf die Hierarchie mehr
Wert legt als auf das königliche Priestertum, stellt die evangelische
Kirche den göttlichen Ursprung der Hierarchie in Abrede und lehrt,
dass «durch die Taufe alle Christen grundsätzlich zu Priestern
qualifiziert sind» und dass die Hierarchie «im Auftrage der Gesamtheit
verwaltet», da «die Ordnung erfordert, dass das Amt der
Wortverkündigung einem übertragen wird».25

Dieser, die Hierarchie betreffende Unterschied zwischen der
orthodoxen und der evangelischen Kirche ist trotz allem ökumenisch
doch nicht verhängnisvoll, da er, wie es scheint, in der Lehre Luthers
nicht begründet ist, sondern das Ergebnis der späteren evangelischen
Entwicklung darstellt, die sich mit der Zeit von ihrem Ursprung
entfernt hatte. Nach Ritter wollte Luther mit dem Begriff des allgemeinen

Priestertums «durchaus keine negative Tendenz verfolgen, wie
es die spätere protestantische Entwicklung vermuten lässt ; er wollte
das christliche Priesterum weder beseitigen noch einer verdünnten,
unverbindlichen Allgemeinheit und Abstraktheit ausliefern. Er will
im Gegenteil dadurch dem Begriff des Priestertums seinen radikalen
und für alle aktuellen Sinn wiedergeben. Wir alle sind Priester. Was
bisher der eine Priester tat, das sollen wir alle tun. Der Gemeinde
wird damit die Liturgie zurückgegeben, die ihr im Laufe der
Entwicklung mehr und mehr entglitten war. Die ganze Gemeinde ist es,

die die Liturgie vollzieht. Der Träger des priesterlichen Amtes ist
Organ der priesterlich handelnden Gemeinde.»26

25 P.Meinhold, Was ist Luthertum a.a.O., 34.
26 K.B.Ritter, a.a.O., 64.



— 245 —

In Übereinstimmung damit vertritt die evangelische
Erneuerungstheologie den Gedanken, dass mit der Wiederentdeckung
der Kirche im Protestantismus auch die Wiederentdeckung des
Amtes und seines sakramentalen Verständnisses verknüpft ist und
dass deshalb auch die Hierarchie göttlichen Ursprungs sei.27 In den
«evangelischen Aussagen zu katholischen Wahrheiten» wird direkt
gegen die evangelische Lehre vom Ursprung der Hierarchie folgendes
gesagt : «Christus hat die Zwölfe zu einem neuen, Christus ähnlichen,
vollmächtigen, priesterlichen Sein erwählt und gesegnet, einigen
einen Vorrang und einem eine Führungsstellung gegeben. Im Verlauf
der apostolischen Zeit bildete sich aus dieser Grundordnung die
Ordnung des Bischofs-, Presbyter- und Diakonenamtes heraus.
Nach dieser urbildlichen Ordnung sind die Amtsträger nicht
Funktionäre einer Kirche oder Gemeinde, sondern besondere Gabe des

gen Himmel gefahrenen Herrn zur Weitergabe des allgemeinen und
des besonderen Priestertums des Neuen Bundes.»28 In diesem Sinn
sagt Johann Heinrich Lerche : « Obwohl die ganze Kirche ein «königliches

Priestertum» ist, und obwohl alle Getauften «geistlich» sind,
gibt es in der Kirche doch ein besonderes geistliches Amt. Es
verdankt seine Entstehung nicht dem Bedürfnis der Gemeinde, dass

gepredigt werden möge, sondern beruht auf göttlicher Stiftung. »29

Wenn nun die anderen früher von uns erwähnten Punkte in
Angriff genommen werden sollen, welche die Bestimmung der Apostel

zueinander und zur Hierarchie, besonders der Bischöfe, betreffen,
so ist zu sagen, dass gerade hier scharfe Unterschiede und wichtige
Gemeinsamkeiten zwischen der römisch-katholischen und der orthodoxen

Kirche bestehen, die ökumenisch von Bedeutung sind.
So besteht Übereinstimmung in bezug auf die Apostel selbst

darin, dass auf beiden Seiten gelehrt wird, dass alle Apostel - ohne
Ausnahme - ein einheitliches Kollegium darstellen, dass auf diesem

Kollegium die Kirche aufgebaut ist, dass diesem Kollegium die Macht
über die ganze Kirche zugehört, und dass dieses Ko llegium demgemäss
für die ganze Kirche verantwortlich ist.

Was nun die Unterschiede betrifft, so ist zu sagen, dass sie sich
auf die Bestimmung der Stellung der Apostel zueinander innerhalb

27 Heinz Schütte, Schwierigkeiten, Hoffnungen und Möglichkeiten zur
Einheit der Christen. (Versöhnte Christenheit), a.a.O., 170.

28 Katholische Reformation, Stuttgart 1958, 74.
29 Johann Heinrich Lerche, Das Bischofsamt in der evangelisch-lutherischen

Küche (Das Amt der Einheit). Stuttgart 1964, 38.



— 246 —

des Kollegiums beziehen und darin bestehen, dass der Apostel Petrus
von Christus selbst besonders ausgezeichnet und zu seinem
Stellvertreter auf Erden und zum Haupt der übrigen Apostel besteht
worden ist. So hat er die Vorrechte des Jurisdiktionsprimates
bekommen, die zuerst im Vaticanum I dogmatisiert und dann im
Vaticanum II erneut bestätigt worden sind. Diese besondere Stellung
innerhalb des Apostelkollegiums wird dem Apostel Petrus auf Grund
der Worte Christi über die Gründung der Kirche und die Schlüsselgewalt

zuerkannt. Über die besondere Stellung des Apostels Petrus
innerhalb des Apostelkollegiums wird in der Konstitution über die
Kirche gesagt, dass Christus «den heiligen Petrus an die Spitze der

übrigen Apostel gestellt und in ihm ein immerwährendes und sichtbares

Prinzip und Fundament der Glaubens- und der Kommunionseinheit

gesetzt hat», dann, dass Christus «dem Petrus als dem ersten
der Apostel in einzigartiger Weise» das Amt zugewiesen hat und
zuletzt, dass «der Herr allein Simon zum Fels und Schlüsselträger
der Kirche bestellt und ihn als Hirten seiner ganzen Herde
eingesetzt hat», da allein Petrus «sein sichtbarer Stellvertreter auf
Erden ist».30

So wie hinsichtlich der Bestimmung der Beziehungen der Apostel

zueinander, so bestehen auch hinsichtlich der Bestimmung der

Beziehungen der Apostel zur Hierarchie, besonders der Bischöfe,
zwischen der römisch-katholischen und der orthodoxen Kirche
sowohl Gemeinsamtkeiten als auch Unterschiede. Gemeinsames besteht
vor allem darin, dass auf beiden Seiten gelehrt wird, das Bischofsamt
sei im Apostelamt begründet, dem es entstammt und das es fortsetzt,
denn die Bischöfe haben von den Aposteln den Auftrag erhalten, das

Werk Christi zu stärken und zu vollenden. So «folgt, nach der
Konstitution über die Kirche, die Ordnung der Bischöfe dem Kollegium
der Apostel im Lehr- und Hirtenamt nach». Also lebt «in Bischöfen...
die apostolische Körperschaft immer weiter nach».31

Auf Grund dessen zeichnen sich die durch das Apostelkollegium
bestellten und in das Amt der Versöhnung eingesetzten Bischöfe mit
den auch für die orthodoxe Kirche annehmbaren Eigenschaften aus.
Sie bestehen darin, dass auch alle Bischöfe ein einheitliches Kollegium

darstellen, das letzenendes von Christus bestellt und beauftragt
ist, dass auch diesem Kollegium die Macht über die ganze Kirche an-

30 Konstitution über die Küche, K. 3, 18, 19.
31 ebd. K. 3, 20.



— 247 —

vertraut ist, und dass auch dieses Kollegium die Verantwortung
über die ganze Kirche trägt.

Das Bischofskollegium zeichnet sieh aber in katholischer Sicht
durch eine für die orthodoxe Kirche unannehmbare Eigenschaft aus,
die im Amte Petri begründet ist. So wie das Apostelkollegium in der
Bischofskollegialität seine Fortsetzung und Geltung hat, so ist das
Amt Petri im Amte des Bischofs von Rom fortgesetzt. Demnach ist
der Bischof von Rom der Stellvertreter Christi auf Erden und das

Haupt des Bischofskollegiums. Deshalb hat dieses Kollegium keine
absolute Selbständigkeit, sondern ist in der Ausübung seines Amtes
völlig vom Papst abhängig. Ausserdem kann der Bischof von Rom
kraft seines Stellvertretertums vollkommen eigenmächtig, selbständig

und ohne irgendwelche Abhängigkeit vom Bischofskollegium sein
Amt ausüben. So heisst es in der Konstitution über die Kirche : «Das

Bischofskollegium oder die Körperschaft der Bischöfe hat aber nur
Autorität, wenn sie in Gemeinschaft mit dem römischen Bischof, dem

Nachfolger Petri, als ihrem Haupt verstanden wird, und unbeschadet

seiner Primatgewalt über alle Hirten und Gläubigen».32 In diesem
Sinne wird weiter gesagt : «Der römische Bischof hat nämlich kraft
seines Amtes als Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche
volle, höchste und universale Gewalt über die Kirche und kann sie

immer frei ausüben. »33

Diese Abhängigkeit des Bischofskollegiums vom Bischof von
Rom kennt die orthodoxe Kirche nicht. Das Bischofskollegium ist
nach orthodoxer Auffassung in der Ausübung seines Amtes souverän,
so dass es als Ganzes von keinem seiner Mitglieder abhängig ist und
keines seiner Mitglieder die Gewalt über die ganze Kirche und über
die übrigen Bischöfe besitzt. Die eigene und allgemeine Bischofsvollmacht

äussert sich in feierlicher Weise in einem ökumenischen Konzil,

das die ganze Kirche angehende Angelegenheiten erledigt und
seine Beschlüsse für die ganze Kirche verpflichtend fasst. So nimmt
in der orthodoxen Kirche das Konzil in mancher Beziehung jene Stelle
ein, die in der römischen Kirche dem Bischof von Rom zukommt.

Dieser Aspekt des Konziliarismus kommt auch zum Ausdruck
in der vom IL Vatikanischen Konzil bestimmten und festgelegten
Lehre über die Kirche. In der Konstitution über die Kirche wird das

Konzil würdig beurteilt, insofern es als Institution erscheint, in der

32 ebd. K. 3, 22.
33 ebd. K. 3, 22.



— 248 —

die oberste dem Bischofskollegium zugehörende Gewalt über die

ganze Kirche auf feierliche Weise ausgeübt wird. Aber wie das

Bischofskollegium, so wird auch das Konzil mit einer Eigenschaft
charakterisiert, die vom Papstgedanken her bestimmt ist. Das ist die

Abhängigkeit und Unselbständigkeit des Konzils in Beziehung zum
Papst, die in dem Satze des IL Vatikanischen Konzils zum Ausdruck
kommen, wo es heisst, dass es «ein ökumenischen Konzil nur gibt,
wenn es vom Nachfolger Petri als solches bestätigt oder wenigstens
rezipiert wird», und dass «der römische Bischof das Vorrecht hat,
diese Konzilien zu berufen, auf ihnen den Vorsitz zu führen und sie

zu bestätigen».34
Diese den Konziliarismus kennzeichnende Beherrschung des

Bischofskollegiums durch die Papstidee kommt auch zum Ausdruck
in der Ausübung des kirchlichen Lehramtes, das in der Bezeugung
der der Kirche verliehenen Unfehlbarkeit besteht, denn allein der

Papst kann kraft seines Amtes dieses Lehramt unfehlbar ausüben.

Er kann dies auf zweifache Weise tun. Einmal zusammen mit den

Bischöfen, weil «die der Kirche verheissene Unfehlbarkeit im Kollegium

der Bischöfe wohnt», wenn «sie in Wahrung des Gemeinschaftsbandes

untereinander und mit dem Nachfolger Petri authentisch in
Glaubens- und Sittensachen lehren und eine bestimmte Sentenz
übereinstimmend als definitiv verpflichtend vortragen», und auch

dann, «wenn sie auf einem Konzil vereint für die ganze Kirche Lehrer
und Richter des Glaubens und der Sitten sind».35

Ausserdem kann der Papst ganz allein das der Kirche verheissene
Lehramt ausüben, wenn er es «aus sich und nicht erst auf Grund der

Zustimmung der Kirche» tut. Ganz eingehend wird in der Konstitution

über die Kirche darüber folgendes gesagt : «Dieser Unfehlbarkeit,
mit welcher der göttliche Erlöser seine Kirche bei der Festlegung der
Glaubens- und Sittenlehre ausgestattet sehen wollte, erfreut sich der
römische Bischof, das Haupt des Bischofskollegiums, kraft seines

Amtes, wenn er als oberster Hirt und Lehrer aller Christgläubigen,
der seine Brüder im Glauben stärkt (vgl.Lk 22, 32), eine Glaubensund

Sittenlehre in einem endgültigen Akt verkündigt. Daher heissen
seine Definitionen mit Recht aus sich und nicht erst auf Grund der

Zustimmung der Kirchen unveränderlich, da sie ja unter dem
Beistand des Heiligen Geistes vorgebracht sind, der ihm im heiligen

34 ebd. K. 3, 22.
35 ebd. K. 3, 25.



— 249 —

Petrus verheissen wurde. Sie bedürfen daher auch keiner Bestätigung
durch andere und dulden keine Berufung auf ein anderes Urteil. In
diesem Falle trägt nämlich der römische Bischof seinen Spruch nicht
als Privatperson vor, sondern legt die katholische Glaubenslehre aus
und schützt sie in seiner Eigenschaft als oberster Lehrer der Gesamtkirche,

in dem das der Kirche selbst eigene Charisma der Unfehlbarkeit

in einzigartiger Weise innewohnt. »36

Wie die Papstidee und das von ihr beherrschte Bischofskollegium

und des Konziliarismus, so ist auch die Unfehlbarkeit in katholischer

Sicht der orthodoxen Kirche fremd. Die Unfehlbarkeit gehört
nach orthodoxer Auffassung dem ökumenischen Konzil zu, wenn
seine Beschlüsse von der Kirche, also dem königlichen Priestertum,
dem auch das Charisma der Unfehlbarkeit verliehen ist, angenommen
werden.

Das Gewicht dieser von der Papstidee abhängigen und bestimmten

Unterschiede zwischen der römisch-katholischen und der
orthodoxen Kirche ist vom ökumenischen Standpunkt ausserordentlich
schwer. Tatsächlich handelt es sich da um die die Eigenständigkeit der
Kirchen berührende Gegensätzlichkeiten, so dass daran keine
Änderungen ohne Gefahr für den eigenen Bestand möglich sind. Diesen
Tatbestand bestätigt auch Papst Paul VI., wenn er die Papstidee als
kennzeichnend und unveräusserlich für die römische Kirche erklärt.
In der Enzyklika «Ecclesiam suam» sagt er darüber: «In dieser
Hinsicht bedrückt uns ein Gedanke, dass nämlich gerade Wir, die Wir die

Versöhnung fördern, von vielen getrennten Brüdern wegen des

Ehren- und Jurisdiktionsprimates, den Christus dem Apostel Petrus
übertragen hat, und den wir von ihm übernommen haben, als deren
Hindernis angesehen werden. Sagen nicht manche, eine

Wiedervereinigung der getrennten Kirchen würde viel leichter zustande
kommen, wenn der Primat des Papstes aufgegeben würde Wir
wollen die getrennten Brüder bitten, die Haltlosigkeit einer solchen
Annahme zu bedenken, und zwar nicht nur deshalb, weil ohne Papst
die katholische Kirche aufhörte die zu sein, die sie ist, sondern weil
ohne das oberste, wirksame und entscheidende Hirtenamt Petri die

Einheit der Kirche in Trümmer ginge».37 Bezugnehmend auf diese

Worte des Papstes sagt Kazem-Bek vom orthodoxen Standpunkt
des Konziliarismus in ablehnender Weise folgendes: «Ich will auf

36 ebd. K. 3, 25.
37 Die Enzyklika Ecclesiam suam. Orbis Catholicus, 18. Jhg. 1964/12, 582.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1965. ] "



— 250 —

diese Lehre des Papstes nicht eingehen, ich muss aber sagen, dass

denjenigen, die der römischen Kirche nicht zugehören, der Gedanke der
Stellvertreterschaft Christi auf Erden völlig unbegreiflich ist. Denn
die Orthodoxe Kirche erkennt schon immer die Kollegialität
(Sobornost) als Grund des kirchlichen Lebens an.»38

Dieser für die Wiedervereinigung der Kirchen so verhängnisvoll
aussehende Tatbestand darfaber nicht in dem Sinne gedeutet werden,
als ob an ihm gar nichts zu ändern sei, und dass deshalb die Einheit
zwischen der römischen und der orthodoxen Kirche für immer
verloren gegangen sei. Trotz des erwähnten Tatbestandes gibt es eine
nicht ganz grundlose Hoffnung. Die zeitgenössische Theologie aller
christlichen Hauptkonfessionen befindet sich im Prozess der

Erneuerung, die bezüglich der Wiedervereinigung der Kirchen als

verheissungsvoll gedeutet werden kann. Speziell die römisch-katholische

und die orthodoxe Erneuerungstheologie befinden sich auf dem

Wege, einen Beweis zu suchen, dass die Trennung der römischen und
der orthodoxen Kirche, soweit die Papstidee betroffen ist, ein Ergebnis

der unheilvollen Entwicldung auf beiden Seiten ist. Diese
Entwicklung besteht darin, dass die Papstidee in der römischen Kirche
mit der Zeit mit einem Gehalt gefüllt wurde, den sie ursprünglich
nicht hatte, und dass sie deshalb, als sie von der orthodoxen Kirche
gänzlich erfasst worden war, von dieser Seite gänzlich abgelehnt
wurde, da dem von ihr anerkannten Primat in Form des primus inter
pares nur eine Ehrenstellung zugeschrieben wird.

Diese Erneuerungstheologien sind zu dem Ergebnis gekommen,
dass ein Primat in der Kirche nötig sei, der durch ein ökumenisches
Konzil nicht ersetzt werden kann ; ferner, dass Petrus inmitten der

pfingstlichen Gemeinde in Jerusalem der Erste unter den Zwölfen

war, und dass er diese Stellung auch dann innehatte, als sich das

Evangelium über Jerusalem verbreitete ; dass dem Petrus auch nach
dem Schisma von byzantinischen Predigern und Exegeten alle
Vorrechte zuerkannt wurden, die er nach den Zeugnissen der Kirchenväter

hatte; und zuletzt, dass der Primat von Jerusalem auf die
Kirche von Rom übergegangen ist, und dass er im Vorsitz der Liebe
bestand. Dieser Primat solle der katholischen Kirche im Falle der

Wiedervereinigung auch zuerkannt werden.39

38 Aleksandr Kazem-Bek, Posle trentjej sesii II Vatikanskave sobore.
Zurnal Moskovskoi Patriarhii, 1965/1, 75.

39 Der Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche, Zürich 1961.



— 251 —

Die orthodoxen Reaktionen auf die Einheitsbestrebungen in der
Welt befinden sich auf christlicher Höhe. Das zeigt sich besonders
bezüglich des von Papst Johannes XXIII. an die getrennten Brüder
gerichteten Appelles zur Suche nach der Einheit. Diese orthodoxe
Theologie, die Einheit mit der römischen Kirche betreffend, macht
Vorschläge, die dem Wesen der nach der Einheit sich sehnenden
Orthodoxie treu bleiben. Sie bestehen darin, dass im Interesse einer
möglichst baldigen Einigung trotz der bestehenden, nicht zu
übersehenden und zu unterschätzenden Unterschiede, die auf dem Wege
der Einheit ernstlich stören könnten, zunächst eine praktische
Zusammenarbeit und Einheit zwischen den beiden Schwesterkirchen
verwirklicht werden soll, um erst später und stufenweise innerhalb
dieser Einheit auch eine dogmatische Einheit und Einigung zustande
zu bringen. Der Patriarch von Konstantinopel ist in dieser Richtung
tonangebend.

Auf dieser Linie befinden sich manche orthodoxe Theologen, von
denen nur einige erwähnt werden sollen. So vertritt Professor Alivisatos

den Gedanken der Koexistenz als den günstigsten Weg, der zur
Einigung zwischen der orthodoxen und der römischen Kirche führen
kann. Er begründet ihn historisch und ist überzeugt, dass die
Koexistenz durch die Wiederholung und Restaurierung der Situation
vor dem Schisma verwirklicht werden kann. So wäre eine Einheit
hergestellt, in der die orthodoxe Kirche über dogmatische und andere

Neuerungen in der römischen Kirche schweigen, und diese Kirche
deren Annahme von der orthodoxen Kirche nicht verlangen würde.
Nach der Herstellung einer solchen Koexistenz wäre die Kirche
Christi durch zwei verschiedene Systeme verwaltet : im Westen würde

die Monarchie des Papstes und im Osten das demokratische Prinzip

der ökumenischen Konzilien herrschen.40

Metropolit Chrysostomos von Myra verkündet eine Form der

Einheit, die notwendigerweise zur Union führen sollte. Diese Einheit
versteht er im Sinne der «Perichorese » und sie besteht in einem
gegenseitigen Umfangen der beitragenden Teile ohne jede Zerstörung, ohne

jeglichen Schaden für die empfangenden Teile, so dass sie weder eine

Interpretation, ein gegenseitiges Durchdringen, noch eine Infiltration

und noch weniger eine gegenseitige Zerstörung ist. Die
verkündete Einheit lässt demnach von orthodoxer Seite sowohl die neu-

40 H. Alivisatos, La concovation d'un Concile oecuménique, comme le

propose le pape, est-elle possible (Vers l'Unité chrétienne N. 3-4 111-112), 23.



- 252 —

formulierten, als auch die bereits vor dem Schisma bestehenden

Dogmen der römischen Kirche unberührt. Von der orthodoxen
Seite wird jedoch die Annahme dieser Dogmen nicht verlangt.41

Professor Afanassiev behandelt die Frage, ob die eucharistische
Gemeinschaft mit der römischen Kirche wiederhergestellt werden
kann. Er stellt zunächst fest, dass der Bruch der Gemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen auf der empirischen Ebene liegt und nicht
bis in die Tiefe des kirchlichen Lebens reicht. Trotz der Trennung
habe man nie die Gültigkeit der Eucharistie geleugnet. Da man
überall ein und dieselbe Eucharistie feiere, sei man als orthodoxer
Christ während der Teilnahme an der eucharistischen Versammlung
mit allen vereint, die die Eucharistie richtig feiern. Deshalb ist die
eucharistische Gemeinschaft mit der römischen Kirche möglich und
nötig. Sie kann aber nur durch eine Opfertat der Liebe wiederhergestellt

werden. Die Möglichkeit der eucharistischen Gemeinschaft
darf aber keine Unterschätzung des Wertes der dogmatischen
Formeln oder gar des dogmatischen Relativismus bedeuten. Keine
Kirche würde auf ihre Lehre verzichten oder die Lehre der anderen
Kirche annehmen müssen. Die Liebe muss vorangehen, damit die
Wahrheit der dogmatischen Lehre festgestellt werden kann.42

Wenn nun vom Wesen der Orthodoxie her die Stellung der orthodoxen

zur altkatholischen Kirche zu bestimmen ist, kann folgendes
gesagt werden: Wenn auf Grund unseres «Einsseins in Christo»,
trotz unserer «Uneinigkeit als Kirchen» eine Einheit mit der
katholischen Kirche hergestellt werden soll - trotz der für die orthodoxe
Kirche unannehmbaren Eigenständigkeit der römischen Kirche -,
so ist es noch viel notwendiger und eher gerechtfertigt, nicht nur eine

Einheit, sondern auch eine Einigung mit der altkatholischen Kirche
herzustellen, da diese Kirche alle dogmatischen Neuerungen in der
römischen Kirche vor und nach dem Schisma von 1054 ablehnt, wie
dies auch die orthodoxe Kirche tut. Darin stimmen sie völlig überein.
Die offiziellen Vertreter der altkatholischen Kirche an den Konferenzen

zu Bonn (1874, 1875, 1931) und die Utrechter Konvention
(1889) bestätigen dies zur Genüge.43

41 Metropolit Chrisostomos von Myra, Die orthodoxe Kirche und die
christliche Einheit (Orthodoxie heute N.5 (1963), 3ff.

42 Prof.P.Afanasjev, Una Sanota, zum Gedenken an Johannes XXIII.,
den Papst der Liebe, a.a.O. 394.

43 Bericht über dieVerhandlungen der altkatholischen und der orthodoxen
Kommission in Bonn am 27. u. 28.10.1931. IKZ 1932/1; Utrechter Konvention
Separatabzug aus der IKZ, 11 ff.



— 253 —

Der Altkatholizismus ist aber «kein blosser Protest gegen die

neuen Dogmen des Vatikans und speziell gegen die päpstliche
Unfehlbarkeit, sondern er ist die Rückkehr zu dem wahren Katholizismus
der alten, einen und ungeteilten Kirche», die «eine zweifellose
Fortsetzung der Apostolischen Kirche» ist,44 denn nach der Utrechter
Konvention hält der Altkatholizismus fest «an dem Glauben der
alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in den

allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist. >>45 So ist auch die altkatholische Kirche ebenso wie die
orthodoxe Kirche der unveränderte Teil der ungeteilten Kirche, also
«die Kirche, die ja in allem Wesentlichen sozusagen die orthodoxe
Kirche im Westen ist, oder die Orthodoxie der alten ungeteilten
Kirche in Treue hält und in der westchristlichen Welt so würdig
darstellt».46

Deshalb begrüssen wir freudig den Beschluss der 2.

Rhodoskonferenz über die Förderung der Beziehungen zwischen der orthodoxen

und der altkatholischen Kirche im Geiste der bisherigen
Diskussionen und der Erklärungen und des Trachtens der altkatholischen

Kirche nach der Einheit mit der orthodoxen Kirche. Ebenso

begrüssen wir freudig den Beschluss der 3. Rhodoskonferenz über die

sofortige Bildung zweier interorthodoxer Theologenkommissionen
mit Experten jeweils für die Beziehungen zu den Anglikanern und zu
den Altkatholiken. Wir wünschen von ganzem Herzen, dass das seit
Jahrzehnten begonnene Werk an der Einheit der beiden Schwesterkirchen

möglichst bald zu einem Abschluss gelangt und so unser
«Einssein in Christo» in unserer Gemeinschaftlichkeit, ja in der
Katholizität der Kirche offenbar wird.

44 IL Internationaler Altkatholiken-Kongress in Luzern 1892.
Dokumente zu den Unionsbestrebungen dos Altkatholizismus, a.a.O. 14.

45 Utrechter Konvention, a. a. O. 12.
46 Dr. Stefan Zankow, Katholizität und die altkatholische Kirche. Berieht

über den XL Internationalen Altkatholiken-Kongress in Utrecht 1928, Bern,
108.



— 254 —

Plädoyer für einen gemeinsamen Dialog unter Katholiken.
Gemeinsames Erbe, gemeinsame Aufgaben.

Dr. Victor Conzemius, Echternach

Soweit in diesem Vortrag Feststellungen

von dogmatischer Relevanz
gemacht werden, können sie sich nur auf
die Alt-katholischon Kirchen beziehen,
die verfassungs- und lebensmässig auf
dem Boden der Utrechter Union von
1889 stehen.

Vor einigen Wochen brachte die Wiener «Furche» einen Artikel,
in dem die Schaffung eines Sekretariats für den innerkatholischen
Dialog in der römischen Kirche vorgeschlagen wird. Der Verfasser
berief sich dabei auf die «Dialog-Enzyklika» Papst Pauls VI.,
«Ecclesiam Suam», in der die Dialogpartner in vier Klassen geteilt
werden. Für drei dieser Kreise, nämlich die nichtkatholischen Christen,

die nichtchristlichen Religionsgemeinschaften und die
Nichtgläubigen, seien bereits eigene Sekretariate geschaffenworden. Gerade
für den innerkirchlichen Dialog aber tue eine Sammlung und
Koordinierung der Gespräche am meisten not. Damit könne verhindert
werden, dass man aneinander vorbeirede, die Diskussionen im
luftleeren Räume verpufften und schliesslich alles beim alten bliebe.

Ein begrüssenswerter Vorschlag, war mein erster Gedanke.
Wenn auch einige Bedenken kommen könnten, ob es ratsam sei, das

Gespräch in dieser Form zu institutionalisieren und ob man vieheicht
nicht besser daran täte, sich aus gläubiger Verantwortung einzuüben
auf die lebendige Dialogstruktur brüderlicher Rede und prüfender
Annahme, so ist doch der Vorschlag selber ernsthafter Überlegung
wert. Ein jeder Katholik hätte so die Möglichkeit, sein Scherflein
beizutragen zur Erneuerung, zur « Heutigwerdung» der Kirche. Eines
aber habe ich bei diesem Vorschlag vermisst: den Hinweis darauf,
dass es Katholiken gibt, die nicht zu den autokephalen Kirchen des

Ostens gehören, Katholiken des Westens, die in bischöflich verfassten
Kirchen zusammengeschlossen sind, katholische Brüder, mit denen
wir römische Katholiken ins Gespräch kommen mussten. Wenn ich
daher heute als römischer Katholik zu Ihnen reden darf, so soll es

geschehen, um die Notwendigkeit, ja, die Dringlichkeit eines
solchen Dialogs herauszustellen. Wir römische Katholiken und
Altkatholiken stehen am Anfang unseres Gesprächs; vielleicht haben
manche unter uns noch gar nicht begriffen, dass die dialogische Zu-



Ordnung unserer Kirchen die Situation unserer Zeit ist und von hier
aus uns neue gemeinsame Aufgaben zuwachsen. Ich spreche nicht im
Auftrag meiner Kirche oder des Einheitssekretariates, sondern auf
die Einladung meiner Schweizer Freunde hin, denen ich dafür herzlich

danken möchte. Wenn Sie vielleicht ein hohes theologisches
Referat erwarten, so werde ich Sie enttäuschen. Es ist auch nicht
meine Absicht, Ihnen unter Hinweis auf die Wandlungen der
römischkatholischen Kirche im Zeitalter des 2. Vatikanischen Konzils
auszumalen, wie opportun es wäre, wenn die Altkatholiken sich ent-
schliessen könnten, von heute auf morgen zur römisch-katholischen
Mutterldrche zurückzukehren. Aber von etwas möchte ich Sie

überzeugen : dass heute die Zeit da ist, da wir nicht nur in ökumenischen
Kreisen zufällige persönliche Kontakte pflegen sollen, sondern dass

unsere Kirchen unausweichbar in die Verpflichtung zum Gespräch
und zum Anpacken der damit verbundenen Aufgaben hineingestellt
sind.

Verpflichtung setzt Möglichkeit der Erfüllung voraus. Eine
Verpflichtung, die ausserhalb unseres Vermögens liegt, kann keinen
Anreiz haben. Sie gibt höchstens zu unnatürlichen Verrenkungen
und verlogenem Als-ob-Getue Anlass. Für uns gibt es tatsächlich
solche konkrete Möglichkeiten: nämlich unser gemeinsames Erbe.
Die holländischen und österreichischen Brüder bitte ich um
Verständnis dafür, dass ich mich hier auf den deutschen und schweizerischen

Raum beschränken muss, der mir besser bekannt ist.
Insbesondere hat mich die grosse Gestalt Ignaz v. Dölhngers bereits in
meinen Studienjahren, längst vor dem Anbruch der johanneischen
Epoche, in den Bann gezogen. Seine Schriften, seine Briefe, seine

Persönlichkeit waren die tragenden Pfeiler jener Brücke, die mich
über Gräben der Fremdheit und des Vorurteils zur Beschäftigung mit
dem Altkatholizismus hinführte. Denn obwohl es noch keine hundert
Jahre her sind, seitdem unsere Wege auseinandergingen, ist die

psychologische Entfremdung zwischen römischen und Alt-Katholiken

erschreckend gross. Wer die Schriften und Gegenschriften der

siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts liest, fühlt sich an den

theologischen Grobianismus der Reformationszeit erinnert. Luther
und sein Gegenspieler Eck beherrschten dieses Vokabular in vollendeter

Weise. Auch uns hat die «rabies theologica», der geifernde
Eifer der Theologen übel mitgespielt. Wir haben uns in einen unheiligen

Zorn hineingeredet, wir haben uns die Ohren zugehalten und
wie Stumme aneinander vorbeigesprochen. Und wenn wir, um in



— 256 —

diesem Bilde zu bleiben, die Hände zur Zeichensprache erhoben, so

waren es keine Zeichen der Verständigung, sondern Zeichen der
verbissenen Abwehr und Gegenwehr, mit denen wir unsere Gegensätzlichkeit

unterstrichen. Ihr kennt sie, die üblen Namen, die wir uns
gegeben haben, «Abtrünnige», «Eidbrüchige», «Schleppträger der
Freimaurer», «Liberale» haben wir Euch geschimpft, und Ihr habt
uns mit gleicher Münze heimgezahlt und uns «Jesuitensöldlinge»,
«Vatikaner», «Römlinge», «Ultramontane» genannt. Es wäre
einfach nicht wahr, aufherzliche Beziehungen hinzuweisen, die zwischen

unseren Kirchen obwaltet hätten. Es gibt seit einigen Jahren einen
frischeren Wind, der das Verhältnis der Konfessionen zueinander
durchweht, aber gerade in unserem römisch- und altkatholischen
Revier hängen noch allzuviele dürre Äste mit verdorrtem Laubwerk.
Ein kräftiger ökumenischer Sturmwind muss noch kommen, um sie

abzureissen. Nahezu hundert Jahre brauchte es im Reformationszeitalter,

bis sich in den Gemeinden die konfessionelle Eigenart
durchgesetzt hatte ; beim deutschen, Schweizer- und österreichischen
Altkatholizismus ist die Konfessionsbildung viel rascher und gründlicher
vor sich gegangen. Wir haben uns seit den 90 Jahren der Trennung
recht weit auseinandergelebt. Meine jüngeren Zuhörer werden diesen

nachdrücklichen Hinweis auf unsere psychologische Entfremdung
wohl nicht mehr so stark empfinden und ihn deshalb vielleicht für
entbehrlich halten. Wer aber die Entwicklung unseres beidseitigen
Verhältnisses kennt, ja sie in den letzten 40-50 Jahren noch miterlebt
hat, der ist sich des weiten Weges bewusst, den wir seither zurückgelegt

haben. Dankbarkeit wird ihn deshalb erfüllen gegenüber dem

Heiligen Geist, der uns aus babylonischer Befangenheit hinausgeführt

hat, um als Brüder, nicht als streitbare Rivalen, Besitz zu
nehmen vom Lande unserer Väter. Wir dürfen die Zukunft daher
auch nicht messen am eigenen Erleben, nicht die kleine persönliche
Erfahrung zum Massstab der Dinge machen, wir dürfen vor allem
dem Geiste Gottes keine Grenzen setzen.

Ja, wir haben uns gegenseitig Abbitte zu leisten für die Härte
unserer Rede, die Selbstgerechtigkeit unserer Anklagen, die Blindheit

unserer Augen, die Verstocktheit unserer Herzen. Herr, verzeihe

uns, denn wir haben gesündigt vor Dir Wir wollen nicht mehr
miteinander rechten und hadern ; uns trifft heute das Wort des Apostels
im Kolosserbrief : «Zieht denn an, wie es Erwählten Gottes, Heiligen,
Geliebten ziemt, ein herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut,
Geduld. Ertraget einander und vergebet einander, wenn einer über



— 257 —

den anderen zu Idagen hat ; wie Christus euch vergeben hat, so tut
auch ihr! Und über all dem ziehet die Liebe an, das Band, das die
Vollendung ausmacht.»

«Der Friede Gottes herrsche in euren Herzen : zu ihm seid ihr in
dem einen Leibe berufen. Seid dankbar!» (Kol. 3, 12). Fürwahr, wir
haben trotz unserer unbrüderlichen Entfremdung allen Anlass, dankbar

zu sein. Dankbar zu sein für unsere Berufung in Christo Jesu. In
Euren bischöflich verfassten Kirchen seid Ihr Christus, dem Herrn,
zum ersten Mal begegnet. In der heiligen Taufe hat Christus euch
wiedergeboren zur Teilhabe am göttlichen Leben, nach dem Wort des

Apostels : «Ihr seid in der Taufe mit ihm begraben, in ihm auch
auferstanden durch den Glauben an das Wirken Gottes, der ihn von den
Toten auferweckt hat.» (Kol.2, 12). In der sonntäglichen Messfeier
vollzieht ihr den Auftrag, « den Tod des Herrn zu verkünden, bis dass

er wiederkommt». In der heiligen Eucharistiefeier Eurer Kirchen
bietet sich Christus als Speise dar, um an Euch sein Eriöserwirken
zu vollenden. Im Sakramente der Firmung hat Christus Euch
noch fester in sein Erlöserwerk eingegliedert, in dem er Euch den

Heiligen Geist mitteilte, der Euch in Christus fest verankert und als

Geisterfüllte zum Zeugnis für ihn antreibt. Im Glaubensbekenntnis
der alten ungeteilten Kirche, zu dem auch Ihr Euch ohne Vorbehalt
bekennt, preist Ihr Gott den Herrn für sein Heilshandeln in Christus,
und vergegenwärtigt Ihr Euch jedesmal aufs neue den Schatz der
christkatholischen Glaubenswahrheiten. Die Heilige Schrift ist für
Euch immer gegenwärtiges Wort Gottes, das seinen Ort in der
Gnadenwirklichkeit der Kirche hat und seine Klarheit nicht in den

Deutungen der Gelehrten und Professoren gewinnt, sondern im
demütigen Hinhören auf die Väter und die kirchliche Tradition sich

uns erst völlig erschliesst. Ihr habt festgehalten an der Ordnung des

kirchliehen Amtes, das Euch im Bischofs- und Priestertum Diener der

göttlichen Gnadengaben schenkt. In ihnen ist Christus der eigentlich
Wirkende, er ist der «Schenkende», wie Augustinus sagt, «wir (die

Amtsträger) nur die Ausschenkenden». Fürwahr, hebe Brüder und
Schwestern, Ihr besitzt in Euren Kirchen eine Fülle katholischen
Erbes mit uns gemeinsam. Dieses Gemeinsame ist das beständigste
Unterpfand unserer Zuordnung auf einander hin. Deshalb ist es auch

der stärkste Anreiz zur Überwindung unserer Trennung. Eine
Rückbesinnung auf unser gemeinsames katholisches Erbgut meldet nicht
bloss Sachgespräche als Möglichkeiten an ; hier enthüllt sich auch der
Skandal unserer Trennung in seiner ganzen Widersinnigkeit. Nicht

Internat. Kirch], Zeitschrift, Heft 4, 1965. 18



— 258 —

wenn wir wie gebannt auf unsere Abweichungen starren, werden wir
den Mut bekommen, Hand anzulegen an deren Abschaffung, sondern

erst, wenn wir sicher geworden sind im bewussten Wissen um das

Gemeinsame, wird der Wunsch nach Herstellung voller kirchlicher
Gemeinschaft uns keine Ruhe mehr lassen, bis wir die trennenden
Mauern um uns niedergerissen haben.

Die Aufzählung unserer Gemeinsamkeiten liesse sich weiter
fortsetzen. Wichtiger ist es, die ihr zugrundeliegende theologische
Geisteshaltung aufzuzeigen. Wir römische Katholiken haben, wenn
wir von Euch sprachen und Eure kirchliche Entwicklung darstellten,
gewöhnlich lange Listen gemacht der Abweichungen eurer
kirchlichen Gemeinschaft in Lehre und Kultus von der Kirche Roms. Dass
die Unfehlbarkeit und damit zusammenhängend andere Auffassungen

über das Petrus-Amt in der Kirche uns trennten, darüber konnte
kein Zweifel sein, war dies doch der Ausgangspunkt unserer Trennung
im Jahre 1870. Anstatt aber die mit diesen Zentralfragen zusammenhängenden

Lehrunterschiede zu entfalten, haben wir versucht, den
Altkatholizismus aus Zeugnissen seiner Glieder zu widerlegen und
daraus die Selbstauflösung der altkatholischen Bewegung darzutun.
Es war dies nichts Neues, es war ein bewährtes Schema der
Kontroverstheologie, auf das auch Döllinger und Jansen hereingefallen
sind, als es ihnen galt, die Verderbtheit der Reformation anhand des

Zeugnisses «unverdächtiger» Zeitgenossen zu beweisen. Wir haben

uns darüber aufgehalten, dass Ihr die Heiligenverehrung drastisch
verkürzt, das Weihwasser in den Familien und das Schwingen des

Rauchfasses in den Kirchen vernachlässigt, von der Rosenkranzandacht

abgekommen seid und der Verehrung der Reliquien skeptisch
gegenübersteht. Wir haben daran Anstoss genommen, dass Ihr nicht
den ganzen Ballast der philosophischen Erklärungsversuche christlicher

Heilswahrheiten mitschleppen wolltet, sondern Euch all dessen

entledigt habt, was Euch ein unzulässiger intellektueller Einbruch ins
«Geheimnis des Glaubens» erschien. Ich möchte nun nicht all diese

Abweichungen als belanglos unter den Tisch fallen lassen und auch
nicht den ihnen zugrundeliegenden altkatholischen Reformismus als

vorbildlich bezeichnen. Ihr wisst es nur zu gut, und Otto Gilg hat es

wiederholt ausgesprochen, dass es auch in Euren Gemeinden kirchliche

Bilderstürmer gab, die das, was ihnen missfiel, mit Feuer und
Schwert ausrotten wollten, ja, das Heilige aus dem Tempel zu
verjagen drohten. Aber hier stellt sich die Frage : Kann das alles, können
diese Fehler- und Verlustkataloge das Charakteristische, die geistige



— 259 —

und theologische Signatur Eurer bischöflichen Kirchen
zurückspiegeln % Ich glaube es nicht. Die theologische Signatur Eurer
Kirchen liegt woanders. Wer die Proteste der Theologen gegen das Dogma

von 1870 liest und die Utrechter Erklärung der altkatholischen
Bischöfe von 1889, wird dort eine Geisteshaltung vorfinden, in der
die konservativen Elemente weit stärker als die reformistischen
ausgeprägt sind. Das entscheidende Wort, das uns hier in vielen
Abwandlungen begegnet, heisst : «Wir halten fest. » Erst dann, aufgrund
dieses Festhaltens, dieser Beharrlichkeit, kann gesagt werden: «Wir
weisen zurück.» Es ist also ein ehrfürchtiges Festhalten, das dem
Protest seinen Sinn und der Abweisung von Neuerungen - damit ist
zunächst das Dogma von 1870 gemeint- seine Berechtigung gibt. Wir
begegnen hier einer Auffassung von Treue, der wir unsere menschliche

Anerkennung nicht versagen können, auch wenn wir römische
Katholiken sie als zu starr und zu wenig lebensmässig-dynamisch
empfinden. Schliesslich war es ja diese Treue, die die altkatholischen
Führer in ihre Gewissensnot hineintrieb. Aus dem Dilemma zwischen
rein äusserlicher, innerlich nicht vollziehbarer Anerkennung und dem

Entzug der kirchlichen Gliedschaftsrechte halfen sie sich mit der

Bildung einer Not-Kirche heraus.
«Gestern noch rechtgläubig», sagt Döllinger, «war ich heute ein

des Bannes würdiger Ketzer, nicht weil ich meine Lehren geändert
hatte, sondern weil andere für gut gefunden hatten, die Änderungen
vorzunehmen und Meinungen zu Glaubensartikeln zu machen». Es

war das Verlangen nach den Sakramenten, auf die man nicht
verzichten wollte, welche die protestierenden Katholiken von 1870 zu
kirchlicher Organisation hindrängte. Manchmal haben sich
vordergründige Motive einer rein negativ erfassten Los-von-Rom-Bewegung
beigemischt; das beharrliche Moment, die Berufung auf die alte
Kirche aber ist die eigentliche Signatur der Altkatholischen Kirche.
Ein ergreifendes Lied könnte man von der Treue der holländischen
Altkatholiken zum Glauben ihrer Väter singen. Auch Döllinger war
kein Stürmer und Dränger, der sich durch störrischen Oppositionsgeist

und eigenwilligen Reformismus an den Rand katholischer
Kirchlichkeit hinmanövriert hätte. Er war ein im Kirchendienst
ergrauter Priester; ein «höchst verdienter, in der Kirche und im Staate

hochgestellter Mann» nannte ihn der Erzbischof von München noch
im Hirtenbrief, in dem er seine Exkommunikation ankündigte. Von
sich selber konnte Döllinger mit gutem Gewissen sagen, dass er bis

dahin nie die geringste Rüge von seinen kirchlichen Obern bekom-



— 260 —

men hatte. Reusch und Bischof Herzog, Männer, die dem Altkatholizismus

in Deutschland und in der Schweiz das geistige Gesicht und
das theologische Profil gegeben haben, sind keine Revoluzzer
gewesen, keine theologischen Teen-ager, die alles Überkommene mit
Wonne über Bord geworfen hätten. Ein Laie wie Friedrich v. Schulte,
der die Verfassung der deutschen Kirche ausarbeitete, war seiner
Herkunft nach alles andere als ein vorsätzlicher Rebell: er kommt
vom Ultramontanismus. Auch das Ringen um die Konsequenz des

antirömischen Widerspruchs in den ersten Jahren der Sammlung der
deutschen Altkatholiken ist von einem Ernst gezeichnet, der manchen

Reformisten in der Kirche von Rom heute fremd ist. So sehr

waren diese Männer mit der kirchlichen Tradition verwachsen, so

lebensmässig mit der römischen Disziplin verbunden, dass die
Aufhebung des Kirchengesetzes, das den Priester der lateinischen Kirche

zur Ehelosigkeit verpflichtet, als Verrat ihrer Ideale erschien.
Diese Verpflichtung, die ein durchaus wandelbares Kirchengesetz
ist, erschien jenen altkatholischen Priestern so unbedingt, dass sie

nach ihrer Aufhebung lieber aus dem aktiven Dienst an der Gemeinschaft

ausschieden, die sie eben erst aus der Zerstreuung zusammengeführt

hatten. Fürwahr, ein erhabenes Beispiel katholischer Treue.
Dieses Festhalten am eigenen Auftrag, die Treue zur Sache

selber, zeichnet auch anderswo die Männer und Frauen aus, die sich der
Aufbauarbeit in den Gemeinden unter grossen persönlichen Opfern
verschrieben haben. Im ersten Jahrzehnt konnte man wohl,
getäuscht durch das scheinbare Wohlwollen eines sterilen Antiroma-
nismus und äusserlicher Sympathien seitens des Staates, ein grösseres
Wachstum der Gemeinden erhoffen. Als dies dann ausblieb und die

Enttäuschung die Spreu vom Weizen sonderte, da gehörte eine gewisse
Tapferkeit dazu, in dieser «ecclesiola in ecclesiis», in dieser kleinen
Kirche unter den Kirchen zu bleiben. Mancherorts mag der geschlossene

Charakter der Gemeinde ein solches Verbleiben leicht gemacht
haben. Manchmal mag auch ein rein weltimmanentes Solidaritätsgefühl

die kirchlichen Frondeurs aneinandergeschweisst haben. Aber
wer illusionslos über die Entwicklung seiner Kirche dachte und sich
nicht irreführen liess durch Zahlen und Statistiken, die wohl nicht
nur in der römischen Kirche - wenigstens bis vor kurzem - triumpha-
listisch manipuliert wurden, wer um all dies wusste und bei seiner
Kirche aus innerer Überzeugung verblieb, der hat Christus vor den
Menschen bekannt. Und wer sich als junger Mensch dem priesterlichen

Dienst in dieser kleinenKirche verschrieb, dessen Treue konnte



— 261 —

bisweilen auf eine harte Probe gestellt werden. Wenn dieser Priester
nicht gerade sein Glück im Winkel suchte und über die Probleme
hinwegsah, dann müsste ihn manchmal die Einsamkeit anfallen und ihm
das Herz zuschnüren ob der Kleinheit der Kirche, der Verlassenheit
und der Zerstreuung der Herde, der religiösen Bedürfnislosigkeit
vieler Gemeindeglieder und des geistlichen Provinzialismus mancher
Brüder im Amt. Um mit dem Apostel Paulus zu reden : «Bald wäret
ihr in Schmähung und Trübsal zum öffentlichen Schauspiel, bald
Genossen derer, die solches erfuhren.» (Hebr. 10, 33). Vielleicht hat
Euch in jenen schweren Stunden ein anderes Wort des Apostels wieder
aufgerichtet: «Was der Welt töricht erscheint, hat Gott erwählt, um
die Weisen zu beschämen ; und was gering ist in den Augen der Welt
und verachtet, und was nichts gilt, hat Gott erwählt, um das, was
etwas gilt, zunichte zu machen, damit niemand sich vor Ihm rühmen
kann.» (I.Kor.l, 28-29).

Aber nicht nur der wache Alt-Katholik war hineingestellt in
diese Anfechtung, auch seine Kirche stand in der Versuchung
zwischen den nichtrömischen Grosskirchen. Wie gerne hätten die
Orthodoxen es gesehen, wenn Ihr als Vorposten der orthodoxen
Kirche im lateinischen Westen Euch in die Orthodoxie hättet
eingliedern lassen, wie wenig konnten die Führer des deutschen und
schweizerischen Protestantismus und der anglikanischen Küchen es

verstehen, dass Ihr Euren antirömischen Protest nichtdurchübertritt
mit demjenigen der Kirchen der Reformation verbunden habt. Bei

gar vielen, die der kleinen Kirche ihr Wohlwollen bezeugten, kam die

Sympathie nicht aus reinem Herzen. Bei manchen dieser Wohlgeneigten

spielte kirchlicher Romantizismus mit, bei anderen der Vorwitz

des kirchlichen Schlachtenbummlers, oder war es engstirniger
Antiromanismus, der sie zu Euch hintrieb. Und bei den Prominenten
in Staat und Grosskirchen, die die altkatholischen Führer mit
Wohlwollen bevorschussten, war es gar oft handfester staatskirchlicher
oder konfessionalistischer Eigennutz, der ihre Haltung bestimmte.
Ihr habt Euch dadurch nicht verwirren lassen, Ihr habt dem Ideal der

Katholizität des Westens die Treue gehalten.
Wenn Ihr die Last der Vereinsamung, die der Dienst in einer

kleinen Kirche mit sich bringt, tapfer getragen habt, so seid ihr im

psychologischen Erleben dieser Situation einer Entwicklung vorausgeeilt,

die heute in einem gewissen Sinne auch die römische
Grosskirche erfasst. Die äussere Repräsentation der Kirche, das Zeremoniell,

das Wohlwollen des Staates, die distanzierte Höflichkeit der



— 262 —

Umgebung, ja unsere grossen Dome sind auf andere Verhältnisse und
Ordnungen zugeschnitten. Wir schlottern in Kleidern, die uns zu

gross geworden sind. Kein Geringerer als Karl Rahner hat vor kurzem
gesagt, dass in einer glaubenslosen Welt auch die römisch-katholische
Grosskirche in soziologischem Betracht nahezu zu einer Sektenkirche

wird. Die Zeit der wohltemperierten Gemütlichkeit und der

Pfarrhausidyllen ist vorbei; wir alle sind Kirche unter dem Kreuz.
Hier unter dem Kreuz, in der Erfahrung unserer Schwäche

kommen wir also wieder aufeinander zu. Aber das ist keine von
aussen uns aufgenötigte, erzwungene Begegnung, die wir vorübergehen

lassen mussten, weil wir trotz unserer Gemeinsamkeit die

Fähigkeit des Miteinander-Redens verloren hätten. Nein, wir
können heute in vielem wieder miteinander auf der gleichen Wellenlänge

reden. In unserem Bemühen um den adäquaten Ausdruck der

Verkündigung führen wir eine gemeinsame Sprache. Was hier an
gegenseitiger theologischer Durchdringung, an brüderlicher
Verständigungswilligkeit, an Bereitschaft gewachsen ist, sich der Eigenart

des getrennten Bruders zu öffnen, das müsste uns Altkatholiken
und Römischen denMund für unser Gespräch öffnen. Ist es Euch nicht
aufgefallen, wie die grossen Strukturreformen des Altkatholizismus
insbesondere in der gottesdienstlichen Feier und in der kirchlichen
Verfassung irgendwie im 2. Vatikanischen Konzil sanktioniert wurden

Ì Vier grosse Reform- und Integrationsbestrebungen treten auf
dem Konzil deutlich zutage :

1. Die Orientierung der Kultfeier am Gottesdienst der Alten Kirche,
die Einführung der Muttersprache in die Liturgie und die
Betonung ihres Gemeinschaftscharakters ;

2. die Hereinnahme der Laien in die kirchliche Verantwortung,
dokumentiert durch das Erwachen einer Theologie des Gottesvolkes

und die effektive Heranziehung von Laien zur Besprechung

einzelner Konzilsvorlagen ;

3. die lehrmässige Festlegung und das konkrete Sich-Entfalten der
bischöflichen Kollegialität, bezeugt in den nationalen und regionalen

Bischofskonferenzen, der Einrichtung des Bischofsrates ;

4. die Öffnung auf die nicht-römisch-katholische Welt hin, ins¬

besondere aber die Ermutigung des Gesprächs zwischen den
christlichen Gemeinschaften im Dekret über den Ökumenismus.

Im Lichte des Konzils erscheint der Altkatholizismus geradezu
als Vorbote der Kirche im Wandel. Es trifft zu, dass vieles in den



— 263 —

heutigen Reformen der römischen Kirche ausgereifter formuliert und
vorsichtiger akzentuiert werden kann, als das nach 1870 geschah;
aber die Grundlinien sind nun einmal da, welche auch dem skeptischen

Römer die echte Katholizität des erneuernden Ethos im
Altkatholizismus beweisen. Mit Schrecken müssen manche römische
Katholiken feststellen, dass das Konzil sie dorthin führt und darauf
verpflichtet, was ihnen in ihrem vordergründigen Romanismus bisher
immer als verabscheuungswürdiges Stigma des Altkatholizismus
gegolten hatte. In England gibt es zwar keine Altkatholiken, aber
wohl die Anglikanische Kirche, die ja in mancher Hinsicht eine dem
Altkatholizismus verwandte Stellung einnimmt. Hier haben
römischkatholische Pfarrer ihren Pfarrkindern eingebläut, dass die spezifisch
italienisch-römische Eigenart in Kirchenbau, HeiligenVerehrung
und liturgischer Sprache zum wesentlichen Bestand katholischer
Kirchlichkeit gehöre. Welche Welten fallen für diese Menschen

zusammen, wenn nun das Konzil ihren Mitbrüdern die Möglichkeit
gibt, beim nationalen und kulturellen Erbgut der englischen Nation
Anleihen zu machen. Sie hätten solche Neuerer vor Jahresfrist noch
am liebsten in den Kirchenbann getan. Vielleicht kennen Sie die
Anekdote vom konservativen Kardinal, dem man den Stossseufzer
andichtet: «Herr, lasse mich katholisch sterben!» Ja, in welche
Nachbarschaft sind wir geraten! Sogar in die der Altkatholiken,
denen wir bisher immer vorwarfen, dass sie bloss Schwung am
abschüssigen Hang hätten Auf alle Fälle hat das Konzil uns gezeigt,
dass wir nicht mehr so ganz von oben herab über die Reformen in
Euren Kirchen reden können. Das Konzil hat Verwandtschaften
aufgezeigt, an die manche von uns sich gar nicht gerne erinnern, weil es

sie zwingt, die Einseitigkeit ihres Urteils über die gescheiterten
Reformbewegungen innerhalb der abendländischen Kirche revidieren
zu müssen. Wer bisher auf die Reinrassigkeit seines römischen

«pedigree» gepocht hat, wird jetzt etwas bescheidener sein müssen,
da die geistige Ahnentafel des heutigen konziliaren Kirchenerlebnisses

hinreicht zu Männern und geistigen Strömungen, mit denen

man lange Zeit nichts zu tun haben wollte, weil sie mit dem Makel
kirchlicher Anrüchigkeit behaftet sind. Bewegungen wie Konziliarismus,

Josefinismus, Febronianismus, Liberalismus, ja sogar Kreise
der Aufklärung gehören hierhin. Manche von uns müssen erst heute
sich Rechenschaft geben, dass nicht alles an jenen Bewegungen falsch

war, wie eine einseitig papalistisch orientierte Geschichtsschreibung
es wahrhaben wollte. Bis vor wenigen Jahren noch konnten namhafte



— 264 —

katholische Kirchenhistoriker den Reformatoren des 16. Jahrhunderts

Gerechtigkeit widerfahren lassen; über katholische Reformgeister

des 18. und 19. Jahrhunderts aber schleppen sie die alten
Vorurteile mit. Vielleicht sass ihnen der Schock des Syllabus von 1864

noch allzufest in den Knochen. Sie waren auf einen Anti-Liberalismus

festgelegt, der absolut sicher war, im undifferenzierten Begriff
des «Liberalismus» den Herd aller geistigen Katastrophen des 19. und
20. Jahrhunderts gefunden zu haben. Wir Heutigen dürfen nicht
meinen, dass die kirchliche Reform des abendländischen Katholizismus

ganz allein die geistige oder eine isolierte good-will-action
Johannes XXIII. sei. Der Mut zum Wandel in unserer Zeit, die

apostolische Initiative in die Zukunft beziehen ihre Dynamik und
Zielrichtung auch aus dem grossen Kräftereservoir der
Kirchengeschichte. Hier haben sich Kräfte angestaut, Energien, von denen
wir heute zehren, Strömungen, die nach scheinbaren Irr- und
Umwegen einmünden in das grosse Flussbett der Kirchengeschichte.
Diese Erkenntnis kann die kirchlichen Reformen von heute nicht nur
bescheidener machen - Bescheidenheit ist eine Tugend auch des

Theologen - sie kann ihnen und auch dem Aussenstehenden grösseres
Vertrauen in den Integrationsprozess schenken, der sich heute in der
römisch-katholischen Kirche vollzieht. Es handelt sich hier eben
nicht um etwas Zufälliges, etwas Modisches oder Revolutionäres,
sondern um etwas, das langsam in der Kirche herangewachsen und
ausgereift ist. Deshalb werden die Wachstumsgesetze des kirchlichreligiösen

Lebens nicht verletzt, wie einige kleingläubige Konservative

meinen. Ob im Altkatholizismus und in den national
kirchlichen Bewegungen, die er aufgefangen hat, die «patience des délais»,
die Geduld des richtigen Zeitpunktes eingehalten wurde, darüber
darf man anderer Meinung sein. Es besteht auch kein Zweifel, dass

gerade die Stauung der Strukturreformen in der römischen Kirche,
trotz dem gefährlichen Moment, das mit den damit zusammenhängenden

Ballungen verbunden war, zu einer grösseren Abklärung
und Durchsichtigkeit der Reformanliegen, zu ihrer historisch-
theologischen Läuterung geführt haben. Dennoch steht eines fest:
die Reformen der «Kirche im Konzil» erweisen den Altkatholizismus
als eine Vorhut der «Kirche im Wandel».

Auf keinem Gebiete aber wird die Vorläuferschaft des Altkatholizismus

deutlicher bezeugt als auf dem der Wiedervereinigung der
Christen. Vissert'Hooft hat den Altkatholiken das Zeugnis ausgestellt,

sie seien ökumenisch «avant la lettre» gewesen. In der Tat



— 265 —

scheint das ökumenische Moment, die Öffnung auf den getrennten
Bruder hin, konstitutiv in die altkatholische Bewegung von 1870
eingeflossen zu sein. Bereits die Bischöfe Darboy, Maret und Strossmayer

haben auf dem 1. Vatikanischen Konzil vor einem neuen
Dogma gewarnt, das die trennenden Gräben zwischen den christlichen

Gemeinschaften vertiefen würde. Auch der Protest Dölhngers
und seiner Freunde erschöpft sich nicht im Widerspruch des historisch

gebildeten Theologen ; hier schwingt wesentlich die Rücksichtnahme

auf die getrennten Brüder mit. Dieses Motiv ist m.E. bei
Döllinger viel stärker gewesen, als man bisher gesehen hat. Bisher hat
man seine theologisch verantwortete Abwehr betont, weniger aber
beachtet, dass edle Verantwortung gegenüber den Getrennten,
denen er keine neuen Lasten auferlegen wollte, den moralischen
Impetus seines Widerspruchs gegen das Dogma von 1870 genährt hat.
Döllinger hat sich in den sechziger Jahren des letzten Jahrhunderts
von einem introvertierten römischen Konfessionalismus zu einer
dialogischen Geisteshaltung entwickelt. Bei ihm war damit kein
Liberalisierungsprozess verbunden, der ihn dem katholischen Dogma
entfremdet und so auf den Bruch von 1870 eingestimmt hätte; nein,
er ist unerschütterlich auf dem dogmatischen Boden der Kirche
gestanden und hat bis 1870 die Cathedra Petri, den Bischof von Rom,
als das von Christus gesetzte Fundament der sichtbaren Einheit
betrachtet. Nicht weil er Rom und die Kurie hasste, sondern weil er den

Nachfolger Petri liebte und ihn frei für seine einheitsstiftende
Aufgabe wollte, hat er 1860 die Loslösung der Kirche vom Kirchenstaat
erwogen. Nicht, weil er dem Fimmel eines deutschen Nationalismus
verfallen war, hat er 1863 aufdem Gelehrtenkongress in München eine

deutsche Theologie gefordert, sondern weil die deutsche Theologie,
die im 16. Jahrhundert die Wunde der Spaltung geschlagen, dem

Speer des Telephos gleich, diese Wunde wieder zur Heilung bringen
sollte. Nicht, weil er dem rationalistischen Liberalismus verfallen

war, hat er 1864 sich dem Syllabus Pius IX. entgegengestemmt,
sondern weil er neue Wege suchte in eine Welt hinein, der das päpstliche
Rundschreiben nichts besseres zu bieten hatte, als alle Wege mit
Warnungsschildern zu verhängen. 1868 hat er den Plan eines grossen,
dreibändigen Werkes entworfen, das bezeichnenderweise nicht Los-

von-Rom hiess, sondern Cathedra Petri. In diesem Werke wollte er
die Entwicklung des Papsttums darstellen, die Trennung von Ost

und West, den Bruch in der abendländischen Kirche im 16. Jahrhundert,

aber auch die Geschichte der Reunionsverhandlungen, um die



— 266 —

Prinzipien und die Methoden ökumenischer Theologie aufzuzeigen.
Mitten in der Vorbereitung dieses Werkes überrumpelte ihn das
1. Vatikanische Konzil mit seiner einseitigen Akzentuierung päpstlicher

Vorrechte. Können Sie sich vorstellen, wie sehr dieses Erlebnis
den Theologen erschütterte, der sein der Kirche geweihtes Leben mit
einem etgnvrjnoióv, einem der Befriedung der Konfessionen gewidmeten

Friedenswerk abschliessen wollte Wie sehr ihn der
Einigungsgedanke gepackt hatte, ersehen Sie aus folgendem : Im April
1871 trifft ihn der Bannstrahl des Erzbischofs von München. Er, der
Ausgestossene, der aus der Sakramentsgemeinschaft Ausgeschlossene,
hat nichts Eiligeres zu tun, als im folgenden Jahre an der Universität
München sieben Vorträge über die Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen zu halten. Zwei Jahre später drängt es ihn, Anglikaner,
Orthodoxe und Altkatholiken, Kirchen des katholischen Typus zu
Unionsgesprächen nach Bonn einzuladen. Die Bonner Unionskonferenzen

von 1874und 1875, obwohl sie nicht zu Ende geführt werden
konnten, sind Marksteine ökumenischer Gesinnung, isolierte
Vorboten des ökumenischen Zeitalters. Ein Freund Dölhngers und
späterer altkatholischer Führer, Friedrich Michelis, hat 1860 in
Erfurt mit gläubigen Lutheranern ein bedeutsames Konfessionsgespräch

geführt. Er wurde deshalb vom preussischen Obrigkeitsstaat

mit einer Geldstrafe belegt, weil er eine polizeilich nicht
genehmigte Versammlung einberufen hatte. Die Erfurter Konferenz
von 1860 ist das einzige irenische Gespräch, das auf dieser Ebene im
19. Jahrhundert zwischen Katholiken und Lutheranern in Deutschland

geführt wurde.
Sie sehen, von hier aus ist dem Altkatholizismus eine Aufgabe

zugewachsen, die Ihre Kirche mit Recht als ihre eigentliche und
vornehmste bezeichnet : Brücken-Kirche zu sein für die Annäherung der
Konfessionen. Der Altkatholizismus hat tatsächlich nicht nur bei
einzelnen Christen, die vom Protestantismus herkamen, das
Verständnis für die Katholizität erweckt, er hat auch durch die Internationale

Kirchliche Zeitschrift, durch die theologische Fakultät Bern,
und schliesslich im interkonfessionellen Gespräch, ganz besonders auf
den internationalen Altkatholikenkongressen, für eine «apertura
cattolica» gewirkt. Freilich wird man den Namen Brücken-Kirche
nicht so verstehen dürfen, dass man damit eine Zwischenkirche meint,
eine Art provisorische Unterkunft für die Rompilger von Wittenberg
und Konstantinopel. Das hat schon deshalb keinen Sinn, weil der

Dialog zwischen der römischen Kirche und den von ihr getrennten



— 267 —

Gemeinschaften heute direkt geführt wird. Es geht aber auch gar
nicht um eine «Rückkehr» aller nach Rom, sondern um die Rückkehr
aller zu Christus. Wir alle haben uns zu bekehren; Christus ist der
Eckstein unseres Glaubens; er wird auch der Eckstein unserer Einheit

sein. Hier also, in der Tiefe unserer geistlichen und intellektuellen
Bekehrung liegt unsere eigentliche und gemeinsame Aufgabe.

Auf den geistlichen Aspekt dieser Erneuerung in Christus kann
im Rahmen dieses Vortrags nicht eingegangen werden, wohl aber
sollte die intellektuelle Komponente dieses Bemühens noch etwas
verdeutlicht werden. Primär von Christus und erst sekundär von der
historischen Kategorie unseres dialektischen Verhältnisses, das wir
einmal als Beziehung Mutterkirche-Tochterkirche bezeichnen können,

sind wir auf unsere intellektuelle Bekehrung verwiesen. Hier
liegt die fruchtbarste Aufgabe für den Altkatholizismus heute, weil
sie ihn zu seinen Ursprüngen, und zugleich zu seinem lautersten Auftrag

hinführt. Wenn es tatsächlich so ist, dass der Altkatholizismus
nicht die Kirche des Westens sein will, sondern eine Notkirche, dann
müsste man aus einer solchen Situation die Konsequenzen ziehen.
Und diese heissen : ernsthaftes Überprüfen des eigenen konfessionellen

Anspruchs und Bereitschaft zum Dialog mit der Kirche, die die
Katholizität des Westens par excellence repräsentiert und innerhalb
derer die besonnensten Führer des Altkatholizismus immer bleiben
wollten, auch wenn sie es nicht tun konnten und de facto durch den

Entzug kirchlicher Gliedschaftsrechte und den Ausschluss von den

Sakramenten zur Gemeindebildung gedrängt wurden. Bei manchem
wird deshalb eine /ueravoiu, ein Umdenken notwendig sein. Wir
dürfen heute keine Kadaver längst überlebter Ressentimente und
Vorurteile mit uns voranschleppen. Den Zauderern und
Unentschlossenen möchte ich ein Wort des Jesuiten Alfred Delp zurufen,
das mich als jungen Theologen wie ein Peitschenschlag getroffen
hat: «Wenn die Kirchen der Menschheit noch einmal das Bild einer
zankenden Christenheit zumuten, sind sie abgeschrieben. » Dieser Satz
wurde nicht von einem Einheitsstrategen am Schreibtisch eines
ökumenischen Instituts ausgeklügelt, er wurde 1944 von einem Manne

mit gefesselten Händen im Angesicht des Todes niedergeschrieben.
Das Gespräch mit der römisch-katholischen Kirche müsste auf

zwei Ebenen geführt werden: auf der historischen und auf der

theologisch-dogmatischen. Beide gehören unzertrennbar zusammen, man
kann und darf sich nicht auf die eine oder die andere beschränken.
Zunächst gilt es einmal, die Konstellation von 1870 schärfer ins



— 268 —

Auge zu fassen, sie in ihren geistesgeschichtlichen Voraussetzungen,
aber auch in ihrer konkreten Zeitbedingtheit zu sehen. Das ist bisher
im deutschen und im schweizerischen Altkatholizismus noch nicht
getan worden, im Gegensatz zur Utrechter Kirche, die einige gute
historische Arbeiten und Aufsätze zu ihrer Geschichte aufzuweisen
hat. Ich kann hier nur einige Stichwörter nennen : Ultramontanismus,

Neo-Ultramontanismus, Liberalismus, scholastische Theologie,
«deutsche Theologie», politische Strömungen usw. Weiterhin ist hier
die Klärung des theologischen Anliegens der Führer der
Protestbewegung zu erwähnen. Aber der historische Detektor wäre auch in
den Städten und Dörfern einzusetzen, wo man zur Gründung eigener
Gemeinden schreiten konnte. Bekanntlich wirkt nicht die Unfehlbarkeit

des Papstes in Rom, sondern die Unfehlbarkeit des Papstes
im Dorfe, d. h. des Pfarrers, sich unmittelbar auf das Leben des
katholischen Gläubigen aus. Geduld und mühsame historische Kleinarbeit
werden hier von uns gefordert. Wir sind das der Sache schuldig, ganz
besonders unseren Laien. Wir müssen sie in ihren Fragestellungen
von 1870 verstehen, die mit hoher Theologie nichts zu tun haben, aber
deshalb noch nicht als irrelevant fallengelassen werden dürfen.
Missverstehen Sie mich bitte hier nicht: so unumgänglich auch eine

Rückbestimmung auf die Ausgangsposition von 1870/71 ist, es geht
nicht darum und kann nicht darum gehen, den Altkatholizismus aus
der Geschichte heraus auf die Position von 1870 festzulegen, ihn ein
für allemal des Liberalismus, des Nationalismus oder theologischen
Mi ssVerständnisses zu überführen und von daher als überholt abzu-
tun. Genau so wenig kann es ein stereotypes Zurück zu Döllinger,
Herzog und Reinkens geben, wie ich als römischer Katholik ja auch
nicht zur Sprache der Theologie des I.Vatikanums zurückwill,
sondern mich der Sprache der lebendigen Kirche von heute bediene. Es
wäre auch insofern absurd, weil eine solche Auffassung z.B. den
schweizerischen Altkatholiken eine Rückkehr zur kulturkämpferischen

Epoche der siebziger Jahre zumutet, womit unserer Sache

wahrhaftig nicht geholfen ist. Das Historische kann wohl aufhellen,
Missverständnisse aus dem Weg räumen, bestimmte Einwände
entschärfen, uns auf den Boden der Wirklichkeit zurückführen, wenn der
theologische Pegasus mit uns zu nebulosen Gefilden durchbrennt, die
trennenden Fragen werden durch die Geschichte nicht aus der Welt
geschafft. Es ist z.B. sehr wichtig, Klarheit darüber zu gewinnen, in
welchem Verhältnis Döllinger zum Altkatholizismus stand ; der
Altkatholizismus wird dadurch nicht aufgehoben, wenn man beweisen



— 269 —

kann, dass Döllinger der Bildung einer altkatholischen kirchlichen
Organisation skeptisch gegenüberstand und sich selber formell nicht
als Mitglied des Bistums der Altkatholiken Deutschlands, sondern als
exkommuniziertes Glied der römisch-katholischen Kirche betrachtet
hat. Anderseits kann eine differenzierte Untersuchung einzelner
Persönlichkeiten aus dem Laienstande, die man bisher mit dem
vielschillernden Worte «liberal», lies kirchenfeindlich, etikettiert hatte,
gesunkene katholische Reformanliegen einsichtig machen. Der
Schweizer Walter Munzinger z.B. hat unter dem schlechten
Katechismusunterricht seiner Jugend gelitten, er hat den Begriff der
«alleinseligmachenden» Kirche zurückgewiesen, weil er um das Heil
seiner nichtkatholischen Umwelt besorgt war, und als verfemter
Kirchenmusiker hat er bereits in den späten fünfziger Jahren gegen
die Einführung der lateinischen Vesper protestiert. Solche Beobachtungen

können erweisen, dass viele altkatholische Laien in Deutschland

und der Schweiz gar nicht einmal so völlig kirchlich zerfallene,
«abgestandene» Katholiken waren, wie eine gewisse
römischkatholische Geschichtsschreibung das in unzulässiger Verallgemeinerung

behauptet. Wenn heute mancherorts so viel aus einem zwar
gutgemeinten, aber etwas billigen Irenismus heraus geredet wird von
den «anonymen Christen», den «Krypto-Christen», so dürfte es an
der Zeit sein, jenen altkatholischen Laien von 1870 Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen, die sich immerhin zu unserem Herrn Jesus
Christus bekannten.

Die schwierigsten Probleme unseres Gesprächs liegen auf der

theologischen Ebene. Es sind dies hauptsächlich die Fragen, die mit
der Bauform der Kirche zusammenhängen : Begründung, Funktion
und Aufgabe des Petrusamtes, näher in den Wahrheitsanspruch der

Kirche, und damit zusammenhängend das unfehlbare Lehramt des

Nachfolgers Petri, Gesetz und Charisma (päpstl. Jurisdiktionsgewalt,
Charakter des Bischofsamtes), Kirche und Religionsfreiheit, Kirche
und Welt, Zölibat des Weltklerus und einiges anderes mehr. Hier
müsste man sich von Anfang an auf das Zentrale beschränken, um
der Gefahr eines endlosen, unfruchtbaren Debattierens zu steuern.
Ich habe den Eindruck, dass man auf altkatholischer Seite allzusehr
bei erstarrten Fragestellungen stehen geblieben ist und zu
schlagwortartiger Vereinfachung der Probleme neigt. Soweit ich sehe, hat
man bisher keine Notiz genommen von der seit den letzten zehn

Jahren kräftig in Fluss gekommenen Forschung über das 1. Vatikanum.

Eine sachliche Diskussion mit der Auffassung über die Unfehl-



— 270 —

barkeit der Kirche und des Papstes, wie sie sich in der
römischkatholischen Kirche durchgesetzt haben, ist bisher nicht erfolgt.
Eine ausgewogene Auseinandersetzung ihrerseits mit der
römischkatholischen Interpretation des umstrittenen «ex sese» der päpstlichen

Unfehlbarkeitslehre als einer rechtlichen, nicht-dogmatischen
Präzision innerhalb des Dogmas, ist mir bisher nicht bekannt geworden.

Doch es ist nicht meine Aufgabe, Ihnen den Spiegel vorzuhalten
oder als Schulmeister mit erhobenem Zeigefinger Ihnen zu sagen, was
Sie tun mussten. Ich möchte bloss wünschen, dass eine altkatholische
Flüsterkritik, die sich hier und dort regt, sich entschiedener äussere
und sich Gehör im kirchliche Räume verschaffe. Die beste Voraussetzung

für die Zukunft ist dann gegeben, wenn junge, zum
Weiterstudium befähigte Menschen, Theologen und Laien, angeregt und
gefördert würden, sich in wissenschaftlicher Weise in geschichtlichen
oder systematischen Arbeiten den hier angeschnittenen Fragen
zuzuwenden.

Sie dürften dies ruhig tun, ohne befürchten zu müssen, in der
römisch-katholischen Umschlingung zu ersticken. Denn die Fragen,
um die es hier geht, sind ja nicht bloss solche, die uns trennen, sie

berühren Kernfragen des ökumenischen Gesprächs zwischen der
Kirche von Rom und jeder nicht-römischen christlichen Gemeinschaft.

Im altkatholischen Bekenntnis werden Fragen transparent,
die auch den Orthodoxen, den Anglikanern und den Protestanten auf
der Seele brennen, Fragen des anti-römischen Widerspruchs, die
einmal gelöst werden müssen, wenn die Christen wieder zur sichtbaren
Einheit zusammenwachsen sollen. Mit Mut und Entschlossenheit
sollte der altkatholische Theologe deshalb diese Fragen anpacken : sie

weisen in die Zukunft hinein. Oskar Cullmann hat diejenige Stelle im
Dekret über den Ökumenismus als besonders zukunftsträchtig
bezeichnet, wo es heisst, dass es «nach katholischer Lehre eine
Rangordnung oder ,Hierarchie' der Wahrheiten gibt, je nach der
verschiedenen Art ihres Zusammenhanges mit dem Fundament des

christlichen Glaubens.» (Kap.II, 11). Da dasjenige, was Altkatholiken

und Römische trennt, in der Hierarchie der katholischen Lehre
gewiss nicht zu vorderst steht und wir alle nach dem ergreifenden
Bekenntnis von Erzbischof Rinkel die Lehre der Alten Kirche
festhalten, dürften wir berechtigte Hoffnung haben, dass der Heilige
Geist uns sagen wird, was wir miteinander zu reden haben.

Darf ich zum Schluss die Bitte aussprechen, diesen Vortrag ohne

Applaus mit einer Minute stillen Gedenkens und einem Gebete zu



— 271 —

beschliessen. Denn nicht unsere Programme, unsere Unionsstrategien,

unsere geschichtlichen Untersuchungen, unsere theologischen
Debatten werden uns je wieder zusammenführen, sondern der
Heilige Geist, der uns für Christus lebendig macht. Nichts sollte man
heute mehr fürchten, als einen gemanagten Ökumenismus, einen
ökumenischen Trend, die ökumenische Betriebsamkeit. Wenn
Trennung und Spaltung unter den Christen überhaupt einen Sinn
haben, kann es nur der sein, dass wir aus der schmerzlichen Erfahrung
unserer Sünde und der Erneuerung unserer Herzen zur Vollreife mit
Christus wachsen. Das, was sich heute unter den christlichen
Gemeinschaften regt - für die nichtgläubige Welt ist es die längst überfähige
Prozedur der Schlichtung eines internen Hausstreites - verdanken
wir nicht unserer Aufgeschlossenheit, unserem Nonkonformismus,
wie die Schlagwörter heute heissen, sondern dem Heiligen Geiste.
Wir haben deshalb allen Grund, in Dankbarkeit derer zu gedenken,
die diese neue Zeit der Heimsuchung durch unseren Herrn in ihrem
Leibe nicht mehr erleben konnten. Wie Christus der Eckstein wurde,
so sind auch sie mit ihren Leibern und ihrem Herzblut eingestampft
worden in die Fundamente der Una Sancta Catholica : die
katholischen Männer, die als Utopisten, als Träumer, als Romantiker, als

Abtrünnige, als Esoteriker gebrandmarkt, unverstanden und
vergessen aus dieser Welt geschieden sind. Sie wollten nie etwas anderes
als katholisch sein und die Türen zu allen getrennten Brüdern hin
offenhalten. Isti sund qui viventes in carne, plantaverunt Ecclesiam

sanguine suo. Da sie im Fleische lebten, haben sie die Kirche der
wiederherzustellenden Einheit mit Tränen und Blut gepflanzt. Ihr
Opfer, verbunden mit unserer Bereitschaft, unter dem Kreuze
auszuharren und die Spannungen unseres Christenlebens durchzuhalten
auf die Hoffnung unserer Einigung hin und die Einheit aller Christen
wird der beste Same für die Zukunft sein.

Dürfte ich Sie bitten, aufzustehen und nach einer Minute stillen
Gedenkens mit mir die Litanei für die Einheit von Paul Couturier zu
beten.



272

Litanei für die Einheit

Allmächtiger Gott, der Du mit uns den neuen Bund schlössest und
sprachst: Ich will ihr Gott sein und sie sollen mein Volk sein,

vergib und heile unsere Zerrissenheit

Barmherziger Gott, der Du deinen Sohn Jesus nanntest, dass er
sein Volk selig machen sollte von seinen Sünden,

vergib und heile unsere Zerrissenheit

Herr Jesus Christus, der Du verheissen hast, dass, wo zwei oder drei
versammelt sind in Deinem Namen, Du mitten unter ihnen sein willst,

eine uns in Deiner Wahrheit

Sohn des lebendigen Gottes, der Du Deinem Apostel zugesagt hast,
dass die Pforten der Hölle Deine Gemeinde nicht überwältigen sollen,

eine uns in Deiner Wahrheit

Guter Hirte, der Du alle Deine von Dir erwählten Schafe in einer
Herde zusammenbringen willst, auf dass nur noch eine Herde sei,

eine tins in Deiner Wahrheit

Lamm Gottes, der Du Dich selbst für Deine Gemeinde dahingegeben
und sie durch die Taufe in einem Geist zu einem Leibe gemacht hast,

eine uns in Deiner Wahrheit

Brot des Lebens, der Du der Kirche, die Dein Leib ist, den einen Leib
und den einen Kelch zur Speise gegeben hast,

eine itns in Deiner Wahrheit

Geist Gottes, der Du auf Dein Volk mannigfaltige Gaben des Geistes

ausgegossen hast, um alle zu erbauen,
erhalte unsere Einigkeit durch das Band des Friedens

Heiliger Geist, der Du unserer Schwachheit im Gebet aufhilfst und
unser Fürsprecher bist,

erhalte unsere Einigkeit durch das Band des Friedens

Vater, Sohn und heiliger Geist, einiger und ewiger Gott,
vergib und heile unsere Zerrissenheit,
eine uns in Deiner Wahrheit,
erhalte unsere Einigkeit durch das Band des Friedens.

Amen.


	XIX. Internationaler Altkatholiken-Kongress : 22. bis 26. September 1965 in Wien : die vier Hauptreferate

