
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 3

Artikel: Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 159 —

Das II. Vatikanische Konzil
und die Lehre von der Kirche

(Fortsetzung)

III. Die theologischen Aussagen der Constitutio dogmatica

c) Kapitel III: Die Frage der Ergänzung des I. Vatikanums
durch die Lehre vom collegium episcoporum

Das ekklesiologisch entscheidende dritteKapitel hat seinen
wichtigsten Inhalt und seine im wesentlichen nicht mehr veränderte
Gestalt in der Vorlage der Theologischen Kommission für die zweite
Session auf Grund der Generaldebatte über die erste Vorlage in der
letzten Woche der ersten Session erhalten. Die bedeutsamen
Aussprachen während der zweiten und auch noch die harten Kämpfe um
einzelne Formulierungen während der dritten Session haben nur
noch Abgrenzungen und Verdeutlichungen bewirkt. Die entscheidende

Frage war dabei : Wie verhalten sich Episkopat und Primat
im Lichte der neu erfassten «Kollegialität»54 unter Voraussetzung der

54 Der Begriff ist für die katholische Theologie neu. Noch die neueste,
zweite Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche, Herder 1957 ff.,
behandelt das Thema nicht, Bd. VI, 372, kennt nur den naturrechtlichen Begriff
eines «collegium aequale» als Versuch wissenschaftlicher Begründung der
lutherischen Kirchenverfassung im 19. Jahrhundert.

Das 1. Schema de ecclesia des I.Vatikanums, Coli. Lac. VII, 567—641,
erklärt: «si quis dixerit, Ecclesiam non esse societatem perfectam sed
collegium anathema sit», ibid. ann.5 bezeichnet als «novatores, qui affirmant:
ecclesiam esse instar collegii, quod libera hominum eoitione et soeiis jure
aequalibus constat et cuius constitutio a libera confoederatione proficiscitur».
Der Grund für die Ablehnung liegt hier in der Verbindung des Begriffes mit
einer naturrechtlichen Begründung der Ordnung der Kirche. Den gleichen
Grund nennt schon die retractatio Nikolaus von Hontheims (Febronius) vom
1.November 1778: «Man muss deshalb deutlich den aus protestantischer
Quelle geschöpften Irrtum zurückweisen, der die Kirche als Collegium
betrachtet. »

Ein positiver Gebrauch des Wortes findet sich mit Bezug auf das
Apostelkollegium schon in dem von Kleugten auf Grund der schriftlichen
Bemerkungen der Konzilsväter zu den ersten 10 Kapiteln der ersten Vorlage erstellten,

im Konzil jedoch nicht verhandelten zweiten Schema de ecclesia (Mansi
53, 317-332): «Illud enim ligandi et solvendi pontificium, quod Petri solo
datum est, collegio quoque apostolorum suo tarnen capiti coniuncto tributum
esse constat.» Y. Congar, Sainte Eglise, Paris 1963, 339, 688-696, weist auf die
fundamentale Bedeutung des kollegialen Prinzips für das Leben der Küche
und besonders für die Konzilien hin: «Les conciles ne sont pas la seule expression

de la collégialité de l'Eglise, mais ils sont une des principales et des plus
classiques.» In L'Episcopat et l'Eglise universelle, Paris 1962, deutsch «Das
Bischofsamt und die Weltkirche», Frankfurt 1964, herg. v. Y.Congar, tritt die



— 160 —

in der Constitutio prima de ecclesia « Pastor seternus » vom 18. Juli 1870

für die Lehre vom Primat getroffenen Entscheidung. Der Aufbau der
zwölf Abschnitte des dritten Kapitels ist sehr klar : Er führt nach
kurzer Einleitung vom Apostelkollegium zum Bischofskollegium,
beschreibt sowohl den Charakter dieses Kollegiums wie des bischöflichen

Amtes und schliesst mit einem ausführlicheren Abschnitt über
die Priester und mit einem knapper gehaltenen über die Diakone.
Ausdrücklich stellt die Einleitung fest: «Diese Heilige Synode tritt
in die Spuren des Ersten Vatikanischen Konzils und legt dessen

Lehre über die Einrichtung, Dauer, Gewalt und Sinn des dem
römischen Bischof zukommenden heiligen Primates sowie über dessen

unfehlbares Lehramt abermals allen Gläubigen fest zu glauben
vor»55. Dazu heisst es jedoch sogleich, es solle das im I. Vatikanum
Begonnene «fortgeführt» werden, um nun «die Lehre von den Bischöfen

vor aller Welt zu bekennen und zu erklären»56.
Man könnte erwarten, dass daraufhin das neue Thema zu einer

selbständigen und in sich geschlossenen Entfaltung gebracht würde.
Tatsächlich liesse sich auch aus dem Gesamttext eine derartige, in
sich zusammenhängende Ausführung über das apostolische Bischofsamt

und das diesem unterstellte Priestertum herausheben. Dabei
würde besonders deutlich in Erscheinung treten können, in welch
hohem Masse die Kritik der Generaldebatte57 zum ersten Schema de

wachsende positive Inanspruchnahme des Begriffes bei verschiedenen beteiligten
Autoren in bezug auf die Küche im allgemeinen und besonders in bezug

auf das bischöfliche Amt in seinem Verhältnis zum Primat deutlich hervor.
Das gleiche gut für Quaestiones disputatae II, K. Rahner—J. Ratzinger :

Episkopat und Primat, Freiburg/Br. 1961, besonders im 3.Teil, 60-101 Über das
Jus divinum des Episkopates mit den Unterabschnitten « Über das theologische
Wesen des Apostelkollegiums» und «Das Bischofskollegium als Nachfolger des
Apostelkollegiums». Mit diesen Gedanken ist die Schwelle des Konzils erreicht.

55 Konst. HI/18 (60) «Haec Sacrosancta Synodus, Concilii Vaticani primi
vestigia premens, cum eo docet et déclarât Jesum Christum Pastorem aeter-
num sanctam aedificasse Ecclesiam, missis Apostolis sicut ipse missus erat a
Pâtre ; quorum successores, videlicet Episcopos, in Ecclesia sua usque ad con-
summationem saeeuli pastores esse voluit. Ut vero Episcopatus unus et in-
divisus esset, beatum Petrum ceteris Apostolis praeposuit in ipsoque instituit
perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis principium et fundamen-
tum. Quam doctrinam de institutione, perpetuitate, vi ac ratione Primatus
Romani Pontificis deque eius infallibili Magisterio, Sacra Synodus cunctis
fidelibus firmiter credendam rursus proponit...»

56 Ibid. HI/18 (60) «in eodem incepto pergens, doctrinam de episcopis
successoribus Apostolorum, qui cum successore Petri, Christi Vicario ac totius
Ecclesiae visibile capite, domum Dei viventis regunt, coram omnibus profiteri
et declarae constituit. »

57 Herder Korrespondenz 17 (1962/63), 392-394.



— 161 —

ecclesia während der ersten Session eine positive Auswirkung im
zweiten Schema gefunden hat: Das Dienstamt ist eindeutig auf
Christus bezogen und als Instrument seiner Gegenwart verstanden ;

Triumphalismus, Klerikalismus und Juridismus sind weitgehend
zurückgedrängt; statt der Rechte werden die Pflichten betont; als

Quellen dienen vorzugsweise Zeugnisse aus der älteren patristischen
Zeit und der Heiligen Schrift ; Zeugnisse aus päpstlichen Erklärungen
der letzten 150 Jahre treten zurück; die Idee der Kollegialität,
genauer des «Kollegiums» ist fest im ganzen Text verankert und
zugleich weithin die Enge einer «geschlossenen», soziologisch-institutionellen

Ekklesiologie durch ein neues Erfassen der missionarischen,
sozialen und eschatologischen Dimension der Kirche überwunden.
Selbstverständlich wären auch in solcher Zusammenfassung der
Aussagen über das Amt der Bischöfe, Priester und Diakonen diese
als «unbeschadet der Rechte des Römischen Stuhles und seines

Primates» erfolgt zu verstehen. Im vorliegenden Text muss es nun
aber auffallen, mit welchem Nachdruck und in welchem Umfang, ja
mit wie vielen Wiederholungen in sämtlichen 12 Abschnitten des

Kapitels, mit alleiniger Ausnahme des 26. über das Heiligungsamt der
Bischöfe, Aussagen über das päpstliche Recht anzutreffen sind. Dies

entspricht allerdings durchaus dem bekannten Verlauf der
Generalkongregationen mit ihren mehr oder weniger clurchschaubaren

Hintergründen und Begleiterscheinungen bis zu den fast sensationellen

Vorgängen um die jetzt dem Text als «aus den Akten des

Konzils» nachgestellte und mitveröffentlichte «nota explicativa
praevia»58. Das III. Kapitel hat dadurch einen von sämtlichen anderen

Kapiteln spürbar sich abhebenden Charakter erhalten. Manche

58 Lat. u. dtsch. Text s. Konstitution, a.a.O., 164-169. Aus den noch
nicht völlig geklärten Vorgängen um die nota praevia, die jetzt dem Text der
Konstitution mit der Bezeichnung «Aus den Akten des Konzils» zusammen
mit einer weiteren Mitteilung des Generalsekretärs folgt, ist so viel klar, dass
die Nota selbst kein Konzilstext im vollen Sinne ist, wohl aber bei der
Interpretation der Konzilslehre nicht übersehen werden soll. In der Schlussanspra-
ehe der dritten Session am 21.November 1964 erklärte Papst Paul VI. (Herd.
Korr. 19 [1964/65], 179-182) «... das Wir - nachdem Wir uns überzeugt haben
von den beigefügten Erklärungen zur Interpretation der verwendeten Begriffe
wie auch vom theologischen Sinn, der der vom Konzil vorgelegten Lehre
zukommt - nicht im geringsten zweifeln..., mit Gottes Hilfe diese Konstitution
über die Küche in Kraft zu setzen. » Die nota ändert den Inhalt der
Konzilskonstitution nicht, sie fasst ihn jedoch primär und einseitig unter dorn
Gesichtspunkt der Rechtsverhältnisse und nicht unter dem des pneumatischen
Wesens der Kirche, aus dem alle rechtlichen Beziehungen erwachsen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1965. 11



— 162 —

Sätze lesen sich, vor allem im strengeren Latein, wie Vorübungen zu
Paragraphen eines neuen Codex Juris Canonici. Gewiss konnten die
rechtlichen Konsequenzen gerade in dieser Materie nicht ausser acht
gelassen werden; es ist jedoch Ausdruck eines ganz wesentlich und
prinzipiell vom Institutions- und Rechtsdenken her bestimmten
KirchenVerständnisses, wenn schon die Entfaltung der Grundgedanken

so stark von Diktion und Begrifflichkeit aus der juridischen
Sphäre durchdrungen wird. Deutlich trägt diesen Ansatz beim
Rechtlich-Institutionellen schon die Einleitung an der Stirn : Die von
Christus eingesetzten Dienstämter sind auf das Wohl des ganzen
Leibes ausgerichtet59. Der logisch und rechtlich bestimmbare
Begriff des bonum commune macht den unbestimmteren Begriff des

«Dienstes» inhaltlich fassbar und rechtlich bestimmbar. Die ebenfalls
rechtlich fassbare «Einsetzung» gewährt den Amtsträgern ihre
bleibende «Vollmacht». Und zur vollen Funktionsfähigkeit dieses Dienstes

an der sichtbar sich ausprägenden und daran erfassbaren Einheit
des ganzen Leibes, « damit der bischöfliche Dienst selbst einer und
ungeteilt sei», hat er (Christus) «den heiligen Petrus an die Spitze
der übrigen Apostel gesteht und in ihm ein immerwährendes und
sichtbares Prinzip und Fundament der Glaubens- und Kommunioneinheit

gesetzt»60. Mit logischer Folgerichtigkeit werden hier die in
einer universalen und institutionellen Ekklesiologie entscheidenden

Begriffe «Prinzip» und «Fundament» als feste Grössen historisch und
rechtlich bestimmt und vorausgesetzt und daraus durchaus
folgerichtig der Schluss gezogen : Der Jurisdiktionsprimat des Petrus und
seiner Nachfolger gehört ursprünglich und wesentlich zur von Christus

gewollten und tatsächlich auf Petrus als den Fels begründeten
Kirche. Als übernatürlich bestimmte Gemeinschaft, die jedoch in und
mit irdisch-menschlichen Gegebenheiten und Elementen leben muss,
kann die Kirche ohne ihr übernatürlich eingestiftetes und sichtbar in
Erscheinung tretendes Prinzip und Fundament weder sein noch
bestehen. Gewiss ist und bleibt der Inhalt der göttlichen Heilswahrheit
an und für sich genommen von diesem Prinzip und Fundament unberührt

in Christus gegeben und wird im übernatürlichen Heilsglauben
aufgenommen. In der geschichtlichen Wirklichkeit der Kirche genügt
dies jedoch nicht. Ohne die Autorität des Petrus und seinerNachfolger

59 Konst. 111/18(60) «In Ecclesia sua varia ministeria instituit quae ad
bonum totius corporis tendunt.» S. dazu Y.Congar, Bischofsamt, a.a.O.,
111-143: «Einige überlieferte Ausdrücke des christlichen Dienstes.»

60 Konst.Ill/18 (61).



— 163 —

als des bleibenden Felsens und ohne die ständige Ausübung dieses «

Felsen- oder Petrusamtes» fehlten der Darbietung des Heiles in der
Geschichte Legitimität,Autorität,EinheitundVollständigkeit.DieWahr-
heit wäre fast wie das Sonnenlicht ohne Wärmestrahlung und damit
würde ihr die lebenschaffende und lebenerhaltende Wirkkraft fehlen.

Andererseits ist nun aber nicht zu verkennen, wie schon in der

Einleitung des III. Kapitels dieser soziologisch-institutionellen
Ekklesiologie eine andere, heilsgeschichtlich-sakramentale Ekklesiologie
gegenübersteht. In ihr werden die grossen Linien und Anliegen der
beiden ersten Kapitel festgehalten und im Bereich der hierarchischen
Struktur der Kirche mit allerdings wechselndem Erfolg zur Geltung
gebracht : «Um Gottes Volk zu weiden... hat Christus verschiedene
Dienstämter eingesetzt die Amtsträger stehen im Dienste ihrer
Brüder, damit alle in freier und geordneter Weise auf das nämliche
Ziel sich ausstrecken und so zum Heile gelangen»61. Deutlich
offenbaren sich hier zwei verschiedene ekklesiologische Grundverständnisse

: Ein mehr dynamisches des unter der Einwirkung seines
himmlischen Herrn aufdas übernatürliche Ziel hin sich bewegenden Gottesvolkes

und das mehr statische des «Hauses Gottes» auf seinem
«Fundament», mit seiner «Einrichtung» und bevollmächtigten «Verwaltung»

durch die sichtbaren Hoheitsträger. Der Frage der relativen
Werte und Rechte beider Grundverständnisse kann hier nicht
nachgegangen werden, noch weniger Notwendigkeit und Möglichkeit
einer Synthese ihrer legitimen Anliegen und Inhalte untersucht werden.

Es darf jedoch als heute unbestritten angenommen werden, dass

ein «dynamisches» Grundverständnis die älteren Zeugnisse für sich
hat und dass es deshalb nicht von den Zeugnissen für ein «statisches»
Grundverständnis verdrängt oder umgeformt und umgedeutet werden

darf. Das Besondere und Positive der Constitutio de ecclesia des

IL Vatikanums liegt nun aber gerade darin, dass hier versucht wird,
beiden Ekklesiologien gerecht zuwerden und sie zu einem einheitlichen
Ganzen zu verbinden. Das ist der Sinn des Gedankens der «Ergänzung»

des I. durch das IL Vatikanum.
Es war eine Schwäche der Minorität im I. Vatikanum, dass sie,

ohne sich darüber selbst klar zu sein, sich mit der Majorität weithin
auf dem gleichen ekklesiologischen Boden bewegte. Um es am
Beispiel der Verfassungssysteme klarzumachen, könnte man sagen, sie

61 Ibid. (60) «Ut omnes, qui de populo Dei sunt, ideoque vera dignitate
Christiana gaudent ac eundem finem libere et ordinatim conspirantes ad
salutem perveniant.»



— 164 —

wollte die absolute Monarchie des papalen Systems vom Episkopalismus

her durch die Ordnung einer konstitutionellen Monarchie
ersetzen. Damit setzte sich die Minorität gegen die volle Konsequenz
eines Systems zur Wehr, auf dessen Boden sie immer noch selbst
stand. Dadurch konnten die tieferen Auffassungen, Einsichten und
Überzeugungen, die in der Minorität wenn auch in unterschiedlicher
Klarheit und Stärke aus dem Bereich einer anderen Ekklesiologie
lebendig waren, nicht zur wirklich eindrucksvollen Entfaltung kommen.

Umgekehrt bekämpfte die Majorität in dem ihr unlogisch und
unkirchlich erscheinenden Widerstand der Minorität vor allem das,

was ihr unter dem Stichwort des « Gallikanismus » als vom Wesen der
Kirche her unerlaubte Abhängigkeit von weltlichem Geist und
staatlichen Mächten vor Augen stand. Auch die nachfolgende literarische
Opposition der Theologen und Publizisten im Altkatholizismus
drang noch nicht mit genügender Klarheit in die Tiefe des entscheidenden

ekklesiologischen Gegensatzes. Er konnte deshalb, soweit er

überhaupt beachtet wurde, nicht durchdringen, obgleich seine
historischen Feststellungen heute noch in wesentlichen Punkten ihr Recht
behalten haben. Die Vorwürfe der «Neuerung» und der Hinweis auf
die historischen «Fälschungen» verfing nicht gegenüber dem mit
einem institutionellen Juridismus verbundenen Organismus- und
Entwicklungsdenken, wie es unter Inanspruchnahme Möhlerscher
und Newmanscher Gedanken von der siegreichen neuscholastischen

Richtung als allein «kirchlich» sich durchsetzte. Erst das neu oder
wieder aufkommende ekklesiologische Denken von heilsgeschichtlichen,

sakramentalen und eschatologischen Gesichtspunkten her

begann nach und nach eine Änderung vorzubereiten, die unter dem
Einfluss der Berührung mit der Ostkirche und der Ökumenischen Bewegung

bis an die Schwelle des IL Vatikanums führte. In dieser neuen
Sicht können und müssen aber auch die lange verkannten tieferen
Beweggründe der konziliaren Minderheit von 1869/70 und die legitimen

Anliegen altkatholischer Theologie in ihrem positiven Sinn und
bleibenden Gewicht erkannt werden. Nur so kann auch der «hilflose
Notbehelf» gegenseitiger Missachtung überwunden werden. Dölhngers

scharf herausgestossenes Wort, «man hat eine neue Kirche
gemacht», am Ende des Empfanges der Münchener Theologischen
Fakultät durch Erzbischof Georg Scherr unmittelbar nach dessen

Rückkehr vom Konzil am 21. Juli 187002, berührt durchaus den neur-
62 J.Friedrich, Tagebuch während des Vatikanischen Konzils geführt,

Nördlmgen 1871, 389-392.



— 165 —

algischen Punkt, gibt dem Gedanken aber in der Erregung eine

polemisch verzerrende Fassung. Nicht eine neue «Kirche» war
entstanden, sondern bestimmte Elemente einer neuen «Ekklesiologie»
hatten im Konzil sich durchgesetzt. Die altkatholische Begegnung
aber hat mit der glücklicherweise nun dochwieder nicht konsequenten
Aufnahme dieses einseitigen Ansatzes etwas wie einen Geburtsfehler
mit sich getragen, von dessen Auswirkungen sie sich nur nach und
nach durch das tiefere Eindringen in das göttliche Geheimnis der
Kirche zu lösen vermochte, bzw. weiter zu lösen die Aufgabe hat. Mit
der fehlenden ekklesiologischen Klärung und Vertiefung auf beiden
Seiten hängt es auch zusammen, wenn bis heute im römisch-katholischen

Urteil immer noch altkatholische Stimmen, Handlungen
oder Fakten teils übersehen, teils in fast allergischer Reaktion
abgewertet oder missdeutet werden, während auf altkatholischer
Seite etwas wie eine «Ghetto-Mentalität» nicht immer fehlte und
von der inneren Entwicklung auf römisch-katholischer Seite zu
wenig Kenntnis genommen wurde63. Über Ansätze und
Aussichten einer neuen Lage wird am Schluss dieses Berichtes noch zu
sprechen sein.

Bevor wir uns nun aber dem Text des III. Kapitels selbst zuwenden,

ist ein Punkt vorauszunehmen: die Frage der «Missverstände»,
denen Vatikanum I bei seinen Opponenten und so besonders auf
altkatholischer Seite verfallen sei. Es soll nicht bestritten werden, kann
aber hier nicht im einzelnen untersucht und dargelegt werden, dass es

solches Missverstehen gegeben hat. Es knüpfte sich vor allem an vier
Punkte: die Vorstellung einer «persönlichen» Unfehlbarkeit des

Papstes, seiner «absoluten» Lehrvollmacht, der Herabwürdigung der
Bischöfe zu «blossen Angestellten des Papstes» und der «Einmischung»
des Papstes in die staatlichen und öffentlichen Angelegenheiten.

63 Dies war in der tragischen Situation einer «Isolierung um der Katholizität

willen» in gewissem Sinne unvermeidlich. Mit Recht fordert aber V.
Conzemius am Schluss seiner sehr beachtenswerten Studie, Tüb. Quartalsschrift
145 (1965), 188-234: «Zwischen Rom, Canterbury und Konstantfitopel, Der
Altkatholizismus in römisch-katholischer Sicht» im Blick auf die eingetretene
Entfremdung «Katholiken und Altkatholiken sollten sich die Hand reichen,
um die Aufgabe in Angriff zu nehmen, die Ignaz v. Döllinger 1863 dem von ihm
erschauten und erhofften ökumenischen Zeitalter angewiesen hat : Alles Wahre
und Gute, das die getrennten Genossenschaften in Lehre, Geschichte und
Leben entdeckt und erzeugt haben, sorgfältig von dem beigemischten Irrtum
auszuscheiden und dann frei und offen zu akzeptieren, ja als das rechtmässige
Eigentum der einen wahren Küche, die dies alles einmal, im Keime wenigstens
und in der Anlage, besessen hat, in Anspruch zu nehmen. »



— 166 —

Demgegenüber stellt die tatsächliche seitherige Geschichte eine
klärende Auslegung dar64. Dazu kommen ältere und neuere Publikationen

von Akten und die darauf fussende wissenschaftliche Geschichtsschreibung

über das I. Vatikanum65 und die Theologie- und
Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts66. So sind heute ernsthafte
Missverständnisse über den Verlauf und die Lehre des Konzils nicht mehr
möglich. Aufs Ganze gesehen ist heute deutlich, dass die von Rom aus

um die Jahrhundertmitte und speziell durch die Professoren des

Collegium Romanum aufkommendeNeuscholastik66,a mit dem immer
breiter werdenden Kreis ihrer überzeugten Anhängerschaft in der

64 In Betracht kommen dabei vor allem die Eingrenzung der Inanspruchnahme

des infalliblen Lehramtes im unbezweifelbaren Sinn auf den einen Akt
der Definition vom 1. November 1950 durch die Constitutio Apostolica Muni-
ficentissimus Deus, Denzinger ed. XXXIII, 3900-3904, in deutlicher
Unterscheidung von der breiten Ausübung eines allgemeinen theologischen
Lehramtes in Encykliken, Breven, Ansprachen und Erklärungen, ferner der Verlauf

des Kulturkampfes in Deutschland und anderen Ländern, die Geschichte
der Konkordate, die Stellung der Nuntien und die Tätigkeit katholischer
politischer Parteien und schliesslich die Anbahnung des neuen und weithin
positiven Verhältnisses zum kulturellen und sozialen Leben der Gegenwart,
wodurch die seinerzeit im Syllabus Pius IX. von 1864 gipfelnde Negation und
Antithese sich zur Problamation eines aggiornamento wandelte.

65 Im wesentlichen beherrschten zunächst die zwei grossen Werke von
J.Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils, Bde.I, II, III, 1/2, Bonn
1877-1887, und Th. Granderath, S.J., herg. v. K.Kirch, S.J., 3 Bde., Frei-
burg/Br. 1903-1906, in polemischer Antithese das Feld. Granderath sind weiter

zu verdanken die Constitutiones dogmaticae S. Oec. Cone. Vat. ex ipsis
eius actis explicatae atque illustratae, Freiburg/Br. 1892, und Bd.VII der
Collectio Lacensis conc. recensiorium, Freiburg/Br. 1890, der wegen einer
Reihe sekundärer Dokumente seine Bedeutung auch gegenüber den fünf Bänden

49-53 der Mansi-Collection, die im Laufe der zwanziger Jahre erschien,
bewahrt hat. Neue Ansätze zur noch immer ausstehenden umfassenden,
kritischen Darstellung bieten: Dom E.Cuthbert Butler O.S.B. The Vatican
Council. The story told from inside in Bishop Ullathorne's letters, 2 vol. London

1930; dtsch. übers, u. erw. von H.Lang 21933, 465 S.; G.MacGregor, The
Vatican Revolution, London 1958; R.Aubert, Vatican II, Paris 1961; Diet,
de. Theol. Cath. torn.15, col. 2536-2585: J.Brugerette et E.Amann, Concile
du Vatican; Unam sanctam 37, Paris 1961 : Jean-Pierre Torrel O.P. La Theologie

de l'Episcopat au premier Concil du Vatican ; Unam Sanctam 34, Paris
1960, L'ecclésiologie au XIXe siècle, I, 11—55 : R.Aubert. La géographie ecclé-
siologique au XIXe siècle; VII, 233-245: A.Chavasse, L'ecclésiologie au concil

du Vatican.
66 Bes. Edgar Hocedez, S. J. Histoire de la théologie au XIXe siècle,

3 vol. Paris I, 1948: II, 1952; III, 1947, mit reichen Literaturangaben.
66,a Der Begriff ist hier nur in einem allgemeineren Sinne verstanden;

für das besondere Verhältnis der römischen Theologen zur gemeinen Scholastik
s.W.Kasper: Die Lehre von der Tradition in der römischen Schule. Freiburg
i.Br. 1962, 447 S.



— 167 —

Dogmatisierung des päpstlichen Jurisdiktionsprimates in seiner

konsequenten Form und eines dem Nachfolger Petri eigenen, von
jeder zwingenden Bindung an bestimmteinstanzen freien, infalliblen
Lehramtes den Angelpunkt aller gesunden Lehre über die Kirche als
Hort gegenüber allen auflösenden, schleichenden und revolutionären
Bewegungen der Neuzeit sahen. Insofern ist das I. Vatikanum die
Antwort auf die Französische Revolution. Dieser z.T. mit fanatisier-
tem Ingrimm auftretenden, aber auch unter ruhigen und vermittelnden

Geistern weitverbreiteten heiligen Überzeugung, vermochten die
Gegner nicht ein ähnlich zündendes Ethos entgegenzusetzen, weil sie

sich tatsächlich der tieferen Quellen ihrer Überzeugungen und
Traditionen nicht genügend bewusst waren. So wurden sie im Konzil und
in den aktiv kirchlichen Kreisen der Gemeinden von einer in
gutgemeintem Eifer einseitig und unerleuchtet handelnden
Konzilsmehrheit und deren publizistischen Helfern erdrückt, was um so eher

geschehen konnte, als offensichtlich hinter dieser Mehrheit die durch
Alter ehrwürdige und in vielen Beziehungen eindrucksvolle
Persönlichkeit des Papstes selbst stand. Auch für den heutigen Betrachter
bleibt der Konzilsverlauf vom Beginn der öffentlichen Beschäftigung
mit der Frage der Kirche am 21. Januar bis zum abrupten Schluss am
18. Juli 1870 ein erregendes Drama. Schon die Fairness gebietet es,
über den Triumph der Sieger nicht Leid und Recht der Unterlegenen
zu übersehen. Allerdings werden wir heute auch über die «Unterwerfung»

der Minoritätsbischöfe nicht mehr allein mit den Kategorien
der « Schwäche» und der «Unwahrhaftigkeit» urteilen. Letzten Endes
konnten sie von den auch von ihnen mit der Majorität festgehaltenen
ekklesiologischen Grundlagen aus nicht anders handeln, ohne sich

gegen ihre Überzeugung staatlichen und zeitbedingt-weltlichen
Strömungen in die Arme zu werfen. Der wahrhaft katholische Widerstand

müsste erst in einer Notgemeinschaft seinen Boden finden und
durch Nöte hindurch sich läutern und bewähren. Ein entsprechender
Weg der Läuterung blieb und bleibt der römisch-katholischen Kirche
selbst nicht erspart. Es sind nicht ihre äusseren «Erfolge», ihre
«Macht» und ihr «Einfluss», auch nicht ein Festhalten am « Syllabus»
und ängstlichem Antimodernismus, aber auch nicht der vom I.Vati¬
kanum faktisch ausgegangene und sich wieder und wieder darauf
berufene römische Zentralismus, Juridismus, Uniformismus und
Integralismus,und auchnicht die hundert Jahre hindurch ansteigende
marianische Bewegung, die dem IL Vatikanum seinen eigentlichen
lebendigen Inhalt und sein innerkatholisches und ökumenisches Ge-



— 168 —

wicht verliehen haben. Es ist vielmehr das Aufbrechen der tieferen
Quellen eines Kirchenverständnisses aus jenen Bereichen und Schichten,

denen auch das Beste eines katholischen Widerstandes gegen
Vatikanum I als sakrosanktes ökumenisches Konzil entstammte und
heute noch verpflichtet ist.

Was aber wäre nun nach Abweisung störender Missverständnisse
und Missdeutungen der positive Ausgangspunkt der ekklesiologischen

Arbeit im IL Vatikanum in der Frage der hierarchischen
Struktur der Kirche

Es bleibt jedenfalls, auch wenn die einseitige Interpretation der

Adjektiva «personalis», «separata» und «absoluta» für beide Seiten in
ihre Schranken verwiesen wäre, das Substantiv «Infallibilitas»
selbst67. In seiner Beziehung auf dem römischen Primat stellt es den

positiven Kernbegriff dar, den es zu erläutern gilt, bevor über die

Frage der Ergänzung des I. durch das IL Vatikanum Bestimmteres
gesagt werden kann.

Der Begriff selbst ist spät68. Bei patristisch-altkirchlichen
Wurzeln in der Exegese besonders von Matth. 28, 20 wird er doch erst
im späteren Mittelalter und zwar in bezug auf die Kirche als ganze
gebraucht.

In der Auseinandersetzung der Kanonisten mit dem Konziliaris-
mus wird er mehr und mehr von den Papalisten des späten Mittelalters

auf den Papst bezogen und damit zum Stichwort des Kampfes
um die Entscheidungsvollmacht auf dem Boden einer universalen,
soziologisch-institutionell verstandenen Ekklesiologie69. In Trient

67 L'Infaillibilité de l'Eglise. Journées œcuméniques de Chèvetogne,
1963, 266 S. IV. 99-146: Dom Paul de Vooght «Esquisse d'une enquête sur
le mot infaillibilité durant la période scolastique » ; V, 147-182, Gustave Thils
«L'Infaillibilité de l'Eglise dans la constitution Pastor Aeternus du I.Concile
du Vatican». Besonders bemerkenswert für die Frage der biblischen Begründung

ist Joh. Ringger (prot.) «Das Felsenwort. Zur Sinndeutung von Math. 16,
18, vor allem im Lichte der Symbolgeschichte» in Roesle-Cullmann, Begegnung

der Christen (Festschrift für Otto Karrer), Frankfurt 1958, 271-346.
68 L'Infaillibilité, a.a.O., 237, Charles Mœller: «Le terme mfaillibilité

est d'introduction récente dans la théologie.» Ibid. Paul de Vooght, 100:
«L'Infaillibilité, vox et res, est inconnue aux oanonistes des XIIe, XIIIe et
XIVe siècles. » Erst im Zusammenhang mit der Krise des spätmittelalterlichen
Konziliarismus vermag es sich durchzusetzen, nachdem es zuerst für die
Kirche als Bewahrerin der Wahrheit in Gebrauch gekommen war.

69 Ibid. 145/113, Paul de Vooght: Guy Terrena (f 1342), Verfasser des
tractatus de magisterio infallibili Romani Pontificis, «réalise un progrès
incontestable. S'il n'a (lui, ni aucun autre) aucune idée d'un pape dont les décrets
seraient infaillibles ex sese, il a, par contre, trouvé le mot-clé (infaillibilité)
le pape, entouré de ses cardinaux et en union avec les évêques, est en tant que



— 169 —

noch durch den Widerstand der mit den staatlichen Mächten
verbundenen Bischöfe aufgehalten70, gewinnt die Lehre im durch die
Französische Revolution entstandenen Vakuum neue
Entfaltungsmöglichkeiten und findet ihren Wurzelboden in der geheimen Angst
und dem Autoritätsbedürfnis einer von innerer Auflösung bedrohten
Welt. Dabei hat Vatikanum I den ihm angebotenen extremen Papa-
lismus nicht sanktioniert, für den alle Autorität prinzipiell vom Papst
abgeleitet und für den deshalb Infallibilität praktisch auch unbedingten

Gehorsam in einem zentralistisch-monolythischen System der
Autorität und Ordnung bedeutet. Vatikanum I will jedoch jede
Instanz aufheben, die den Papst rechtlich zu irgendwelchen Akten
verpflichten oder gar zwingen könnte71. So inauguriert es nicht die absolute

Monarchie im klassischen Sinne eines über den Gesetzen-Stehens
des Monarchen, aber auch nicht die durch ganz bestimmte Institutionen

in ihrer Handlungsfreiheit beschränkte konstitutionelle Monarchie.

Das von ihr sanktionierte System wäre am ehesten vergleichbar
der sogenannten «aufgeklärten Monarchie», in der der Monarch zwar
unbeschränkte Handlungsfreiheit besitzt, aber insofern nicht über
den Gesetzen steht, als er durch die Vernunft an diese gebunden ist
und als Diener der Vernunft auch dem Gemeinwohl aller zu dienen
hat. ImVerhältnis zu den Bischöfen, sei es in ihrerVerstreuung aufden
Sitzen in aller Welt oder in ihrer Versammlung im Konzil, bedeutet
dies überlegene Vollmacht und unbedingte Handlungsfreiheit für den

Papst zugleich mit dem Bestehen- und Geltenlassen einer dem
bischöflichen Charakter entsprechenden Vollmacht und Handlungsfähigkeit,

was sich jedoch faktisch zunächst doch als «Abwertung»
des Bischofsamtes und als Stärkung des kurialen Zentralismus aus-

chef supreme de l'Eglise, le souverain gardien de la foi. Il en a trouvé la meilleure

mise au point chez les canonistes. Le gardien sans défaillance de la foi
sans erreur, Terrena le qualifie, sans doute pour la première fois dans l'histoire
de la théologie, du mot promis à un grand avenir: le pape est infaillible».

70 Hub. Jedin : Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils. Würzburg
1941, bes. 81-97, wo deutlich wird, wie die eng mit ihren Fürsten verbundenen
spanischen und französischen Bischöfe es durchsetzen, dass bezüglich der
Verteilung der küchliohen Gewalten zwischen Primat und Episkopat die «für die
Definition durch das Generalkonzil noch nicht reife dogmatische Entscheidung
der weiteren theologischen Diskussion überlassen» blieb.

71 Y. Congar, a. a. O. Sainte Eglise, 351-358 : «De consensu Ecclesiarum.
Une réponse de Mgr. Dechamps à Mgr. Ketteier. »Dans ce sens (sc. de Bellarmin)
consensio ou consensus est un fait. Dans le sens gallican consensus, le consentement

nécessairement requis, est un acte, ce qui diffère du tout au tout... Notre
désaccord, Monsieur, vient de la confusion du fait de l'accord des églises et des
évêques et de l'acte du consentement des évêques ».



— 170 —

gewirkt hat. Im Verhältnis zum Lehramt bedeutet Vatikanum I ein
fast völliges Zurücktreten des Konzilsgedankens und verstärktes
Hervortreten des lehrenden Papstes sive ex cathedra sive non ex
cathedra loquentis in Glaubens- und Sittenfragen. Weil aber die

faktischeEntwicklungnichtnur diesem Sinnund diesen Möglichkeiten
des I. Vatikanums entsprach, deshalb konnten auch die verschiedenen

Entwicklungen nach und nach Raum gewinnen, die in die grosse

geistige Bewegung des II .Vatikanums einmündeten. Dabei wurde
es sogar möglich, im IL Vatikanum unter Berufung auf den authentischen

Sinn des I. der faktischen Abwertung des Bischofsamtes und
den Bewegungen des Zentralismus, Juridismus und Uniformismus
die ekklesiale Dimension der Kollegialität und die vielfältigen
Möglichkeiten des aggiornamento und eines kirchlichen Föderalismus

entgegenzusetzen. Die Möglichkeit und Fruchtbarkeit eines unter der

unbedingten Autorität des Papstes abgehaltenen Konzils schienen
der beste Beweis für die positive Bedeutung der dogmatisch im
I. Vatikanum festgehaltenen tiefen Verbindung des Papstes mit der
Kirche zu sein71,a.

Von hier aus ist nun der Konzilstext selbst zu hören und darauf
hin zu befragen, in wie weit hier Unvollendetgebliebenes ergänzt,
Einseitighingestelltes ausgeglichen, Schiefes geradegerückt oder gar
Unrichtiggesagtes korrigiert werden konnte.

Zunächst wird im auf die Einleitung folgenden 19. Abschnitt des

III. Kapitels der Kreis der zwölf Apostel, wie er in den Evangelien als

von Jesus selbst in besonderer Weise berufen erscheint und in den
ersten Kapiteln der Apostelgeschichte vor allem kirchebegründend
auftritt, als «nach Art eines Kollegiums oder einer festen
Gemeinschaft»72 eingesetzt erklärt, «an deren Spitze er den aus ihrer Mitte
erwählten Petrus stellte». Wichtig ist daran vor allem, dass der
Begriff des Kollegiums nicht vom allgemeinen Vorstellungsgehalt der
«Kollegialität von Gleichgestellten» her sondern umgekehrt die
besondere Art der Kollegialität unter den Aposteln von einer besonderen,

übernatürlich begründeten ersten Form her erklärt wird. Deshalb

ist auch hier und sonst noch öfter nicht schlechthin das eine
Wort Kollegium gebraucht. Es ist vielmehr synonym hier mit

71,B s.dazu kritisch Harding. Meyer; Das Wort Pius IX: Die Tradition
bin ich; Theologische Existenz heute 122, München 1965, T. 35

72 Konst. III/19 (60) «Dominus Jesus apostolos ad modum collegii seu
coetus stabilis instituit, cui ex iisdem electum Petrum praefixit. »



— 171 —

«einer festen Gemeinschaft, die auch Kollegium heissen kann», weil
die in ihm unter ihrem Haupt Verbundenen untereinander wie
Kollegen gleichgestellt sind. An anderen Stellen finden sich andere

Synonyma. Insofern bringt tatsächlich die nota explicativa praevia, die
sich besonders um eine genauere Festlegung des Begriffes Kollegium
bemüht, nichts wirklich Neues zum immer festgehaltenen Begriff im
Text derKonstitution hinzu. Sie fasst diesen gegebenen Sinn nur noch

strenger in juridische Formulierungen.
Indem nun aber den Aposteln eine besondere Sendung gegeben

wurde, die bis ans Ende der Welt und somit in zeitlich unabsehbarer
Weise über den Tod der ersten Apostel hinaus dauern sollte, konnte
und müsste diese gleiche Sendung auch an Nachfolger der Apostel
weitergegeben werden. In diesem Weitergegebenen ist notwendigerweise

auch das Kollegium mit seiner Spitze enthalten : «Wie aber das

Amt fortdauern sollte, das vom Herrn dem Petrus in einzigartiger
Weise zugewiesen wurde und auf seine Nachfolger übergehen sollte,
so dauert auch das Amt der Apostel... fort... Aus diesem Grunde lehrt
die Heilige Synode, dass die Bischöfe auf Grund der göttlichen
Einsetzung an die Stelle der Apostel als Hirten der Kirche getreten
sind»73. Deshalb kann gesagt werden, in den Bischöfen und den diese

umgebenden Priester weile der Hohepriester Jesus Christus selbst
in der Mitte der Gläubigen74. Wahrgemacht wird dies durch die
Gabe des Heiligen Geistes, die von den Aposteln her unter
Handauflegung in der Weihe weitergegeben wird. An dieser Stelle setzt die
vielbeachtete Erklärung der Sakramentalität der Bischofsweihe als
der «Fülle des Weihesakramentes» ein. Vorbereitet durch die
Entscheidung über die Testfragen derModeratoremvom 30.Oktober 1963

wurde hier mit der Autorität des Konzils eine Kontroversfrage der
römisch-katholischen Theologie geklärt, die nur im Rahmen der
besonderen abendländischen Entwicklung und speziell die Praxis und
Theorie der päpstlichen Prärogative akut werden konnte : Die Frage,
ob die Bischofsweihe überhaupt ein Sakrament und nicht vielleicht
ihrem sakramentalen Gehalt nach mit der Priesterweihe identisch

73 Ibid. III/20 (64) « Sicut autem permanet munus a Domino singulariter
Petro, primo Apostolorum, concessum et successoribus eius transmittendum,
ita permanet munus Apostolorum pascendi Ecclesiam Proinde docet Sacra
Synodus Episcopos ex divina institutione in locum Apostolorum successisse,
tamquam ecclesiae pastures, quos qui audit, Christum audit, qui vero spernit,
Christum spernit et eum qui Christum misit. »

74 Ibid. III/21 (64) «Inepiscopisigitur, quibus presbyteri assistunt, adest
in medio credentium Dominus Jesus Christus, Pontifex Summus.»



— 172 —

sei75. Im altkatholischen Verständnis ist diese Frage ebensowenig
aufgetaucht, wie sie von orthodoxer Seite gestellt werden konnte.
Hier ist man stets vom apostolischen Amt des Bischofs derart
ausgegangen, dass Presbyterat und Diakonat als davon ausgehende

Abstufungen des einen Amtes verstanden wurden76. Für die
römischkatholische Theologie scheinen trotz der konziliaren Lehre die
theologischen und historischen Probleme, die zu der genannten
Fragestellung Anlass gaben, mit dem Spruch desKonzils noch nicht erledigt
und können es der Sachlage nach in der römischen Kirche auch nicht
sein. Man wird erwarten dürfen, dass die Fragen der Weihevollmachten

des Presbyterates und der Sakramentalität des Papstamtes in der

theologischen Erörterung nicht ganz zur Ruhe kommen werden.
Der eigentlich praktischen Entfaltung der Kollegialität werden

in der Konstitution nur wenige Sätze gewidmet, gewiss weniger als

den Vätern und Freunden dieser Lehre erwünscht gewesen wäre. Das
Vorbild des apostolischen Kollegiums wird allerdings mit Recht nur
vorsichtig erwähnt ; denn hier sind die historischen und exegetischen
Fragen durchaus noch im Fluss. Dazu kam das Bedenken, eine zu

grosse Gleichheit zwischen Apostelkollegium und Bischofskollegium
zu behaupten, da ja nach Christi eigenen Worten in der Geistesgabe
an die Apostel kein Unterschied zur dem Petrus verliehenen
Ausrüstung bestehen sollte. Bischof Gasser hatte zwar in seiner Relatio
den Vätern des I.Vatikanums mit gut scholastischem «distinguo»
erklärt, die Gabe der Infallibilität an Petrus sei eine ordentliche und
damit ihm und den Nachfolgern im Amt in Parmanenz gegeben,
während die übrigen Apostel diese nur als ausserordentliche und darum

mit ihrem Tode erlöschende erhalten hätten77. Das IL
Vatikanum begnügte sich jedoch mit einer vorsichtigen Abschwächung

75 Y.Congar, Sainte Eglise, a.a.O., 275-302: «Faits, problèmes et
réflexions à propos de l'ordre et des rapports entre le presbyterat et l'épiscopat. »

Vgl. Literatur zur Kontroverse: U.Valeske, Votum ecclesiae, a.a.O., II,
136-139.

76 IKZ 55 (1965), 46-63: Bericht über die IX.Intern. Altkath.
Theologenwoche, u.a. W.Küppers: «Mit der Ostküche blickt das altkatholische
Verständnis der apostolischen Nachfolge auf die Verbindung des bischöflichen
Amtes mit der Küche in ihrer Gesamtheit und zugleich der 'lokalen'
Gebundenheit und Verwurzelung der einzelnen Bischöfe.»

77 Relatio von Bischof V.Gasser am 11. Juli 1870 über das IV.Kapitel,
Mansi 52, 1204-1230 (Coll. Lac. VII, 388-422). Der Kernpunkt ist für Gasser
die funktionsfähige Einheit, die für jede menschliche Gemeinschaft, sei es im
Staat, sei es in der Kirche, gleich wesentlich ist: (col. 1206) «at respondeo,
centrum unitatis sicut in corporibus caelestibus ita etiam in ecclesia Christi
sub coelo debet agere continuo et permanenter auctoritate irrefragibili».



— 173 —

der Gleichung Apostelkollegium-Bischofskollegmm die in der nota
explicativa noch eigens unterstrichen wurde. Auch an die Liebes- und
Friedensgemeinschaft in der Alten Kirche wird nur kurz erinnert,
ebenso an deren konziliares Leben und an die schon in der Alten
Kirche erkennbare Mitwirkung der Mitbischöfe «bei Erhebung eines
Neuerwählten zum höchsten priesterlichen Dienst». Einigermassen
abrupt folgt darauf in fast legislatorischer Form die Erklärung78.
«Glied der Bischofsgemeinschaft wird man durch die sakramentale
Weihe und die hierarchische Kommunion mit Haupt und Gliedern des

Kollegiums». Konsequenterweise stände damit jeder Bischof, der
diese besondere Verbindung mit dem Papst nicht hat, ausserhalb des

Bereiches der apostolischen Vollmacht und Sendung79. Für die nicht
mit Rom unierten Ostkirchen und die Bischöfe der altkatholischen
Kirchen würde diese Konsequenz, falls sie in aller Härte gezogen
würde, eine wesentliche Vertiefung des bestehenden Grabens
bedeuten. Entsprechend hat konsequenterweise auch das Kollegium
nur dann apostolische Vollmacht, wenn es mit dem Haupt verbunden
handelt, während das Haupt des Kollegiums kraft seiner durch die

Kollegialität nicht behinderten Freiheit auch ohne Verbindung mit
dem Kollegium uneingeschränkt die Initiative ergreifen oder
bestimmte Akte setzen kann. Damit ist der eigentliche Brennpunkt der

«Ergänzung» des I.Vatikanums erreicht: An und für sich hat, so

heisst es in der Konstitution des II. Vatikanums, auch die bischöfliche

Vollmacht Anteil an der höchsten und vollen Gewalt über die

ganze Kirche. Sie kann jedoch - sei es individuell, sei es im Konzil,
sei es in bestimmten Gruppierungen in der Zerstreuung - nur
ausgeübt werden mit vorheriger Zustimmung, begleitender Mitwirkung
oder nachträglicher Anerkennung von seiten des römischen
Bischofs: «Im Rahmen dieses Kollegiums wirken die Bischöfe, unter
treuer Wahrung des primatialen Vorranges ihres Hauptes, in eigener
Vollmacht zum Besten ihrer Gläubigen, ja der ganzen Kirche, deren

78 Konst.HI/22 (68) «Membrum corporis episcopalis aliquis constituitur
vi sacramentalis consccrationis et hierarchica communione cum Collegii Capite
atque membris. »

79 Die nota explicativa weist auf diese Schwierigkeit, die so bisher nicht
bestand, ausdrücklich hin: a.a.O., 168/169 N.b.: «Commissio autem censuit
non intrandum esse in quaestiones de liceitate et validitate, quae relinquean-
tur disceptationi theologorum, in specie quod attmet ad potestatem quae de
facto apud Orientales seiunctos (u. gewiss auch den Altkatholiken) exercetur,
et de cuius explicatione variae exstant sententiae. »



— 174 —

organische Struktur und Eintracht der Heilige Geist immerfort
stärkt»80.

Von daher erst kann auch von den gegenseitigen Beziehungen
der Bischöfe untereinander im Kollegium und in der gesamten Kirche
gesprochen werden. Und hier vor allem öffnet sich der Raum, in dem
sich die neue Erfassung des Bischofsamtes, die nur ungenügend
und wenig schön als «Aufwertung des Bischofsamtes» bezeichnet

wird, zu entfalten vermag. Zwar wird zunächst auch hier nochmals in
einer exegetisch und dogmengeschichtlich durchaus nicht völlig
gesicherten Berufung auf die ekklesiologischen Prinzipien Cyprians von
Carthago81 die feste Verklammerung jeder wirksam werdenden
bischöflichen KoUegialität mit dem römischen Bischof eingeschärft,
der «das immerwährende, sichtbare Prinzip und Fundament für die
Einheit in der Vielfalt» ist. Zugleich wird vorsorglich auf die

Begrenzung der Jurisdiktion des einzelnen Bischofs auf seine Diözese

hingewiesen. Dann aber öffnet sich schliesslich doch das Tor für die

neuen Gesichtspunkte: Die Einzelbischöfe sind «als Glieder des

Bischofskollegiums und als rechtmässige Nachfolger der Apostel auf
Grund von Christi Stiftung und Vorschrift», d.h. also im vollen
Sinne jure divino, «zur Sorge für die Gesamtkirche gehalten». Im
Einzelnen wird dabei hingewiesen auf die Bewahrung und Förderung
der Einheit im Glauben und in der Liebe, ganz besonders aber auf die

gemeinsame Verantwortung für Mission und Diakonie in der Gesamtkirche

und durch die Gesamtkirche82.
In vorsichtiger Weise wird auf mögliche Formen bischöflichen

Zusammenwirkens in bezug auf diese Aufgaben und Bereiche ausser -

80 Konst. III/22 (70/71).
81 Ibid. HI/22, Anm. 67 u. 68, vgl. dazu v. Campenhausen, Kirchliches

Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen
1953, bes. II, 293-322: Kap.XI «Cyprian und das Bischofsamt». «Dass
Cyprian kein 'Papalist' gewesen ist, ist bekannt ; die ihm entgegenstehenden
römischen Ansprüche, die sich leider nicht näher erkennen lassen, bleiben in
diesem Jahrhundert ohnedies völlig isoliert und ohne erkennbare Nachwü-
kung ; aber Cyprian ist auch kein 'Konziliarist' im spätmittelalterlichen,
verfassungsrechtlichen Sinne des Wortes» (307). «Es fehlt gerade das für den
Gedanken des Papsttumes Entscheidende : Die Begründung der Erleuchtungen

(und der daraus resultierenden Vollmacht) auf das Amt ; sie sind nicht ex
cathedra» (ibid., Anm. 3).

82 Konst.HI/23 (72) «Sed qua membra Collegii Episcopalis et legitimi
Apostolorum successores singuli ea sollocitudine pro universa Ecclesia ex
Christi institutione et praecepto tenentur, quae, etiamsi per actum iuris-
dictionis non exerceatur, summopere tarnen confert ad Ecclesiae universalis
emolumentum ».



— 175 —

halb der eigenen Diözese hingedeutet. Zunächst wird das Beispiel der
«alten Patriarchatskirchen» genannt. Dabei wird sogar in schöner
Weise über die bisher so streng bewahrten Grenzen einer Kollegialität
bloss der Amtsträger hinausgegangen und von Kirchen gesprochen,
«die von ihrer apostolischen Gründung und Einrichtung her zu
organisch verbundenen Gemeinschaften» mit ehrwürdigem
liturgischem, theologischem, spirituellen und disziphnärem Eigenleben
zusammengewachsen sind83. Jedoch bleibt dieser Hinweis deutlich
auf die alten Ostkirchen bezogen und verliert dadurch an praktischer
Bedeutung. Eine sinngemässe und breite Anwendung dieses Gedankens

auf die ganze Kirche könnte jedoch für die Wiedervereinigungsfrage

von grosser, ja entscheidender Bedeutung werden! Die dem
Westen zugewandte Aussage ist sehr viel enger. Sie begnügt sich mit
einer Empfehlung der Bischofskonferenzen84, die tatsächlich als

eigentlich kanonische Einrichtungen bis zum IL Vatikanum in der
Römischen Kirche nicht bestanden, wenn sie auch, wo sie entstanden

waren, durchaus geduldet und de facto anerkannt, ja z.T. auf Antrag
hin von Rom auch in ihrer Ordnung bestätigt wurden. Die Konstitution

erklärt nur recht vorsichtig : « Sie können in ähnlicher Weise in
unserer Zeit vielfältige und sichtbare Hilfe leisten, um die kollegiale
Gesinnung zu konkreter Verwirklichung zu führen»85.

Kennzeichnend für den Zwiespalt, der in der ganzen Konstitution

vom Hintergrund unterschiedlicher Ekklesiologien her zu
Tage tritt, ist in besonderem Masse der 24. Abschnitt des III.Kapitels :

Sein erster Absatz liesse sich ohne weiteres denken als Bestandteil
eines Textes des Ökumenischen Rates der Kirchen oder auch einer
panorthodoxen Verlautbarung. Seine zwölf Zeilen stützen sich auf
elf in ihm angeführte Bibelstellen und gipfeln in dem Gedanken einer

vom Wirken des Heiligen Geistes getragenen «Diakonia» des Amtes.
Dagegen sind die fünf Zeilen des zweiten Absatzes streng rechtlicher
Natur. Sie betreffen die faktische Ausübung des bischöflichen Amtes,
gipfeln in dem Satz, dass ein Bischof ohne die apostolische Gemein-

83 Ibid. III/23 (74/75).
84 Die am 24. September 1889 begründete Altkatholische Internationale

Bisehofskonferenz hat sich seither als wichtigstes Band kirchlicher Einheit im
Altkatholizismus erwiesen. Seine Möglichkeiten als «Kollegium» scheinen
jedoch noch nicht ausgeschöpft.

85 Konst.III/23 (74) «Quae Ecclesiarum localium in unum conspüans
varietas indivisae Ecclesiae varietatem luculentius demonstrat. Simili ratione
Coetus Episcopates hodie multiplicem atque fecundam opem conferre possunt,
ut collegialis affectus ad concretam applicationem perducatur».



— 176 —

schaff «in die Amtsausübung nicht aufgenommen werden kann» und
stützen sich dafür auf nicht weniger als 150 Paragraphen des Codex

für das Recht der Ostkirchen86.
In drei gesonderten Abschnitten folgt eine Beschreibung des

dreifachen Amtes der Bischöfe - des ministerium docendi, sancti-
ficandi et gubernandi - in Analogie zum in neuerer Zeit auch auf
katholischer Seite immer breiter aufgenommenen Schema eines
dreifachen prophetischen, priesterlichen und königlichen Amtes
Christi. Die Überschriften im deutschen Text sprechen vom Lehramt,
Heiligungsamt und Leitungsamt. Beim ersten, dem Lehramt also,
kommt vor allem die Frage von dessen Autorität im bischöflichen
Bereich und von der Teilnahme des bischöflichen Lehramtes an der
«Unfehlbarkeit» zur Sprache. Dabei wird der 25. Abschnitt geradezu
zum konziliaren Kommentar des im I. Vatikanum bis zur letzten
Stunde so hart und bitter umkämpften IV.Kapitels der Constitutio
«Pastor aeternus» vom 18. Juli 1870. Zur vollen Klarstellung dieses

Verhältnisses wäre eine ins Einzelne gehende Untersuchung komplizierter

Gedankengänge erforderlich, bei der vor allem auch auf die

Klarstellungen der Relatio Bischof V. Gassers zum IV. Kapitel von
Pastor aeternus am 13. Juh 187087 sorgfältig einzugehen wäre, da
aller Wahrscheinlichkeit nach gerade diese Relatio für die
Kommissionsarbeit im IL Vatikanum nicht ohne Bedeutung gewesen ist88.

Bedingt durch diese Rückbeziehung handelt nun allerdings der
25. Abschnitt zum überwiegenden Teil nicht eigentlich vom Lehramt
der Bischöfe, sondern von dem des römischen Bischofs, während für
die Bischöfe nur wenige Sätze abfallen : Für den einzelnen, in Gemeinschaft

mit dem römischen Bischof lehrenden Bischof gilt von seiten
der Gläubigen, diese «müssen mit einem im Namen Christi vorgetragenen

Spruch ihres Bischofs in Glaubens- und Sittenfragen
übereinkommen und ihn mit religiös gegründetem Gehorsam anhangen».
Auch gemeinsam verkünden sie, sei es über den Erdkreis verstreut,
sei es noch offenkundiger im Konzil versammelt «auf unfehlbare
Weise die Lehre Christi, sofern sie dabei das Gemeinschaftsband
untereinander und mit dem Nachfolger Petri bewahren». Wenn sie

so « authentisch lehren und eine bestimmte Sentenz übereinstimmend

86 Ibid. III/24, Anm. 74.
87 S. oben Anm. 77 u. 71,a.
88 S. die bis ins Sprachliche gehende Übereinstimmung zwischen der

Relatio vom 11. Juli 1870, Mansi 52, 1213, und der Konstitutio vom 21.No-
vember 1964, de eccl. III/25 (80), z.B. im Begriff der «apta media» für die
Erhebung des Depositum Fidei durch das infallible Lehramt.



— 177 —

als definitiv verpflichtend vortragen ist ihrer Definition mit
Glaubensgehorsam anzuhangen»89.

Inhaltliches Objekt dieser Unfehlbarkeit ist die gleiche
Unfehlbarkeit, die Christus seiner Kirche «als das heilig zu bewahrende und
getreulich auszuübende Gut der göttlichen Offenbarung anvertraut
hat». Handelndes Subjekt der Lehrunfehlbarkeit ist einmal und in
vorzüglicher Weise der Papst selbst «als oberster Hirte und Lehrer
aller Gläubigen», da ihm in diesem Amt «das der Kirche selbst eigene
Charisma der Unfehlbarkeit in einzigartiger Weise innewohnt».
Nicht weniger kann aber auch in gleicher Unfehlbarkeit handelndes
Subjekt das Kollegium der Bischöfe sein, «wenn es das oberste Lehramt

zusammen mit dem Nachfolger Petri ausübt»90. Insofern kann
man hier kaum von zwei Subjekten der Unfehlbarkeit und streng
genommen noch nicht einmal von einem doppelten Subjekt sondern
allenfalls von einem Subjekt sprechen, das in zwiefacher Gestalt
aufzutreten vermag : Der Papst als Haupt des Kollegiums ohne spezielle
und aktive Mitwirkung des Kollegiums und der Papst als Haupt des

Kollegiums unter von ihm gewollter und geleiteter Mitwirkung des

Kollegiums. So bleibt jedenfalls an diesem Punkte von einer
«Aufwertung» des Bischofamtes offensichtlich nicht viel übrig, zum
mindesten wenn man sich an den Wortlaut des Textes hält, während man
natürlich sagen kann, die Praxis eines Konzils zeige doch auch andere

Aspekte91. Für eine theologische Lehre vom Konzil aber erhebt sich
die Frage, wie eine derartig enge Auffassung mit dem Selbstverständnis

des bischöflichen Glaubenszeugnisses zur Zeit der altkirchlichen
ökumenischen Synoden und von daher in der Sicht der heutigen
Ostkirche in Übereinstimmung gebracht werden kann. Im Blick darauf
erscheint es mehr als Postulat denn als gesicherte Erkenntnis, wenn
es anschliessend heisst: «Diesen Definitionen kann aber die Zustimmung

der Kirche niemals fehlen vermöge der Wirksamkeit des

Heiligen Geistes, kraft deren die gesamte Herde in der Einheit des Glau-

89 Konst. III/25 (78/79).
90 Ibid. III/25 (78) «Infallibilitas Ecclesiae promissa in corpore Episcoporum

quoque inest, quando supremum magisterium cum Petri successore
exercet».

91 Das befreiende Eingreifen Papst Johannes XXIII. in der ersten
Session und die bedrückenden Einwükungen «einer höheren Autorität» und
schliesslich die autonomen Handlungen des Papstes Paul VI. während der
dritten Session zeigen die Spannweite dieser Möglichkeiten und die Begrenzung

des Raumes für die Ausübung bischöflicher Lehrvollmacht.

Internat. Kirehl. Zeitschrift, Heft 3,1965 12



— 178 —

bens bewahrtwird und voranschreitet »9a. Die gleiche Lehre, besonders
auch mit dem Hinweis auf den Heiligen Geist, hatte im I. Vatikanum,
besonders Erbischof Deschamps von Mecheln nachdrücklich
vorgetragen93. Verstanden im Zusammenhang und in der Konsequenz
einer bellarminisch institutionellen, juridisch perfektionierten
Ekklesiologie bedeutet diese Lehre die Umkehrung dessen, was noch heute
die Ostkirche als Typus der ursprünglichen sakramentalen und
«rezeptiven »Ekklesiologie bewahrt94. Auch in dieserwird gesagt, dass

der Heilige Geist die Gläubigen in ihrer Gesamtheit im rechten Glauben

bewahre. Doch erwachsen in ihrer Sicht die alle bindenden
Glaubensentscheidungen gerade umgekehrt aus der gegenseitigen
Anerkennung der Wahrheit, wie sie jede örtliche Kirche mit ihren
Bischöfen lebendig bewahren muss. In diesem ihrem Sinn könnte
dann interessanterweise vielleicht sogar die Ostkirche den gleichen
Satz auch von sich aus bekennen: «Diesen (sc. den alle bindenden)
Definitionen kann aber die Zustimmung der Kirche niemals fehlen

vermöge der Wirksamkeit des Heiligen Geistes, kraft dessen
Wirksamkeit die gesamte Herde Christi in der Einheit des Glaubens
bewahrt wird und voranschreitet». Deutlich zeigt sich an einem derartigen

Beispiel die Bedeutung der ekklesiologischen Klammer oder der

ekklesiologischen Vorzeichens einzelner theologischer Formeln und
Aussagen.

Der letzte Absatz des 25. Abschnittes führt in wohltuender
Weise auf einen Boden zurück, auf dem den beiden Ekklesiologien
gemeinsame Elemente sich mit Ansätzen reformatorischen
ekklesiologischen Denkens zu berühren und die Aussicht auf eine gemeinsame

92 Konst. HI/25 (78) «Istis autem defmitionibus assensus Ecclesiae num-
quam deesse potest propter actionem eiusdem Spiritus Sancti, qua universus
Christi grex in unitate fidei servatur et proficit».

93 S. Anm. 71 ; a.a.O., 354, Dechamps: «Certes, le Pape ne peut définir,
comme le dit saint Augustin, que ce qui est dans le dépôt de la révélation, dans
l'Ecriture Sainte et dans la tradition, 'quam apaostolica Sedes et Romana cum
ceteris tenet perseveranter Ecclesia'. Voilà le fait que le Pape constate avant
de définir, comme il l'a toujours fait par les divers moyens rappelés dans le
chapitre IV, et comme l'assistance divine, qui lui est promise, nous garanti
qu'il le fera toujours.»

94 S. Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Küche, Zürich 1961, bes.
N.Afanassieff: «Das Hütenamt der Küche: in der Liebe der Gemeinde
vorstehen», 7-66, und A. Schmemann: «Der Begriff des Primates in der orthodoxen

Ekklesiologie », 119-151. S.auchUnam Sanctam49,Paris 1964:Francis
Dvornik, Byzance et la Primauté Romaine; L'Infaillibilité, a.a.O., 183-202:
N.Afanassieff «L'infaillibilité de l'Eglise du point de vue d'un théologien
orthodoxe».



— 179 —

Entfaltung zu eröffnen vermögen: Jede Glaubensdefinition ist nur
vorzulegen «gemäss der Offenbarung, zu der zu stehen und nach der
sich zu richten alle gehalten sind»95. Schrift und Tradition, so heisst
es weiter, bewahren das Glaubensgut und nur deren rechte
Durchforschung und die angemessene Darstellung des ein für alle Male
abschliessend in der Offenbarung Gegebenen unter Anwendung geeigneter

Mittel vermag dem Gewicht dieser Sache gerecht zu werden96.

Im III. Kapitel ist der 26. Abschnitt der einzige, in dem jede
Bezugnahme auf die Rechte und die Stellung des Hauptes des Kollegiums

fehlt. Dies ist allerdings schon daraus verständlich, dass dem

Papstamt nach aller traditionellen und auch der neuen konziliaren
Lehre kein sakramentaler Weihecharakter zukommt oder zugrundeliegt.

So stand von daher der Entfaltung des Heiligungsamtes der
Bischöfe nichts im Wege. Der 26. Abschnitt ist einer der schönsten
und gehaltvollsten der ganzen Konstitution. Er zeigt keinerlei Spuren
einer institutionell-juridischen Ekklesiologie und könnte, so wie er
dasteht, von der altkatholischen internationalen Bischofskonferenz
verfasst sein oder angenommen werden. Bezeichnenderweise beruft
der Text sich ausschliesslich auf biblische und altkirchliche oder doch
in ihren Grundlagen sehr alte Zeugnisse. Der Abschnitt gipfelt in dem
schönen Satz: «In jedweder Altargemeinschaft wird unter dem
heihgen Dienst des Bischofs ein Symbol jener Liebe und jener 'Einheit
des mystischen Leibes, ohne den es kein Heil geben kann' (Thomas
von Aquino Summa theol.III q. 73, a.3.) hingestellt. In diesen
Gemeinschaften, auch wenn sie oft klein und arm sind oder in der
Zerstreuung leben, ist Christus anwesend, durch dessen Kraft die eine

heilige, katholische und apostolische Kirche zusammengehalten
wird»97.

Dieser geistliche Ton klingt auch im 27.Abschnitt über das

Leitungsamt noch weiter. Doch taucht hier unvermeidbar das belastete

Thema des Verhältnisses der bischöflichen, ordentlichen und un-

95 Konst. HI/25 (78) «Cum autem sive Romanus Pontifex sive Corpus
Episcoporum cum eo sententiam definitunt, earn porforment secundum ipsam
Revelationem, cui omnes stare et conformari tenentur».

96 Ibid. HI/25 (80) «... quae scripta vel tradita per ligitimam Episcoporum
successionem et imprimis ipsius Romani Pontificis cura integre transmittitur
atque praelucente Spüitu Veritatis in Ecclesia sancte servatur et fideliter
exponitur. Ad quam rite mdigandam et apte enuntiandam Romanus Pontifex
et Episcopi pro officio suo et rei gravitate per media apta sedulo operam navant ;

novam vero revelationem publicam tamquam ad divinum fidei depositimi
pertinentem non accipiunt».

97 Ibid. III/26 (80/81).



— 180 —

mittelbaren Leitungsvollmacht zu der im I. Vatikanum mit den
gleichen Worten beschriebenen, universalbischöflichen Vollmacht des

Papstes auf. Es kommt jedoch nicht zu breiterer Erörterung dieser

zum mindesten theoretisch und logisch paradoxalen
Verhältnisbestimmung98. Unter den überaus weitläufigen Verhältnissen der

heutigenWeltkirche ist die theologischwichtige Frage gewiss hinsichtlich

der Beziehungen des einzelnen Bischofs zur ihm über- und
zugleich auch gleichgeordneten Person des Papstes praktisch kaum
aktuell. Anders liegt dies jedoch im Blick auf die aus dem päpstlichen
Recht ableitbaren Kompetenzen der im Namen des Papstes handelnden

Kurienbehörden. In kluger Voraussicht hatte Papst Paul VI.
allerdings durch die Herausnahme der Kurienreform, die für das
Konzilsklima sehr ungünstige Wirkungen hätten haben können, aus der
Konzilsthematik, an diesem Punkte den Gegenstand möglicher
Erörterungen weggerückt. Dennoch ist, solange Vatikanum I die
dogmatische Voraussetzung bildet, mit der blossen Versicherung, den
Bischöfen sei das Hirtenamt «im vollen Umfang» anvertraut, die
bestehende rechtliche Unklarheit, ja Widersprüchlichkeit nicht
behoben. Vor allem aber bleibt jedoch die Schwächung der Stellung des

Bischofs gegenüber seinen Vollmachten in der Alten Kirche und in
den heutigen nichtrömischen, bischöflichen Kirchen ohne Zweifel
bestehen99. Auch die seit ihrer Neuveröffentlichung in Irenikon und
daraufhin wie an anderen Orten, so auch in den Notae zum Konzilstext

hervorgehobene Bestätigung, die Papst PiusIX. aml2.Märzl875
einer Erklärung der deutschen Bischöfe gegeben hat, ändert darin
nicht viel. Die Bischöfe hatten gegenüber dem Kanzler dem Vorwurf
widersprochen, das Konzil habe sie ihrer eigentlichen bischöflichen
Stellung entkleidet100. Die Tatsachen der Kirchengeschichte sind

98 H.Küng, Strukturen der Kirche, Freiburg/Br. 1962, 337: «Es muss
in aller Schärfe gesehen werden, dass nach dem, was auf dem I. Vatikanum
gesagt wurde, keine Möglichkeit zu bestehen scheint, einen Papst an willkürlichen

(vielleicht wahren, aber unter Umständen doch für die Küche höchst
schädlichen) Definitionen wirksam zu hindern. »

99 Bischofsamt und Weltkirche, a.a.O., 35-74, Othmar Perler: «Der
Bischof als Vertreter Christi nach den Dokumenten der ersten Jahrhunderte»,
ibid. 75-110, Y.Congar: «Die Hierarchie als Dienst nach dem Neuen Testament

und den Dokumenten der Überlieferung; ibid. 303-334, O.Rousseau,
O.S.B.: «Die Lehre vom Bischofsamt und ihr Wandel in der Kirche des
Abendlandes.» Jean Colson, L'Evêque dans les communautés primitives,
Paris 1951.

100 O.Rousseau O. S.B. «Der wahre Wert des Bischofsamtes in der
Kirche nach wichtigen Dokumenten von 1875», Irenikon 29 (1956), 121-150,
dasselbe auch in Bischofsamt und Weltkirche, a.a. O., 739-764; Neuner-Roos,



— 181 —

durch Erläuterungen nicht aufzuheben; denn so gewiss auch die Alte
Kirche den Primat kannte und anerkannte101, so verstand sie ihn
doch nicht in der Weise und Zuspitzung des I.Vatikanums, und es

bleibt vom Neuen Testament und den altkirchlichen Gegebenheiten
her nun eben doch die ernste Frage, ob man im Blick auf die
eingetretene Entwicklung und ihre durch das I. Vatikanum erfolgte
dogmatische Sanktionierung einfach mit der Konstitution sagen darf,
«dabei bewahrt der Heilige Geist die von Christus dem Herrn in
seiner Kirche gesetzte Form der Leitung ohne Minderung»102.

Die beiden letzten Abschnitte 28 und 29, die von den Priestern
und Diakonen handeln, treten gegenüber dem Hauptinhalt des

III. Kapitels zurück. Um ausreichend von beiden Amtsstufen und
zumal der priesterlichen zu handeln, bedürfte es gewiss mehr als nur
zweier dem Hauptteil des Kapitels angefügter Abschnitte.

Im Konzil und im Anschluss daran wurde mehr als nur gelegentlich

Unbehagen darüber spürbar, welch geringe Beachtung in dessen

Arbeit derjenige Teil der Kirche gefunden habe, der überall die grösste
Last in ihr zu tragen habe : der einfache Priesterstand. Darüber hinaus
wurde die Befürchtung laut, der «Aufwertung» der Bischöfe könnte
eine verstärkte Abhängigkeit der Priester entsprechen. Der Versuch
während der zweiten Session, durch einen gutgemeinten Brief der
Konzilsväter an die Priester in aller Welt diesem Eindruck
entgegenzuwirken, blieb imerstenEntwurf stecken. Auch was der 28.Abschnitt
von de ecclesia über die Priester zu sagen vermag, wird Unbehagen
und Befürchtung nicht völlig aufheben. Ohne Frage kann aus der

Liturgie der Priesterweihe ein legitimer Hinweis auf den «gehorsamen
Diener»103 im Verhältnis des Priesters zu seinem Bischof entnommen
werden, ebensowenig kann von der Überlieferung her bestritten
werden, dass die Priester «in der Ausübung ihres Amtes von den

Der Glaube der Kirche, 1958, 338, a, und Denzinger, ed. 1965, 3112-3117
(auszugsweise).

Konst. 111/27 (84) «Ipsis (sc. episcopis) munus pastorale seu habitualis
et cotidiana cura ovium suarum piene committitur neque vicarii Romanorum
Pontificium putandi sunt, quia potestatem gerunt sibi propriam verissimeque
populorum, quos regunt, Antistites dicentur». S. auch ibid., Anm. 95.

ini Vgl. N.Afanassieff, N.Koulomzine, J.Meyendorff, A. Schmemann in
«Der Primat des Petrus in der orthodoxen Küche», a.a.O., und J.Langen,
«Das Vatikanische Dogma in seinem Verhältnis zum Neuen Testament und
zur exegetischen Überlieferung», Bonn 1871/1876.

102 Konst. HI/27 (84/85).
108 Ibid. HI/28, Anm. 107 (88) ibid. «Propter hanc in sacerdotio et

missione participationem Presbyteri Episcopum vere ut patrem suum agnoscant
eique reverenter oboediant».



— 182 —

Bischöfen abhängen»104. Auch gibt die auf einer stattlichen Reihe

von Bibelstellen aufruhende Beschreibung des Priestertums und
seines kirchlichen Dienstes gewiss weder in römisch-katholischer
noch in altkatholischer Sicht Anlass zu wesentlicher Kritik. Zu
bedauern bleibt jedoch, dass der Text so theoretisch bleibt und über die

praktischen Fragen des Pfarrerstandes in der Kirche der Gegenwart
hinwegsieht. Zwar wird zum Abschluss versucht, den Gedanken der

Kollegialität nun auch systematisch auf die Priestergemeinschaft,
angefangen vom Verhältnis zum Bischof bis zur Gemeinde anzuwenden;

dies geschieht jedoch wenig präzis und nicht wirklich
durchdacht105. Es ergibt sich mehr eine «pastorale» Mahnung zum guten
Zusammenleben nach allen Seiten als ein konkreter theologischer
Lehrtext, mit neuen Gedanken und Ansätzen zu neuen Formen.

In dieser Hinsicht ist der sehr viel kürzere letzte Abschnitt des

Kapitels über die Diakone ergiebiger: Bekanntlich enthält er eine
der besonderen Konzilsüberraschungen, die Ermöglichung der
Einführung eines selbständigen, als Lebensberuf erwählten Diakonates,
der im Falle älterer Diakone unter Umständen sogar von der
Zölibatsverpflichtung befreit sein kann. Auf die Aufzählung der traditionellen

Vollmachten und Pflichten des Diakonates folgt lapidar die

Erklärung : «Weil diese für die Kirche im höchsten Masse lebensnotwendigen

Aufgaben bei der gegenwärtigen Ordnung der lateinischen
Kirche in zahlreichen Gebieten nur schwer erfüllt werden können,
kann in Zukunft der Diakonat als eigene und selbständige Stufe
wiederhergestellt werden»1 °6. Während dabei für j ungere Diakone und
natürlich für solche, die darüber hinaus das Priestertum erreichen
wollen, die Zölibatsverpflichtung in Kraft bleibt, kann nach
Entscheidung der regionalen Bischofskonferenzen und vom Papst
gewährter Zustimmung in den entsprechenden Gebieten für Diakone
im vorgerückteren Alter das Eingehen einer Ehe inBetracht kommen.
Diese grundsätzliche und für die lateinische Tradition hinsichtlich
des Zölibats wirklich revolutionäre Bestimmung des Konzils kann
über ihren unmittelbaren Gegenstand hinaus grosse Tragweite ge-

104 Ibid. III/28 (86) «Presbytri, quamvispontificatus apicemnonhabeant
et in exercenda sua potestate ab Episcopis pendeant, curri eis tarnen sacerdotali
honori coniuncti sunt...».

105 Ibid. HI/28 (88/87). Hier wüd nicht klar, in welchem Sinne die Analogie

mit der Struktur des Apostel- und Bischofskollegiums mit seinem Haupt
im Verhältnis des Bischofs zu seinem Klerus und des Pfarrers zu seiner
Gemeinde in Anwendung kommen soll.

106 Ibid. III/29 (90/91).



— 183 —

winnen. In der altkatholischen Kirche hat der allgemeine Gedanke
eines selbständigen Diakonates, der zusammenzufassen sucht, was
Wichern auf evangelischer Seite im sozialen Bereich schaffen wollte
und was auf ostkirchlicher Seite besonders im liturgischen Bereich
sich vom altkirchlichen Diakonat erhalten konnte, wiederholt
Befürwortung gefunden, ohne dass es bisher zu praktischer Gestaltung
gekommen ist107. Es ist noch offen, wie in der Römisch-Katholischen
Kirche die neue Möglichkeit praktische Gestalt gewinnen wird und
vor allem, ob von ihr her auch eine Änderung oder Lockerung der
kanonischen Bestimmungen über den Priesterzölibat sich anbahnen
wird. Das Konzil wurde bisher nur aus der Ferne, besonders durch
französische Stimmen, auf die Frage angesprochen, und auch diese

Stimmen schwiegen schnell, sobald klar wurde, dass die Frage ins
Konzil nicht eindringen werde. Immerhin schafft aber die längere
Zeit auch im Konzil umkämpfte Entscheidung für die Möglichkeit
verheirateter Diakone in der ganzen Frage ein verändertes Klima und
damit eine nicht unwichtige Voraussetzung für eine Neubesinnung,
die vor allem auch prinzipielle Fragen der Aszetik und Spiritualität
in der Priesterausbildung umfassen müsste.

Auf das Ganze des III. Kapitels und die darin gestellte Frage der

«Ergänzung» des I.Vatikanums gesehen, wird man, um noch einmal
auf das Bild des «Festungsbaues in den Weingärten» zurückzugreifen,
sagen dürfen : Die alten Mauern der dogmatischen Festung sind
bewahrt, ja teilweise sogar verstärkt worden, die Festung selbst jedoch
wird dabei mehr als «Schutzfeste» und nicht als «Zwingburg»
verstanden. Durch sich langsam öffnende Tore erfolgt eine offenere
Kommunikation mit der Aussenwelt, während weitgeöffnete Fenster
frische Luft in lange ängstlich verschlossene Räume einströmen
lassen. Ob für diesen komplexen und teilweise widerspruchsvollen
Vorgang der Begriff der «Ergänzung» ausreichend ist, kann allerdings
gefragt werden. Alle lautstarke Versicherung, Vatikanum II baue
klar und folgerichtig auf dem vorangegangenen Konzil auf, können
den Eindruck nicht aufheben, in tieferen Schichten des grossen kon-

107 Das neue «Küchliche Personenrecht» in der Altkatholischen Kirche
in Deutschland sieht eine kirchliche Dienstleistung nach besonderer Anweisung

des Bischofs für die Diakone vor, während die neu eingeschärfte Einhaltung

der Interstizien zwischen dem Empfang des Diakonates und des Pres-
byterates Raum schafft für den Dienst des Diakons in Liturgie, Predigt, Katechese

und bestimmten Funktionen der Seelsorge. Bei der Ausbildung im
Bonner Bischöflichen Seminar wüd darauf besonderer Wert gelegt.



184

ziliaren Prozesses bereite sich dennoch etwas vor, was letzten Endes
sich nur als «Korrektur» einer dem Geheimnis der Kirche nicht
gerechtwerdenden einseitig-voreiligen Festlegung vollenden könnte108.

III. d) Kapitel IV-VI:

Die kirchlichen Stände der Laien und Ordensleute

und die gemeinsame Berufung zur Heiligkeit

Schon im Zusammenhang der Entstehung der Konstitution
wurde109 auf die bewegte, ja fast verwirrende Vorgeschichte der

Kapitel IV-VI in ihr hingewiesen. Ursprünglich, das ist im ersten
Schema, hatten die Laien im Aufriss der kirchlichen Strukturen den

letzten Platz eingenommen, von der Erlangung evangelischer
Vollkommenheit war nur im vorangehenden Kapitel mit Bezug auf den

Ordensstand die Rede gewesen und beiden war die Hierarchie vor- und
übergeordnet. Durch den konziliaren Protest gegen diese «klassischen

», im Mittelalter entwickelten Vorstellungen kam es zum neuen
ganzheitlichen, biblisch-heilsgeschichtlich begründeten Ansatz beim

Mysterium des Leibes Christi und beim Volke Gottes. Leider aber
konnte dieser Ansatz nicht konsequent festgehalten werden: De
laicis wurde vom Kapitel über das Gottesvolk abgetrennt und auch
für die Ordensleute ein eigenesKapitel geschaffen. Gewiss gab es dafür
beachtliche Gründe, doch gehört die jetzt vorliegende Form einer
kirchlichen Ständelehre in der Konstitution gewiss nicht zu deren
starken Seiten. Vom grossen neuen Ansatz her wäre es möglich und
gewiss überzeugender gewesen, von der allgemeinen Berufung zur
Heiligkeit in unmittelbarem Anschluss an die beiden ersten Kapitel
zu sprechen, daran die Ausführungen über die Laien und die Ordensleute

anzuschliessen und daraufhin erst Auftrag und Dienst der
Hierarchie in ihrer Besonderheit hervortreten zu lassen. In der
gegenwärtigen Form schwanken die drei Kapitel IV bis VI ohne starke

108 S. Herd. Korr. 19 (1964/65), 535: Unter Hinweis auf einen Vortrag
von Prof. E. Schlink, Juli 1965, in Heidelberg, wird die Hoffnung erwähnt,
die dieser im Blick auf namentlich nicht genannte Theologen und Laien in der
römischen Kirche geäussert habe, «die Änderungen im dogmatischen
Verständnis und der zentralistischen Ordnung für' möglich halten, die faktisch
nicht mehr nur Neuinterpretationen, sondern Korrekturen der bestehenden
Dogmen wären».

109 S. oben S.73.



— 185 —

Aussagekraft und, ohne neue Gedanken oder praktische Änderungen
zu bringen, zwischen homiletischer Anrede und kirchenrechtlicher
Belehrung. Ihnen fehlen ganz offensichtlich die Spannung und die

Straffung, wie sie nur aus dem Ringen mit dem Stoff in systematischer
Denkarbeit oder in erregender Kontroverse erwachsen können.
Tatsächlich entspricht hier einer im Vergleich zu anderen Fragebereichen
spannungslosen Behandlung in der Konzilsaula ein entsprechend
spannungsloser Text. Das ist deshalb bedauerlich, weil unter den

Fragenkomplex das an sich höchst spannungsgeladene
Laienproblem110 fällt und weil die Fragen der Heiligung und Askese im
Blick auf die moderne Gesellschaft und das Weiterbestehen der mo-
nastischen Lebensform hohe Aktualität besitzen. In der Tat finden
sich bei sorgfältiger Durchsicht in den Gedankenmassen des

unbefriedigenden Aufbaus der drei Kapitel «goldene Worte» und gute
Einsichten in beachtlicher Anzahl. So heisst es : « Grund aller menschlichen

Heiligkeit ist die Hingabe des Sohnes Gottes für die Kirche, um
sie zu heiligen. In ihm ist die Kirche unverlierbar heilig. Daher sind in
der Kirche alle zur Heiligkeit berufen. Diese Heiligkeit der Kirche
drückt sich vielgestaltig in den einzelnen aus, die in ihrer Lebensordnung

zur vollkommenen Liebe streben und die anderen erbauen111».

In solcher Sicht sind dann die evangelischen Räte sozusagen nur eine

eigene, besonders hervorgehobene Erscheinungsform, ein
ausserordentliches Zeugnis und Beispiel der höchsten und für alle
Christgläubigen jeden Standes und jeden Ranges gültigen Berufung zur
Fülle des christlichen Lebens und zur vollkommenen Liebe, wodurch
«auch in der menschlichen Gesellschaft eine menschliche Weise zu
leben gefördert wird»112. Auch wird in schöner Weise die Verbunden-

110 Y.Congar, Jalons pour une théologie du laicat, Paris (1952) 21954,
dtsch. Stuttgart (1957) 31964, 794 S.; ders. Etudes conjointes à la théologie
du laicat, Paris 1954.

111 Konst. V/39 (110) «Christus enim, Dei Filius, qui cum Pâtre et Spiritu
'solus sanctus' celebratur, Ecclesiam tamquam sponsam suam dilexit, Seipsum
tradens pro ea, ut illam sanctificaret (cf. Eph. 5, 25/26), eamque sibi ut corpus
suum coniunxit atque Spiritus Sancti dono cumulavit, ad gloriam Dei. Ideo
in Ecclesia omnes, sive ad Hierarchiam pertinent sive ab ea pascuntur, ad
sanctitatem vocantur, iuxta illud Apostoli : 'Haec est enim voluntas Dei, sancti-
ficatio vestra'. Haec autem Ecclesiae sanctitas in gratiae fructibus quos Spiritus
in fidelibus producit, incessanter manifestatur et manifestari debet; multi-
formiter exprimitur apud singulos, qui in suo vitae ordine ad perfectionem
caritatis, aedificandos alios, tendunt».

112 Ibid. V/40 (112) «Cunctis proinde perspicuum est, omnes christi-
fideles cuiuscumque status vel ordinis ad vitae christianae plenitudinem et
caritatis perfectionem vocari, qua sanctitate, in societate quoque terrena,
humanior vivendi modus promovetur».

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 19C5. 13



— 186 —

heit ausgemalt, in welcher der besondere, durch kirchliche Autorität
anerkannte und geordnete, an sich jedoch auf freiem und eigenem
Geistesantrieb beruhende Ordensstand mit dem Gesamtleben der
Kirche sich befindet : « Ein derartiger Stand ist... kein Zwischenstand
zwischen dem der Kleriker und dem der Laien. Vielmehr werden aus
beiden Gruppen Christgläubige von Gott berufen, um im Leben der
Kirche sich einer besonderen Gabe zu erfreuen und, jeder in seiner
Weise, ihrer Heilsmission zu nützen»113. Als für alle Glieder derKirche
aufgerichtetes Zeichen «macht der Ordensstand, der seine Glieder
von den irdischen Sorgen mehr befreit, mehr die himmlischen Güter,
die schon in dieser Zeit gegenwärtig sind, auch allen Gläubigen kund,
bezeugt das neue und ewige, in der Erlösung Christi erworbene Leben
und kündigt die zukünftige Auferstehung und die Herrlichkeit des

Himmelreiches an» Er macht «die Erhabenheit des Gottesreiches

gegenüber allem Irdischen und seine höchsten Ansprüche in besonderer

Weise offenkundig» und beweist «allen Menschen die
überragende Grösse der Herrscherkraft Christi und die wunderbare,
unbegrenzte Wirkkraft des Heiligen Geistes in der Kirche». Und so

gehört der besondere, «durch das Gelöbnis der evangelischen Räte
begründete Stand unerschütterlich zum Leben und zur Heiligkeit
der Kirche»114. An solchen «goldenen Worten» fehlt es auch in dem
durch sein Thema bedeutsamsten der drei Kapitel, dem IV., de laieis,

keineswegs, trotzdem gerade dieses in mancher Beziehung ein
schwaches Kapitel ist. H.Asmussen sagt mit Recht115, es sei hier
mit Händen zu greifen, «wie sehr man in den verschiedenen Kirchen
vor gleichen oder ähnlichen Aufgaben» stehe, und ebenso erinnert er
richtig an Gemeinsamkeiten in den Gedanken des Kapitels einerseits
mit der reformatorischen Sicht der Laienaufgabe, «ihren irdischen
Beruf vom Geiste des Evangeliums geleitet zu erfüllen», und andererseits

mit dem vom lutherischen Pietismus und dem Reformiertentum
herkommenden, im heutigen Freikirchentum noch lebendigen
Gedanken der Teilnahme der Laien am prophetischen und königlichen
Amt Christi in der Welt. In der Konstitution heisst es : « Sache der
Laien ist es, kraft ihrer eigentümlichen Berufung in der Verwaltung

113 Ibid. V/43 (122/123).
114 Ibid. V/44 (123-127).
115 Una Sancta 20 (1965), 69-82, «Die Konstitution über die Kirche», 78 :

«Im 4. Kapitel (die Laien) kann man wieder mit Händen greifen, wie sehr die
Katholiken und die Evangelischen vor gleichen oder ähnlichen Aufgaben
stehen und durch ihr Dasein und ihre Arbeit erklären, warum die Kirchen
zusammenstreben. »



— 187 —

und gottgewollten Ordnung der zeitlichen Dinge das Reich Gottes zu
suchen Dort sind sie von Gott berufen, ihre eigentümliche
Aufgabe, vom Geist des Evangeliums geleitet, auszuüben und vor
allem durch das Zeugnis ihres Lebens im Glanz von Glaube, Hoffnung

und Liebe Christus den anderen kund zu machen»116. Unter
Berufung auf I.Kor. 12, 11 wird dabei der Hauptgedanke von Kapitel

II deutlich festgehalten : «Der Unterschied, den der Herr zwischen
den geweihten Amtsträgern und dem übrigen Gottesvolk gesetzt hat,
schliesst eine Verbundenheit ein; denn gerade die Vielheit der
Gnadengaben, Dienstleistungen und Tätigkeiten vereint die Kinder
Gottes, weil 'dies alles der eine und gleiche Geist wirkt'». Vor allem
haben die Laien vollen Anteil an der «erhabenen Last» der Missionsaufgabe,

wobei sich der kühne Satz findet : «Es soll daher auch ihnen
in jeder Hinsicht der Weg offenstehen, nach ihren Kräften und
entsprechend den Zeitbedürfnissen am Heilswirken der Kirche voll
Eifer teilzunehmen»117. Durchaus im Sinne der Gedanken Y. Con -

gars118 haben die Laien Anteil am dreifachen Amt Christi im
allgemeinen Priestertum, im Zeugenamt und im königlichen Dienst: «Die
geweihten Hirten aber sollen die Würde und Verantwortung der
Laien in der Kirche anerkennen und fördern » und « aus diesem
vertrauten Umgang kann man viel Gutes für die Kirche erwarten.
Jeder Laie muss vor der Welt Zeuge der Auferstehung und des Lebens
Jesu unseres Herrn und ein Zeichen des lebendigen Gottes sein»119.

Und «so mag die ganze Kirche, durch alle ihre Glieder gestärkt, ihre
Sendung für das Leben der Welt wirksamer erfüllen»120.

116 Konst. IV/31 (96/97).
117 Ibid. IV/33 (100).
118 A.a.O., 185-533, 2.Teil «Die Laien im Leben der Kirche», Kap.IV

bis VI. Gegenüber einer revolutionären Bewegtheit bei Congar, die gewiss mit
Bedacht und Geschick Grenzen und Gleichgewicht wahrt, inhaltlich jedoch
die Grenzen erweitert und die Akzente verlagert, überwiegt in der Konstitution

das ruhige Klima ordnender Festlegung des aufgenommenen Neuen
innerhalb der überlieferten Grenzen.

119 Konst. IV/37 und 38 (108) «Sacri vero Pastores laicorum dignitatem
et responsibilitatem in Ecclesia agnoscant et promoveant; libenter eorum
prudenti Consilio utantur, cum confidentia eis in servitium Ecclesiae officia
committant et eis agendi libertatem et spatium relinquant, immo animum eis
addant ut etiam sponte sua opera aggrediantur Ex hoc familiari commercio
inter laicos et Pastores permulta bona Ecclesia exspectanda sunt Unusquis-
que laicus debet esse coram saeculo testis resurrectionis et vitae Domini Jesu
et signum Dei vivi ».

120 Ibid. IV/37 108) «ut tota Ecclesia, ab omnibus membris suis roborata,
suam pro mundi vita missionem efficacius compleat».



— 188 —

So fehlt es also nicht an klaren Einsichten und beherzigenswerten
Worten. Und dochwird man aufdas Ganze gesehen den Eindrucknicht
verleugnen können, dass alles Schöne und Positive durch ganz
bestimmte Formulierungen bei genauerem Zusehen und Erwägen
ganz erheblich abgeschwächt und eingeschränkt erscheinen muss.
H. Asmussen meint zwar, es sei nach den Erfahrungen, die von der

Evangelischen Kirche in Jahrhunderten gemacht wurden, berechtigt,

« dass die katholische Kirche Willens ist, alle Vorsicht walten zu
lassen, um jedem wilden Prophetentum zu wehren»121. Das hat sein

Gewicht, ist aber nicht neu und jedenfalls kein weiterführender
Gedanke im Blick auf die Ansprüche des Laientums in der modernen
Welt. Ausserdem war geschichtlich gesehen für die Nichtergriffenen
noch immer jedes Prophetentum, auch das biblische, ein «wildes»,
dem man um der Ordnung der Gemeinde willen zu wehren hatte!
Eine nach Eph. 2, 20 auf Apostel und Propheten begründete Kirche
kann sich des stets neuen Ringens um die Beurteilung und Scheidung
der Geister nicht mit vereinfachenden Formeln oder alles regelnden
Gesetzen entschlagen. «Katholisch» ist an sich noch kein Gegensatz
zu «wildem Prophetentum», wobei klar ist, dass Asmussen mit dem
«wilden» nicht einfach das Phänomenale sondern nur die ungeistliche
Zuchtlosigkeit darin bezeichnen will.

Prüft man die Aussagen der Konstitution auf ihre ekklesiologische

und kirchenrechtliche Tragweite, so zeigen sich in den

Aussagen sehr bestimmte Grenzlinien. Schon in der Einleitung ist es

bedeutsam, dass es dort heisst: «Nachdem die Heilige Synode die
hierarchischen Ämter erklärt hat, wendet sie sich nun 'bereitwillig'
dem Laienstande zu». Gewiss soll man den vom Konzil gewählten
Ausdruck «libenter»122 nicht als «herablassendes Wohlwollen»
missdeuten. Die Tatsache bleibt jedoch bestehen, dass hier eine im
Grunde mittelalterliche Ständelehre festgehalten wird, die ein
derartiges Fortschreiten der Überlegungen von einer zur anderen Gruppe
in der Gemeinschaft ermöglicht. Hier werden in sich geschlossene
Personengruppen einander gegenübergestellt. Die wechselseitigen
Beziehungen und Rechte werden zwischen diesen Gruppen auf dem

Hintergrund einer vom Neuplatonismus bestimmten Ordnungs- und
Wertskala geregelt. Abgesehen von aller Problematik der mittel -

121 A.a.O. 78.
122 Konst. IV/30 (94) « Sancta Synodus, muneribus Hierarchiae decla-

ratis, libenter animum advertit statui illorum christifidelium, qui laici
nuneupantur ».



— 189 —

alterlichen Ständelehre an sich, lässt sich aber das kirchliche und
theologische Laienproblem auf diesem Boden überhaupt nicht lösen.
Im wirklichen Kirchesein der Kirche geht es gerade nicht um
«Stände» als aus diesen oder jenen Gründen privilegierte oder
nichtprivilegierte Personengruppen sondern um die Glieder und Mitglieder

des einen Leibes und die damit verbundenen Dienstleistungen
und Gaben. Die wesensgerechte hierarchische Struktur der Kirche
besteht nicht in der Überstellung der Personengruppe der Kleriker
über die Personengruppe der Laien. Vielmehr sind alle Personen als
der «laos tou theou», als das Volk Gottes, immer «Laien» und bleiben
es auch, wenn sie zu den besonderen Dienstleistungen im geistlichen
Auftrag berufen werden. Die Berufe und Funktionen heben diese

grosse umgreifende Einheit nicht auf. Die einzelnen Linien der
Unterscheidung verlaufen gerade nicht äusserlich zwischen Personen und
Personengruppen, sondern vielmehr je nach den vorübergehenden
oder dauernden Berufungen, Dienstleistungen und Begabungen
mitten durch die einzelnen Personen hindurch. Das Festhalten der
Konstitution am überlieferten Prinzip der «Ständelehre», wenn auch
ohne weitere Ausführung im einzelnen, müsste sich aber folgenschwer
auswirken: Es hat zum «Festungs- und Burgcharakter» des III.Ka¬
pitels ebenso beigetragen wie zu dessen auffallendem Abstand von
den beiden ersten Kapiteln. Nicht weniger entwertet diese zur
soziologisch-institutionellen, «bellarminischen» Ekklesiologie gehörende
Ständelehre aber auch die besten Intentionen der Kapitel IV bis VI.
Auch gute Einsichten, wie sie immer wieder darin zum Ausdruck
kommen, vermögen die Auswirkung des festgehaltenen Prinzips nicht
auszuschalten, zumal die Grundfrage nicht mit voller theologischer
Klarheit gestellt wird. So durchzieht bei aller eindrucksvollen, in
bester Absicht erfolgenden Hervorhebung der Würde des Laien ein
gewisser Paternalismus, der im Grunde immer noch ein ins Irenisch-
Positive gewandter Klerikalismus ist, die Darlegungen : «Die geweihten

Hirten wissen sehr gut, wie viel die Laien zum Wohl der ganzen
Kirche beitragen»123. «Die Hirten der Kirche sollen nach dem Beispiel

123 Ibid. IV/30 (94) «Pastores enim sacri probe norunt quantum laici ad
bonum totius Ecclesiae conférant. Sciunt enim pastores se a Christo non esse
institutos, ut totam missionem salvificam Ecclesiae versus mundum in se solos
suscipiant, sed praeclarum munus esse ita pascere fidèles eorumque ministra-
tiones et charismata ita recognoscere, ut cuncti suo modo ad comune opus
unanimiter cooperentur». Vgl. zur klassischen Ständelehre des Mittelalters:
O. v. Gierke, Die Staats- und Korporationslehre des Altertums und des Mittelalters,

Berlin 1881; W. Schwer, Stand und Ständeordnung im Weltbild des



— 190 —

des Herrn einander und den übrigen Gläubigen dienen, diese aber
sollen voll Eifer mit den Hirten und Lehrern eng zusammenarbeiten»124.

Gewiss kann man einen derartigen Satz auch in gutem Sinne

verstehen, zumal wenn er wie in der Konstitution in Verbindung mit
so wesentlichen Schriftworten gelesen werden will wie Röm. 12, 4-5 ;

Eph. 4, 5 ; Gal. 3, 28 und Kol. 3, 11, bei denen überall die Einheit des

ganzen Leibes im Mittelpunkt steht. Fragt man jedoch nach der

ekklesiologischen und kirchenrechtlich-praktischen Tragweite, so

wird die Hemmung durch bestimmte ekklesiologische Vorverständnisse

im bellarminischen Sinne evident. Gewiss heisst es etwa im
Anschluss an Eph. 4, 7 « So ist jeder Laie kraft der ihm geschenkten Gabe

zugleich Zeuge und lebendiges Werkzeug der Sendung der Kirche
selbst 'nach dem Mass der Gabe Christi' ». Doch unmittelbar daran
anschliessend heisst es weiter: «Ausser diesem Apostolat, das schlechthin

alle Christgläubigen angeht, können Laien darüber hinaus in
verschiedener Weise zu mehr unmittelbarer Mitarbeit mit dem
Apostolat der Hierarchie berufen werden ausserdem haben sie die
Befähigung, von der Hierarchie zu gewissen kirchlichen Ämtern
herangezogen zu werden, die geistlichen Zwecken dienen»125. Hier ist nun
doch in recht konservativer Weise der zunächst so offen erscheinende
Raum des Laien in der Kirche zur von der Hierarchie gewährten und
gelenkten Mitwirkung verengt. In diesem Raum aber liegen die
tatsächlichen heutigen Laienprobleme. Deshalb hat sich auch nach der

Promulgation der Konstitution gezeigt, dass durch ihre Lehre
Konflikte und Spannungen etwa im Bereich der Katholischen Aktion
oder der Jugendorganisationen nicht behoben sind. Die Probleme
liegen nicht beim allgemeinen Apostolat der Laien an den Arbeitsplätzen

und im individuell-privaten Lebensbereich. Dieser kann ja
nur «frei» sein, weil er sich von selbst jeder Reglementierung durch
die Hierarchie entzieht. Auch kann in diesen Bereichen jeder Hier-

Mittelalters, Paderborn 1934; W.Dyckmanns, Das mittelalterliche
Gemeinschaftsdenken unter dem Gesichtspunkt der Totalität, Paderborn 1937.

124 Konst. IV/32 (98) «Ecclesiae pastores, exemplum Domini secuti, sibi
invicem aliisque fidelibus ministrent, hi autem alacriter Pastoribus et doctori-
bus sociam operam praestent».

125 Ibid. IV/33 (98-100) «Praeter hunc apostolatum, qui ad omnes omnio
christifideles spectat, laici insuper diversis modis ad Cooperationen! magis
immediatam cum apostolatu hierarchiae vocari possunt, ad modum eorum
virorum ac mulierum, qui Paulum apostolum in Evangelio adiuvabant, multimi

in Domino laborantes (cf. Phil. 4, 3; Rom. 16, 3 ss.). Praeterea aptitudine
gaudent, ut ad quaedam mimera ecclesiastica, ad finem spiritualem exercenda,
ab Hierarchia adsumantur».



— 191 —

archie, sei sie nun konservativ oder progressiv gesonnen, das christliche

Bekenntnis und die gläubige Haltung des Laien zumal bei den
modernen Lebensverhältnissen nur erwünscht sein, auch fehlt ihr
heute mehr als je hier die Möglichkeit des Erlaubens, Leitens oder
Untersagens. Anders liegen die Dinge jedoch im organisierbaren und
organisierten Bereich des öffentlichen und sozialen Lebens, in dem

jene «mehr unmittelbare Mitarbeit mit dem Apostolat der
Hierarchie» in Frage kommt.

Auch in den Bereichen der Teilnahme der Laien am dreifachen
Amt Christi lässt sich gegenüber freieren Ansätzen die gleiche konservativ

begrenzende Hand erkennen. Selbst zunächst durchaus offen,
ja kühn erscheinende Sätze werden durch behutsame Eingrenzung
in der praktischen Auswirkung auf die gewohnten, weithin heute als

überholt empfundenen Bahnen verwiesen. Am wenigsten kommt dies
für den ersten der drei Bereiche, das allgemeine Priestertum der Laien
in Frage. Hier bleibt die schöne Beschreibung «aller ihrer Werke,
Gebete und apostolischen Unternehmungen, ihrer Ehe und ihres
Familienlebens, der täglichen Arbeit, der geistigen und körperlichen
Erholung, wenn sie im Geiste getan werden, als 'geistige Opfer,
wohlgefällig Gott durch Jesus Christus'»126, höchst anerkennenswert.
Dennoch ist damit noch nicht das volle und eigentliche neutesta-
mentliche Anliegen des priesterlichen Gottesvolkes aufgenommen
und zur Geltung gebracht, das ja primär auf die Veränderung in der
Gottesbeziehung und nicht auf ein geändertes Menschsein gerichtet
ist. Das im Text der Konstitution zum Ausdruck gebrachte Verständnis

des allgemeinen Priestertums der Laien bleibt deshalb noch zu sehr
im Bannkreis dessen, was mit dem gängig gewordenen aber fragwürdigen

Begriff «Teilnahme am Gottesdienst» oder «Gottesdienstbesuch

» zum Ausdruck kommt. So sind auch die tiefsten Anliegen der
Liturgischen Bewegung hier noch nicht so eingedrungen, dass sie zu
einer neuen Theologie des Laien hätten führen können.

Stärker noch tritt jedoch die konservative Einengung im Blick
auf das Propheten- und Zeugnisamt Christi hervor : Zwar heisst es

durchaus, dass Christus dieses Amt «nicht nur durch die Hierarchie,
die in seinem Namen und in seiner Vollmacht lehrt, sondern auch
durch die Laien»127 erfüllt. Diese «Erfüllung» erscheint dann aber

126 Ibid. IV/34 (101).
127 Ibid. IV/35 (100) «Christus, Prophetamagnus, qui et testimonio vitae

et verbi vütute regnum proclamavit Patris, usque ad plenam manifestationem
gloriae suum munus propheticum adimplet, non solum per Hierarchiam, quae



— 192 —

schnell eingeengt und vom unmittelbar kirchlichen Bereich abgelenkt

und umgelenkt auf eine Auswirkung in den Bereichen des

«alltäglichen Familien- und Gesellschaftslebens», also all dessen, was

zum allgemeinen Apostolat zu rechnen ist. Es ist «eine Aufgabe, die
eine eigene Note und besondere Wirksamkeit von daher bekommt,
dass sie in den gewöhnlichen Verhältnissen der Welt erfüllt wird >>138.

Das ganze, von Congar bei aller Vorsicht breit und mit umsichtiger
Sorgfalt abgesteckte und ventilierte Fragengebiet wird in der Sicht
des Konzils zu sehr ins Private und abstrakt Moralische gerückt.
Dabei wird auch das von Congar eindringlich behandelte Thema des

Sobornost, die Geistbegabung des ganzen christlichen Volkes und
die darauf sich begründende aktive Teilnahme an der
Glaubensbewahrung und dem Vorgang der Lehrausformung in der Kirche,
nicht aufgenommen129.

Besonders prägt sich die konservative Grenzziehung natur-
gemäss im Bereich des «königlichen Dienstes» aus. Hier ist in gewiss

nomine et potestate Eius docet, sed etiam per laicos, quos ideo et testes con-
stituit et sensu fidei et gratia verbi instruit (cf. Act. 2, 17-18; Apoc. 19, 10), ut
virtus Evangelii in vita quotidiana, familiari et sociali eluceat».

128 Ibid. IV/35 (102) «Haec evangelizatio, nuntium Christi scilicet et
testimonio vitae et verbo prolatum, notam quamdam specificam et peculiarem
effleacitatem acquirit ex hoc, quod in communibus conditionibus saeculi com-
pletur».

129 A. a. O. 745 (Die Frage des Verhältnisses der von Congar entwickelten
Gedanken zum formelhaft Festgelegten in der Konstitution bedürfte genauerer

Untersuchungen und breiterer Darlegungen. Nur im Sinne eines Beispiels
kann hier auf einen Abschnitt aus der « Zusammenfassung » in Congars Werk
hingewiesen werden): «Die Verbindung des Laientums mit der Hierarchie
geht bis zu einer gewissen Mitarbeit mit ihr sogar in der Ordnung der rechtlichen
Sendung - die an und für sich der Hierarchie allein zukommt -, wenigstens wo
es sich um Ausführungsaufgaben handelt. Man mag hier an das denken, was
wir in der Liturgie, in der Belehrung, im Apostolat, ja sogar in der Leitung des
Hauses Gottes vorgefunden haben. Es gab da hierarchische Vollmacht und
hierarchische Tätigkeit, die von oben ausgehen, und es gab Lebensbetätigungen,

die von unten her vom ganzen Leib ausgeübt werden, aber ebenso eine
Aufnahme des einen durch das andere, die z.B. in der Mitte zwischen den im
eigentlichen Sinne sakramentalen Handlungen und dem persönlichen Gebet
schliesslich einen liturgischen Kult der Kirche als solcher hervorbrachte ; oder
zwischen das Apostolat auf Grund rein persönlicher Inspiration und das
hierarchische Apostolat eine bestimmte 'Teilhabe' an diesem im amtlichen
Apostolat der Katholischen Aktion. Ebenso gab es eine, wenn auch nur schwache,
Teilhabe am Lehramt und an der Leitungsgewalt. So setzt sich das Prinzip der
Verbindung fort bis in die Institutionen hinein und auf eine kirchenrechtlich
begründete Weise... In diesem Punkt besteht ein bemerkenswerter Unterschied

zwischen dem Westen und dem Osten... Von diesen zwei Prinzipien,
dem hierarchischen und dem Gemeindeprinzip, hat der Westen mehr das erste
empfunden und verwirklicht, der Osten mehr das zweite.»



— 193 —

gehaltvollen und guten Worten nur die Rede von einem höchst
domestizierten Leitungsamt der Laien. «Sie sollen also durch ihre
Zuständigkeit in den profanen Disziplinen und durch ihre innerlich
von der Gnade Christi erhöhte Tätigkeit einen Beitrag leisten zum
allgemeinen Fortschritt in der menschlichen und christlichen Freiheit.

Ausserdem sollen die Laien, auch in Zusammenarbeit, die
Einrichtungen und Verhältnisse der Welt so zu heilen suchen, dass

alles nach der Norm der Gerechtigkeit umgestaltet wird»130.

Der paternalistische Zug dieser Ständelehre müsste sich natur-
gemäss im Abschnitt 37 über die Beziehungen der Laien zur
Hierarchie besonders bemerkbar machen : «Die Laien haben das Recht,

aus den geistlichen Gütern der Kirche (die dabei als in der Hand des

geistlichen Standes befindlich zu denken wäre), vor allem die Hilfe
des Wortes Gottes und der Sakramente, von den geistlichen Hirten
reichlich zu empfangen. Ihnen sollen sie ihre Bedürfnisse und
Wünsche eröffnen» Sie haben «die Möglichkeit, bisweilen auch die

Pflicht, ihre Meinung in dem, was das Wohl der Kirche angeht, zu
erklären entsprechend dem Wissen, der Zuständigkeit und
hervorragenden Stellung ». Und zwar soll dies « durch die dazu von derKirche
(also praktisch der Hierarchie) festgesetzten Einrichtungen geschehen»,

wobei es weiter positiv heisst, «dies solle geschehen, immer in
Wahrhaftigkeit und Klugheit, mit Ehrfurcht und Liebe gegenüber
denen, die auf Grund ihres geweihten Amtes die Stelle Christi
vertreten»131. Aus all diesem ergibt sich das Berechtigte einer Kritik,
wie sie an der konziliaren Ekklesiologie unter Berufung auf die orthodoxe

Tradition von Dr.N.A.Nissiotis geübt worden ist132. Nissiotis
vermisst das Ziehen der nötigen Folgerungen aus der Einsicht, das die

130 Konst. IV/36 (105).
131 Ibid. IV/37 (107 und 109).
132 jq"jk0 Nissiotis, «The Journal of Ecumenical studies, orthodox Catholic,

Protestant» (Zusammenfassung Ök. Mat. Dienst FO/65: 21, April 1965) :«The
Main Ecclesiastical Problem of the second Vatican Council» 9 : « The profound
reasons for the Orthodox criticism of this type of ecclesiology arise from the
fact that this schema betrays a weak theology of the Holy Spirit. The lack of
pneumatological basis throughout the schema causes its exaggerated
preoccupation with the hierarchical structure of the Church, the successor of Peter,
the collegiality of the bishops and episcopacy as a separate sacrament [ ?].
There is not sufficient reference to the totality, the whole, the Pleroma of the
Church. Without a pneumatological basis, church-life and its ecclesiology
loses its openness and flexibility and the unity of the Church is seen only as a
matter of discipline and obedience of the less important „categories of the
People of God" to the superior ones. There is no longer any possibility of
understanding unity in practice as the mutual obedience of all the people of God as



— 194 —

Autorität in der Kirche nicht in hervorgehobenen Instanzen gegeben

ist, sondern als eigentlich geistliche Vollmacht aus dem Bewusst-
werden des Pieromas, der Fülle Christi, durch das Wirken desHeiligen
Geistes erwächst. Demgegenüber sei die römisch-katholische
Ekklesiologie beherrscht von der Furcht vor dem Aufbrechen der Anarchie,
und deshalb werde in ihr das pneumatische, sakramentale, prophetische

und charismatische Wesen, die ihr eigentümliche geistliche
Koinonia, zugunsten einer göttlich begründeten monarchischen
Autorität zurückgedrängt, wenn nicht überhaupt ausgeschaltet. So

kommt es bei bester Absicht zu Sätzen, die zwar in ihrem Kontext
durchaus auch in einem positiven Sinn verstanden werden können,
die aber, wenn man sie so nimmt, wie sie für sich selbst dastehen, und
vor allem, wenn man sie als konziliare Richtlinien für die Praxis
versteht, den Paternalismus an der Stirn tragen. Es ist zu vermuten, dass

eine unmittelbarere und breitere Laienmitwirkung im Konzil sie

kaum so sich hätte ausformen lassen: «Die Laien sollen das, was
die geweihten Hirten festsetzen, in christlichem Gehorsam bereitwillig

aufnehmen Sie sollen auch nicht unterlassen, ihre Vorgesetzten

Gott zu empfehlen Die geweihten Hirten aber sollen die Würde
und Verantwortung der Laien in der Kirche anerkennen und fördern.
Sie sollen gerne deren klugen Rat benutzen, ihnen vertrauensvoll
Aufgaben im Dienste der Kirche übertragen und ihnen Freiheit und
Raum zum Handeln lassen, ihnen auch Mut machen, aus eigener
Initiative Werke in Angriff zu nehmen. Mit väterlicher Liebe sollen sie

Unternehmungen, Wünsche und Verlangen, die die Laien vorlegen,
aufmerksam in Christus in Erwägung ziehen»133. Klingt dies nun
nicht doch so, als sei der Klerus prinzipiell der mündige Teil und als
sei demgegenüber die Laienschaft «unmündig» Auch wenn, wie es

notwendig ist, zwischen dem Mündigsein des Christen in Christus
durch den Heiligen Geist und dem Anspruch des heutigen Menschen
und zur Freiheit durchringender Völker unterschieden wird, bleibt
die Frage, ob die Kirche sich noch lange auf einem derartig
konservativen Boden wird beAvegen können. Vielleicht wird ein

III. Vatikanum, auf dem die jetzt nur schwach erklingende
Laienstimme voller zu Gehör käme, einmal mit ähnlichem Ergänzungs-

members of the same Body under the one Head of the visible and invisible
Church without separation, which is Jesus Christ Himself, present by the
Spirit.'

133 Konst. IV/37 (109) «Paterno cum amore coepta, vota et desideria a
laicis proposita attente in Christo considèrent».



— 195 —

willen und Erneuerungsbedürfnis zum IL zurückblicken, wie das

jetzige Konzil in der Frage des Episkopates zum I. Jedenfalls aber
dürfen sich die altkatholischen Kirchen mit den in ihrem Bereich
durchgeführten Reformen des Laienrechtes als durch Vatikanum II
noch nicht erreicht, geschweige denn überholt betrachten134. Dabei
spielt es keine Rolle, ob in den kleinen, über eine unverhältnismässig
weite Diaspora sich erstreckenden, altkatholischen Gemeinschaften
diese Reformen sich schon in ihrer vollen ekklesiologischen Bedeutung

haben auswirken können. Gewiss kann bei der zunehmenden
Aushöhlung christlicher Substanz in breiten Schichten volkskirchlicher

Massen heute weniger als je leichtfertiges Reformieren in
Frage kommen. Auch in den altkatholischen Bistümern sind
verschiedene Formen für das gleiche Anliegen gefunden worden135.
Entscheidend bleibt jedoch, ob die Kirche ein legitimes Mündigsein
anerkennt und ob sie sich über den eigentlich religiösen Bereich hinaus
Rechenschaft darüber gibt, in welchem Masse in der heutigen politischen

und sozialen Welt ein elementares Drängen nach dem rein
menschlichen Mündigwerden vorhanden ist, dem gegenüber auch der
bestbegründete und wohlmeinendste Paternalismus keine Zukunft
haben kann134,a. Zu fragen bleibt schliesslich dem Kapitel de laicis
gegenüber noch, worauf auch H. Asmussen aufmerksam macht, mit
welcher theologischen Begründung und auf Grund welcher göttlichen
Verheissung hier der Gedanke einer «Heiligung der Welt» als besondere

Laienaufgabe proklamiert wird. Gewiss ist darin auch der
Gedanke enthalten, dass Christus sein Leben für das Leben der Welt
einsetzte. Ist es nun aber erlaubt, von daher eine «pro vita mundi -

Theologie» zu entfalten, als könne nun menschliches Tun in dieser
Welt die Gottesherrschaft verwirklichen Einige Formulierungen im
Text der Konstitution klingen, als seien sie vom Gedanken einer

lai vgl. IKZ 47 (1957), 229-262, «Auftrag und Dienst der Laien», als
Thema des XVII. Intern. Altkatholiken-Kongresses vom 19.-23. September
in Rheinfelden (Schweiz).

Die in den altkatholischen Bistümern durchgeführten Reformen sind
trotz gewisser Einwirkungen sekularer Gedanken von dem theologischen und
kirchlichen Ziel her zu verstehen, die altkirchliche Laienmitwükung in der
Küche zu erneuern.

135 Eine kritische Darlegung des Standes der Dinge in bezug auf Verfassungen

und Praxis in den einzelnen Bistümern der Utrechter Union wäre sehr
zu wünschen.

i34,a Die; Rede Papst Pauls VI. vor der Uno-Vollversammlung am 4. 10.
1965 in New York hat hier eine neue Möglichkeit kirchlichen Verhaltens
deutlich werden lassen.



— 196 —

Identifizierung des sozialen und kulturellen Fortschritts mit dem
Kommen des Reiches Gottes bestimmt. Erklärungen des Ökumenischen

Rates haben im vielbesprochenen Widerstreit angelsächsischer
und kontinentaler Theologie immer wieder mit dieser Frage zu ringen
gehabt. Es ist deshalb interessant, diese nun auch am Rande eines

Konzilstextes auftauchen zu sehen. So einfach jedenfalls, wie es im
IV. Kapitel von de ecclesia erscheint, kann eine Antwort hier nicht
gefunden werden186. Dagegen ist den Schlusssätzen des Kapitels voll
zuzustimmen, wenn es dort heisst: «Alle zusammen und jeder an
seinem Teil müssen die Welt mit den Früchten des Geistes nähren, der
jene Armen, Sanften und Friedfertigen beseelt, die der Herr im
Evangelium seligpries. Mit einem Wort : Was die Seele im Leibe ist, das

sollen in der Welt die Christen sein»137.

136 Konst. IV/37 (108) «ut tota Ecclesia, ab omnibus membris suis robo-
rata, suam pro mundi vita missionem efficacius compleat» ibid. 36 (106) : «Ita
agendo culturam operaque fiumana valore morali imbuent » ; ibid. 35 (104) : «ut
mundus Spiritus Christi imbuatur atque in iustitia, caritate et pace finem suum
efficacius attingat. In quo officio universaliter adimplendo laici praecipuum
locum obtinent... Ita Christus per Ecclesiae membra totam societatem huma-
nam suo salutari firmine magis magisque illuminabit. »

Für sich genommen und ohne lebendige Verbindung mit dem
eschatologischen Zeugnis des Neuen Testamentes über die Herrschaft Gottes und das
Gericht über die Welt könnten derartige Ansätze zu ähnlichen christlich
verbrämten Kulturprogrammen Anlass geben, wie sie im Ökumenischen Rat der
Küchen Gegenstand der Auseinandersetzung zwischen der sogenannten
«angelsächsischen» und «kontinentalen» Theologie gewesen sind.

137 Konst. IV/38 (109).


	Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]

