Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 3

Artikel: Das Il. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]
Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 159 —

Das II. Vatikanische Konzil
und die Lehre von der Kirche

(Fortsetzung)

ITI. Die theologischen Aussagen der Constitutio dogmatica

c) Kapitel 111: Die Frage der Erginzung des I.Vatikanums
durch dve Lehre vom collegium episcoporum

Das ekklesiologisch entscheidende dritte Kapitel hat seinenwich-
tigsten Inhalt und seine im wesentlichen nicht mehr verinderte
Gestalt in der Vorlage der Theologischen Kommission fiir die zweite
Session auf Grund der Generaldebatte tiber die erste Vorlage in der
letzten Woche der ersten Session erhalten. Die bedeutsamen Aus-
sprachen wiahrend der zweiten und auch noch die harten Kampfe um
einzelne Formulierungen wéahrend der dritten Session haben nur
noch Abgrenzungen und Verdeutlichungen bewirkt. Die entschei-
dende Frage war dabei: Wie verhalten sich Episkopat und Primat
im Lichte der neu erfassten «Kollegialitiat»>* unter Voraussetzung der

3¢ Der Begriff ist fiir die katholische Theologie neu. Noch die neueste,
zweite Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche, Herder 1957 ff., be-
handelt das Thema nicht, Bd. VI, 372, kennt nur den naturrechtlichen Begriff
eines «collegium aequale» als Versuch wissenschaftlicher Begriindung der
lutherischen Kirchenverfassung im 19. Jahrhundert.

Das 1.Schema de ececlesia des I.Vatikanums, Coll. Lac. VII, 567-641,
erklirt: «si quis dixerit, Ecclesiam non esse societatem perfectam sed col-
legium ... anathema sit», ibid. ann. 5 bezeichnet als «novatores, qui affirmant:
ecclesiam esse instar collegii, quod libera hominum coitione et sociis jure
aequalibus constat et cuius constitutio a libera confoederatione proficiscitur».
Der Grund fiir die Ablehnung liegt hier in der Verbindung des Begriffes mit
einer naturrechtlichen Begriindung der Ordnung der Kirche. Den gleichen
Grund nennt schon die retractatio Nikolaus von Hontheims (Febronius) vom
1.November 1778: «Man muss deshalb deutlich den aus protestantischer
Quelle geschépften Irrtum zuriickweisen, der die Kirche als Collegium ... be-
trachtet. »

Ein positiver Gebrauch des Wortes findet sich mit Bezug auf das Apostel-
kollegium schon in dem von Kleugten auf Grund der schriftlichen Bemer-
kungen der Konzilsviiter zu den ersten 10 Kapiteln der ersten Vorlage erstell-
ten, im Konzil jedoch nicht verhandelten zweiten Schema de ecclesia (Mansi
53, 317-332): «Illud enim ligandi et solvendi pontificium, quod Petri solo
datum est, collegio quoque apostolorum suo tamen capiti coniuncto tributum
esse constat.» Y.Congar, Sainte Eglise, Paris 1963, 339, 688-696, weist auf die
fundamentale Bedeutung des kollegialen Prinzips fiir das Leben der Kirche
und besonders fiir die Konzilien hin: « Les conciles ne sont pas la seule expres-
sion de la collégialité de 1’Eglise, mais ils sont une des principales et des plus
classiques.» In L Episcopat et I'Eglise universelle, Paris 1962, deutsch «Das
Bischofsamt und die Weltkirche», Frankfurt 1964, herg. v. Y.Congar, tritt die



— 160 —

in der Constitutio prima de ecclesia « Pastor seternus» vom 18.Juli 1870
fiir die Lehre vom Primat getroffenen Entscheidung. Der Aufbau der
zwOlf Abschnitte des dritten Kapitels ist sehr klar: Er fithrt nach
kurzer Einleitung vom Apostelkollegium zum Bischofskollegium,
beschreibt sowohl den Charakter dieses Kollegiums wie des bischof-
lichen Amtes und schliesst mit einem ausfiithrlicheren Abschnitt iiber
die Priester und mit einem knapper gehaltenen iiber die Diakone.
Ausdriicklich stellt die Einleitung fest: « Diese Heilige Synode tritt
in die Spuren des Ersten Vatikanischen Konzils und legt dessen
Lehre iiber die Einrichtung, Dauer, Gewalt und Sinn des dem rémi-
schen Bischof zukommenden heiligen Primates sowie iiber dessen
unfehlbares Lehramt abermals allen Glaubigen fest zu glauben
vor»®. Dazu heisst es jedoch sogleich, es solle das im I. Vatikanum
Begonnene «fortgefithrt» werden, um nun «die Lehre von den Bischo-
fen ... vor aller Welt zu bekennen und zu erklaren»°S.

Man konnte erwarten, dass daraufhin das neue Thema zu einer
selbstandigen und in sich geschlossenen Entfaltung gebracht wiirde.
Tatséchlich liesse sich auch aus dem Gesamttext eine derartige, in
sich zusammenhé#ngende Ausfihrung iiber das apostolische Bischofs-
amt und das diesem unterstellte Priestertum herausheben. Dabei
wiirde besonders deutlich in Erscheinung treten kénnen, in welch
hohem Masse die Kritik der Generaldebatte®? zum ersten Schema de

wachsende positive Inanspruchnahme des Begriffes bei verschiedenen beteilig-
ten Autoren in bezug auf die Kirche im allgemeinen und besonders in bezug
auf das bischofliche Amt in seinem Verhéltnis zum Primat deutlich hervor.
Das gleiche gilt fiir Quaestiones disputatae 11, K. Rahner—J. Ratzinger: Epis-
kopat und Primat, Freiburg/Br. 1961, besonders im 3.Teil, 60-101 Uber das
Jus divinum des Episkopates mit den Unterabschnitten « Uber das theologische
Wesen des Apostelkollegiums» und « Das Bischofskollegium als Nachfolger des
Apostelkollegiums». Mit diesen Gedanken ist die Schwelle des Konzils erreicht.

%5 Konst. I1I/18 (60) « Haec Sacrosancta Synodus, Concilii Vaticani primi
vestigia premens, cum eo docet et declarat Jesum Christum Pastorem aeter-
num sanctam aedificasse Ecclesiam, missis Apostolis sicut ipse missus erat a
Patre ; quorum successores, videlicet Episcopos, in Ecclesia sua usque ad con-
summationem saeculi pastores esse voluit. Ut vero Episcopatus unus et in-
divisus esset, beatum Petrum ceteris Apostolis praeposuit in ipsoque instituit
perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis principium et fundamen-
tum. Quam doctrinam de institutione, perpetuitate, vi ac ratione Primatus
Romani Pontificis deque eius infallibili Magisterio, Sacra Synodus cunctis
fidelibus firmiter credendam rursus proponit...»

56 Thid. I1I/18 (60) «in eodem incepto pergens, doctrinam de episcopis
successoribus Apostolorum, qui cum successore Petri, Christi Vicario ac totius
Kecclesiae visibile capite, domum Dei viventis regunt, coram omnibus profiteri
et declarae constituit.»

*7 Herder Korrespondenz 17 (1962/63), 392—-394,



— 161 —

ecclesia wihrend der ersten Session eine positive Auswirkung im
zweiten Schema gefunden hat: Das Dienstamt ist eindeutig auf
Christus bezogen und als Instrument seiner Gegenwart verstanden;
Triumphalismus, Klerikalismus und Juridismus sind weitgehend
zuriickgedringt; statt der Rechte werden die Pflichten betont; als
Quellen dienen vorzugsweise Zeugnisse aus der dlteren patristischen
Zeit und der Heiligen Schrift; Zeugnisse aus papstlichen Erklirungen
der letzten 150 Jahre treten zuriick; die Idee der Kollegialitiit,
genauer des «Kollegiums» ist fest im ganzen Text verankert und zu-
gleich weithin die Enge einer «geschlosseneny, soziologisch-institu-
tionellen Ekklesiologie durch ein neues Erfagsen der missionarischen,
sozialen und eschatologischen Dimension der Kirche tiberwunden.
Selbstverstindlich wiren auch in solcher Zusammenfassung der
Aussagen iiber das Amt der Bischofe, Priester und Diakonen diese
als «unbeschadet der Rechte des Romischen Stuhles und seines
Primates» erfolgt zu verstehen. Im vorliegenden Text muss es nun
aber auffallen, mit welchem Nachdruck und in welchem Umfang, ja
mit wie vielen Wiederholungen in simtlichen 12 Abschnitten des
Kapitels, mit alleiniger Ausnahme des 26. iiber das Heiligungsamt der
Bischofe, Aussagen tiber das péapstliche Recht anzutreffen sind. Dies
entspricht allerdings durchaus dem bekannten Verlauf der General-
kongregationen mit ihren mehr oder weniger durchschaubaren
Hintergrinden und Begleiterscheinungen bis zu den fast sensatio-
nellen Vorgingen um die jetzt dem Text als «aus den Akten des
Konzils» nachgestellte und mitveroffentlichte «nota explicativa
praevia»®8. Das I11. Kapitel hat dadurch einen von samtlichen ande-
ren Kapiteln spiirbar sich abhebenden Charakter erhalten. Manche

°8 Lat. u. dtsch. Text s. Konstitution, a.a.0., 164-169. Aus den noch
nicht véllig geklidrten Vorgingen um die nota praevia, die jetzt dem Text der
Konstitution mit der Bezeichnung «Aus den Akten des Konzils» zusammen
mit einer weiteren Mitteilung des Generalsekretéirs folgt, ist so viel klar, dass
die Nota selbst kein Konzilstext im vollen Sinne ist, wohl aber bei der Inter-
pretation der Konzilslehre nicht ithersehen werden soll. In der Schlussanspra-
che der dritten Session am 21. November 1964 erklirte Papst Paul VI. (Herd.
Korr. 19 [1964/65], 179-182) «...das Wir — nachdem Wir uns itherzeugt haben
von den beigefligten Erklirungen zur Interpretation der verwendeten Begriffe
wie auch vom theologischen Sinn, der der vom Konzil vorgelegten Lehre zu-
kommt — nicht im geringsten zweifeln..., mit Gottes Hilfe diese Konstitution
tber die Kirche in Kraft zu setzen.» Die nota indert den Inhalt der Konzils-
konstitution nicht, sie fasst ihn jedoch priméir und einseitig unter dem Ge-
sichtspunkt der Rechtsverhiltnisse und nicht unter dem des pneumatischen
Wesens der Kirche, aus dem alle rechtlichen Beziehungen erwachsen.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1065. 11



— 162 —

Sétze lesen sich, vor allem im strengeren Latein, wie Voriibungen zu
Paragraphen eines neuen Codex Juris Canonici. Gewiss konnten die
rechtlichen Konsequenzen gerade in dieser Materie nicht ausser acht
gelassen werden; es ist jedoch Ausdruck eines ganz wesentlich und
prinzipiell vom Institutions- und Rechtsdenken her bestimmten
Kirchenverstiandnisses, wenn schon die Entfaltung der Grundgedan-
ken so stark von Diktion und Begrifflichkeit aus der juridischen
Sphére durchdrungen wird. Deutlich trigt diesen Ansatz beim
Rechtlich-Institutionellen schon die Einleitung an der Stirn: Die von
Christus eingesetzten Dienstimter sind auf das Wohl des ganzen
Leibes ausgerichtet®®. Der logisch und rechtlich bestimmbare Be-
griff des bonum commune macht den unbestimmteren Begriff des
«Dienstes» inhaltlich fassbar und rechtlich bestimmbar. Die ebenfalls
rechtlich fassbare « Einsetzung» gewahrt den Amtstrigern ihre blei-
bende « Vollmacht». Und zur vollen Funktionsfahigkeit dieses Dien-
stes an der sichtbar sich auspréagenden und daran erfassbaren Einheit
des ganzen Leibes, «damit der bischéfliche Dienst selbst einer und
ungeteilt sei», hat er (Christus) «den heiligen Petrus an die Spitze
der tibrigen Apostel gestellt und in ihm ein immerwihrendes und
sichtbares Prinzip und Fundament der Glaubens- und Kommunion-
einheit gesetzt»¢?. Mit logischer Folgerichtigkeit werden hier die in
einer universalen und institutionellen Ekklesiologie entscheidenden
Begriffe « Prinzip» und « Fundament» als feste Grossen historisch und
rechtlich bestimmt und vorausgesetzt und daraus durchaus folge-
richtig der Schluss gezogen: Der Jurisdiktionsprimat des Petrus und
seiner Nachfolger gehort urspriinglich und wesentlich zur von Chri-
stus gewollten und tatsichlich auf Petrus als den Fels begriindeten
Kirche. Alsiibernatiirlich bestimmte Gemeinschaft, die jedoch in und
mit irdisch-menschlichen Gegebenheiten und Elementen leben muss,
kann die Kirche ohne ihr iibernatiirlich eingestiftetes und sichtbar in
Erscheinung tretendes Prinzip und Fundament weder sein noch be-
stehen. Gewiss ist und bleibt der Inhalt der géttlichen Heilswahrheit
an und fiir sich genommen von diesem Prinzip und Fundament unbe-
rithrt in Christus gegeben und wird im tibernatiirlichen Heilsglauben
aufgenommen. In der geschichtlichen Wirklichkeit der Kirche gentigt
dies jedoch nicht. Ohne die Autoritat des Petrus und seiner Nachfolger

% Konst.111/18 (60) «In Kcclesia sua varia ministeria instituit quae ad
bonum totius corporis tendunt.» S. dazu Y.Congar, Bischofsamt, a.a.O.,
111-143: «Einige Uberlieferte Ausdriicke des christlichen Dienstes.»

80 Konst. I1I/18 (61).



— 163 —

als des bleibenden Felsens und ohne diestdndige Ausiibung dieses « Fel-
sen- oder Petrusamtes» fehlten der Darbietung des Heiles in der Ge-
schichte Legitimitét, Autoritit, Einheitund Vollstindigkeit. Die Wahr-
heit wire fast wie das Sonnenlicht ohne Warmestrahlung und damit
wiirde ihr die lebenschaffende und lebenerhaltende Wirkkraft fehlen.

Andererseits ist nun aber nicht zu verkennen, wie schon in der
Einleitung des I11. Kapitels dieser soziologisch-institutionellen Ekkle-
siologie eine andere, heilsgeschichtlich-sakramentale Ekklesiologie
gegeniibersteht. In ihr werden die grossen Linien und Anliegen der
beiden ersten Kapitel festgehalten und im Bereich der hierarchischen
Struktur der Kirche mit allerdings wechselndem Erfolg zur Geltung
gebracht: «Um Gottes Volk zu weiden ... hat Christus ... verschiedene
Dienstamter eingesetzt ... die Amtstréger ... stehen im Dienste ihrer
Briider, damit alle ... in freier und geordneter Weise auf das namliche
Ziel sich ausstrecken und so zum Heile gelangen»$!. Deutlich offen-
baren sich hier zwei verschiedene ekklesiologische Grundverstind-
nisse: Kin mehr dynamisches des unter der Einwirkung seines himm-
lischen Herrn auf das iibernatiirliche Ziel hin sich bewegenden Gottes-
volkes und das mehr statische des « Hauses Gottes» auf seinem « Fun-
dament», mit seiner « Einrichtung» und bevollméchtigten « Verwal-
tung» durch die sichtbaren Hoheitstrager. Der Frage der relativen
Werte und Rechte beider Grundverstdndnisse kann hier nicht nach-
gegangen werden, noch weniger Notwendigkeit und Moglichkeit
einer Synthese ihrer legitimen Anliegen und Inhalte untersucht wer-
den. Es darf jedoch als heute unbestritten angenommen werden, dass
ein «dynamisches» Grundverstandnis die dlteren Zeugnisse fiir sich
hat und dass es deshalb nicht von den Zeugnissen fiir ein «statisches»
Grundverstindnis verdringt oder umgeformt und umgedeutet wer-
den darf. Das Besondere und Positive der Constitutio de ecclesia des
IL. Vatikanums liegt nun aber gerade darin, dass hier versucht wird,
beiden Ekklesiologien gerecht zu werden undsiezu einem einheitlichen
Ganzen zu verbinden. Das ist der.Sinn des Gedankens der « Ergén-
zung» des 1. durch das 11. Vatikanum.

Es war eine Schwiiche der Minoritat im I. Vatikanum, dass sie,
ohne sich dariiber selbst klar zu sein, sich mit der Majoritit weithin
auf dem gleichen ekklesiologischen Boden bewegte. Um es am Bei-
spiel der Verfassungssysteme klarzumachen, konnte man sagen, sie

81 Thid. (60) « Ut omnes, qui de populo Dei sunt, ideoque vera dignitate
christiana gaudent ac eundem finem libere et ordinatim conspirantes ad
salutem perveniant.»



— 164 —

wollte die absolute Monarchie des papalen Systems vom Episkopa-
lismus her durch die Ordnung einer konstitutionellen Monarchie er-
setzen. Damit setzte sich die Minoritat gegen die volle Konsequenz
eines Systems zur Wehr, auf dessen Boden sie immer noch selbst
stand. Dadurch konnten die tieferen Auffassungen, Einsichten und
Uberzeugungen, die in der Minoritiit wenn auch in unterschiedlicher
Klarheit und Stéarke aus dem Bereich einer anderen Ekklesiologie
lebendig waren, nicht zur wirklich eindrucksvollen Entfaltung kom-
men. Umgekehrt bekémpfte die Majoritdt in dem ihr unlogisch und
unkirchlich erscheinenden Widerstand der Minoritat vor allem das,
was ihr unter dem Stichwort des « Gallikanismus» als vom Wesen der
Kirche her unerlaubte Abhéngigkeit von weltlichem Geist und staat-
lichen Machten vor Augen stand. Auch die nachfolgende literarische
Opposition der Theologen und Publizisten im Altkatholizismus
drang noch nicht mit geniigender Klarheit in die Tiefe des entschei-
denden ekklesiologischen Gegensatzes. Er konnte deshalb, soweit er
iiberhaupt beachtet wurde, nicht durchdringen, obgleich seine histo-
rischen Feststellungen heute noch in wesentlichen Punkten ihr Recht
behalten haben. Die Vorwiirfe der « Neuerung» und der Hinweis auf
die historischen «Félschungeny verfing nicht gegeniiber dem mit
einem institutionellen Juridismus verbundenen Organismus- und
Entwicklungsdenken, wie es unter Inanspruchnahme Mchlerscher
und Newmanscher Gedanken von der siegreichen neuscholastischen
Richtung als allein «kirchlich» sich durchsetzte. Erst das neu oder
wieder aufkommende ekklesiologische Denken von heilsgeschicht-
lichen, sakramentalen und eschatologischen Gesichtspunkten her be-
gann nach und nach eine Anderung vorzubereiten, die unter dem Ein-
fluss der Berithrung mit der Ostkirche und der Okumenischen Bewe-
gung bis an die Schwelle des I1. Vatikanums fithrte. In dieser neuen
Sicht konnen und miissen aber auch die lange verkannten tieferen
Beweggriinde der konziliaren Minderheit von 1869/70 und die legiti-
men Anliegen altkatholischer Theologie in ihrem positiven Sinn und
bleibenden Gewicht erkannt werden. Nur so kann auch der «hilflose
Notbehelf» gegenseitiger Missachtung iiberwunden werden. Dollin-
gers scharf herausgestossenes Wort, «man hat eine neue Kirche
gemacht», am Ende des Empfanges der Miinchener Theologischen
Fakultit durch Erzbischof Georg Scherr unmittelbar nach dessen
Riickkehr vom Konzil am 21. Juli 187092, beriihrt durchaus den neur-

82 J.Friedrich, Tagebuch wihrend des Vatikanischen Konzils gefiihrt,
Nordlingen 1871, 389-392.



algischen Punkt, gibt dem Gedanken aber in der Erregung eine
polemisch verzerrende Fassung. Nicht eine neue «Kirche» war ent-
standen, sondern bestimmte Elemente einer neuen «Ekklesiologie»
hatten im Konzil sich durchgesetzt. Die altkatholische Begegnung
aber hat mit der gliicklicherweise nun dochwieder nicht konsequenten
Aufnahme dieses einseiticen Ansatzes etwas wie einen Geburtsfehler
mit sich getragen, von dessen Auswirkungen sie sich nur nach und
nach durch das tiefere Eindringen in das gottliche Geheimnis der
Kirche zu l6sen vermochte, bzw. weiter zu losen die Aufgabe hat. Mit
der fehlenden ekklesiologischen Klirung und Vertiefung auf beiden
Seiten hangt es auch zusammen, wenn bis heute im romisch-katho-
lischen Urteil immer noch altkatholische Stimmen, Handlungen
oder Fakten teils iibersehen, teils in fast allergischer Reaktion
abgewertet oder missdeutet werden, wihrend auf altkatholischer
Seite etwas wie eine «Ghetto-Mentalitits nicht immer fehlte und
von der inneren HEntwicklung auf rémisch-katholischer Seite zu
wenig Kenntnis genommen wurde®3. Uber Ansitze und Aus-
sichten einer neuen Lage wird am Schluss dieses Berichtes noch zu
sprechen sein.

Bevor wir uns nun aber dem Text des I11. Kapitels selbst zuwen-
den, ist ein Punkt vorauszunehmen: die Frage der « Missverstindey,
denen Vatikanum I bei seinen Opponenten und so besonders auf alt-
katholischer Seite verfallen sei. Es soll nicht bestritten werden, kann
aber hier nicht im einzelnen untersucht und dargelegt werden, dass es
solches Missverstehen gegeben hat. Es kniipfte sich vor allem an vier
Punkte: die Vorstellung einer «persénlichen» Unfehlbarkeit des
Papstes, seiner «absoluten» Lehrvollmacht, der Herabwiirdigung der
Bischofe zu «blossen Angestellten des Papstesy und der «Einmischungy
des Papstes in die staatlichen und o6ffentlichen Angelegenheiten.

63 Dies war in der tragischen Situation einer «Isolierung um der Katholi-
zitéit willen» in gewissem Sinne unvermeidlich. Mit Recht fordert aber V. Con-
zemius am Schluss seiner sehr beachtenswerten Studie, Tiib. Quartalsschrift
145 (1965), 188-234: «Zwischen Rom, Canterbury und Konstantinopel, Der
Altkatholizismus in rémisch-katholischer Sicht» im Blick auf die eingetretene
Entfremdung «Katholiken und Altkatholiken sollten sich die Hand reichen,
um die Aufgabe in Angriff zu nehmen, die Ignaz v. Déllinger 1863 dem von ihm
erschauten und erhofften 6kumenischen Zeitalter angewiesen hat: Alles Wahre
und Gute, das die getrennten Genossenschaften in Lehre, Geschichte und
Leben entdeckt und erzeugt haben, sorgfiltig von dem beigemischten Irrtum
auszuscheiden und dann frei und offen zu akzeptieren, ja als das rechtméssige
Eigentum der einen wahren Kirche, die dies alles einmal, im Keime wenigstens
und in der Anlage, besessen hat, in Anspruch zu nehmen.»



— 166 —

Demgegeniiber stellt die tatsichliche seitherige Geschichte eine kli-
rende Auslegung dar®t. Dazu kommen éltere und neuere Publikatio-
nen von Akten und die darauf fussende wissenschaftliche Geschichts-
schreibung tiber das I. Vatikanum® und die Theologie- und Kirchen-
geschichte des 19.Jahrhunderts®®. So sind heute ernsthafte Miss-
verstéindnisse iiber den Verlauf und die Lehre des Konzils nicht mehr
moglich. Aufs Ganze gesehen ist heute deutlich, dass die von Rom aus
um die Jahrhundertmitte und speziell durch die Professoren des
Collegium Romanum aufkommende Neuscholastik®®,2 mit dem immer
breiter werdenden Kreis ihrer iiberzeugten Anhéngerschaft in der

64 In Betracht kommen dabei vor allem die Eingrenzung der Inanspruch-
nahme des infalliblen Lehramtes im unbezweifelbaren Sinn auf den einen Akt
der Definition vom 1. November 1950 durch die Constitutio Apostolica Muni-
ficentissimus Deus, Denzinger ed. XXXIII, 3900-3904, in deutlicher Unter-
scheidung von der breiten Ausiibung eines allgemeinen theologischen Lehr-
amtes in Encykliken, Breven, Ansprachen und Erklédrungen, ferner der Ver-
lauf des Kulturkampfes in Deutschland und anderen Léndern, die Geschichte
der Konkordate, die Stellung der Nuntien und die Téatigkeit katholischer poli-
tischer Parteien und schliesslich die Anbahnung des neuen und weithin posi-
tiven Verhéltnisses zum kulturellen und sozialen Leben der Gegenwart, wo-
durch die seinerzeit im Syllabus Pius 1X. von 1864 gipfelnde Negation und
Antithese sich zur Problamation eines aggiornamento wandelte.

85 Im wesentlichen beherrschten zunédchst die zwei grossen Werke von
J.Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils, Bde.I, 11, II1, 1/2, Bonn
1877-1887, und Th. Granderath, S.J., herg. v. K. Kirch, S.J., 3 Bde., Frei-
burg/Br. 1903-1906, in polemischer Antithese das Feld. Granderath sind wei-
ter zu verdanken die Constitutiones dogmaticae S. Oec. Conc. Vat. ex ipsis
eiug actis explicatae atque illustratae, Freiburg/Br. 1892, und Bd.VII der
Collectio Lacensis conec. recensiorium, Freiburg/Br. 1890, der wegen einer
Reihe sekundérer Dokumente seine Bedeutung auch gegeniiber den finf Bén-
den 49-53 der Mansi-Collection, die im Laufe der zwanziger Jahre erschien,
bewahrt hat. Neue Ansidtze zur noch immer ausstehenden umfassenden, kri-
tischen Darstellung bieten: Dom E.Cuthbert Butler O.8.B. The Vatican
Council. The story told from inside in Bishop Ullathorne’s letters, 2 vol. Lon-
don 1930; dtsch. iibers. u. erw. von H.Lang 21933, 465 S.; G.MacGregor, The
Vatican Revolution, London 1958; R. Aubert, Vatican II, Paris 1961 ; Dict.
de. Theol. Cath. tom. 15, col. 2536-2585: J. Brugerette et E. Amann, Concile
du Vatican; Unam sanctam 37, Paris 1961 : Jean-Pierre Torrel O.P. La Théo-
logie de I’Episcopat au premier Conecil du Vatican; Unam Sanctam 34, Paris
1960, L’ecclésiologie au XIXe¢ siécle, I, 11-55: R. Aubert, La géographie ecclé-
siologique au X1Xe siecle; VII, 233-245: A.Chavasse, L’ecclésiologie au con-
cil du Vatican.

56 Bes. Edgar Hocedez, S.J. Histoire de la théologie au XI1Xe siecle,
3 vol. Paris I, 1948; II, 1952; III, 1947, mit reichen Literaturangaben.

66,2 Der Begriff ist hier nur in einem allgemeineren Sinne verstanden;
fiir das besondere Verhiltnis der rémischen Theologen zur gemeinen Scholastik
s. W. Kasper: Die Lehre von der Tradition in der rémischen Schule. Freiburg
1. Br. 1962, 447 S.



— 167 —

Dogmatisierung des pépstlichen Jurisdiktionsprimates in seiner
konsequenten Form und eines dem Nachfolger Petri eigenen, von
jeder zwingenden Bindung an bestimmte Instanzen freien, infalliblen
Lehramtes den Angelpunkt aller gesunden Lehre iiber die Kirche als
Hort gegeniiber allen auflésenden, schleichenden und revolutioniren
Bewegungen der Neuzeit sahen. Insofern ist das I. Vatikanum die
Antwort auf die Franzosische Revolution. Dieser z. T. mit fanatisier-
tem Ingrimm auftretenden, aber auch unter ruhigen und vermitteln-
den Geistern weitverbreiteten heiligen Uberzeugung, vermochten die
(zegner nicht ein ahnlich ziindendes Ethos entgegenzusetzen, weil sie
sich tatsichlich der tieferen Quellen ihrer Uberzeugungen und Tra-
ditionen nicht gentigend bewusst waren. So wurden sie im Konzil und
in den aktiv kirchlichen Kreisen der Gemeinden von einer in gut-
gemeintem Eifer einseitig und unerleuchtet handelnden Konzils-
mehrheit und deren publizistischen Helfern erdriickt, was um so eher
geschehen konnte, als offensichtlich hinter dieser Mehrheit die durch
Alter ehrwiirdige und in vielen Beziehungen eindrucksvolle Person-
lichkeit des Papstes selbst stand. Auch fiir den heutigen Betrachter
bleibt der Konzilsverlauf vom Beginn der 6ffentlichen Beschaftigung
mit der Frage der Kirche am 21. Januar bis zum abrupten Schluss am
18.Juli 1870 ein erregendes Drama. Schon die Fairness gebietet es,
iiber den Triumph der Sieger nicht Leid und Recht der Unterlegenen
zu iibersehen. Allerdings werden wir heute auch tiber die « Unterwer-
fungy der Minorititsbischofe nicht mehr allein mit den Kategorien
der « Schwiiche» und der « Unwahrhaftigkeit» urteilen. Letzten Endes
konnten sie von den auch von ihnen mit der Majoritit festgehaltenen
ekklesiologischen Grundlagen aus nicht anders handeln, ohne sich
gegen ihre Uberzeugung staatlichen und zeitbedingt-weltlichen
Stromungen in die Arme zu werfen. Der wahrhaft katholische Wider-
stand musste erst in einer Notgemeinschaft seinen Boden finden und
durch Néte hindurch sich lJiutern und bewihren. Ein entsprechender
Weg der Liuterung blieb und bleibt der romisch-katholischen Kirche
selbst nicht erspart. Es sind nicht ihre dusseren «Erfolge», ihre
«Macht» und ihr « Einfluss», auch nicht ein Festhalten am « Syllabus»
und éngstlichem Antimodernismus, aber auch nicht der vom 1.Vati-
kanum faktisch ausgegangene und sich wieder und wieder darauf
berufene romische Zentralismus, Juridismus, Uniformismus und
Integralismus,und auchnicht die hundert Jahre hindurchansteigende
marianische Bewegung, die dem II.Vatikanum seinen eigentlichen
lebendigen Inhalt und sein innerkatholisches und 6kumenisches Ge-



— 168 —

wicht verliechen haben. Es ist vielmehr das Aufbrechen der tieferen
Quellen eines Kirchenverstédndnisses aus jenen Bereichen und Schich-
ten, denen auch das Beste eines katholischen Widerstandes gegen
Vatikanum I als sakrosanktes 6kumenisches Konzil entstammte und
heute noch verpflichtet ist.

Was aber wiire nun nach Abweisung storender Missverstandnisse
und Missdeutungen der positive Ausgangspunkt der ekklesiologi-
schen Arbeit im II.Vatikanum in der Frage der hierarchischen
Struktur der Kirche ?

Es bleibt jedenfalls, auch wenn die einseitige Interpretation der
Adjektiva «personalis», «separata» und «absoluta» fiir beide Seiten in
ihre - Schranken verwiesen ware, das Substantiv «Infallibilitas»
selbst®7. In seiner Beziehung auf dem réomischen Primat stellt es den
positiven Kernbegriff dar, den es zu erldutern gilt, bevor iiber die
Frage der Frgéinzung des I. durch das II. Vatikanum Bestimmteres
gesagt werden kann.

Der Begriff selbst ist spat®S. Bei patristisch-altkirchlichen
Wurzeln in der Exegese besonders von Matth. 28, 20 wird er doch erst
im spéateren Mittelalter und zwar in bezug auf die Kirche als ganze
gebraucht.

In der Auseinandersetzung der Kanonisten mit dem Konziliaris-
mus wird er mehr und mehr von den Papalisten des spiten Mittel-
alters auf den Papst bezogen und damit zum Stichwort des Kampfes
um die Entscheidungsvollmacht auf dem Boden einer universalen,
soziologisch-institutionell verstandenen Ekklesiologie®®. In Trient

67 L’Infaillibilité de I'lglise. Journées cecuméniques de Chevetogne,
1963, 266 5. IV. 99-146: Dom Paul de Vooght «Esquisse d'une enquéte sur
le mot infaillibilité durant la période scolastique»; V, 147-182, Gustave Thils
« L’ Infaillibilité de I’Eglise dans la constitution Pastor Aeternus du I.Concile
du Vatican». Besonders bemerkenswert fiir die Frage der biblischen Begriin-
dung ist Joh. Ringger (prot.) « Das Felsenwort. Zur Sinndeutung von Math. 16,
18, vor allem im Lichte der Symbolgeschichte» in Roesle-Cullmann, Begeg-
nung der Christen (Festschrift fiir Otto Karrer), Frankfurt 1958, 271-346.

88 L’ Infaillibilité, a.a.O., 237, Charles Mceller: «Le terme infaillibilité
est d’introduction récente dans la théologie.» Ibid. Paul de Vooght, 100:
¢« L’ Infaillibilité, vox et res, est inconnue aux canonistes des XIIe, XIII¢ et
XIVe siecles.» Erst im Zusammenhang mit der Krise des spiatmittelalterlichen
Konziliarismus vermag es sich durchzusetzen, nachdem es zuerst fir die
Kirche als Bewahrerin der Wahrheit in Gebrauch gekommen war.

89 Ibid. 145/113, Paul de Vooght: Guy Terrena (f 1342), Verfasser des
tractatus de magisterio infallibili Romani Pontificis, «réalise un progrés in-
contestable. S’iln’a (lui, ni aucun autre) aucune idée d’un pape dont les décrets
seraient infaillibles ex sese, il a, par contre, trouvé le mot-clé (infaillibilité) ...
le pape, entouré de ses cardinaux et en unioa avec les évéques, est en tant que



— 169 —

noch durch den Widerstand der mit den staatlichen Machten ver-
bundenen Bischofe aufgehalten??, gewinnt die Lehre im durch die
Franzosische Revolution entstandenen Vakuum neue Entfaltungs-
moglichkeiten und findet ihren Wurzelboden in der geheimen Angst
und dem Autoritatsbediirfnis einer von innerer Auflésung bedrohten
Welt. Dabei hat Vatikanum I den ihm angebotenen extremen Papa-
lismus nicht sanktioniert, fiir den alle Autoritit prinzipiell vom Papst
abgeleitet und fiir den deshalb Infallibilitdt praktisch auch unbeding-
ten Gehorsam in einem zentralistisch-monolythischen System der
Autoritit und Ordnung bedeutet. Vatikanum I will jedoch jede In-
stanz aufheben, die den Papst rechtlich zu irgendwelchen Akten ver-
pflichten oder gar zwingen kénnte?. So inauguriert es nicht die abso-
lute Monarchie im klassischen Sinne eines iiber den Gesetzen-Stehens
des Monarchen, aber auch nicht die durch ganz bestimmte Institutio-
nen in ihrer Handlungsfreiheit beschrinkte konstitutionelle Monar-
chie. Das von ihr sanktionierte System wire am ehesten vergleichbar
der sogenannten «aufgeklarten Monarchieys, in der der Monarch zwar
unbeschrinkte Handlungsfreiheit besitzt, aber insofern nicht iiber
den Gesetzen steht, als er durch die Vernunft an diese gebunden ist
und als Diener der Vernunft auch dem Gemeinwohl aller zu dienen
hat. Im Verhiltnis zu den Bischéfen, sei es in ihrer Verstreuung aufden
Sitzen in aller Welt oder in ihrer Versammlung im Konzil, bedeutet
dies iiberlegene Vollmacht und unbedingte Handlungsfreiheit fiir den
Papst zugleich mit dem Bestehen- und Geltenlassen einer dem bi-
schoflichen Charakter entsprechenden Vollmacht und Handlungs-
fihigkeit, was sich jedoch faktisch zunichst doch als « Abwertung»
des Bischofsamtes und als Starkung des kurialen Zentralismus aus-

chef supréme de 'HEglise, le souverain gardien de la foi. Il en a trouvé la meil-
leure mise au point chez les canonistes. Le gardien sans défaillance de la foi
sans erreur, Terrena le qualifie, sans doute pour la premiére fois dans ’histoire
de la théologie, du mot promis & un grand avenir: le pape est infaillible».

70 Hub. Jedin: Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils. Wirzburg
1941, bes. 81-97, wo deutlich wird, wie die eng mit ihren Fiirsten verbundenen
spanischen und franzosischen Bischofe es durchsetzen, dass beziiglich der Ver-
teillung der kirchlichen Gewalten zwischen Primat und Episkopat die «fiir die
Definition durch das Generalkonzil noch nicht reife dogmatische Entscheidung
der weiteren theologischen Diskussion tiberlassen» blieb.

1Y .Congar, a.a. Q. Sainte Eglise, 351-358: «De consensu Ecclesiarum.
Une réponse de Mgr. Dechamps a Mgr. Ketteler. » Dans ce sens (sc. de Bellarmin)
consensio ou consensus est un fait. Dans le sensg gallican consensus, le consente-
ment nécessairement requis, est un acte, ce qui différe du tout au tout... Notre
désaccord, Monsieur, vient de la confusion du fait de I’'accord des églises et des
évéques et de Pacte du consentement des évéques».



— 170 —

gewirkt hat. Im Verhaltnis zum Lehramt bedeutet Vatikanum I ein
fast volliges Zuriicktreten des Konzilsgedankens und verstirktes
Hervortreten des lehrenden Papstes sive ex cathedra sive non ex
cathedra loquentis in Glaubens- und Sittenfragen. Weil aber die
faktische Entwicklungnicht nur diesem Sinnund diesen Moglichkeiten
des I. Vatikanums entsprach, deshalb konnten auch dieverschiedenen
Entwicklungen nach und nach Raum gewinnen, die in die grosse
geistige Bewegung des II.Vatikanums einmiindeten. Dabei wurde
es sogar moglich, im I1. Vatikanum unter Berufung auf den authen-
tischen Sinn des 1. der faktischen Abwertung des Bischofsamtes und
den Bewegungen des Zentralismus, Juridismus und Uniformismus
die ekklesiale Dimension der Kollegialitit und die vielfaltigen Mog-
lichkeiten des aggiornamento und eines kirchlichen Féderalismus
entgegenzusetzen. Die Moglichkeit und Fruchtbarkeit eines unter der
unbedingten Autoritit des Papstes abgehaltenen Konzils schienen
der beste Beweis fiir die positive Bedeutung der dogmatisch im
I. Vatikanum festgehaltenen tiefen Verbindung des Papstes mit der
Kirche zu sein™,2,

Von hier aus ist nun der Konzilstext selbst zu héren und darauf
hin zu befragen, in wie weit hier Unvollendetgebliebenes ergénzt,
Einseitighingestelltes ausgeglichen, Schiefes geradegeriickt oder gar
Unrichtiggesagtes korrigiert werden konnte.

Zunichst wird im auf die Einleitung folgenden 19. Abschnitt des
IT1. Kapitels der Kreis der zwolf Apostel, wie er in den Evangelien als
von Jesus selbst in besonderer Weise berufen erscheint und in den
ersten Kapiteln der Apostelgeschichte vor allem kirchebegriindend
auftritt, als «nach Art eines Kollegiums oder einer festen Gemein-
schaft»?2 eingesetzt erkliart, «an deren Spitze er den aus ihrer Mitte
erwihlten Petrus stellte». Wichtig ist daran vor allem, dass der Be-
griff des Kollegiums nicht vom allgemeinen Vorstellungsgehalt der
«Kollegialitit von Gleichgestellten» her sondern umgekehrt die be-
sondere Art der Kollegialitdat unter den Aposteln von einer besonde-
ren, iibernatiirlich begriindeten ersten Form her erklirt wird. Des-
halb ist auch hier und sonst noch &fter nicht schlechthin das eine
Wort Kollegium gebraucht. Iis ist vielmehr synonym hier mit

™,8 5, dazu kritisch Harding. Meyer; Das Wort Pius IX: Die Tradition
bin ich; Theologische Existenz heute 122, Minchen 1965, T. 35

72 Konst. ITI/19 (60) «Dominus Jesus ... apostolos ad modum collegii seu
coetus stabilis instituit, cul ex iisdem electum Petrum praefixit.»



— 171 —

«einer festen Gemeinschaft, die auch Kollegium heissen kann», weil
die in thm unter ihrem Haupt Verbundenen untereinander wie Kol-
legen gleichgestellt sind. An anderen Stellen finden sich andere Syn-
onyma. Insofern bringt tatsichlich die nota explicativa praevia, die
sich besonders um eine genauere Festlegung des Begriffes Kollegium
bemiiht, nichts wirklich Neues zum immer festgehaltenen Begriff im
Text der Konstitution hinzu. Sie fasst diesen gegebenen Sinn nurnoch
strenger in juridische Formulierungen.

Indem nun aber den Aposteln eine besondere Sendung gegeben
wurde, die bis ans Ende der Welt und somit in zeitlich unabsehbarer
Weise iiber den Tod der ersten Apostel hinaus dauern sollte, konnte
und musste diese gleiche Sendung auch an Nachfolger der Apostel
weitergegeben werden. In diesem Weitergegebenen ist notwendiger-
weise auch das Kollegium mit seiner Spitze enthalten : « Wie aber das
Amt fortdauern sollte, das vom Herrn dem Petrus ... in einzigartiger
Weise zugewiesen wurde und auf seine Nachfolger tibergehen sollte,
so dauert auch das Amt der Apostel ... fort ... Aus diesem Grunde lehrt
die Heilige Synode, dass die Bischofe auf Grund der gottlichen Ein-
setzung an die Stelle der Apostel als Hirten der Kirche getreten
sind»73. Deshalb kann gesagt werden, in den Bischifen und den diese
umgebenden Priester weile der Hohepriester Jesus Christus selbst
in der Mitte der Glaubigen?. Wahrgemacht wird dies durch die
Gabe des Heiligen Geistes, die von den Aposteln her unter Hand-
auflegung in der Weihe weitergegeben wird. An dieser Stelle setzt die
vielbeachtete Erklarung der Sakramentalitit der Bischofsweihe als
der «Fiille des Weihesakramentes» ein. Vorbereitet durch die Ent-
scheidung iiber die Testfragen der Moderatorem vom 30.0ktober 1963
wurde hier mit der Autoritéit des Konzils eine Kontroversfrage der
romisch-katholischen Theologie geklirt, die nur im Rahmen der be-
sonderen abendliandischen Entwicklung und speziell die Praxis und
Theorie der papstlichen Prirogative akut werden konnte: Die Frage,
ob die Bischofsweihe iiberhaupt ein Sakrament und nicht vielleicht
ihrem sakramentalen Gehalt nach mit der Priesterweihe identisch

73 Tbid. I11/20 (64) « Sicut autem permanet munus a Domino singulariter
Petro, primo Apostolorum, concessum et successoribus eius transmittendum,
ita permanet munus Apostolorum pascendi Ecclesiam ... Proinde docet Sacra
Synodus Episcopos ex divina institutione in locum Apostolorum successisse,
tamquam ecclesiae pastores, quos qui audit, Christum audit, qui vero spernit,
Christum spernit et eum qui Christum misit.»

"4 Thid. III/21 (64) «In episcopis igitur, quibus presbyteri assistunt, adest
in medio credentium Dominus Jesus Christus, Pontifex Summus.»



— 172 —

sei”. Im altkatholischen Verstandnis ist diese Frage ebensowenig
aufgetaucht, wie sie von orthodoxer Seite gestellt werden konnte.
Hier ist man stets vom apostolischen Amt des Bischofs derart aus-
gegangen, dass Presbyterat und Diakonat als davon ausgehende
Abstufungen des einen Amtes verstanden wurden?. Fiir die rémisch-
katholische Theologie scheinen trotz der konziliaren Lehre die theo-
logischen und historischen Probleme, die zu der genannten Frage-
stellung Anlass gaben, mit dem Spruch des Konzils noch nicht erledigt
und koénnen es der Sachlage nach in der rémischen Kirche auch nicht
sein. Man wird erwarten diirfen, dass die Fragen der Weihevollmach-
ten des Presbyterates und der Sakramentalitit des Papstamtes in der
theologischen Erdrterung nicht ganz zur Ruhe kommen werden.
Der eigentlich praktischen Entfaltung der Kollegialitit werden
in der Konstitution nur wenige Sétze gewidmet, gewiss weniger als
den Viatern und Freunden dieser Lehre erwiinscht gewesen wére. Das
Vorbild des apostolischen Kollegiums wird allerdings mit Recht nur
vorsichtig erwahnt; denn hier sind die historischen und exegetischen
Fragen durchaus noch im Fluss. Dazu kam das Bedenken, eine zu
grosse Gleichheit zwischen Apostelkollegium und Bischofskollegium
zu behaupten, da ja nach Christi eigenen Worten in der Geistesgabe
an die Apostel kein Unterschied zur dem Petrus verlichenen Aus-
riistung bestehen sollte. Bischof Gasser hatte zwar in seiner Relatio
den Vitern des I.Vatikanums mit gut scholastischem «distinguo»
erklart, die Gabe der Infallibilitdt an Petrus sei eine ordentliche und
damit ihm und den Nachfolgern im Amt in Parmanenz gegeben,
wahrend die {ibrigen Apostel diese nur als ausserordentliche und dar-
um mit ihrem Tode erloschende erhalten hatten??. Das II.Vati-
kanum begniigte sich jedoch mit einer vorsichtigen Abschwéchung

7> Y.Congar, Sainte Eglise, a.a.0., 275-302: «Faits, problémes et ré-
flexions & propos de I'ordre et des rapports entre le presbytérat et I’épiscopat. »
Vgl. Literatur zur Kontroverse: U.Valeske, Votum ecclesiae, a.a.O., II,
136-139.

"6 IKZ 65 (1965), 46-63: Bericht tiber die IX.Intern. Altkath. Theo-
logenwoche, u.a. W.Kiippers: «Mit der Ostkirche blickt das altkatholische
Verstidndnis der apostolischen Nachfolge auf die Verbindung des bischoflichen
Amtes mit der Kirche in ihrer Gesamtheit und zugleich der ’lokalen’ Gebun-

denheit und Verwurzelung der einzelnen Bischofe.»

7" Relatio von Bischof V.Gasser am 11.Juli 1870 {iber das IV.Kapitel,
Mansi §2, 1204-1230 (Coll. Lac. V1I, 388-422). Der Kernpunkt ist fiir Gasser
die funktionsfahige Einheit, die fir jede menschliche Gemeinschaft, sei es im
Staat, sei es in der Kirche, gleich wesentlich ist: (col.1206) «at respondeo,
centrum unitatis sicut in corporibus caelestibus ita etiam in ecclesia Christi
sub coelo debet agere continuo et permanenter auctoritate irrefragibili».



der Gleichung Apostelkollegium-Bischofskollegium die in der nota
explicativanoch eigens unterstrichen wurde. Auch an die Liebes- und
Friedensgemeinschaft in der Alten Kirche wird nur kurz erinnert,
ebenso an deren konziliares Leben und an die schon in der Alten
Kirche erkennbare Mitwirkung der Mitbischéfe «bei Erhebung eines
Neuerwahlten zum hdochsten priesterlichen Dienst». Finigermassen
abrupt folgt darauf in fast legislatorischer Form die Erklarung?s.
«Glied der Bischofsgemeinschaft wird man durch die sakramentale
Weihe und die hierarchische Kommunion mit Haupt und Gliedern des
Kollegiums». Konsequenterweise stinde damit jeder Bischof, der
diese besondere Verbindung mit dem Papst nicht hat, ausserhalb des
Bereiches der apostolischen Vollmacht und Sendung?®. Fiir die nicht
mit Rom unierten Ostkirchen und die Bischofe der altkatholischen
Kirchen wiirde diese Konsequenz, falls sie in aller Héarte gezogen
wiirde, eine wesentliche Vertiefung des bestehenden Grabens be-
deuten. Entsprechend hat konsequenterweise auch das Kollegium
nur dann apostolische Vollmacht, wenn es mit dem Haupt verbunden
handelt, wahrend das Haupt des Kollegiums kraft seiner durch die
Kollegialitat nicht behinderten Freiheit auch ohne Verbindung mit
dem Kollegium uneingeschrankt die Initiative ergreifen oder be-
stimmte Akte setzen kann. Damit ist der eigentliche Brennpunkt der
«Erganzung» des I.Vatikanums erreicht: An und fiir sich hat, so
heisst es in der Konstitution des I1. Vatikanums, auch die bischof-
liche Vollmacht Anteil an der héchsten und vollen Gewalt iiber die
ganze Kirche. Sie kann jedoch — sei es individuell, sei es im Konzil,
sei es in bestimmten Gruppierungen in der Zerstreuung - nur aus-
geiibt werden mit vorheriger Zustimmung, begleitender Mitwirkung
oder nachtriiglicher Anerkennung von seiten des romischen Bi-
schofs: «Im Rahmen dieses Kollegiums wirken die Bischéfe, unter
treuer Wahrung des primatialen Vorranges ihres Hauptes, in eigener
Vollmacht zum Besten ihrer Glaubigen, ja der ganzen Kirche, deren

8 Konst. 111/22 (68) «Membrum corporis episcopalis aliquis constituitur
visacramentalis consecrationis et hierarchica communione cum Collegii Capite
atque membris. »

" Die nota explicativa weist auf diese Schwierigkeit, die so bisher nicht
bestand, ausdriicklich hin: a.a.0., 168/169 N.b.: «Commissio autem censuit
non intrandum esse in quaestiones de liceitate et validitate, quae relinquean-
tur disceptationi theologorum, in specie quod attinet ad potestatem quae de
facto apud Orientales seiunctos (u. gewiss auch den Altkatholiken) exercetur,
et de cuius explicatione variae exstant sententiae.»



organische Struktur und Eintracht der Heilige Geist immerfort
starkt»8o.

Von daher erst kann auch von den gegenseitigen Beziehungen
der Bischife untereinander im Kollegium und in der gesamten Kirche
gesprochen werden. Und hier vor allem 6ffnet sich der Raum, in dem
sich die neue Erfassung des Bischofsamtes, die nur ungentigend
und wenig schon als «Aufwertung des Bischofsamtes» bezeichnet
wird, zu entfalten vermag. Zwar wird zunéchst auch hier nochmals in
einer exegetisch und dogmengeschichtlich durchaus nicht vollig ge-
sicherten Berufung auf die ekklesiologischen Prinzipien Cyprians von
Carthago®! die feste Verklammerung jeder wirksam werdenden
bischoflichen Kollegialitit mit dem romischen Bischof eingeschirft,
der «das immerwéahrende, sichtbare Prinzip und Fundament fiir die
Einheit in der Vielfalt» ist. Zugleich wird vorsorglich auf die Be-
grenzung der Jurisdiktion des einzelnen Bischofs auf seine Didzese
hingewiesen. Dann aber 6ffnet sich schliesslich doch das Tor fiir die
neuen Gesichtspunkte: Die Einzelbischéfe sind «als Glieder des
Bischofskollegiums und als rechtméssige Nachfolger der Apostel auf
Grund von Christi Stiftung und Vorschrift», d.h. also im vollen
Sinne jure divino, «zur Sorge fiir die Gesamtkirche gehalten». Im
Einzelnen wird dabei hingewiesen auf die Bewahrung und Férderung
der Einheit im Glauben und in der Liebe, ganz besonders aber auf die
gemeinsame Verantwortung fiir Mission und Diakonie in der Gesamt-
kirche und durch die Gesamtkirche®2.

In vorsichtiger Weise wird auf mogliche Formen bischoéflichen
Zusammenwirkens in bezug auf diese Aufgaben und Bereiche ausser-

80 Konst. I11/22 (70/71).

81 Tbid. I11/22, Anm. 67 u. 68, vgl. dazu v. Campenhausen, Kirchliches
Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tiubingen
1953, bes. II, 293-322: Kap.XI «Cyprian und das Bischofsamt». «Dass
Cyprian kein "Papalist’ gewesen ist, ist bekannt; die ihm entgegenstehenden
rémischen Anspriiche, die sich leider nicht niher erkennen lassen, bleiben in
diesem Jahrhundert ohnedies véllig isoliert und ohne erkennbare Nachwir-
kung ; aber Cyprian ist auch kein "Konziliarist’ im spatmittelalterlichen, ver-
fassungsrechtlichen Sinne des Wortes» (307). «Es fehlt gerade das fir den
Gedanken des Papsttumes Entscheidende: Die Begrindung der Erleuchtun-
gen (und der daraus resultierenden Vollmacht) auf das Amt; sie sind nicht ex
cathedra» (ibid., Anm. 3).

82 Konst. I11/23 (72) «Sed qua membra Collegii Episcopalis et legitimi
Apostolorum successores singuli ea sollocitudine pro universa Ecclesia ex
Christi institutione et praecepto tenentur, quae, etiamsi per actum iuris-
dictionis non exerceatur, summopere tamen confert ad Ecclesiae universalis
emolumentum».



— 175 —

halb der eigenen Di6zese hingedeutet. Zunachst wird das Beispiel der
«alten Patriarchatskirchen» genannt. Dabei wird sogar in schoner
Weise iiber die bisher so streng bewahrten Grenzen einer Kollegialitit
bloss der Amtstrager hinausgegangen und von Kirchen gesprochen,
«die von ihrer apostolischen Griindung und Einrichtung her zu
organisch verbundenen Gemeinschaften» mit ehrwiirdigem litur-
gischem, theologischem, spirituellen und disziplindrem Eigenleben
zusammengewachsen sind®3. Jedoch bleibt dieser Hinweis deutlich
auf die alten Ostkirchen bezogen und verliert dadurch an praktischer
Bedeutung. Eine sinngemésse und breite Anwendung dieses Gedan-
kens auf die ganze Kirche konnte jedoch fiir die Wiedervereinigungs-
frage von grosser, ja entscheidender Bedeutung werden! Die dem
Westen zugewandte Aussage ist sehr viel enger. Sie begniigt sich mit
einer Empfehlung der Bischofskonferenzen®, die tatséichlich als
eigentlich kanonische Einrichtungen bis zum II.Vatikanum in der
Romischen Kirche nicht bestanden, wenn sie auch, wo sie entstanden
waren, durchaus geduldet und de facto anerkannt, ja z.'T. auf Antrag
hin von Rom auch in ihrer Ordnung bestitigt wurden. Die Konstitu-
tion erklért nur recht vorsichtig: «Sie konnen in dhnlicher Weise in
unserer Zeit vielfdltige und sichtbare Hilfe leisten, um die kollegiale
Gesinnung zu konkreter Verwirklichung zu fithren»85.
Kennzeichnend fiir den Zwiespalt, der in der ganzen Konsti-
tution vom Hintergrund unterschiedlicher Ekklesiologien her zu
Tage tritt, ist in besonderem Masse der 24. Abschnittdes I111.Kapitels:
Sein erster Absatz liesse sich ohne weiteres denken als Bestandteil
eines Textes des Okumenischen Rates der Kirchen oder auch einer
panorthodoxen Verlautbarung. Seine zwolf Zeilen stiitzen sich auf
elf in ihm angefiihrte Bibelstellen und gipfeln in dem Gedanken einer
vom Wirken des Heiligen Geistes getragenen « Diakonia» des Amtes.
Dagegen sind die fiinf Zeilen des zweiten Absatzes streng rechtlicher
Natur. Sie betreffen die faktische Ausiibung des bischoflichen Amtes,
gipfeln in dem Satz, dass ein Bischof ohne die apostolische Gemein-

83 Ibid. I11/23 (74/75).

84 Die am 24. September 1889 begriindete Altkatholische Internationale
Bischofskonferenz hat sich seither als wichtigstes Band kirchlicher Einheit im
Altkatholizismus erwiesen. Seine Méglichkeiten als «Kollegium» scheinen
jedoch noch nicht ausgeschépft.

85 Konst. I11/23 (74) « Quae Ecclesiarum localium in unum conspirans
varietas indivisae Ecclesiae varietatem luculentius demonstrat. Simili ratione
Coetus Episcopales hodie multiplicem atque fecundam opem conferre possunt,
ut collegialis affectus ad concretam applicationem perducatur.



— 176 —

schaft «in die Amtsausiibung nicht aufgenommen werden kann» und
stiitzen sich dafiir auf nicht weniger als 150 Paragraphen des Codex
fiir das Recht der Ostkirchen8®.

In drei gesonderten Abschnitten folgt eine Beschreibung des
dreifachen Amtes der Bischofe — des ministerium docendi, sancti-
ficandi et gubernandi — in Analogie zum in neuerer Zeit auch auf
katholischer Seite immer breiter aufgenommenen Schema eines
dreifachen prophetischen, priesterlichen und koniglichen Amtes
Christi. Die Uberschriften im deutschen Text sprechen vom Lehramt,
Heiligungsamt und Leitungsamt. Beim ersten, dem Lehramt also,
kommt vor allem die Frage von dessen Autoritdt im bischéflichen
Bereich und von der Teilnahme des bischéflichen Iehramtes an der
«Unfehlbarkeit» zur Sprache. Dabei wird der 25. Abschnitt geradezu
zum konziliaren Kommentar des im I.Vatikanum bis zur letzten
Stunde so hart und bitter umkémpften 1V.Kapitels der Constitutio
« Pastor aeternus» vom 18.Juli 1870. Zur vollen Klarstellung dieses
Verhiltnisses wire eine ins Einzelne gehende Untersuchung kompli-
zierter Gedankengéinge erforderlich, bei der vor allem auch auf die
Klarstellungen der Relatio Bischof V. Gassers zum 1V. Kapitel von
Pastor aeternus am 13.Juli 187087 sorgfiltig einzugehen wire, da
aller Wahrscheinlichkeit nach gerade diese Relatio fiir die Kommis-
sionsarbeit im IT.Vatikanum nicht ohne Bedeutung gewesen ist®8,
Bedingt durch diese Riickbeziehung handelt nun allerdings der
25. Abschnitt zum {iberwiegenden Teil nicht eigentlich vom Lehramt
der Bischofe, sondern von dem des romischen Bischofs, wihrend fir
die Bischofe nur wenige Sitze abfallen : Fiir den einzelnen, in Gemein-
schaft mit dem romischen Bischof lehrenden Bischof gilt von seiten
der Glaubigen, diese ¢miissen mit einem im Namen Christi vorgetra-
genen Spruch ihres Bischofs in Glaubens- und Sittenfragen iiberein-
kommen und ihn mit religiés gegrindetem Gehorsam anhangen».
Auch gemeinsam verkiinden sie, sei es iber den Erdkreis verstreut,
sei es noch offenkundiger im Konzil versammelt «auf unfehlbare
Weise die Lehre Christi, sofern sie dabeil das Gemeinschaftsband
untereinander und mit dem Nachfolger Petri bewahren». Wenn sie
so «authentisch lehren und eine bestimmte Sentenz tibereinstimmend

86 Thid. 111/24, Anm.74.
87 S. oben Anm. 77 u.71,a.

88 3. die bis ins Sprachliche gehende Ubereinstimmung zwischen der
Relatio vom 11, Juli 1870, Mansi 52, 1213, und der Konstitutio vom 21.No-

vember 1964, de eccl. I11/25 (80), z.B. im Begriff der «apta media» fur die
Erhebung des Depositum Fidei durch das infallible Lehramt.



— 177 —

als definitiv verpflichtend vortragen ..., ist ihrer Definition mit
Glaubensgehorsam anzuhangen »8?.

Inhaltliches Objekt dieser Unfehlbarkeit ist die gleiche Unfehl-
barkeit, die Christus seiner Kirche «als das heilig zu bewahrende und
getreulich auszuiibende Gut der géttlichen Offenbarung anvertraut
hat». Handelndes Subjekt der Lehrunfehlbarkeit ist einmal und in
vorziiglicher Weise der Papst selbst «als oberster Hirte und Lehrer
aller Glaubigeny, da ihm in diesem Amt «das der Kirche selbst eigene
Charisma der Unfehlbarkeit in einzigartiger Weise innewohnt».
Nicht weniger kann aber auch in gleicher Unfehlbarkeit handelndes
Subjekt das Kollegium der Bischofe sein, « wenn es das oberste Lehr-
amt zusammen mit dem Nachfolger Petri ausiibt»°°. Insofern kann
man hier kaum von zwei Subjekten der Unfehlbarkeit und streng
genommen noch nicht einmal von einem doppelten Subjekt sondern
allenfalls von einem Subjekt sprechen, das in zwiefacher Gestalt auf-
zutreten vermag : Der Papst als Haupt des Kollegiums ohne spezielle
und aktive Mitwirkung des Kollegiums und der Papst als Haupt des
Kollegiums unter von ihm gewollter und geleiteter Mitwirkung des
Kollegiums. So bleibt jedenfalls an diesem Punkte von einer « Auf-
wertung» des Bischofamtes offensichtlich nicht viel tibrig, zum min-
desten wenn man sich an den Wortlaut des Textes hilt, wihrend man
natiirlich sagen kann, die Praxis eines Konzils zeige doch auch andere
Aspekte?®!, Fiir eine theologische Lehre vom Konzil aber erhebt sich
die Frage, wie eine derartig enge Auffagsung mit dem Selbstverstind-
nis des bischoflichen Glaubenszeugnisses zur Zeit der altkirchlichen
tkumenischen Synoden und von daher in der Sicht der heutigen Ost-
kirche in Ubereinstimmung gebracht werden kann. Im Blick darauf
erscheint es mehr als Postulat denn als gesicherte Erkenntnis, wenn
es anschliessend heisst: « Diesen Definitionen kann aber die Zustim-
mung der Kirche niemals fehlen vermoge der Wirksamkeit des Hei-
ligen Geistes, kraft deren die gesamte Herde in der Einheit des Glau-

8 Konst.I11/25 (78/79).

% Thid. II1/25 (78) «Infallibilitas Ecclesiae promissa in corpore Episco-
porum quoque inest, quando supremum magisterium cum Petri successore
exercet».

1 Das befreiende Eingreifen Papst Johannes XXIII. in der ersten Ses-
sion und die bedriickenden Einwirkungen «einer héheren Autoritét» und
schliesslich die autonomen Handlungen des Papstes Paul VI. wihrend der
dritten Session zeigen die Spannweite dieser Moglichkeiten und die Begren-
zung des Raumes fiir die Ausiibung bischéflicher Lehrvollmacht.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1065 12



— 178 —

bens bewahrtwird und voranschreitet»®2. Die gleiche Lehre, besonders
auch mit dem Hinweis auf den Heiligen Geist, hatte im I. Vatikanum,
besonders Erbischof Deschamps von Mecheln nachdriicklich vor-
getragen??. Verstanden im Zusammenhang und in der Konsequenz
einer bellarminisch institutionellen, juridisch perfektionierten Ekkle-
siologie bedeutet diese Lehre die Umkehrung dessen, was noch heute
die Ostkirche als Typus der urspriinglichen sakramentalen und
«rezeptiven» Ekklesiologie bewahrt®t. Auchin dieserwird gesagt, dass
der Heilige Geist die Gliubigen in ihrer Gesamtheit im rechten Glau-
ben bewahre. Doch erwachsen in ihrer Sicht die alle bindenden
Glaubensentscheidungen gerade umgekehrt aus der gegenseitigen
Anerkennung der Wahrheit, wie sie jede ortliche Kirche mit ihren
Bischofen lebendig bewahren muss. In diesem ihrem Sinn kénnte
dann interessanterweise vielleicht sogar die Ostkirche den gleichen
Satz auch von sich aus bekennen: «Diesen (sc. den alle bindenden)
Definitionen kann aber die Zustimmung der Kirche niemals fehlen
vermoge der Wirksamkeit des Heiligen Geistes, kraft dessen Wirk-
samkeit die gesamte Herde Christi in der Kinheit des Glaubens be-
wahrt wird und voranschreitet». Deutlich zeigt sich an einem derar-
tigen Beispiel die Bedeutung der ekklesiologischen Klammer oder der
ekklesiologischen Vorzeichens einzelner theologischer Formeln und
Aussagen.

Der letzte Absatz des 25.Abschnittes fithrt in wohltuender
Weise auf einen Boden zuriick, auf dem den beiden Ekklesiologien
gemeinsame Elemente sich mit Ansétzen reformatorischen ekklesio-
logischen Denkens zu berithren und die Aussicht auf eine gemeinsame

92 Konst. ITI/25 (78) «Istis autem definitionibus assensus kceclesiae num-
quam deesse potest propter actionem eiusdem Spiritus Sancti, qua universus
Christi grex in unitate fidei servatur et proficit».

93 8. Anm.71; a.a.0., 364, Dechamps: «Certes, le Pape ne peut définir,
comme le dit saint Augustin, que ce qui est dans le dépét de la révélation, dans
I’Ecriture Sainte et dans la tradition, ’quam apaostolica Sedes et Romana cum
ceteris tenet perseveranter Feclesia’. Voila le fait que le Pape constate avant
de définir, comme il ’a toujours fait par les divers moyens rappelés dans le
chapitre 1V, et comme l'assistance divine, qui lui est promise, nous garanti
qu’il le fera toujours.»

¥4 5. Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Kirche, Zurich 1961, bes.
N. Afanassieff: «Das Hirtenamt der Kirche: in der Liebe der Gemeinde vor-
stehen», 7-66, und A.Schmemann: «Der Begriff des Primates in der ortho-
doxen Ekklesiologien», 119-151. S. auch Unam Sanctam 49, Paris 1964 : Francis
Dvornik, Byzance et la Primauté Romaine; L’Infaillibilité, a.a. 0., 183-202:
N. Afanassieff «L’infaillibilité de I’Eglise du point de vue d’un théologien
orthodoxe».



— 179 —

Entfaltung zu eréffnen vermogen: Jede Glaubensdefinition ist nur
vorzulegen «geméss der Offenbarung, zu der zu stehen und nach der
sich zu richten alle gehalten sind»%. Schrift und Tradition, so heisst
es weiter, bewahren das Glaubensgut und nur deren rechte Durch-
forschung und die angemessene Darstellung des ein fiir alle Male ab-
schliessend in der Offenbarung Gegebenen unter Anwendung geeig-
neter Mittel vermag dem Gewicht dieser Sache gerecht zu werden 6.

Im III.Kapitel ist der 26. Abschnitt der einzige, in dem jede
Bezugnahme auf die Rechte und die Stellung des Hauptes des Kolle-
giums fehlt. Dies ist allerdings schon daraus verstédndlich, dass dem
Papstamt nach aller traditionellen und auch der neuen konziliaren
Lehre kein sakramentaler Weihecharakter zukommt oder zugrunde-
liegt. So stand von daher der Entfaltung des Heiligungsamtes der
Bischdfe nichts im Wege. Der 26. Abschnitt ist einer der schonsten
und gehaltvollsten der ganzen Konstitution. Er zeigt keinerlei Spuren
einer institutionell-juridischen Ekklesiologie und kénnte, so wie er
dasteht, von der altkatholischen internationalen Bischofskonferenz
verfasst sein oder angenommen werden. Bezeichnenderweise beruft
der Text sich ausschliesslich auf biblische und altkirchliche oder doch
inihren Grundlagen sehr alte Zeugnisse. Der Abschnitt gipfelt in dem
schonen Satz: «In jedweder Altargemeinschaft wird unter dem hei-
ligen Dienst des Bischofs ein Symbol jener Liebe und jener ‘Einheit
des mystischen Leibes, ohne den es kein Heil geben kann’ (Thomas
von Aquino Summa theol.IIl .73, a.3.) hingestellt. In diesen Ge-
meinschaften, auch wenn sie oft klein und arm sind oder in der Zer-
streuung leben, ist Christus anwesend, durch dessen Kraft die eine
heilige, katholische und apostolische Kirche zusammengehalten
wird»97,

Dieser geistliche Ton klingt auch im 27.Abschnitt iiber das
Leitungsamt noch weiter. Doch taucht hier unvermeidbar das bela-
stete Thema des Verhiltnisses der bischoflichen, ordentlichen und un-

% Konst. I1I/25 (78) «Cum autem sive Romanus Pontifex sive Corpus
Episcoporum cum eo sententiam definitunt, eam performent secundum ipsam
Revelationem, cui omnes stare et conformari tenentury.

¥8 Ihid. IT1/25 (80) «... quae scripta vel tradita per ligitimam Episcoporum
successionem et imprimis ipsius Romani Pontificis cura integre transmittitur
atque praelucente Spiritu Veritatis in Eecclesia sancte servatur et fideliter
exponitur. Ad quam rite indigandam et apte enuntiandam Romanus Pontifex
et Episcopi pro officio suo et rei gravitate per media apta sedulo operam navant;
novam vero revelationem publicam tamquam ad divinum fidei depositum
pertinentem non accipiunt».

7 Ibid. I11/26 (80/81).



— 180 —

mittelbaren Leitungsvollmacht zu der im I. Vatikanum mit den glei-
chen Worten beschriebenen, universalbischoflichen Vollmacht des
Papstes auf. Es kommt jedoch nicht zu breiterer Erorterung dieser
zum mindesten theoretisch und logisch paradoxalen Verhéltnis-
bestimmung?®. Unter den iiberaus weitlaufigen Verhéltnissen der
heutigenWeltkirche ist die theologisch wichtige Frage gewiss hinsicht-
lich der Beziehungen des einzelnen Bischofs zur ihm iiber- und zu-
gleich auch gleichgeordneten Person des Papstes praktisch kaum
aktuell. Anders liegt dies jedoch im Blick auf die aus dem péapstlichen
Recht ableitbaren Kompetenzen der im Namen des Papstes handeln-
den Kurienbehorden. In kluger Voraussicht hatte Papst Paul VI.
allerdings durch die Herausnahme der Kurienreform, die fiir das Kon-
zilsklima sehr ungiinstige Wirkungen hitten haben kénnen, aus der
Konzilsthematik, an diesem Punkte den Gegenstand méglicher Eror-
terungen weggeriickt. Dennoch ist, solange Vatikanum I die dog-
matische Voraussetzung bildet, mit der blossen Versicherung, den
Bischofen sei das Hirtenamt «im vollen Umfang» anvertraut, die
bestehende rechtliche Unklarheit, ja Widerspriichlichkeit nicht be-
hoben. Vor allem aber bleibt jedoch die Schwachung der Stellung des
Bischofs gegeniiber seinen Vollmachten in der Alten Kirche und in
den heutigen nichtrémischen, bischéflichen Kirchen ohne Zweifel
bestehen?®?. Auch die seit ihrer Neuveroffentlichung in Trenikon und
daraufhin wie an anderen Orten, so auch in den Notae zum Konzils-
text hervorgehobene Bestéatigung, die Papst PiusIX. am 12.Mérz 1875
einer Erklarung der deutschen Bischofe gegeben hat, dndert darin
nicht viel. Die Bischofe hatten gegeniiber dem Kanzler dem Vorwurf
widersprochen, das Konzil habe sie ihrer eigentlichen bischoflichen
Stellung entkleidet!?®. Die Tatsachen der Kirchengeschichte sind

98 H.Kiing, Strukturen der Kirche, Freiburg/Br. 1962, 337: «Es muss
in aller Schérfe gesehen werden, dass nach dem, was auf dem I.Vatikanum
gesagt wurde, keine Moglichkeit zu bestehen scheint, einen Papst an willkiir-
lichen (vielleicht wahren, aber unter Umstinden doch fiir die Kirche héchst
schéidlichen) Definitionen wirksam zu hindern.»

99 Bischofsamt und Weltkirche, a.a.O., 35-74, Othmar Perler: «Der
Bischof als Vertreter Christi nach den Dokumenten der ersten Jahrhunderte»,
ibid. 75-110, Y.Congar: «Die Hierarchie als Dienst nach dem Neuen Testa-
ment und den Dokumenten der Uberlieferung; ibid. 303-334, O.Rousseau,
0.8.B.: «Die Lehre vom Bischofsamt und ihr Wandel in der Kirche des
Abendlandes.» Jean Colson, L’Evéque dans les communautés primitives,
Paris 1951.

100 (). Rousseau 0.S.B. «Der wahre Wert des Bischofsamtes in der
Kirche nach wichtigen Dokumenten von 1875», Irenikon 29 (1956), 121-150,
dasselbe auch in Bischofsamt und Weltkirche, a.a.0., 739-764 ; Neuner-Roos,



— 181 —

durch Erlauterungen nicht aufzuheben ; denn so gewiss auch die Alte
Kirche den Primat kannte und anerkannte!®!, so verstand sie ithn
doch nicht in der Weise und Zuspitzung des I. Vatikanums, und es
bleibt vom Neuen Testament und den altkirchlichen Gegebenheiten
her nun eben doch die ernste I'rage, ob man im Blick auf die einge-
tretene Entwicklung und ihre durch das I. Vatikanum erfolgte dog-
matische Sanktionierung einfach mit der Konstitution sagen darf,
«dabei bewahrt der Heilige Geist die von Christus dem Herrn in
seiner Kirche gesetzte Form der Leitung ohne Minderung»192.

Die beiden letzten Abschnitte 28 und 29, die von den Priestern
und Diakonen handeln, treten gegeniiber dem Hauptinhalt des
11I. Kapitels zuriick. Um ausreichend von beiden Amtsstufen und
zumal der priesterlichen zu handeln, bediirfte es gewiss mehr als nur
zweier dem Hauptteil des Kapitels angefiigter Abschnitte.

Im Konzil und im Anschluss daran wurde mehr als nur gelegent-
lich Unbehagen dariiber spiirbar, welch geringe Beachtung in dessen
Arbeit derjenige Teil der Kirche gefunden habe, der tiberall die grosste
Last inihr zu tragen habe : der einfache Priesterstand. Dariiber hinaus
wurde die Befiirchtung laut, der « Aufwertung» der Bischofe konnte
eine verstirkte Abhingigkeit der Priester entsprechen. Der Versuch
wiahrend der zweiten Session, durch einen gutgemeinten Brief der
Konzilsviter an die Priester in aller Welt diesem Kindruck entgegen-
zuwirken, bliebim ersten Entwurf stecken. Auch was der 28. Abschnitt
von de ecclesia liber die Priester zu sagen vermag, wird Unbehagen
und Befiirchtung nicht vollig aufheben. Ohne Frage kann aus der
Liturgie der Priesterweihe ein legitimer Hinweis auf den «gehorsamen
Diener»193im Verhaltnis des Priesters zu seinem Bischof entnommen
werden, ebensowenig kann von der Uberlieferung her bestritten
werden, dass die Priester «in der Ausiibung ihres Amtes von den

Der Glaube der Kirche, 1958, 338, a, und Denzinger, ed. 1965, 3112-3117
(auszugsweise).

Konst. 111/27 (84) «Ipsis (sc. episcopis) munus pastorale seu habitualis
et cotidiana cura ovium suarum plene committitur neque vicarii Romanorum
Pontificium putandi sunt, quia potestatem gerunt sibi propriam verissimeque
populorum, quos regunt, Antistites dicentur». S. auch ibid., Anm. 95.

101 Vol. N. Afanassieff, N. Koulomzine, J.Meyendorff, A. Schmemann in
«Der Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche», a.a.0., und J.Langen,
«Das Vatikanische Dogma in seinem Verhéltnis zum Neuen Testament und
zur exegetischen Uberlieferung», Bonn 1871/1876.

102 Konst. I11/27 (84/85).

103 Thid. I11/28, Anm. 107 (88) ibid. « Propter hanc in sacerdotio et mis-
sione participationem Presbyteri Episcopum vere ut patrem suum agnoscant
eique reverenter oboediant».



— 182 —

Bischofen abhiingen»'4. Auch gibt die auf einer stattlichen Reihe
von Bibelstellen aufruhende Beschreibung des Priestertums und
seines kirchlichen Dienstes gewiss weder in rémisch-katholischer
noch in altkatholischer Sicht Anlass zu wesentlicher Kritik. Zu be-
dauern bleibt jedoch, dass der Text so theoretisch bleibt und tiber die
praktischen Fragen des Pfarrerstandes in der Kirche der Gegenwart
hinwegsieht. Zwar wird zum Abschluss versucht, den Gedanken der
Kollegialitit nun auch systematisch auf die Priestergemeinschaft,
angefangen vom Verhéaltnis zum Bischof bis zur Gemeinde anzuwen-
den; dies geschieht jedoch wenig prizis und nicht wirklich durch-
dacht1%, Es ergibt sich mehr eine «pastorale» Mahnung zum guten
Zusammenleben nach allen Seiten als ein konkreter theologischer
Lehrtext, mit neuen Gedanken und Ansétzen zu neuen Formen.

In dieser Hinsicht ist der sehr viel kiirzere letzte Abschnitt des
Kapitels tiber die Diakone ergiebiger: Bekanntlich enthéalt er eine
der besonderen Konzilsiiberraschungen, die Ermoglichung der Ein-
fiithrung eines selbsténdigen, als Lebensberuf erwéhlten Diakonates,
der im Falle dlterer Diakone unter Umstdnden sogar von der Zoli-
batsverpflichtung befreit sein kann. Auf die Aufzahlung der traditio-
nellen Vollmachten und Pflichten des Diakonates folgt lapidar die
Erklarung : « Weil diese fiir die Kirche im hiéchsten Masse lebensnot-
wendigen Aufgaben bei der gegenwértigen Ordnung der lateinischen
Kirche in zahlreichen Gebieten nur schwer erfiillt werden konnen,
kann in Zukunft der Diakonat als eigene und selbstéindige Stufe
wiederhergestellt werden» 1°6. Wahrend dabeifiirjiingere Diakoneund
natiirlich fiir solche, die dariiber hinaus das Priestertum erreichen
wollen, die Zolibatsverpflichtung in Kraft bleibt, kann nach Ent-
scheidung der regionalen Bischofskonferenzen und vom Papst ge-
wahrter Zustimmung in den entsprechenden Gebieten fiir Diakone
im vorgertickteren Alter das Eingehen einer Ehe in Betracht kommen.
Diese grundsétzliche und fiir die lateinische Tradition hinsichtlich
des Zolibats wirklich revolutiondre Bestimmung des Konzils kann
itber ihren unmittelbaren Gegenstand hinaus grosse Tragweite ge-

104 Thid. IIT/28 (86) « Presbytri, quamvis pontificatus apicem non habeant
et in exercenda sua potestate ab Episcopis pendeant, cum eis tamen sacerdotali
honori coniuncti sunt...».

105 JIbid. 111/28 (88/87). Hier wird nicht klar, in welchem Sinne die Ana-
logie mit der Struktur des Apostel- und Bischofskollegiums mit seinem Haupt
im Verhiiltnis des Bischofs zu seinem Klerus und des Pfarrers zu seiner Ge-

meinde in Anwendung kommen soll.
106 Tbid. I11/29 (90/91).



— 183 —

winnen. In der altkatholischen Kirche hat der allgemeine Gedanke
eines selbstindigen Diakonates, der zusammenzufassen sucht, was
Wichern auf evangelischer Seite im sozialen Bereich schaffen wollte
und was auf ostkirchlicher Seite besonders im liturgischen Bereich
sich vom altkirchlichen Diakonat erhalten konnte, wiederholt Befiir-
wortung gefunden. ohne dass es bisher zu praktischer Gestaltung
gekommen ist1°7. Ks ist noch offen, wie in der Rémisch-Katholischen
Kirche die neue Mdéglichkeit praktische Gestalt gewinnen wird und
vor allem, ob von ihr her auch eine Anderung oder Lockerung der
kanonischen Bestimmungen iiber den Priesterzolibat sich anbahnen
wird. Das Konzil wurde bisher nur aus der Ferne, besonders durch
franzosische Stimmen, auf die Frage angesprochen, und auch diese
Stimmen schwiegen schnell, sobald klar wurde, dass die Frage ins
Konzil nicht eindringen werde. Immerhin schafft aber die lingere
Zeit auch im Konrzil umkampfte Entscheidung fir die Moglichkeit
verheirateter Diakone in der ganzen Frage ein veriandertes Klima und
damit eine nicht unwichtige Voraussetzung fiir eine Neubesinnung,
die vor allem auch prinzipielle Fragen der Aszetik und Spiritualitiat
in der Priesterausbildung umfassen miisste.

Auf das Ganze des I11. Kapitels und die darin gestellte Frage der
«Erginzung» des I. Vatikanums gesehen, wird man, um noch einmal
auf das Bild des «Festungsbaues in den Weingirten» zurtickzugreifen,
sagen diirfen: Die alten Mauern der dogmatischen Festung sind be-
wahrt, ja teilweise sogar verstiarkt worden, die Festung selbst jedoch
wird dabei mehr als ¢« Schutzfeste» und nicht als «Zwingburg» ver-
standen. Durch sich langsam o6ffnende Tore erfolgt eine offenere
Kommunikation mit der Aussenwelt, wihrend weitgeoffnete Fenster
frische Luft in lange &ngstlich verschlossene Raume einstromen las-
sen. Ob fiir diesen komplexen und teilweise widerspruchsvollen Vor-
gang der Begriff der «Erginzung» ausreichend ist, kann allerdings
gefragt werden. Alle lautstarke Versicherung, Vatikanum II baue
klar und folgerichtig auf dem vorangegangenen Konzil auf, kinnen
den Eindruck nicht aufheben, in tieferen Schichten des grossen kon-

107 Das neue «Kirchliche Personenrecht» in der Altkatholischen Kirche
in Deutschland sieht eine kirchliche Dienstleistung nach besonderer Anwei-
sung des Bischofs fiir die Diakone vor, wihrend die neu eingeschérfte liinhal-
tung der Interstizien zwischen dem Empfang des Diakonates und des Pres-
byterates Raum schafft fiir den Dienst des Diakons in Liturgie, Predigt, Kate-
chese und bestimmten Funktionen der Seelsorge. Bei der Ausbildung im
Bonner Bischéflichen Seminar wird darauf besonderer Wert gelegt.



— 184 —

ziliaren Prozesses bereite sich dennoch etwas vor, was letzten Kndes
sich nur als «Korrektur» einer dem Geheimnis der Kirche nicht ge-
rechtwerdenden eingseitig-voreiligen Festlegung vollenden kénnte®.

I11.4) Kapitel IV-VI:

Die kirchlichen Stinde der Laven wnd Ordensleute

und die gemeinsame Berufung zur Heiligkert

Schon im Zusammenhang der Entstehung der Konstitution
wurdel?® auf die bewegte, ja fast verwirrende Vorgeschichte der
Kapitel IV-VI in ihr hingewiesen. Urspriinglich, das ist im ersten
Schema, hatten die Laien im Aufriss der kirchlichen Strukturen den
letzten Platz eingenommen, von der Erlangung evangelischer Voll-
kommenheit war nur im vorangehenden Kapitel mit Bezug auf den
Ordensstand die Rede gewesen und beiden war die Hierarchie vor- und
iibergeordnet. Durch den konziliaren Protest gegen diese «klassi-
scheny, im Mittelalter entwickelten Vorstellungen kam es zum neuen
ganzheitlichen, biblisch-heilsgeschichtlich begriindeten Ansatz beim
Mysterium des Leibes Christi und beim Volke Gottes. Leider aber
konnte dieser Ansatz nicht konsequent festgehalten werden: De
laicis wurde vom Kapitel iiber das Gottesvolk abgetrennt und auch
fir die Ordensleute ein eigenes Kapitel geschaffen. Gewiss gab es dafiir
beachtliche Griinde, doch gehort die jetzt vorliegende Form einer
kirchlichen Stidndelehre in der Konstitution gewiss nicht zu deren
starken Seiten. Vom grossen neuen Ansatz her wire es moglich und
gewiss iiberzeugender gewesen, von der allgemeinen Berufung zur
Heiligkeit in unmittelbarem Anschluss an die beiden ersten Kapitel
zu sprechen, daran die Ausfithrungen iiber die Laien und die Ordens-
leute anzuschliessen und daraufhin erst Auftrag und Dienst der
Hierarchie in ihrer Besonderheit hervortreten zu lassen. In der gegen-
wirtigen Form schwanken die drei Kapitel IV bis VI ohne starke

108 5, Herd. Korr. 19 (1864/65), 535: Unter Hinweis auf einen Vortrag
von Prof. I. Schlink, Juli 1965, in Heidelberg, wird die Hoffnung erwihnt,
die dieser im Blick auf namentlich nicht genannte Theologen und Laien in der
rémischen Kirche gedussert habe, «die Anderungen im dogmatischen Ver-
sténdnis und der zentralistischen Ordnung fiir moglich halten, die faktisch
nicht mehr nur Neuinterpretationen, sondern Korrekturen der bestehenden
Dogmen wéreny.

109 . oben 5.73.



— 185 —

Aussagekraft und, ohne neue Gedanken oder praktische Anderungen
zu bringen, zwischen homiletischer Anrede und kirchenrechtlicher
Belehrung. Ihnen fehlen ganz offensichtlich die Spannung und die
Straifung, wie sie nur aus dem Ringen mit dem Stoffin systematischer
Denkarbeit oder in erregender Kontroverse erwachsen konnen. Tat-
sachlich entspricht hier einer im Vergleich zu anderen Fragebereichen
spannungslosen Behandlung in der Konzilsaula ein entsprechend
spannungsloser Text. Das ist deshalb bedauerlich, weil unter den
Fragenkomplex das an sich hochst spannungsgeladene Laien-
roblem 10 fillt und weil die Fragen der Heiligung und Askese im
P 8 gung
Blick auf die moderne Gesellschaft und das Weiterbestehen der mo-
nastischen Lebensform hohe Aktualitit besitzen. In der Tat finden
sich bei sorgfaltiger Durchsicht in den Gedankenmassen des unbe-
friedigenden Aufbaus der drei Kapitel «goldene Worte» und gute
Einsichten in beachtlicher Anzahl. So heisst es: « Grund aller mensch-
lichen Heiligkeit ist die Hingabe des Sohnes Gottes fiir die Kirche, um
sie zu heiligen. In ihm ist die Kirche unverlierbar heilig. Daher sind in
der Kirche alle zur Heiligkeit berufen. Diese Heiligkeit der Kirche ...
driickt sich vielgestaltig in den einzelnen aus, die in ihrer Lebensord-
nung zur vollkommenen Liebe streben und die anderen erbauen®!1y,
In solcher Sicht sind dann die evangelischen Réte sozusagen nur eine
eigene, besonders hervorgehobene Erscheinungsform, ein ausser-
ordentliches Zeugnis und Beispiel der hochsten und fiir alle Christ-
glaubigen jeden Standes und jeden Ranges giiltigen Berufung zur
Fiille des christlichen Lebens und zur vollkommenen Liebe, wodurch
¢auch in der menschlichen Gesellschaft eine menschliche Weise zu
leben gefordert wird»112, Auch wird in schoner Weise die Verbunden-

110y Congar, Jalons pour une théologie du laicat, Paris (1952) #1954,
dtsch. Stuttgart (1957) 31964, 794 S.; ders. Etudes conjointes & la théologie
du laicat, Paris 1954.

111 Konst. V/39 (110) « Christus enim, Dei Filius, qui cum Patre et Spiritu
’solus sanctus’ celebratur, Ecclesiam tamguam sponsam suam dilexit, Seipsum
tradens pro ea, ut illam sanctificaret (cf. Eph. 5, 25/26), eamque sibi ut corpus
suum coniunxit atque Spiritus Sancti dono cumulavit, ad gloriam Dei. Ideo
in Ecclesia omnes, sive ad Hierarchiam pertinent sive ab ea pascuntur, ad
sanctitatem vocantur, iuxta illud Apostoli: "Haec est enim voluntas Dei, sancti-
ficatio vestra’. Haec autem Ecclesiae sanctitas in gratiae fructibus quos Spiritus
in fidelibus producit, incessanter manifestatur et manifestari debet; multi-
formiter exprimitur apud singulos, qui in suo vitae ordine ad perfectionem
caritatis, aedificandos alios, tendunt». )

112 Thid. V/40 (112) «Cunctis proinde perspicuum est, omnes christi-
fideles cuiuscumque status vel ordinis ad vitae christianae plenitudinem et

caritatis perfectionem vocari, qua sanctitate, in societate quoque terrena,
humanior vivendi modus promovetur».

Tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1965. 13



— 186 —

heit ausgemalt, in welcher der besondere, durch kirchliche Autoritit
anerkannte und geordnete, an sich jedoch auf freiem und eigenem
Geistesantrieb beruhende Ordensstand mit dem Gesamtleben der
Kirche sich befindet : « Ein derartiger Stand ist ... kein Zwischenstand
zwischen dem der Kleriker und dem der Laien. Vielmehr werden aus
beiden Gruppen Christgliubige von Gott berufen, um im Leben der
Kirche sich einer besonderen Gabe zu erfreuen und, jeder in seiner
Weise, ihrer Heilsmission zu niitzen»113, Als fiir alle Glieder der Kirche
aufgerichtetes Zeichen «macht der Ordensstand, der seine Glieder
von den irdischen Sorgen mehr befreit, mehr die himmlischen Giiter,
die schon in dieser Zeit gegenwirtig sind, auch allen (ilaubigen kund,
bezeugt das neue und ewige, in der Erlosung Christi erworbene Leben
und kiindigt die zukiinftige Auferstehung und die Herrlichkeit des
Himmelreiches an» ... Er macht «die Erhabenheit des Gottesreiches
gegeniiber allem Irdischen und seine hochsten Anspriiche in beson-
derer Weise offenkundig» und beweist «allen Menschen die tiber-
ragende Grosse der Herrscherkraft Christi und die wunderbare,
unbegrenzte Wirkkraft des Heiligen Geistes in der Kirche». Und so
gehort der besondere, «durch das Gelobnis der evangelischen Rite
begriindete Stand unerschiitterlich zum Leben und zur Heiligkeit
der Kirche»'*. An solchen «goldenen Worten» fehlt es auch in dem
durch sein Thema bedeutsamsten der drei Kapitel, dem V., de laicis,
keineswegs, trotzdem gerade dieses in mancher Beziehung ein
schwaches Kapitel ist. H.Asmussen sagt mit Recht'??, es sei hier
mit Handen zu greifen, «wie sehr man in den verschiedenen Kirchen
vor gleichen oder dhnlichen Aufgaben» stehe, und ebenso erinnert er
richtig an Gemeinsamkeiten in den Gedanken des Kapitels einerseits
mit der reformatorischen Sicht der Laienaufgabe, «ihren irdischen
Beruf vom Geiste des Evangeliums geleitet zu erfiillen», und anderer-
seits mit dem vom lutherischen Pietismus und dem Reformiertentum
herkommenden, im heutigen Freikirchentum noch lebendigen Ge-
danken der Teilnahme der Laien am prophetischen und kéniglichen
Amt Christi in der Welt. In der Konstitution heisst es: «Sache der
Laien ist es, kraft ihrer eigentiimlichen Berufung in der Verwaltung

113 Thid. V/43 (122/123).

114 Thid. V/44 (123-127).

115 Una Sancta 20 (1965), 69-82, « Die Konstitution iiber die Kirche», 78:
«Im 4. Kapitel (die Laien) kann man wieder mit Hénden greifen, wie sehr die
Katholiken und die Evangelischen vor gleichen oder dhnlichen Aufgaben
stehen und durch ihr Dasein und ihre Arbeit erkliren, warum die Kirchen
zusammenstreben. »



— 187 —

und gottgewollten Ordnung der zeitlichen Dinge das Reich Gottes zu
suchen ... Dort sind sie von Gott berufen, ihre eigentiimliche Auf-
gabe, vom Geist des Evangeliums geleitet, auszutiiben ... und vor
allem durch das Zeugnis ihres Lebens im Glanz von (ilaube, Hoff-
nung und Liebe Christus den anderen kund zu machen»'1¢, Unter
Berufung auf 1.Kor. 12, 11 wird dabei der Hauptgedanke von Kapi-
tel IT deutlich festgehalten: « Der Unterschied, den der Herr zwischen
den geweihten Amtstriagern und dem tibrigen Gottesvolk gesetzt hat,
schliesst eine Verbundenheit ein; ... denn gerade die Vielheit der
Gnadengaben, Dienstleistungen und Téatigkeiten vereint die Kinder
Gottes, weil “dies alles der eine und gleiche Geist wirkt™». Vor allem
haben die Laien vollen Anteil an der «erhabenen Last» der Missions-
aufgabe, wobei sich der kithne Satz findet: « Es soll daher auch ihnen
in jeder Hinsicht der Weg offenstehen, nach ihren Kraften und ent-
sprechend den Zeitbediirfnissen am Heilswirken der Kirche voll
Kifer teilzunehmen»''?. Durchaus im Sinne der Gedanken Y.Con-
gars'!® haben die Laien Anteil am dreifachen Amt Christi im allge-
meinen Priestertum, im Zeugenamt und im kéniglichen Dienst: « Die
geweihten Hirten aber sollen die Wiirde und Verantwortung der
Laien in der Kirche anerkennen und férdern» und «aus diesem ver-
trauten Umgang ... kann man viel Gutes fiir die Kirche erwarten.
Jeder Laie muss vor der Welt Zeuge der Auferstehung und des Lebens
Jesu unseres Herrn und ein Zeichen des lebendigen Gottes sein»!19.
Und «so mag die ganze Kirche, durch alle ihre Glieder gestirkt, ihre
Sendung fiir das Leben der Welt wirksamer erfiillen»129,

116 Konst. TV/31 (96/97).

117 Thid. IV/33 (100).

118 A a.0., 185-533, 2.Teil «Die Laien im Leben der Kirche», Kap.1V
bis VI. Gegeniiber einer revolutionidren Bewegtheit bei Congar, die gewiss mit
Bedacht und Geschick Grenzen und Gleichgewicht wahrt, inhaltlich jedoch
die Grenzen erweitert und die Akzente verlagert, iberwiegt in der Konstitu-
tion das ruhige Klima ordnender Festlegung des aufgenommenen Neuen
innerhalb der iiberlieferten Grenzen.

119 Konst. IV/37 und 38 (108) « Sacri vero Pastores laicorum dignitatem
et responsibilitatem in HKecclesia agnoscant et promoveant; libenter eorum
prudenti consilio utantur, cum confidentia eis in servitium Ecclesiae officia
committant et eis agendi libertatem et spatium relinquant, immo animum eis
addant ut etiam sponte sua opera aggrediantur ... Ex hoe familiari commercio
inter laicos et Pastores permulta bona Ecclesia exspectanda sunt ... Unusquis-
que laicus debet esse coram saeculo testis resurrectionis et vitae Domini Jesu
et signum Dei vivi.

120 Thid. TV/37 (108) «ut tota Eecclesia, ab omnibus membris suis roborata,
suam pro mundi vita missionem efficacius compleat».



— 188 —

So fehlt es alsonicht an klaren Einsichten und beherzigenswerten
Worten. Und doch wird man aufdas Ganze gesehen den Eindrucknicht
verleugnen konnen, dass alles Schéne und Positive durch ganz be-
stimmte Formulierungen bei genauerem Zusehen und Erwégen
ganz erheblich abgeschwicht und eingeschrédnkt erscheinen muss.
H. Asmussen meint zwar, es sei nach den Erfahrungen, die von der
Evangelischen Kirche in Jahrhunderten gemacht wurden, berech-
tigt, «dass die katholische Kirche Willens ist, alle Vorsicht walten zu
lassen, um jedem wilden Prophetentum zu wehren»'?!. Das hat sein
Gewicht, ist aber nicht neu und jedenfalls kein weiterfithrender Ge-
danke im Blick auf die Anspriiche des Laientums in der modernen
Welt. Ausserdem war geschichtlich gesehen fiir die Nichtergriffenen
noch immer jedes Prophetentum, auch das biblische, ein «wildes»,
dem man um der Ordnung der Gemeinde willen zu wehren hatte!
Eine nach Eph. 2, 20 auf Apostel und Propheten begriindete Kirche
kann sich des stets neuen Ringens um die Beurteilung und Scheidung
der Geister nicht mit vereinfachenden Formeln oder alles regelnden
Gesetzen entschlagen. « Katholisch» ist an sich noch kein Gegensatz
zu «wildem Prophetentum», wobei klar ist, dass Asmussen mit dem
«wilden» nicht einfach das Phanomenale sondern nur die ungeistliche
Zuchtlosigkeit darin bezeichnen will.

Priift man die Aussagen der Konstitution auf ihre ekklesiolo-
gische und kirchenrechtliche Tragweite, so zeigen sich in den Aus-
sagen sehr bestimmte Grenzlinien. Schon in der Einleitung ist es
bedeutsam, dass es dort heisst: «Nachdem die Heilige Synode die
hierarchischen Amter erklirt hat, wendet sie sich nun ’bereitwillig’
dem Laienstande zu». Gewiss soll man den vom Konzil gewdhlten
Ausdruck «libenter»122 nicht als «herablassendes Wohlwollen» miss-
deuten. Die Tatsache bleibt jedoch bestehen, dass hier eine im
Grunde mittelalterliche Stindelehre festgehalten wird, die ein der-
artiges Fortschreiten der Uberlegungen von einer zur anderen Gruppe
in der Gemeinschaft ermoglicht. Hier werden in sich geschlossene
Personengruppen einander gegeniibergestellt. Die wechselseitigen
Beziehungen und Rechte werden zwischen diesen Gruppen auf dem
Hintergrund einer vom Neuplatonismus bestimmten Ordnungs- und
Wertskala geregelt. Abgesehen von aller Problematik der mittel-

L Aans O T8,

122 Konst. IV/30 (94) «Sancta Synodus, muneribus Hierarchiae decla-
ratis, libenter animum advertit statui illorum christifidelium, qui laici
nuncupantur».



— 189 —

alterlichen Stindelehre an sich, lisst sich aber das kirchliche und
theologische Laienproblem auf diesem Boden iiberhaupt nicht losen.
Im wirklichen Kirchesein der Kirche geht es gerade nicht um
«Sténde» als aus diesen oder jenen Griinden privilegierte oder nicht-
privilegierte Personengruppen sondern um die Glieder und Mitglie-
der des einen Leibes und die damit verbundenen Dienstleistungen
und Gaben. Die wesensgerechte hierarchische Struktur der Kirche
besteht nicht in der Uberstellung der Personengruppe der Kleriker
iiber die Personengruppe der Laien. Vielmehr sind alle Personen als
der «laos tou theouy, als das Volk Gottes, immer « Laien» und bleiben
es auch, wenn sie zu den besonderen Dienstleistungen im geistlichen
Auftrag berufen werden. Die Berufe und Funktionen heben diese
grosse umgreifende Einheit nicht auf. Die einzelnen Linien der Unter-
scheidung verlaufen gerade nicht dusserlich zwischen Personen und
Personengruppen, sondern vielmehr je nach den voriibergehenden
oder dauernden Berufungen, Dienstleistungen und Begabungen
mitten durch die einzelnen Personen hindurch. Das Festhalten der
Konstitution am tiberlieferten Prinzip der « Stindelehre», wenn auch
ohne weitere Ausfiihrung im einzelnen, musste sich aber folgenschwer
auswirken: Es hat zum «Festungs- und Burgcharakter» des 111. Ka-
pitels ebenso beigetragen wie zu dessen auffallendem Abstand von
den beiden ersten Kapiteln. Nicht weniger entwertet diese zur sozio-
logisch-institutionellen, «bellarminischen» Ekklesiologie gehorende
Stéandelehre aber auch die besten Intentionen der Kapitel 1V bis V1.
Auch gute Kinsichten, wie sie immer wieder darin zum Ausdruck
kommen, vermégen die Auswirkung des festgehaltenen Prinzips nicht
auszuschalten, zumal die Grundfrage nicht mit voller theologischer
Klarheit gestellt wird. So durchzieht bei aller eindrucksvollen, in
bester Absicht erfolgenden Hervorhebung der Wiirde des Laien ein
gewisser Paternalismus, der im Grunde immer noch ein ins Irenisch-
Positive gewandter Klerikalismus ist, die Darlegungen : « Die geweih-
ten Hirten wissen sehr gut, wie viel die Laien zum Wohl der ganzen
Kirche beitragen»23, « Die Hirten der Kirche sollen nach dem Beispiel

123 Tbid. ITV/30 (94) «Pastores enim sacri probe norunt quantum laici ad
bonum totius Ecclesiae conferant. Sciunt enim pastores se a Christo non esse
institutos, ut totam missionem salvificam Ecclesiae versus mundum in se solos
suscipiant, sed praeclarum munus esse ita pascere fideles eorumque ministra-
tiones et charismata ita recognoscere, ut cuncti suo modo ad comune opus
unanimiter cooperentur». Vgl. zur klassischen Sténdelehre des Mittelalters:
O.v. Gierke, Die Staats- und Korporationslehre des Altertums und des Mittel-
alters, Berlin 1881; W. Schwer, Stand und Stéindeordnung im Weltbild des



— 190 —

des Herrn einander und den iibrigen Gldubigen dienen, diese aber
sollen voll Eifer mit den Hirten und Lehrern eng zusammenarbei-
ten»'?4, Gewiss kann man einen derartigen Satz auch in gutem Sinne
verstehen, zumal wenn er wie in der Konstitution in Verbindung mit
so wesentlichen Schriftworten gelesen werden will wie Rom. 12, 4-5;
Eph.4, 5; Gal.3, 28 und Kol. 3, 11, bei denen tiberall die Kinheit des
ganzen Leibes im Mittelpunkt steht. Fragt man jedoch nach der
ekklesiologischen und kirchenrechtlich-praktischen Tragweite, so
wird die Hemmung durch bestimmte ekklesiologische Vorverstind-
nigse im bellarminischen Sinne evident. Gewiss heisst es etwa im An-
schluss an Eph. 4, 7 «Soist jeder Laie kraft der ihm geschenkten Gabe
zugleich Zeuge und lebendiges Werkzeug der Sendung der Kirche
selbst ‘nach dem Mass der Gabe Christi’». Doch unmittelbar daran an-
schliessend heisst es weiter: « Ausser diesem Apostolat, das schlecht-
hin alle Christglaubigen angeht, kénnen Laien dariiber hinaus in
verschiedener Weise zu mehr unmittelbarer Mitarbeit mit dem Apo-
stolat der Hierarchie berufen werden ... ausserdem haben sie die Be-
fahigung, von der Hierarchie zu gewissen kirchlichen Amtern heran-
gezogen zu werden, die geistlichen Zwecken dienen»!2?®, Hier ist nun
doch in recht konservativer Weise der zunéchst so offen erscheinende
Raum des Laien in der Kirche zur von der Hierarchie gewahrten und
gelenkten Mitwirkung verengt. In diesem Raum aber liegen die tat-
siichlichen heutigen Laienprobleme. Deshalb hat sich auch nach der
Promulgation der Konstitution gezeigt, dass durch ihre Lehre
Konflikte und Spannungen etwa im Bereich der Katholischen Aktion
oder der Jugendorganisationen nicht behoben sind. Die Probleme
liegen nicht beim allgemeinen Apostolat der Laien an den Arbeits-
plitzen und im individuell-privaten Lebensbereich. Dieser kann ja
nur «frei» sein, weil er sich von selbst jeder Reglementierung durch
die Hierarchie entzieht. Auch kann in diesen Bereichen jeder Hier-

Mittelalters, Paderborn 1934; W.Dyckmanns, Das mittelalterliche Gemein-
schaftsdenken unter dem Gesichtspunkt der Totalitdt, Paderborn 1937.

124 Konst. IV/32 (98) «Ecclesiae pastores, exemplum Domini secuti, sibi
invicem aliisque fidelibus ministrent, hi autem alacriter Pastoribus et doctori-
bus sociam operam praestent».

125 Ibid. IV/33 (98-100) « Praeter hunc apostolatum, qui ad omnes omnio
christifideles spectat, laici insuper diversis modis ad cooperationem magis
immediatam cum apostolatu hierarchiae vocari possunt, ad modum eorum
virorum ac mulierum, qui Paulum apostolum in Evangelio adiuvabant, mul-
tum in Domino laborantes (cf. Phil. 4, 3; Rom. 16, 3 ss.). Praeterea aptitudine
gaudent, ut ad quaedam munera ecclesiastica, ad finem spiritualem exercenda,
ab Hierarchia adsumantury.



— 191 —

archie, sei sie nun konservativ oder progressiv gesonnen, das christ-
liche Bekenntnis und die gliubige Haltung des Laien zumal bei den
modernen Lebensverhéltnissen nur erwiinscht sein, auch fehlt ihr
heute mehr als je hier die Moglichkeit des Erlaubens, Leitens oder
Untersagens. Anders liegen die Dinge jedoch im organisierbaren und
organisierten Bereich des 6ffentlichen und sozialen Lebens, in dem
jene ¢mehr unmittelbare Mitarbeit mit dem Apostolat der Hier-
archie» in Frage kommft.

Auch in den Bereichen der Teilnahme der Laien am dreifachen
Amt Christi lasst sich gegentiber freieren Anséitzen die gleiche konser-
vativ begrenzende Hand erkennen. Selbst zunéchst durchaus offen,
ja kiihn erscheinende Satze werden durch behutsame Iingrenzung
in der praktischen Auswirkung auf die gewohnten, weithin heute als
iiberholt empfundenen Bahnen verwiesen. Am wenigsten kommt dies
fiir den ersten der drei Bereiche, das allgemeine Priestertum der Laien
in Frage. Hier bleibt die schéne Beschreibung «aller ihrer Werke,
Gebete und apostolischen Unternehmungen, ihrer Ehe und ihres
Familienlebens, der tiglichen Arbeit, der geistigen und kérperlichen
Erholung, wenn sie im Geiste getan werden, als *geistige Opfer, wohl-
gefillig Gott durch Jesus Christus»'?6, hichst anerkennenswert.
Dennoch ist damit noch nicht das volle und eigentliche neutesta-
mentliche Anliegen des priesterlichen Gottesvolkes aufgenommen
und zur Geltung gebracht, das ja primér auf die Verdnderung in der
Gottesbeziehung und nicht auf ein gedndertes Menschsein gerichtet
1st. Dasim Text der Konstitution zum Ausdruck gebrachte Verstind-
nis des allgemeinen Priestertums der Laien bleibt deshalb noch zu sehr
im Bannkreis dessen, was mit dem géingig gewordenen aber fragwiir-
digen Begriff «Teilnahme am Gottesdienst» oder «Gottesdienst-
besuch» zum Ausdruck kommt. So sind auch die tiefsten Anliegen der
Liturgischen Bewegung hier noch nicht so eingedrungen, dass sie zu
einer neuen Theologie des Laien hitten fithren konnen.

Starker noch tritt jedoch die konservative Einengung im Blick
auf das Propheten- und Zeugnisamt Christi hervor: Zwar heisst es
durchaus, dass Christus dieses Amt «nicht nur durch die Hierarchie,
die in seinem Namen und in seiner Vollmacht lehrt, sondern auch
durch die Laien»'?7 erfiillt. Diese «Erfiillung» erscheint dann aber

126 Ibid. IV/34 (101).

127 Tbid. TV/35 (100) « Christus, Propheta magnus, qui et testimonio vitae
et verbi virtute regnum proclamavit Patris, usque ad plenam manifestationem
gloriae suum munus propheticum adimplet, non solum per Hierarchiam, quae



— 192 —

schnell eingeengt und vom unmittelbar kirchlichen Bereich abge-
lenkt und umgelenkt auf eine Auswirkung in den Bereichen des
«alltiglichen Familien- und Gesellschaftslebens», also all dessen, was
zum allgemeinen Apostolat zu rechnen ist. Es ist «eine Aufgabe, die
eine eigene Note und besondere Wirksamkeit von daher bekommt,
dass sie in den gewiéhnlichen Verhéltnissen der Welt erfiillt wird »128,
Dag ganze, von Congar bei aller Vorsicht breit und mit umsichtiger
Sorgfalt abgesteckte und ventilierte Fragengebiet wird in der Sicht
des Konzils zu sehr ins Private und abstrakt Moralische geriickt.
Dabei wird auch das von Congar eindringlich behandelte Thema des
Sobornost, die Geistbegabung des ganzen christlichen Volkes und
die darauf sich begriindende aktive Teilnahme an der Glaubens-
bewahrung und dem Vorgang der Lehrausformung in der Kirche,
nicht aufgenommen129,

Besonders pragt sich die konservative Grenzziehung natur-
gemiss im Bereich des «koniglichen Dienstes» aus. Hier ist in gewiss

nomine et potestate Eius docet, sed etiam per laicos, quos ideo et testes con-
stituit et sensu fidei et gratia verbi instruit (ef. Act. 2, 17-18; Apoc. 19, 10), ut
virtus Evangelii in vita quotidiana, familiari et sociali eluceat».

128 Thid. 1V/35 (102) «Haec evangelizatio, nuntium Christi scilicet et
testimonio vitae et verbo prolatum, notam quamdam specificam et peculiarem
efficacitatem acquirit ex hoe, quod in communibus conditionibus saeculi com-
pletur».

120 A a.0.745 (Die Frage des Verhaltnisses der von Congar entwickelten
Gedanken zum formelhaft Festgelegten in der Konstitution bediirfte genaue-
rer Untersuchungen und breiterer Darlegungen. Nur im Sinne eines Beispiels
kann hier auf einen Abschnitt aus der «Zusammenfassung» in Congars Werk
hingewiesen werden): «Die Verbindung des Laientums mit der Hierarchie
geht bis zu einer gewissen Mitarbeit mit ihr sogar in der Ordnung der rechtlichen
Sendung — die an und fir sich der Hierarchie allein zukommt —, wenigstens wo
es sich um Ausfithrungsaufgaben handelt. Man mag hier an das denken, was
wir in der Liturgie, in der Belehrung, im Apostolat, ja sogar in der Leitung des
Hauses Gottes vorgefunden haben. Es gab da hierarchische Vollmacht und
hierarchische Téatigkeit, die von oben ausgehen, und es gab Lebensbetatigun-
gen, die von unten her vom ganzen Leib ausgeilibt werden, aber ebenso eine
Aufnahme des einen durch das andere, die z. B. in der Mitte zwischen den im
eigentlichen Sinne sakramentalen Handlungen und dem personlichen Gebet
schliesslich einen liturgischen Kult der Kirche als solcher hervorbrachte ; oder
zwischen das Apostolat auf Grund rein persénlicher Inspiration und das hier-
archische Apostolat eine bestimamte "Teilhabe’ an diesem im amtlichen Apo-
stolat der Katholischen Aktion. Ebenso gab es eine, wenn auch nur schwache,
Teilhabe am Lehramt und an der Leitungsgewalt. So setzt sich das Prinzip der
Verbindung fort bis in die Institutionen hinein und auf eine kirchenrechtlich
begriindete Weise... In diesem Punkt besteht ein bemerkenswerter Unter-
schied zwischen dem Westen und dem Osten... Von diesen zwei Prinzipien,
dem hierarchischen und dem Gemeindeprinzip, hat der Westen mehr das erste
empfunden und verwirklicht, der Osten mehr das zweite.»



— 193 —

gehaltvollen und guten Worten nur die Rede von einem héochst
domestizierten Leitungsamt der Laien. «Sie sollen also durch ihre
Zusténdigkeit in den profanen Disziplinen und durch ihre innerlich
von der Gnade Christi erhohte Téatigkeit einen Beitrag leisten ... zum
allgemeinen Fortschritt in der menschlichen und christlichen Frei-
heit. Ausserdem sollen die Laien, auch in Zusammenarbeit, die Ein-
richtungen und Verhéltnisse der Welt ... so zu heilen suchen, dass ...
alles nach der Norm der Gerechtigkeit umgestaltet wird»!3°,

Der paternalistische Zug dieser Standelehre musste sich natur-
gemiss im Abschnitt 37 iiber die Beziehungen der Laien zur Hier-
archie besonders bemerkbar machen : « Die Laien haben ... das Recht,
... aus den geistlichen Giitern der Kirche (die dabei als in der Hand des
geistlichen Standes befindlich zu denken wére), vor allem die Hilfe
des Wortes Gottes und der Sakramente, von den geistlichen Hirten
reichlich zu empfangen. Ihnen sollen sie ihre Bediirfnisse und
Wiinsche ... eréffnen» Sie haben «die Moglichkeit, bisweilen auch die
Pflicht, ihre Meinung in dem, was das Wohl der Kirche angeht, zu
erkliren ... entsprechend dem Wissen, der Zusténdigkeit und hervor-
ragenden Stellung». Und zwar soll dies «durch die dazu von der Kirche
(also praktisch der Hierarchie) festgesetzten Einrichtungen gesche-
hen», wobei es weiter positiv heisst, «dies solle geschehen, immer in
Wahrhaftigkeit und Klugheit, mit Ehrfurcht und Liebe gegeniiber
denen, die auf Grund ihres geweihten Amtes die Stelle Christi ver-
treten»131. Aus all diesem ergibt sich das Berechtigte einer Kritik,
wie sie an der konziliaren Ekklesiologie unter Berufung auf die ortho-
doxe Tradition von Dr.N.A.Nissiotis geiibt worden ist132. Nissiotis
vermisst das Ziehen der nétigen Folgerungen aus der Einsicht, das die

130 Konst. TV/36 (105).

131 Thid. TV/37 (107 und 109).

132 Nijko Nissiotis, «The Journal of Ecumenical studies, orthodox Catholic,
Protestant» (Zusammenfassung Ok. Mat. Dienst FO/65: 21, April 1965):« The
Main Ecclesiastical Problem of the second Vatican Council» 9: « The profound
reasons for the Orthodox criticism of this type of ecclesiology arise from the
fact that this schema betrays a weak theology of the Holy Spirit. The lack of
pneumatological basis throughout the schema causes its exaggerated pre-
occupation with the hierarchical structure of the Church, the successor of Peter,
the collegiality of the bishops and episcopacy as a separate sacrament [ ?].
There is not sufficient reference to the totality, the whole, the Pleroma of the
Church. Without a pneumatological basis, church-life and its ecclesiology
loses its openness and flexibility and the unity of the Church is seen only as a
matter of discipline and obedience of the less important ,,categories of the
People of God’ to the superior ones. There is no longer any possibility of under-
standing unity in practice as the mutual obedience of all the people of God as



— 194 —

Autoritit in der Kirche nicht in hervorgehobenen Instanzen gegeben
ist, sondern als eigentlich geistliche Vollmacht aus dem Bewusst-
werden des Pleromas, der Ifiille Christi, durch das Wirken des Heiligen
Geistes erwichst. Demgegeniiber sei die romisch-katholische Ekkle-
siologie beherrscht von der Furcht vor dem Aufbrechen der Anarchie,
und deshalb werde in ihr das pneumatische, sakramentale, propheti-
sche und charismatische Wesen, die ihr eigentiimliche geistliche
Koinonia, zugunsten einer gottlich begriindeten monarchischen
Autoritit zuriickgedriangt, wenn nicht iiberhaupt ausgeschaltet. So
kommt es bei bester Absicht zu Sédtzen, die zwar in ihrem Kontext
durchaus auch in einem positiven Sinn verstanden werden koénnen,
die aber, wenn man sie so nimmt, wie sie fiir sich selbst dastehen, und
vor allem, wenn man sie als konziliare Richtlinien fiir die Praxis ver-
steht, den Paternalismus an der Stirn tragen. Esist zu vermuten, dass
eine unmittelbarere und breitere Laienmitwirkung im Konzil sie
kaum so sich hitte ausformen lassen: « Die Laien sollen ... das, was
die geweihten Hirten ... festsetzen, in christlichem Gehorsam bereit-
willig aufnehmen ... Sie sollen auch nicht unterlassen, ihre Vorgesetz-
ten Gott zu empfehlen ... Die geweihten Hirten aber sollen die Wiirde
und Verantwortung der Laien in der Kirche anerkennen und férdern.
Sie sollen gerne deren klugen Rat benutzen, ihnen vertrauensvoll
Aufgaben im Dienste der Kirche iibertragen und ihnen Freiheit und
Raum zum Handeln lagsen, ihnen auch Mut machen, aus eigener In-
itiative Werke in Angriff zu nehmen. Mit véterlicher Liebe sollen sie
Unternehmungen, Wiinsche und Verlangen, die die Laien vorlegen,
aufmerksam in Christus in Erwégung ziehen»!33. Klingt dies nun
nicht doch so, als sei der Klerus prinzipiell der miindige Teil und als
sel demgegeniiber die Laienschaft «unmiindig» ? Auch wenn, wie es
notwendig ist, zwischen dem Miindigsein des Christen in Christus
durch den Heiligen Geist und dem Anspruch des heutigen Menschen
und zur Hreiheit durchringender Volker unterschieden wird, bleibt
die Frage, ob die Kirche sich noch lange auf einem derartig kon-
servativen Boden wird bewegen konnen. Vielleicht wird ein
I11. Vatikanum, auf dem die jetzt nur schwach erklingende Laien-
stimme voller zu Gehor kédme, einmal mit dhnlichem Ergéinzungs-

members of the same Body under the one Head of the visible and invisible
Church without separation, which is Jesus Christ Himself, present by the
Spirit.’

133 Konst. IV/37 (109) «Paterno cum amore coepta, vota et desideria a
laicis proposita attente in Christo considerent».



— 195 —

willen und Erneuerungsbediirfnis zum II. zuriickblicken, wie das
jetzige Konzil in der Frage des Episkopates zum I. Jedenfalls aber
diirfen sich die altkatholischen Kirchen mit den in ihrem Bereich
durchgefiithrten Reformen des Laienrechtes als durch Vatikanum IT
noch nicht erreicht, geschweige denn tiberholt betrachtens%. Dabei
spielt es keine Rolle, ob in den kleinen, iiber eine unverhéltnisméssig
weite Diaspora sich erstreckenden, altkatholischen Gemeinschaften
diese Reformen sich schon in ihrer vollen ekklesiologischen Bedeu-
tung haben auswirken konnen. Gewiss kann bei der zunehmenden
Aushohlung christlicher Substanz in breiten Schichten volkskirch-
licher Massen heute weniger als je leichtfertiges Reformieren in
Frage kommen. Auch in den altkatholischen Bistiimern sind ver-
schiedene Formen fiir das gleiche Anliegen gefunden worden!®>. Ent-
scheidend bleibt jedoch, ob die Kirche ein legitimes Miindigsein an-
erkennt und ob sie sich {iber den eigentlich religiosen Bereich hinaus
Rechenschaft dariiber gibt, in welchem Masse in der heutigen politi-
schen und sozialen Welt ein elementares Dringen nach dem rein
menschlichen Miindigwerden vorhanden ist, dem gegeniiber auch der
bestbegriindete und wohlmeinendste Paternalismus keine Zukunft
haben kann'3¢a Zu fragen bleibt schliesslich dem Kapitel de laicis ge-
geniiber noch, worauf auch H. Asmussen aufmerksam macht, mit wel-
cher theologischen Begriindung und auf Grund welcher gottlichen
Verheissung hier der Gedanke einer « Heiligung der Welt» als beson-
dere Laienaufgabe proklamiert wird. Gewiss ist darin auch der Ge-
danke enthalten, dass Christus sein Leben fiir das Leben der Welt
einsetzte. Ist es nun aber erlaubt, von daher eine «pro vita mundi-
Theologie» zu entfalten, als kénne nun menschliches Tun in dieser
Welt die Gottesherrschaft verwirklichen? Einige Formulierungen im
Text der Konstitution klingen, als seien sie vom Gedanken einer

134 Vel. IKZ 47 (1957), 229-262, «Auftrag und Dienst der Laienn», als
Thema des XVIL Intern. Altkatholiken-Kongresses vomn 19.-23. September
i Rheinfelden (Schweiz).

Die in den altkatholischen Bistiimern durchgefithrten Reformen sind
trotz gewisser Einwirkungen sekularer Gedanken von dem theologischen und
kirchlichen Ziel her zu verstehen, die altkirchliche Laienmitwirkung in der
Kirche zu erncuern.

135 Fine kritische Darlegung des Standes der Dinge in bezug auf Verfas-
sungen und Praxis in den einzelnen Bistiimern der Utrechter Union wiire sehr
zu winschen.

42 Die Rede Papst Pauls VI. vor der Uno-Vollversammlung am 4. 10.
1965 in New York hat hier eine neue Méglichkeit kirchlichen Verhaltens
deutlich werden lassen.



— 196 —

Identifizierung des sozialen und kulturellen Fortschritts mit dem
Kommen des Reiches Gottes bestimmt. Erklirungen des Okumeni-
schen Rates haben im vielbesprochenen Widerstreit angelséchsischer
und kontinentaler Theologie immer wieder mit dieser Frage zu ringen
~gehabt. Es ist deshalb interessant, diese nun auch am Rande eines
Konzilstextes auftauchen zu sehen. So einfach jedenfalls, wie es im
IV.Kapitel von de ecclesia erscheint, kann eine Antwort hier nicht
gefunden werden36, Dagegen ist den Schlusssétzen des Kapitels voll
zuzustimmen, wenn es dort heisst: «Alle zusammen und jeder an
seinem Teil miissen die Welt mit den Friichten des Geistes nihren, der
jene Armen, Sanften und Friedfertigen beseelt, die der Herr im Evan-
gelium seligpries. Mit einem Wort: Was die Seele im Leibe ist, das
sollen in der Welt die Christen sein»'37.

136 Konst. IV/37 (108) «ut tota Kcclesia, ab omnibus membris suis robo-
rata, suam pro mundi vita missionem efficacius compleat» ibid. 36 (106): «Ita
agendo culturam operaque humana valore morali imbuent»;ibid. 35 (104): «ut
mundus spiritus Christi imbuatur atque in iustitia, caritate et pace finem suum
efficacius attingat. In quo officio universaliter adimplendo laici praecipuum
locum obtinent... Ita Christus per Ecclesiae membra totam societatem huma-
nam suo salutari lumine magis magisque illuminabit.»

Fiir sich genommen und ohne lebendige Verbindung mit dem eschato-
logischen Zeugnis des Neuen Testamentes liber die Herrschaft Gottes und das
Gericht tiber die Welt kénnten derartige Ansétze zu dhnlichen christlich ver-
brimten Kulturprogrammen Anlass geben, wie sie im Okumenischen Rat der
Kirchen Gegenstand der Auseinandersetzung zwischen der sogenannten
«angelsidchsischen» und «kontinentalen» Theologie gewesen sind.

137 Konst. TV/38 (109).



	Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der Kirche [Fortsetzung]

