Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 2

Artikel: Eine frihchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien
Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 102 —

Eine friikchristliche Engelpneumatologie
bei Klemens von Alexandrien *)

Das Wort «Engelchristologie» gehort seit den Arbeiten von
J.Barbel und W.Michaelis endgiiltig zum dogmengeschichtlichen
Wortschatz!. Der Begriff musste spiter zur «Engeltrinititslehre»
verbreitert werden, nachdem die Forschung andere Stellen erleuchtet
hatte, wo nicht nur Christus, sondern auch der Heilige Geist als
Engel bezeichnet wird?. Es ist ein Merkmal der mit diesen Worten
erwiahnten «Theologie», dass oftmals Christus in ihr als Engel im
Rahmen einer bestimmten Engelgruppe erscheint, mit denen er die
Siebenzahl bildet?®. Diese Engel werden gelegentlich «die HKrstge-
schaffenen» (of modror x1io0évreg) genannt?. Auf der anderen Seite
findet man auch sieben «erstgeschaffene» Engel (oi mpwroxtioror)
bei Klemens von Alexandrien, und zwar fast nur in den Werken, die
einen grosseren judenchristlichen Einfluss zeigen: die Eaxcerpta ex
Theodoto, die Eclogae propheticae und die Hypotyposeis®. Aber hier
zéhlt der Sohn nicht zu ihrer Gruppe.

* Der vorliegende Artikel ist eine neue Fassung meiner Arbeit: Las
Potencias de Dios en los dos primeros siglos cristianos, 1: Acerca de la Pneuma-
tologia de Clemente Alejandrino, Buenos Aires 1963. Der Text der Klementi-
nischen Werke entspricht der Ausgabe von O.Stéhlin, GCS 12, 15, 17, 39,
Leipzig 1905-1936. Fir die Excerpta ex Theodoto habe ich die Ausgabe von
F.Sagnard, SC 23, Paris 1948, beniitzt. Die deutschen Ubersetzungen der
Stromata von 0. Stahlin (Bibl. der Kirchenviter, 2. Reihe, Bd. 17, 19, 20, Miin-
chen 1936-1938) und F.Overbeck — C. A. Bernoulli — L. Friichtel (Basel 1936)
habe ich auch beriicksichtigt. In den Zitaten beniitze ich folgende Abkirzun-
gen: A = Adumbrationes in; EP = Hclogae propheticae; BT = Ezxcerpta ex
Theodoto.

1 J.Barbel, Christos Angelos, Bonn 1941; W.Michaelis, Zur Engelchristo-
logie vm Urchristentum, Basel 1942. Vgl. F. J.Délger, Ichthys, I, Miinster i. W.
1910 (1928), 273-297; A.Bakker, Christ an Angel?, in ZNTW, 32 (1933), 257;
M. Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, Leipzig 1941, 302-389.
Schon Bousset und Harnack hatten die Frage berithrt. Zur Geschichte des
Themas siehe J.Barbel, Die friihchristliche und patristische Engelchristologie
wm Lachte der neueren Forschung, in Liturgie und Ménchtum, 21 (1957), 71-90.

* G. Kretschmar, Studien 2ur friihchristlichen Trinititstheologie, Tiibin-
gen 1956; J.Barbel, Zur Engeltrinititslehre im Urchristentum, Theologische
Revue, 54 (1958), 50-58; ders., Neuere Forschung, a.a.0.

3 Barbel, Christos Angelos, 1921f.; J.Daniélou, Théologie du Judéochris-
tianisme, Tournai 1958, 171-173.

* Hermas, Pastor, Vis. 111, 4, 1-2; Sim.V, 5, 3.

5 Zur Bibliographie iiber das Thema: Th.Zahn, Forschungen zur Ge-
schuichte des neutestamentlichen Kanons und der altkirchlichen Literatur, 111:
Supplementum Clementinum, Erlangen 1884, 93ff.; P.Collomp, Une source de



— 103 —

Clément d’ Aléxandrie et des Homélies Pseudo-Clémentines, in RevPhilol, Pa-
ris 1913, 19-46; R.P.Casey, T'he Kxcerpta ex Theodoto of Clement of Alexan-
dria, Stud. and Docum. I, London 1934, 30-33; 105-107; G.Bardy, Aux or:-
gines de Uécole d’ Alexandrie, in RSeR, 37 (1937), 77; J.Michl, Die Engelvor-
stellungen wn der Apokalypse des Heiligen Johannes, Munchen 1937, 133-148;
Barbel, Christos Angelos, 198-204 ; Sagnard, HExtraits, 77, Anm.2; Kretschmar
Trinatitstheologee, 71, Anm. 2 ; Daniélou, Judéochristianisme, 60, 325; A.Orbe,
La Uncion del Verbo, (Estudios Valentinianos I11), Anal. Greg. 113, Roma 1961,
366ff., 414. Fir Zahn ist der Gebrauch des Wortes mpowroxtioros bei Klemens
zwelerlei: zuerst bezeichnet es sieben oberste Engel, auch Erzengel und Geister
genannt, die sich aber von dem siebenfachen Geist unterscheiden; dann den
Sohn (mehrmals) und auch in einer Stelle der Adumbrationes Sohn und Geist
zusammen. Die Erklirung dieses doppelten Gebrauchs besteht fur Zahn darin,
dass die Engel, die auf einer niedrigeren Stufe stehen, mit denselben Namen
(6pwvipws) der obersten Krifte (in diesem Fall des Sohnes und des Heiligen
Geistes), die durch sie wirken, genannt werden. Collomp stellt die Existenz
einer gemeinsamen Quelle der Pseudoklementinischen Homilien und einiger
Stiicke der Excerpta, Fclogae und Stromata fest. Da in denselben Stellen des
Alexandriners oft die Protoktisten genannt werden, folgert Collomp (obwohl
die Homilven von ihnen nicht sprechen), dass sie aus der genannten Quelle
stammen. In Zusammenhang mit den Protoktisten zitiert er auch die Er-
wihnung gewisser udorar als Ursprung fir diese Lehre, was auf das Juden-
christentum hinweist. Casey bemerkt, dass Klemens drei Kategorien von
Engeln kennt: Engel, Erzengel und Protoktisten; er zitiert verschiedene
Parallelen aus dem Gnostizismus, Pythagoreismus, aus der Hermetischen
Literatur und aus dem Pastor von Hermas, sieht aber als nichstes die « Thron-
engel» von Strack-Bill. ITT, 581{f., 805 ff. Fiir Bardy ist das Thema neupytha-
goreisch ; er gibt aber keinen Beweis fiir diese Behauptung (vgl. dazu Casey,
Ezxcerpta, 107 N.4; (Pseudo ?)-Jamblicus, De mysteriis aegyptiorum, ed.Par-
they). Michl spricht von den Sieben als einem besonderen Fall in der Ge-
schichte der sieben Engel von Tob. 12, 15, die spéater Erzengel genannt wurden.
Sie sind gleich mit den sieben Geistern der Apokalypse, unterscheiden sich aber
von dem Heiligen Geist. Barbel folgt der Auslegung von Zahn ; er unterschei-
det aber die Protoktisten von den Erzengeln und sieht das Ganze im Rahmen
der sieben obersten Engel im Spétjudentum. Diese wiiren auch der Ursprung
der sechs erstgeschaffenen Engel, die in Hermas und in einer Pseudo-Cypria-
neischen Homilie den Sohn begleiten. Sagnard sieht den Ursprung des Themas
in einer alten jiidischen Tradition (vgl.Casey, The Excerpta, 106); fir ihn be-
zieht sich die Stelle der Adumbrationes auf die Sieben, d.h. nicht auf den Sohn,
der sich von diesen unterscheidet. Fiir Kretschmar zeigt der Text der Adum-
brationes, dass Klemens «den Namen und die Charakteristik ( ?) einer bestimm-
ten Kngelklasse normalerweise auf die obersten Engel, manchmal auch auf den
Christus (und den Geist) iibertrigt»; das bedeutet fiir ihn, dass Klemens keinen
Wert auf das System an sich legt, z. B. die Namen oder die Zahl der Engelklas-
sen, sondern nur auf die hierarchische Struktur als solche und die Tatsache,
dass der Logos (evtl. mit dem Geist) an ihrer Spitze steht.

Daniélou vermutet, dass das Thema von einer anagogischen Auslegung
der Genesis stammt (aus der Parallelitiit der Engel mit den Tagen der Schop-
fung, angedeutet in den Eclogae; schon Casey hatte diese Tatsache bemerkt,
vgl. The Exzcerpta, 107, N.4), und zwar von der fritheren palédstinischen Ge-
meinde. Noch mehr als Barbel, betont er die Beziehung zu Hermas und zu dem
Pseudo-Cyprian: diese hitten einfach den siebten Engel durch Christus er-
setzt. Orbe sieht in den Protoktisten die Satelliten des Erlosers, die nach einer



— 104 —

Besitzen auch die Klementinischen «Protoktisten» eine Bezie-
hung zu der Engeltrinitatslehre ? Sind sie die selben obengenannten
Engel ? Die Antwort auf diese Frage scheint fiir das Verstindnis der
Klementinischen Gedankenwelt wichtig zu sein und Licht auf ver-
schiedene Probleme der fritheren Dogmengeschichte der Trinitdt
werfen zu kénnen.

I. Die Natur der Protoktisten

In den Kapiteln 10-15 der Excerpta ex Theodoto hat Klemens
die ausfiihrlichste Nachricht iiber seine «Sieben» gegeben. Von die-
sem Werk nimmt die Kritik im allgemeinen an, dass der Alexandriner
eine Zahl personlicher Bemerkungen zwischen die von ihm zitierten
héretischen Stiicke eingeschoben hat. Der genannte Abschnitt ge-
hort sehr wahrscheinlich zu diesen Klementinischen Stellen ©.

«Im allgemeinen ist das Gewordene (70 yevyrdv) ja nicht ohne
Substanz» (ET 10,2). Aus diesem stoisch verstandenen Prinzip fol-
gert er, dass auch der Sohn und die obersten Engel Gestalt (uopgs),
Aussehen (eidog), Haltung (oyfjua) und Koérper (cdua) besitzen
(ET 10,1). Das soll allerdings zu keinem krass materialistischen Welt-
bild fithren; er fiigt ndmlich sofort hinzu: « Aber sie (die obersten We-
sen) haben keine dhnliche Gestalt oder Kérper wie die Korper von
dieser Welt» (ET 10,2)7. In diesem Rahmen beschreibt er dann die

alten Tradition eine engere Beziehung zum Heiligen Geist besitzen. Sie sind
eine besondere Gruppe unter den geistigen Wesen. Entweder sind sie unperson-
lich und nicht vollkommen vom Logos unterschieden, oder sonst brauchen sie
die Einheit mit den Seelen, um die Vollkommenheit der Gnosis zu erlangen.
Im iibrigen folgt Orbe den Ideen von Zahn. Die Auseinandersetzung mit diesen
verschiedenen Theorien folgt an den entsprechenden Stellen dieser Arbeit.

¢ Vgl. O.Dibelius, Studien zur Geschichte der Valentinianer, in ZNTW,
9 (1908), 242-247; Casey, The Ezxcerpta, 41f. ; Sagnard, Hxtraits, 12,

? Die Kérper der hoheren Wesen sind nicht nur reiner und vollkommener
als die von dieser Welt (Klemens gebraucht den Ausdruck voega couara); die
Korperlichkeit selbst ist eigentlich nur ein relativer Begriff, der den niedrigeren
Stand eines Wesens ausdriickt. So sind diese Wesen ohne Korper, wenn man sie
mit den irdischen Korpern vergleicht; aber im Vergleich mit dem Sohne sind
sie messbar und wahrnehmbar; so auch der Sohn im Vergleich mit dem Vater
(ET 11, 3). Vgl. Sagnard, Hxtradts, 151f., 194f. Philologische und exegetische
Argumente sprechen fiir eine gemeinsame Quelle mit Hom. Clem. X V1L, 7, 21f.
(Rehm 232, 13ff.): dhnliche Auslegung von Mt.10, 18 und 8, 5; die gleichen
wesentlichen Worte, wie pogp, odua, oyiua, usw. Vgl. Collomp, Source de Clé-
ment, 34ff. Collomp nimmt aber zu schnell an, dass auch die Lehre von den
Protoktisten, von der keine Spur in den pseudoklementinischen Schriften zu
finden ist, von derselben Quelle herkommt. Vgl. auch Tertullian, Adv. Praz., 7
(Evans 95, 301f.).



— 1056 —

Einheit, die jede Kategorie der Wesen besitzt: je grosser diese Ein-
heit ist, desto reiner und erhabener ist die Substanz der entsprechen-
den Gruppe. Zuerst kommt der Eingeborene, der eine eigene Gestalt
hat, und einen Koérper gemiss seiner Erhabenheit iiber alle Sub-
stanzen, die unter ihm sind (ET 10,3). Dann aber unmittelbar die
sieben Engel, die Klemens durch einen terminus technicus bezeichnet:
of mowtoxtioror. Sie sind zwar «der Zahl nach verschieden (Gotlu@®
dudgpogot) und jeder von ihnen ist abgegrenzt und umschrieben ; aber
die Ahnlichkeit der Dinge (1 6uotdtng T mpayudrwr) zeigt Kin-
heit, Gleichheit und Ahnlichkeit; denn es ist nicht einem von den Sie-
ben mehr, dem anderen weniger gegeben worden» (ET 10,3-4). Diese
gleichzeitige Verschiedenheit und Einheit spiegelt sich auch in ihrem
Tun: «Jedes der geistigen Wesen (za mvevuatiza)® hat zwar seine
eigene Kraft (0dvauig) undseineeigene (Heils-) Verwaltung (oixovouia);
insofern aber die Protoktisten zugleich das Werden und die Vollen-
dung erlangten, ist ihr Dienst (eizovpyia) gemeinsam und ungeteilty
(ET11,4)°. Diesem hohen Einheitsgrad entspricht natiirlich eine sehr
reine Substanz : die einfachen Engel sind in den Hxcerpia als voepov nvp
xal nvevpata vogpd gekennzeichnet ; die Protoktisten aber besitzen den
hochsten Grad der Lauterung dieses Feuers, da sie gpdg voeodv sind ;
der Sohn, letztlich, ist noch reiner: er ist das «unzugéngliche Licht»
(dmodoiroy @ag) in dem nach I Tim 1,16 der Vater wohnt (KT 12,2-3).

Die Protoktisten stehen auch auf der héchsten Stufe des Auf-
steigens zu Gott: wahrend die anderen Engel und die Seelen durch
die verschiedenen Stufen oder Fortschritte (wpoxomal) streben, haben
sie von Anfang an von Gott durch den Sohn (wagd 108 Oeod dig Tod
viot) die Vollkommenheit erlangt (ET 10,4). Das Kennzeichen die-
ses Zustandes der Vollkommenheit ist die unmittelbare Beschauung
Gottes, oder genauer des Sohnes, der das Angesicht Gottes ist
(ET 10,6) 1. Die Protoktisten sind die «Engel dieser Kleinen» die in
Mt.18,10 das Angesicht des Vaters sehen; sie sind das Vorbild der
Auserwihlten, die am Ende ihrer Lehre, d. h. rein gemacht, den «voll-
kommenen Fortschritt» bekommen werden (ET 11,1). Die Beschau-

8 1a avevpatied sind auch die Protoktisten. Vgl. unten Anm. 12. Insofern
interpretiert Barbel, Christos Angelos, 2001f., diese Stelle nicht richtig.

® oixovoula und Aeitovoyia entsprechen unter verschiedenen Gesichts-
punkten derselben Wirklichkeit. Vgl. unten Anm. 27.

Vel ET 12, 1: doy 17c marowiic Oéac; ET 23, 5: «Und wohl ist das An-
gesicht einerseits der Sohn, es ist aber andererseits wieviel am Vater begreif-
lich ist, was die durch den Sohn belehrten beschauen. Das Ubrige des Vaters ist
aber unbekannty»; ET 27, 4; Strom. VI, 12, 102, 2.



— 106 —

ung kann nur zwischen zwei unmittelbar benachbarten Stufen ge-
schehen 1. Deshalb sehen die Protoktisten sowohl den Sohn als sich
selbst und diejenigen, die darunterstehen; und die Erzengel (die un-
mittelbar unter den Protoktisten zu stehen scheinen) sehen die Pro-
toktisten (KT 12,1).

In Exzcerpta ex Theodoto, 27, das auch von Klemens selbst
stammt, setzt er diese Lehre fort. Der Hohepriester, der ins Heilig-
tum eintritt, ist ein Abbild der gelduterten Seele, die in den letzten
Zustand der Vollkommenheit eintritt. Dieser Zustand wird folgender-
massen beschrieben :

«Und die entblosste Seele, die durch die Kraft des Bewusstseins
(ovverddTog) @ gleich wie ein Korper der Kraft geworden ist, geht zu
den geistigen Wesen (ra svevuatixd) iber, in Wirklichkeit logisch ge-
worden und hohepriesterlich, da sie nun unmittelbar sozusagen beseelt
durch den Logos ist. Gleich wie die Erzengel der Engel Hohepriester
geworden sind, so auch von diesen wieder die Protoktisten» (ET27,3).

Die geistigen Wesen (za mvevuatixd), getrennt durch den zwei-
ten Vorhang (ET 27,2) von den intellektuellen (za vontd) sind die
Protoktisten'?; die Erzengel und die anderen Engel, die die unmittel-
bare Beschauung des Logos nicht besitzen, befinden sich ausserhalb
des Vorhangs, wie die Leviten und einfachen Priester im Tempel.
Innerhalb des himmlischen Heiligtums erlangt also die Seele den
gleichen vollkommenen Zustand wie der, in dem sich die Protoktisten
befinden. Diese Aussage kann uns helfen, die Vollkommenheit dieser
zu beschreiben. Wie die Seele, miissen sie auch unmittelbar durch den

11 Ursache und Wirkung sind fiir Klemens unmittelbar (mpoceyds) verbun-
den. So beriihrt die Gnosis unmittelbar die Wahrheit (Strom. I, 20, 98, 3); der
Logos wirkt unmittelbar in die zur Seligkeit gekommene Seele (ET 27, 6);
usw. Ein @hnlicher Gebrauch von npooeyds und dmepoy” in Beziehung auf die
Abstufung der Wesen ist in Pseudo-Jamblicus, De myst. deg., I1, 3 (Parthey
70-72) zu finden. Vgl. Collomp, Source de Clément, 45.

HUa Vgl Strom. V11, 7, 37, 2.

12 Bs gibt fir Klemens drei verschiedene Welten: za mvevuatixd, Td
vonrd, ta alcbnra (vgl. ET 8, 2; unten I1. Teil, Anm. 10). In ET 10, 1 hat der Sohn
Vorrang (dmegoyn) Uber tdv mvevuatixdy dmdvrov; da eine vmepoyr nur
zwischen zwei unmittelbar benachbarten Stufen méglich ist, miissen ta
mvevpatied die Wesen sein, die unmittelbar unter dem Sohn stehen, d.h. die
Protoktisten. Gelegentlich werden die anderen Engel mveduara genannt
(ET 12, 2), aber nie ta svevpatixd. (Strom, 11, 20, 110, 1: avevuatixai dvvdues
18t teilweise ein Zitat aus Eph. 6, 12; Vgl. auch EP 55,1: o} dotepec, oopara
wvevpatixd) voeos ist seinerseits umfangreicher als vontds: es bezeichnet alles,
was nicht aictnrds ist, z. B. den Sohn, die Protoktisten, die anderen Engel und
die Seelen. Uber den zweiten Vorhang vgl. Hebr. 9, 3; Orbe, Uncién, 559;
Barbel, Christos Angelos, 290 ff.



— 107 —

Logos beseelt sein, gleich wie ein Korper fiir ihn sein!®. So sind sie auch
logisch und hohepriesterlich'*, durch ihre Verbindung mit dem Logos-
Hohenpriester. Die Abstufung der Engelwesen ist auch klar: die
Erstgeschaffenen sind Mittler (Hohepriester) der Erzengel, und diese
sind es fiir die einfachen Engel.

Die Folge gibt noch weitere Bezeichnungen fiir die Protoktisten:

«... Sie (die Seele) ist nicht mehr Braut, sondern ist schon Logos
geworden und wohnt bei dem Brautigam, mit den Erstberufenen und
Erstgeschaffenen (mpwtoxtioror), die Freunde durch die Liebe sind,
Sohne durch den Unterricht und den Gehorsam, Briider durch das
Gemeinsame der Entstehung» (ET 27,5).

Die Sieben sind also nicht nur die Erstgeschaffenen, sondern auch
die Erstberufenen (zur Beschauung Gottes)15. Die Bezeichnung
Freunde, Séhne, Briider stimmt grammatikalisch mit Erstgeschaffe-
nen iiberein: direkt bezieht sie sich also nur auf diese16. Es ist aber
nicht ganz ausgeschlossen, dass Klemens hier andeuten mochte, die
Seele wiirde auch diese Titel erlangen, sobald sie zu demselben Zu-
stand kommt V7. Das Gemeinsame der Entstehung begriindet hier eine

13 Uber den Ausdruck: gleichwie ein Kérper der Kraft vgl.ET 5, 3: «Die
Kraft und der Wille des Erlosers stiarkten (évedvvduwoer) das Fleisch zum Be-
schauen.» Die Seele steht auf einer niedrigeren Stufe als der Logos, so ist sie im
Vergleich mit ihm wie ein Kérper (vgl. oben Anm. 7). Nach Sagnard, Kxtraits,
115, Anm. 3, ist die Seele Kérper des Logos ein von den Valentinianern oft ge-
brauchtes Bild (vgl. ET 51, 2; 64), das schon bei Philo zu finden ist. Orbe,
Uncidn, 561, zitiert Parallelstellen aus der Hermetischen und Valentinischen
Literatur.

14 Fiar Orbe, Uncicn, 5591f., ist das Logisch- (d.h. dem Logos dhnlich)
-Sein der Grund des Priesterlich-Seins: der Logos ist vorzugsweise Hoherprie-
ster bei Philo (De vit. Mosis, 11, 133—-134; de spec.legibus, 1, 6, 96). Beide Aus-
driicke gebraucht Klemens nicht nur als Adjektive (Roywer, doytepatixr),
sondern auch als Hauptworter: In unserer Stelle sind die Protoktisten Hohe-
priester der Erzengel; in ET 27, 5 ist die Seele Logos geworden. Vgl. dazu Sa-
gnard, Hxiraits, Appendice D, 222; K. Bréhier, Les idées philosophiques et reli-
greuses de Philon d’ Alexandrie, Paris 1908, 95ff.

15 Alle Menschen sind berufen — angeblich durch die Tatsache ihrer Schop-
fung — aber nicht alle sind auserwdihlit (vg. ET 9, 1-3; Strom.V1I, 2, 6, 5; Mt.
22,14); die Protoktisten als Vorbild sind die Erstberufenen, dadurch dass sie
die Erstgeschaffenen sind.

¢ Sagnard in seiner Ubersetzung der Stelle (Kxtraits, 117) bezieht die drei
Titel auch auf die Seelen, was dem Text widerspricht. Der Genitiv stimmt mit
oY mowtoxAiTwv xai mowtoxricTwy und nicht mit der Seele (die als Sub-
jekt im Nominativ steht) iiberein. Vgl. die richtige Ubersetzung, die derselbe
Verfasser im Anhang D seines Werkes angibt (Extraits, 223).

1" Tatsachlich gibt er ihr diese Titel an anderen Stellen, besonders die zwei
ersten: Strom.V, 6, 40, 1; VII, 11, 68, 1. Zum Titel Briider siche die folgende
Anmerkung.



— 108 —

gewisse Briiderlichkeit zwischen dem Logos und den Protoktisten,
wahrscheinlich weil beide nach Klemens von derselben Substanz
kommen 8.

In den HEclogae propheticae, wo Klemens auch von édlteren Tradi-
tionen abhéngig ist,® wird auch von den Protoktisten in Verbindung
mit dem Steigen der Seelen gesprochen. Aber hier steigen auch die
Engel zu héheren Stufen, so dass die ganze intellektuelle Welt sich in
Bewegung nach oben befindet:

«Und hoch iiber alle Obrigkeit (doyn) wund Gewalt (éSovoia)
und Kraft (0ovaug) und jeden Namen, der genannt wird (Eph.1,21)192
das sind die, die aus Menschen, Engeln, Erzengeln vollkommen ge-
machtworden sind zur erstgeschaffenen Naturder Engel (mowtdxtiotog
@doig). Denn die, die von Menschen zu Engeln iibergehen, werden
tausend Jahre von den Engeln gelehrt, wobei sie in die Vollkommen-
heit zuriickversetzt werden. Hernach werden die, die lehrten, in die

18 Vgl. ET 13, 5: Die Kirche ist Leib Christi «<wohl insofern die Auserwéhl-
ten aus derselben odoia als Unterstellte ihren Ursprung genommen haben und
insofern sie dasselbe Ziel erlangen werden». Vgl. Iren., Adv. Haer., 1, 2, 6 in
fine; Collomp, Source de Clément, 19{f. Wahrend die Protoktisten in diesem
Zustand geblieben sind, scheint es in den Stromata, dass die Menschen diese mit
dem Logos gemeinsame Natur vollig verloren haben. Nur auf Grund des Er-
barmens Gottes und durch Glauben und Gnosis werden sie in der Sohnes-
annahme wiederhergestellt. Vgl. Strom.11, 16, 75, 1-2; 11, 22, 134, 2 («der uns
Briider und Miterben zu nennen wiirdigte»). In diesem zweiten Sinn wird auch
der Erloser unser Bruder genannt (Strom.IV, 7, 42, 4).

19 « Der Versuch Boussets, aus Klemens eine feste Quelle herauszuschélen
und auf Pantaenus zuriickzufiihren, ist in dieser Form wohl gescheitert; das
hat Munck deutlich gemacht. Auf der anderen Seite ... stellen die in ecl. proph.
56, 2 vorgetragenen Gedanken praktisch eine Verbindung der Apokalyptik
mit der stoischen Weltperiodenlehre dar: ... jede Weltperiode bringt den Auf-
stieg aller Seelen um eine Stufe. Nun berichtet Eusebius, dass Pantaenus
Stoiker gewesen sei, h.e. V, 10, 2 (p. 450, 18). Deshalb liegt es nahe, ihm die Ge-
danken des ganzen Abschnitts zuzuschreiben» (Kretschmar, T'rinitdtstheologie,
68, Anm. 3; vgl. W.Bousset, Jiidisch-Christlicher Schulbetrieb in Alexandrien
und Rom, Gottingen 1915, 155-271; J.Munck, Untersuchungen iiber Klemens
von Alexandrien, Forsch.z.Kirch.und Geistesgesch.2, Stuttgart 1933).
Streng genommen zitiert Klemens von Pantaenus nur das exegetische Prinzip,
dass viele Verben in der Sechrift sowohl in der Vergangenheit als auch in der
Zukunft ausgelegt werden konnen. Collomp, Source de Clément, 251f., 401f.,
gieht in diesem Abschnitt Notizen, die der Alexandriner aus dem xavaw
oo pnTixos, der hypothetischen gemeinsamen Quelle von ihm und den pseudo-
klementinischen Schriften, genommen hiatte. Die Ahnlichkeiten sind aber viel
geringer als fiir KT 10-12 und gehen eher auf gemeinsame judenchristliche Vor-
stellungen zuriick, deren literarischer Ursprung nicht direkt feststellbar ist.
Vgl. auch Daniélou, Judéochristianisme, 325, und im allg. {iber die Quellen
von Klemens: Bardy, Aux origines, 711f.

92 Vol. Strom V, 6, 38, 6.



— 109 —

Erzengel-Gewalt versetzt; die aber, die gelernt haben, lehren wie-
derum die, die aus Menschen zu Engeln umgewandelt werden ; danach
werden sie so in den genannten Perioden in den eigenen Kngel-Zu-
stand des Korpers wiedereingesetzt» (EP 57,4-5).

Hier ist das Steigen auch eine Lehre. Diese wird in den niedrigen
Stufen durch die Engel gegeben?’, wihrend in der hochsten, wie wir
es in den Hxcerpta eben gesehen haben, sie unmittelbar der Logos
gibt. Die Seelen bleiben fiir eine Zeit von tausend Jahren unter der
engelhaften Erziehung, dann steigen sie zu der folgenden Stufe, um
endlich in den vollkommenen Zustand wieder eingesetzt®! zu werden.
Es handelt sich hier um eine besondere, spiritualistische Auslegung
der tausendjihrigen Periode, die nach judenchristlicher Lehre dem
Weltende vorausgehen soll 22,

Noch mehr, nach einer anderen Stelle der Eclogae, sind die Pro-
toktisten selbst in der Vergangenheit gestiegen und haben dadurch
einen leeren Platz, wo andere hinsteigen sollen, gelassen. Klemens
spricht vom Psalm 18,5 (LXX): «Und er hat sein Gezelt in die Sonne
gestellt» und stellt fest, dass das gestellt (£0¢to) in der Vergangenheit
oder in der Zukunft verstanden werden kann. Versteht man es in der
Zukunft, so bezieht es sich auf die Glaubigen: der Herr wird sie bei
seiner Riickkehr in die Kinheit wiedereinsetzen; sie werden zuerst an
die Stelle der Engel, die um die Sonne sind, treten (in der Sonne sitzt
der doyovrixoc dyyeios)?®; um dann wieder nach dem Fortschritt zu
steigen und bis zu der ersten. Wohnung zu kommen (EP 56,3-6). Aber
in der Vergangenheit bezieht es sich auf die Protoktisten:

«Zum Vergangenen: er hat die erstgeschaffenen Engel eingeseizi
(é0eto), um nicht mehr nach der Vorsehung dem Bestimmten zu die-

20 Gleichwie in der obersten Stufe die Seele Logos wird, so wird sie hier
Engel. Vgl. A. Jud. 24 : «In conspectu gloriae suae, dicit coram angelis, inmacu-
latos autem constituendos, angelos factos.»

21 Klemens ist der erste der kirchlichen Schriftsteller, der das Wort Wie-
derherstellung (dmoxardoracic) als terminus technicus gebraucht und ihm den
Sinn einer Wiedereinsetzung in das Pleroma gibt, der sonst bei den Gnostikern
verbreitet war. Uber die Bedeutung dieser Wiedereinsetzung vgl. oben
Anm. 18. P. Siniscalco hat die frithere Geschichte des Wortes skizziert (Apo-
katastasis nei Padri del I e 11 secolo, TU 78, Studia Patristica, 381-396).

22 Tausend Jahre gleichen einem Tag des Herrn (vgl. Ps. 89, 4). Daher soll
die eschatologische Periode (der Tag des Herrn) tausend Jahre dauern. Vgl. 11,
Petr.3,8-10; Apoc. 20, 27. Diese Ideen haben sich besonders in Kleinasien ent-
wickelt. Vgl. Daniélou, Judéochristianisme, 342-366. Klemens verbindet diese
Idee mit der stoischen Weltperiodenlehre, vgl. oben Anm. 19 (Kretschmar).

3 Vgl. EP 55, 1. Anscheinend handelt es sich wieder um die tausendjéhrige
Lehrperiode; siehe oben Anm. 22.



— 110 —

nen (Aettovpyeiv), sondern in der Ruhe zu sein und nur mit der
Beschauung Gottes beschéftigt; die, die diesen am néchsten stehen,
werden zu der Ordnung, die sie verlassen haben, fortschreiten; und
in gleicher Weise die daruntergestellten» (EP 56, 7).

Die verschiedenen Stufen des Fortschrittes heissen bei Klemens
raleg, das Fortschreiten von einer zu der anderen mpoxony ?4. Die
héchste Stufe wird auch die Ruhe oder anderswo der hiochste Ort der
Ruhe (6 xopvpdiogc tijc avamatosws tomos)®, der hervorragende Grad
der Gnosis und der Hrbschaft zugleich (tiic yvwoews opod xal
xAnoovouiag tmepoyn) genannt?6. Aeitovgyeiv ist fiir ihn das Han-
deln eines Wesens, das als untergeordnetes eines anderen wirkt??. In
unserem Fall haben die Protoktisten als Untergeordnete der Vor-
sehung gedient, d.h. sie haben an der Heulsverwaltung (oixovouia)
der Vorsehung?® teilgenommen. Damit ist eine zentrifugale Bewegung
von Gott zu den Seelen gemeint, in der die verschiedenen Engelstufen
als Mittler wirken?2®. Als die Protoktisten den Dienst des Bestimmten
verliessen, horten sie auf, diese Mittlerschaft auszuiiben. In einer
Stelle der Stromata konnen wir das noch klarer sehen :

«Nach dieser Befreiung werden der Ehrenpreis und die Ehren
den Vollendeten gegeben, bei denen jetzt die Reinigung, aber auch
jeder andere Dienst aufgehort hat, wenn er auch heilig ist und unter
Heiligen stattfindet. Dann erwartet sie, die sie reinen Herzens ge-
worden sind, in der unmittelbaren Nahe (xara to mpooeyés) des
Herrn die Wiederherstellung in die ewige Anschauung; und sie tragen
den Namen Gotter, da sie mit den anderen Gottern, welche unter dem
Erloser die erste Stelle erhalten haben, zusammen thronen sollen».

24 Vgl. Strom.VII, 2, 10, 1-2.

2% Strom.V1I, 10, 57, 1.

26 Strom. V11, 2, 10, 1-2,

27 Vgl. Strom.VIII, 9, 33, 3: «Zeigt die bleibende Ursache eine fir sich
allein ausreichende Wirkung, so zeigt die mitwirkende Ursache die Dienst-
leistung (dmepeaia) und den Dienst (Astrovpyia) mit einer anderen.» Dieses
Prinzip wendet er in Strom. VI, 17, 157, 4-5 an, wo die bediensteten (Aetroveyol)
Engel die Gedanken und den Willen Gottes an die Seele vermitteln.

Das Handeln eines untergeordneten Wesens heisst Aeitoveyia auf Grund
seiner Unterordnung unter ein hoheres Wesen ; auf Grund seines Wirkens auf
die folgende Stufe heisst es oixovouia. Vgl. Strom. 1V, 6, 37, 1: «Sie werden
also arbeiten in den Wohnungen, die den Belohnungen entsprechen, deren sie
gewlirdigt wurden, als Mitarbeiter der unaussprechlichen (Heils-)Verwaltung
(oixovouia) und (Heils-)Dienstes (Aetrovoyia).»

8 Vgl. Strom.VII, 7, 42, 7: «Die unmittelbaren Heilsverwaltungen der
Vorsehung treten aus Erbarmen tiber unsere Schwiche in Wirksamkeit»;

Strom.V, 1, 6, 2.
2 Vgl. Strom. VI, 17, 161, 2.



— 11 —

«Denn darin besteht die Vollendung der gnostischen Seele, dass
sie, nachdem sie alle Reinigung und allen Dienst {iberwunden hat, mit
dem Herrn zusammen sei, wo sie ihm unmittelbar untergeordnet ist»
(Strom. V11, 10, 56, 5; 57, 2).

Nachdem sie jeden Dienst verlassen haben, werden die Seelen
atvlpovor derer, die die erste Stelle nach dem Erloser haben, und
(otter genannt werden. Der Ausdruck deutet in der Richtung der
johanneischen Theologie eine Vergéttlichung durch die Beschauung
an?; es ist aber nicht ausgeschlossen, dass die Protoktisten schon vor
Klemens diesen Titel in einem anderen Sinn getragen haben3!. So
wie bei den Protoktisten hat in diesem Zustand auch bei den Seelen
jede Reinigung und jeder Dienst aufgehort.

Das Steigen der Protoktisten kommt auch deutlich in einer an-
deren Stelle der Stromata vor. Jedes Steigen zu einer besseren Ord-
nung ist auch ein Fortschritt in der Erkenntnis, in der Gnosis. Aber
die Protoktisten mussten die Wahrheit lernen, sie haben also die
Vollkommenheit nicht immer besessen :

«Ich fithre dich bis zur ersten Entstehung der Menschen herauf
und beginne von da an zu fragen, wer der Lehrer ist. Von den Men-
schen keiner, denn diese hatten noch nicht gelernt; aber auch keiner
von den Engeln, denn weder kénnen Menschen so horen, wie die
Engel als Engel etwas kundtun, noch haben jene die Zunge so wie wir
Ohren haben ... Ferner ist uns iiberliefert, dass sowohl die Engel die
Wahrheit gelernt haben sowie auch die iiber sie gesetzten Archonten ;
denn sie sind entstandene Wesen (yevnrol yap)» (Strom.VI1, 7, 57, 3).

Klemens bekampft hier eine ganz bestimmte Lehre, nach der die
Engel den ersten Menschen die wahre Weisheit gelehrt hitten. Dage-
gen entwickelt er zuerst ein spekulatives Argument: die Engel kon-
nen an sich nicht mit den Menschen verkehren, weil ihre Sprache auf
einer anderen Ebene steht als die menschlichen Sinne32. Aber sofort
zitiert er auch die ihm @berlieferte Lehre: die Engel mussten gelehrt
werden, auf Grund ihres Gewordenseins. Unter den Engeln erwéhnt

% Vgl. Joh. 10, 34 (Ps.81, 6); 1.Joh. 3, 2.

t In der judenchristlichen Theologie wurden die Archonten auch Gdtter
genannt (vgl. Recogn.Clem.2, 1, PG 1268 C — 1269 A; Or.Sib. VII, 35; 11. He-
noch X, 14; Iren., Adv. Haer., III, 12, 9; Daniélou, Judéochristianisme, 142).
Vgl. auch den Papyrus von Leiden (A.Dieterich, Abraxas, Leipzig 1891, 17,
10-11.30; 182, 11.33).

% Daher kommt auch die Notwendigkeit physischer Wirkungen in den
Theophanien, wie wir es im 2. Abschnitt sehen werden ; die eigentliche Sprache
der Engel wirkt an sich nicht physisch.



— 112 —

er ausdriicklich die Archonten, die ihnen vorstehen, woraus man ver-
muten kann, dass diese in der bekdmpften Lehre eine wichtige Rolle
in der Erziehung Adams gespielt haben.

Dass diese Archonten dieselben Protoktisten sind, konnte man
schon von dem gnostischen Gebrauch des Wortes her vermuten. Aber
in den Stromata selbst kommt diese Gleichheit klar hervor:

«In Siebenheit kreist auch die ganze Welt aller lebendig gezeug-
ten und wachsenden Geschopfe. Denn sieben sind die zuerst gezeug-
ten, die grosste Macht besitzenden Archonten der Engel ...» (Strom.
V1, 16, 142, 4).

Die Eigenschaften der Archonten sind hier dieselben wie im vo-
rigen Stiick: dasselbe Erwihnen des Ursprungs (diesmal durch Ver-
ben, die eine grossere Beziehung zum Leben besitzen, wie Cwoyovéw
und ¢vw), derselbe Name und die Beziehung zu den anderen Engeln.
Aber in anderen Merkmalen gleichen sie den Protoktisten der Ea-
cerpta: sie sind sieben an der Zahl, besitzen die grosste ddvaug, sie
sind die mowrdyoror der Engel 33,

Fassen wir, was wir bis jetzt gesehen haben, zusammen, so finden
wir, dass die sieben Protoktisten, auch gelegentlich Archonten und
geistige Wesen (ra mvevuatixd) genannt, den grossten Vollkommen-
heitsgrad besitzen unter den Wesen, die durch den Sohn geschaffen
worden sind und die sich auf den Stufen des Fortschrittes bewegen.
In diesem Zustand sehen sie unmittelbar den Sohn, der das Angesicht
des Vaters ist, und haben eine entsprechend reine Substanz, die aus
reinem, geistigem Licht besteht. Sie sind Mqttler der anderen Engel
und ein Vorbild des Zustandes der Wiederherstellung, zu dem die an-
deren Engel und die Seelen nach ihrer Lauterung und Lehre gelangen
werden. In diesem letzten Punkt besteht auch ein Einheitlichkeits-
mangel in der Lehre des Klemens: fiir die Hclogae und die zitierten
Stellen der Stromata sind die Protoktisten nicht in dem Zustand der
Vollkommenheit geschaffen worden; sie haben diesen Zustand spéter
erlangt, nachdem sie eine Zeit als Mittler der Vorsehung gedient ha-
ben und die Wahrheit gelernt haben. In den Fzcerpta im Gegenteil
haben sie die Vollkommenheit zusammen mit dem Werden erlangt
(ET 10, 3; 11, 4); und trotzdem haben sie, selbst in diesem vollkom-
menen Zustand, einen Dienst (Aerrovpyia), der allerdings den ent-
sprechenden Einheitsgrad besitzt.

3 Die Gleichheit der Archonten und Protoktisten wird auch von Collomp,
Source de Clément, 32; Casey, The Excerpta, 105, angenommen.



— 113 —

II. Die Protoktisten als Mittler

Das Weltbild des Klemens ist streng hierarchisch, mit einer ganz
gewissen Zahl festgesetzter Stufen!. Die Wesen, die auf diesen ver-
schiedenen Stufen stehen, sind durch eine zweifache Bewegung durch-
drungen: die eine, zentrifugale oder von oben nach unten, ist die
Heilsverwaltung (oixovouia); durch sie teilt die gottliche Vorsehung
allen Nutzen in der Form einer Belehrung den verniinftigen Wesen
mit, die dadurch die Stufen des Fortschrittes ersteigen konnen 2. Diese
Belehrung geschieht aber mpooey@g, d. h. durch die aneinanderstossen-
den Stufen hindurch, so dass Gott immer durch den Sohn wirkt, dieser
durch die ihm unmittelbar untergeordneten Protoktisten, und so wei-
ter durch die Erzengel und Engel®. Diese erste Bewegung wird auch
Herabgehen genannt?. Die zweite Bewegung, zentripetale oder von
unten nach oben, ist das Hinaufsteigen aller Wesen, eine Frucht der
Gnosis, die die Okonomie gewirkt hat. Es ist der Fortschritt (mpoxon?),
dessen Ziel die Wiederherstellung in die gittliche Beschauung ist.

Uber die Teilnahme der Protoktisten an der ersten Bewegung
geben uns zuerst die Hclogae interessante Einzelheiten. In seiner Aus-
legung einer anderen Stelle des Psalms18: «Die Himmel erzéhlen den
Ruhm Gottes» (Ps. 18, 2) erklart der Alexandriner:

«Die Himmel werden auf vielerlei gesagt, sowohl die des Abstan-
des und des Kreislaufes als auch die® des Bundes der erstgeschaffe-
nen Engel — eine unmittelbar nahe Wirkung. Denn durch eine wirk-
samere Anwesenheit der Engel wurden die Biindnisse, das von Adam,
das von Noe, das von Abraham, das von Moses, gewirkt. Durch den
Herrn niémlich bewegt wirkten die erstgeschaffenen Engel auf die
unmittelbar den Propheten benachbarten Engel, den Ruhm Gottes
erzihlend, die Biindnisse. Aber auch die Werke, die von den Engeln
auf der Erde gemacht worden sind, wurden durch die erstgeschaffe-
nen Engel, zum Ruhme Gottes.

1 So auch Collomp, Source de Clément, 24; Casey, The Excerpta, 33. Die
Aussage von Kretschmar, Trinititstheologie, 71, Anm. 2 (siehe oben I. Teil,
Anm. 5) ist dagegen unsachlich.

: Vgl.ET 27, 6; Strom. VI, 17, 161, 2.

8 Vel. Strom.VII, 7, 42, 7; VI, 16, 148, 6; VI, 17, 161, 2.

4 Vgl.z.B. Sirom. VI, 16, 148, 6: « Wie aber die Dinge aus sich allein nicht
wirkungskriftig sind, jedoch gewisse natiirliche Qualitidten haben, welche
durch die Wirkung des Kiinstlers das ihnen eigentiimliche Werk vollbringen,
ebenso wird durch die allgemein herrschende gottliche Vorsehung die tat-
kriftige Wirkung durch die unmittelbarer Bewegten dem Herabgehen nach
auf alles einzelne verteilt. »

boi L; 7 St.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1965. 8



— 114 —

«Und man nennt Himmel eigentlich den Herrn; dann aber auch
die Protoktisten; nach denen auch die heiligen Menschen vor dem
Gesetz, wie die Patriarchen, und Moses und die Propheten; endlich
auch die Apostel» (EP 51, 1-52, 1).

Die verschiedenen Deutungen des Wortes die Himmel beziehen
sich hier auf das erzihlen den Ruhm Gottes. Nicht nur durch die ei-
gentlichen physischen Himmel (deren Zahl hier mnicht erwihnt
wird %), sondern auch in den Bindnissen (diafijxac), d.h. in den
Willenskundgebungen Gottes an die vier im Text genannten Prophe-
ten oder Patriarchen”, und in den iibernatiirlichen Werken (éoya), die
diese Theophanien begleiteten, wird der Ruhm Gottes proklamiert?.
In diesen Vorgédngen aber haben nicht nur der Herr und die Prophe-
ten gehandelt, sondern auch die verschiedenen Stufen der Engelwelt.
Dadurch haben sie alle den Rukhm Gottes erzihlt und damit verdienen
sie den Namen Himmel. Dasg im Text am Ende noch die Apostel (als
neue Propheten) erwihnt sind, ndhert uns Rém. 10, 18, wo ein anderer
Vers dieses Psalmes in diesem Sinn ausgelegt wird. Das scheint aber
eine weitere Deutung zu sein; im eigentlichen Kérper des Textes
wird nur von dem Herrn, den Protoktisten, den ihnen unterstellten
Engeln und den Propheten gesprochen®.

Die Himmel, die des Bundes der erstgeschaffenen Engel, werden
eine évépyera mpooeyrc (des Herrn) genannt, d.h. eine Wirkung des

6 Die Juden kannten drei Himmel, die Judenchristen sieben, die den
sieben Planeten entsprachen. Vgl. Daniélou, Judéochristianisme, 131-138;
H. Bietenhard, Die himmlische Welt vm Urchristentum wnd Spétjudentum, Tu-
bingen 1951, 3-8.

7 Uber den Plural ai Swafijxar vgl. Rém.9, 4; Eph. 2, 12; Sir. 44f.;
TWNT (Behm) II, 131, 38. Die Vierzahl ist nicht zuféllig : Klemens kennt eine
festgesetzte Reihe von vier Bindnissen, dyla tétpas dwalnxdy maiawdy. Vgl
Strom. V1L, 17, 107, 5; VI, 12, 106, 3. Dieselbe Reihe kennt auch Aphraates,
Hom.11, 11 (Bert, TU I1I, I11, 176 f.) : Adam (das Verbot, die Frucht zu essen),
Noe (der Regenbogen), Abraham (der Glaube und die Beschneidung), Mose
(das Osterlamm und das Gesetz). Als flinften fiigt er den neuen Bund hinzu.
Irendus, Adv. Haer. 111, 11, 8 (Sagnard, SC, 200, 26; vgl. Anm. S. 203) ersetzt
den letzten Bund durch das Evangelium, um an der Vierzahl festzuhalten.

8 Fur Origenes ist nur diese zweite Auslegung richtig: «Aber die Himmel,
die den Ruhm Gottes erzéihlen, haben eine intelligible (voepd) Natur; sie werden
deshalb ,,Himmel** genannt, weil sie die Sonne der Gerechtigkeit in sich tragen.
Die Himmel, die vergehen, haben dagegen ein kérperliches Wesen» (Selecta in
Psalmos, PG 12, 1240 D).

® Die Judenchristliche Theologie hat die alttestamentlichen Stellen, in
denen man frither die Propheten gesehen hatte, auf die Apostel bezogen. So
scheint Origenes eine Sammlung von T'estimonia tiber die Propheten zu kennen,
die er fur die Apostel verwendet. In C.Celsum I, 62 (GCS I, 114, 231f.) zitiert er
der Reihe nach Ps. 67, 12.13; 147, 4; 18, 5 (LXX). In derselben Folge kommen



— 1156 —

Logos, die ihr Gegenstand unmittelbar beriihrt 1. Die nagovsia der
Engel in den Offenbarungstheophanien (als Gegenteil zu der nagovoia
des Herrn selbst) ist hier als Kennzeichen der alttestamentlichen

Zeiten zu verstehen!!.
Die Protoktisten waren also Mittler zwischen dem Herrn, d.h.

dem Sohn, und den den Propheten unmittelbar benachbarten Engeln
in den Theophanien des Alten Testamentes und in den entsprechen-
den Werken. Vom Herrn physisch (unmittelbar) bewegt, wirkten sie
gleicherweise weiter auf die untergeordneten Engel.

In dieselbe Richtung weist eine wichtige Stelle der Stromata, die
eine allegorische Auslegung des Heiligtums darstellt:

«Auch ein anderes ritselhaftes Geheimnis (aiviyua) liegt in dem
goldenen Leuchter, ndmlich das des Zeichens Christi, nicht bloss
durch die Gestalt, sondern auch durch das Ausstrahlenlassen von
Licht in mannigfacher und vielfiltiger Wewse (Hebr. 1, 1) auf die, die
an ihn glauben, auf ihn hoffen und sehen, durch den Dienst (dcaxovia)
der Erstgeschaffenen» (Strom.V, 6, 35, 1).

wieder Ps. 147, 4 und 18, 5in C. Celsum ITI, 2 (GCS I, 204, 12{f.). Dieses kénnte
auch den Ursprung des Zitats in Roém. 10, 18 (Ps. 18, 5) erkléren. Vgl. Strom.
V, 6, 38, 5: « Wenn wir ndmlich behaupten, dass Propheten zugleich und Ge-
rechten die Apostel sind, so haben wir wohl recht, weil ein und derselbe Geist
durch alle wirkt.»

10 Vel ET 8, 2 (von der Schopfung): «dlles wurde durch thn (Joh. 1, 3) ge-
miéss der unmittelbaren Wirkung des Logos in seiner Identitéiit, die geistigen,
die intellektuellen und die sinnlichen Wesen»; Strom.VI1, 3, 34, 3 (von der
Theophanie am Sinai): « Eine Wahrheit, die vorn Himmel, von oben her, auf die
Versammlung der Kirche herabkommt, wirkte (évijpyet) durch leuchtenden,
unmattelbar nahen Dienst»; Strom.V, 8, 55, 3 (von Christus): «Die letzte Wir-
kung des Heilandes in bezug auf uns, die unmittelbare durch seine Gegenwart,
welche verhiillt verkiindigt worden war durch das Rétsel der Prophetie...»; VI,
7,61, 1: « Wenn wir wahrlich Christus selbst Weisheit nennen und ebenso seine
Warkung durch die Propheten ...»

1 Vol. Strom. 1, 5, 29, 5: « Erwollte (die Kinder Jerusalems zusammenrufen :
Mt. 23, 37), konnte es aber nicht. Wie oft aber, oder wo ? Zweimal, durch die
Propheten und durch seine Ankunft (wagovoia)»; II, 16,73, 3: «... indem er die
Gebote durch das Gesetz gibt und durch die Propheten und noch nachdriick-
licher durch die Ankunft (magovoia) des Sohmes ...»; VI, 7, 54, 1: «... und diese
Weisheit hat uns gelehrt der Herr durch seine Ankunft (nagovoia) wie durch
seine Propheten»; VI, 9, 77, 1: «... denn er hat sowohl durch die Prophetie als
auch durch die Gegenwart (wagovaia) Glauben gefunden»; V, 1, 10, 2: «Dazu
wollen wir hinzufiigen, dass gewisse Engel, welchen die obere Welt zugefallen
war, in Wollust gerieten und den Weibern die Gieheimnisse verrieten, soweit
sie zu ihrer Kenntnis gelangt waren, wihrend die anderen Engel alles verbargen
oder vielmehr bewahrten fiir die Ankunft des Herrn.» Vgl. auch Strom. I, 19,
95,311, 15,73,3;V, 8,55,3;V,13,90,3; VI, 6,54, 1; VI, 15, 122, 1; 125, 3;
127, 3-5; VI, 17, 159, 9; 161, 2.



— 116 —

Unmittelbar vor dieser christologischen Auslegung hatte er eine
andere gegeben, die er aus Philo genommen hatte: Der Leuchter be-
deutete mit seinen sieben Zweigen die sieben Planeten; in der Mitte
«gibt die Sonne nach Art einer gottlichen Musik den Ton des Lich-
tes2». Allerdings scheint er keinen Zusammenhang zwischen beiden
symbolischen Deutungen zu sehen — obwohl es urspriinglich einen ge-
geben hat.

Im Augenblick interessieren uns einige Ziige dieser zweiten,
christologischen Deutung: Zuerst bedeutet der Leuchter das Zeichen
Christi (das Kreuz!3) durch seine Gestalt, d.h. durch die Gliederung
des Stammes und der Zweige. Aber dann auch durch das Ausstrahlen-
lassen von Licht auf die Glaubigen; dieses Licht ist in der Klemen-
tinischen Theologie die Lehre oder Gnosis, die der Sohn von der ersten
Grundlegung der Welt an'* gegeben hat. Dasg Zitat von Hebr.1, 1
scheint seinerseits auf die prophetischen Offenbarungen hinzuweisen,
und zwar als gegeniibergestellt der unmittelbaren Offenbarung durch
den Sohn, da dieses der Gebrauch des Ausdruckes in der genannten
Epistel ist. Auch hier beschrinkt also Klemens die Mittlerschaft der
Protoktisten auf das alttestamentliche Zeitalter.

Welches war die konkrete Gestalt dieser Mittlerschaft? Wenn er
die Theophanie am Sinai beschreibt, wo ein Trompetenschall erklang,
der ohne Instrumente geblasen wurde, gibt der Alexandriner einige
Erklirungen dariiber: zuerst nennt er einige Beispiele von sprechen-
den Bergen: es handelt sich um einen physischen Vorgang, den er
durch den Laut erkliart, den der Wind erzeugt, als er gegen eine hohle
Oberfliche stosst (Strom. V1, 3, 32, 3-33, 5). Dann fahrt er fort:

«Der allméchtige Gott aber vermag auch ohne zugrunde liegen-
den Stoff einen Laut und eine Erscheinung fiir das Gehor, indem er

12 Strom.V, 6, 34, 8. Der Text von Philo befindet sich in De vita Mosis 11,
102-103. Fur Klemens strahlt der ganze Leuchter das Licht aus (pateufoléw);
die Sonne (der mittlere Zweig) gibt nur den Ton (evdidwut), wie das Haupt-
instrument eines Orchesters. Fiir Philo dagegen ist nur die Sonne Quelle des
Lichtes; sie erleuchtet (poopogéw) die anderen Planeten. Die Reihenfolge die-
ser letzten gibt Philo in Quaest.in Exod.11, 75: tiber der Sonne Saturn, Jupiter,
und Mars ; unter ihr Merkur, Venus und der Mond.

18 Vgl. Strom. V1, 11, 87, 2: odufolov tot »vpiaxod onueiov; VI, 11, 84, 3:
xvgraxot onpeiov tomov; VIL, 7,79, 5-7; ET 42, 1-2; 43, 1.

1 Strom. V1, 7, 58, 1. Uber die Gnosis als Beleuchtung vgl. Paed.I, 6, 29;
Test. Levi IV, 3; XVIII, 3.9; Test. Benj. X1, 2 (Der Messias ist die Sonne, die
durch die Gnosis erleuchtet). Daniélou, Judéochristianisme, 421ff., der die
Idee schon in Qumran findet. In Barn 18, 1 sind die Engel Gottes Lichttrdger,
die dem Weg des Lichtes vorstehen; dieser Weg besteht aus Erkenntnis
(yvawoig) und Wille.



— 117 —

seine Grosse offenbart, dem gewohnlichen Lauf der Natur zuwider
zu erzeugen zur Bekehrung der noch nicht glaubigen Seele und zum
Zweck der Aufnahme des gegebenen Gebots. Da aber eine Wolke da
war und ein hoher Berg, wie sollte es nicht méglich gewesen sein, einen
mannigfaltigen Schall zu héren, da der Wind von der wirkenden
(dvepyotons) Ursache bewegt wurde? Darum sagt der Prophet: Einen
Laut (pwvn) von Worten (giuatwy) hortet thr, und eine Gestalt saht ihr
nicht (Deut.4, 12). Du siehst, wie die Stimme (@w»7) des Herrn ein
Logos ohne Gestalt ist; wie die Kraft des Logos das leuchtende
Wort (¢7pa) des Herrn ist; wie eine Wahrheit, die vom Himmel, von
oben her, auf die Versammlung der Kirche herabgekommen ist,
wirkte (évmjoyer) durch leuchtenden, unmittelbar nahen Dienst
(Braxovia)y (Strom. VI, 3, 34, 1-3)75.

Der Logos wirkte also den Laut durch den dem Volk unmittel-
bar nahen Dienst, d.h. durch den Dienst der Protoktisten und der
ihnen untergeordneten Engel. Diese letzten sind fahig, unmittelbar
auf die Materie zu wirken und dadurch eine physische Wirkung (die
Bewegung des Windes in Form von Worten) zu erzeugen. Es ist be-
merkenswert, dass sowohl der Logos als auch seine Diener leuchtend
genannt werden, was den leuchtenden Charakter der Gnosis andeutet
und an das Symbol des Leuchters erinnert.

Die Adumbrationes in epistulas canonicas® enthalten auch eine
in diesem Zusammenhang interessante Stelle. Der lateinische Text
lautet:

«Hae namque primitivae virtutes ac primo creatae, immobiles
exsistentes secundum substantiam, cum subiectis angelis et archan-
gelis, cum quibus vocantur aequivoce, diversas operationes efficiunt.
Sicetiam et Moyses Michaél angeli virtutem per vicinum sibietinfimum
angelum vocat. Similiter quoque in prophetis ceteris invenimus, sed
Moyse quidem propinquus ac vicinus angelus apparuit. Exaudivit
eum, et locutus est ei Moyses, manifeste facie ad faciem. Aliis autem
prophetis secundum operationem angelorum motus quidam fiebat,
veluti audientium ac videntium. Idecirco et soli audiebant solique cer-

1 Dem Text liegt zum Grunde Philo, De magr. Abraham, 47-48; dieser
spricht aber nicht vom Dienst der Engel.

18 Die lateinische Ubersetzung eines Teiles der Hypotyposeis, eines ver-
lorengegangenen Kommentars zur heiligen Schrift. Die Ubersetzung wird im
allg. als treu angesehen. Allerdings, wenn Cassiodor der Ubersetzer ist, ist. die
Méglichketit einiger Anderungen nicht ausgeschlossen : «ut exclussis quibusdam
offendiculis, purificata doctrina eius securior possit hauriri» (Divinarum lectio-
num, PL 70, 1120).



— 118 —

nebant, sicut et in Samuele manifestatur. Eliseus enim solus audiebat
vocem, qua vocatus est. Siautem esset manifesta et communis vox, ab
omnibus praesentibus audiretur ; nunc autem a solo in quo operabatur
motus qui ab angelo fiebat audita est» (Adumb.1 Joh.2, 1).

Auf diese Stelle werden wir spéter zuriickkommen, um klarer zu
zeigen, dass die hier genannten Krifte (virtutes) die sieben Protokti-
sten sind. Es interessiert uns jetzt nur, die Art ihrer Mitwirkung fest-
zustellen. Operationes entspricht hier den dvepyeiar, d. h. der konkre-
ten Wirkung der Engel. Es ist eine Wirkung, die von den wirfutes
primo creatae erzeugt wird, und zwar durch die ihnen untergeordne-
ten Engel, die den Propheten unmittelbar benachbart sind und mit
demselben Namen genannt werden!”. Von ihr gibt Klemens hier
zwei neue Moglichkeiten : Moses — ausnahmsweise — nahm keine phy-
sische Wirkung wahr, sondern sah den benachbarten Engel selbst,
von Angesicht zu Angesicht; die anderen Propheten dagegen empfan-
den nur eine Bewegung in ihren Sinnen, so dass die Anwesenden die
Offenbarung weder sahen noch hérten. Die Propheten sind hier nicht
nur die der vier klassischen Biindnisse wie in den Eclogae, sondern alle
alttestamentlichen Propheten im allgemeinen. Als Beispiele werden
Samuel und Eliseus genannt. Was die Kraft des Engels Michael'® be-
trifft, ist es nicht klar, was er darunter versteht. Michael kann einer
der Erzengel sein, die in dem Klementinischen System eine Stufe
unter den Protoktisten stehen (aber er gibt ihm den Titel Erzengel
nicht ¥); oder einer der Protoktisten, ja auch der Logos selbst. Das
letzte wire von der archaischen Theologie her wahrscheinlich 20, aber
es gibt bei Klemens kein Anzeichen dafiir?!.

17 Aequavoce entspricht duwvipws (Zahn, Forschungen, 98). Es handelt sich
hier nicht um denselben T'itel, etwa mowtoxtiorog, wie Zahn glaubt, oder Engel
(so Barbel, Christos Angelos, 203), sondern um denselben Eigennamen, wie der
Text es gleich erkléart: Moses rief die dvvauic des Engels Michael durch (did ?)
einen untergeordneten Engel, d.h. er nannte ihn auch Michael.

18 Vgl. dazu 4 Jud 9: «Michael hic dicitur qui per propinquum nobis
angelum altercabatur cum diabolo.» Fir Klemens bestitigt die Stelle die
Assumptio Moysis, ein Werk, das man in Alexandrien als kanonisch angesehen
hat (vgl. Dydimus PL 39, 1815).

1 Jud 9 nennt ihn Erzengel, und Klemens zitiert die Stelle (4 Jud 9), ohne
den Titel in seinem Kommentar zu wiederholen ; in unserem Text nennt er ihn
Engel. In Strom.1, 21, 123, 5 wird Raphael auch Engel genannt.

20 Barbel, Christos Angelos, 224-235 ; Daniélou, Judéochristianisme, 174 ff.

%1 Man koénnte vielleicht als Anzeichen dafiir Paed. 11, 8, 75, 1 nennen, wo
die Erscheinung im Dornbusch dem Logos zugeschrieben wird. Die Stelle
schliesst aber die Mittlerschaft anderer Stufen nicht aus. Vgl. Barbel, Christos
Angelos, 96, Anm. 197.



— 119 —

Nach den Stromata aber hat auch Abraham den Engel selbst ge-
sehen — oder vielleicht sogar den Sohn:

«Spéter blickte er zum Himmel empor, sei es, dass er den Sohn
im Geiste sah, wie manche es erkliren, sei es einen herrlichen Engel,
sei es, dass er sonstwie Gott erkannte, der besser als die Schopfung
und jede Ordnung darin ist ...» (Strom.V, 1, 8, 6)%2.

Der herrliche Engel kann einer der Protoktisten sein, aber auch
ein untergeordneter Engel, dem Propheten unmittelbar benachbart?3.
Auf jeden Fall, das Gemeinsame in allen diesen Texten ist die Vor-
stellung, dass die Stufen der Engelwelt dem Logos als Werkzeuge fiir
seine alttestamentlichen Erscheinungen dienten, indem er durch sie
verschiedene physische Wirkungen erzeugte; in Einzelfallen erschi-
enen auch die Engel selbst, und durch sie sprach der Logos?. Die-
ses Mitwirken der Protoktisten ist im Rahmen der Klementinischen
Theologie auch eine Mittlerschaft in der Erteilung der leuchtenden
Gnosis; das Ausstrahlen des Leuchters im Tempel durch seine sieben
Zweige ist ein Symbol davon.

Schliesslich kann die Beschrénkung der Tatigkeit der Protok-
tisten auf das Alte Testament auch mit der Lehre der Hclogae ver-
kniipft werden, nach der jene in ihrem Dienst aufgehort haben. Das
erste Kommen Christi war fiir die Judenchristen der Anfang der tau-
sendjéhrigen Periode, des T'ages des Herrn; nun wird gerade in den
Eclogae diese Periode in einer spiritualisierten Weise ausgelegt, als ein
Steigen durch die Stufen der Hierarchie: jede tausend Jahre steigen

22 Klemens spricht hier von Gen. 15, 5-6. In Strom.V, 11, 73, 4 sagt er in
bezug auf Gen. 22, dass Abraham durch einen benachbarten Engel belehrt wird.
In Paed.1, 7, 56, 21f. erscheint Abraham der Logos, was sich auf Gen. 17, 1 und
32, 31 bezieht.

28 Barbel, Christos Angelos, 96 f., legt den Text anders aus: in beiden Fal-
len hat Abraham den Sohn gesehen, aber einige nennen ihn herrlichen Engel,
andere nicht. Es scheint uns, dass diese Meinung dem Text Gewalt antut.

&dofos ist in der archaischen Theologie alles, was eine direkte Beziehung
zu der Gottheit hat: der Name Gottes, seine Gebote, sein Sohn, der Inhalt eines
Gesichtes usw. Insbesondere sind im Hirten des Hermas &dofor die sechs
erstgeschaffenen Engel, die den Sohn begleiten (Swm.V, 6, 4.7; IX, 12, 8). Im
Sim.1X, 12, 6 sind es auch alle Engel, die im Bau des Turmes arbeiten (die
Sim.IX gehort aber zu einer etwas spateren Redaktion des Werkes).

2 Vgl. auch Strom. VI, 17, 161, 2: «So wird also auch der Nutzen, der sich
von Gott auf die Menschen erstreckt, erkennbar, indem zugleich Engel mit-
auffordern; denn auch durch Engel gewihrt die gottliche Macht das Gute, sei
es, dass sie sichtbar sind oder nicht. So ist auch die Weise bei der Erscheinung
des Herrn.» Dag Auffordern ist die erste Art des Nutzenstiftung, vgl. 160, 4;
161, 1. Die Stelle unterscheidet zwischen dem Handeln Gottes durch die Fngel
und der Erscheinung des Herrn selbst.



— 120 —

alle Wesen eine Stufe hoher, um dort gelehrt zu werden. In diesem
Zusammenhang ist auch eine Stelle der Stromata wichtig: nachdem
er von der Niederfahrt Christi zum Hades gesprochen hat, fligt Kle-
mens hinzu:

«Ja, auch viele Leiber, sagt das Evangelium, der Entschlafenen
seien auferstanden (Mt.27, 52), offenbar indem sie auf eine bessere
Stufe versetzt worden sind. Es geschah also eine allgemeine Bewe-
gung und Umstellung durch die (Heils-) Verwaltung des Erlosers»
(Strom. V1, 6, 47, 1).

Die Auferstehung der Korper, die als eschatologisches Zeichen
den Tod Christi begleitete, wird als Ubertritt zu einer héheren Stufe
ausgelegt. Aber dieses Aufsteigen war nur ein Teil einer allgemeinen
Bewegung, die die Okonomie des Erlosers wirkte. Die Befreiung der
Seelen im Hades ist sicher auch damit gemeint; aber es wire denkbar,
dass das Aufsteigen der Protoktisten, von dem die Rede in den Eclo-
gae ist, auch zu dieser Umstellung gehorte. So hatte Christus, als er
ing himmlische Heiligtum eingetreten ist, es in Begleitung der Pro-
toktisten getan, die von diesem Augenblick an den Sohn, das An-
gesicht des Vaters, beschauen kénnten. Das sei aber nur als Vermu-
tung angedeutet. (Schluss folgt)

Bonn Christian Oeyen



	Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien

