
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 55 (1965)

Heft: 2

Artikel: Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 102 —

Eine frühchristliche Engelpneumatologie
bei Klemens von Alexandrien *)

Das Wort «Engelchristologie» gehört seit den Arbeiten von
J.Barbel und W.Michaelis endgültig zum dogmengeschichtlichen
Wortschatz1. Der Begriff müsste später zur « Engeltrinitätslehre »

verbreitert werden, nachdem die Forschung andere Stellen erleuchtet
hatte, wo nicht nur Christus, sondern auch der Heilige Geist als

Engel bezeichnet wird2. Es ist ein Merkmal der mit diesen Worten
erwähnten «Theologie», dass oftmals Christus in ihr als Engel im
Rahmen einer bestimmten Engelgruppe erscheint, mit denen er die
Siebenzahl bildet3. Diese Engel werden gelegentlich «die
Erstgeschaffenen» (ot jcQcorot xTtadévreç) genannt4. Auf der anderen Seite
findet man auch sieben «erstgeschaffene» Engel (ot tidcotóxtiotoi)
bei Klemens von Alexandrien, und zwar fast nur in den Werken, die
einen grösseren judenchristlichen Einfluss zeigen: die Excerpta ex
Theodoto, die Eclogae propheticae und die Hypotyposeis5. Aber hier
zählt der Sohn nicht zu ihrer Gruppe.

* Der vorliegende Artikel ist eine neue Fassung meiner Arbeit : Las
Potencias de Dios en los dos primeros siglos cristianos, I : Acerca de la Pneuma-
tologia de demente Alejandrino, Buenos Aires 1963. Der Text der Klementi-
nischen Werke entspricht der Ausgabe von O. Stählin, GCS 12, 15, 17, 39,
Leipzig 1905—1936. Für die Excerpta ex Theodoto habe ich die Ausgabe von
F. Sagnard, SC 23, Paris 1948, benützt. Die deutschen Übersetzungen der
Stromata von O. Stählin (Bibl. der Küchenväter, 2. Reihe, Bd. 17,19, 20, München

1936-1938) und F.Overbeck - C.A.Bernoulli - L.Früchtel (Basel 1936)
habe ich auch berücksichtigt. In den Zitaten benütze ich folgende Abkürzungen:

A Adumbrationes in; EP Eclogae propheticae; ET Excerpta ex
Theodoto.

1 J. Barbel, Christos Angelos, Bonn 1941 ; W.Michaelis, Zur Engelchristologie
im Urchristentum, Basel 1942. Vgl. F. J.Dölger, Ichthys, I, Münster i. W.

1910(1928), 273-297; A.Bakker, Christ an Angel in ZNTW, 32 (1933), 257;
M.Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, Leipzig 1941, 302-389.
Schon Bousset und Harnack hatten die Frage berührt. Zur Geschichte des
Themas siehe J. Barbel, Die frühchristliche und patristische Engelchristologie
im Lichte der neueren Forschung, in Liturgie und Mönchtum, 21 (1957), 71-90.

2 G. Kretschmar, Studien zur frühchristlichen Trinitätstheologie, Tübingen

1956; J. Barbel, Zur Engeltrinitätslehre im Urchristentum, Theologische
Revue, 54 (1958), 50-58; ders., Neuere Forschung, a.a.O.

3 Barbel, Christos Angelos, 192ff. ; J.Daniélou, Théologie du Judéochris-
tianisme, Tournai 1958, 171-173.

4 Hermas, Pastor, Vis. Ill, 4, 1-2; Sim.V, 5, 3.
5 Zur Bibliographie über das Thema : Th. Zahn, Forschungen zur

Geschichte des neutestamentlichen Kanons und der altkirchlichen Literatur, III:
Supplementum Clementinum, Erlangen 1884, 93ff. ; P.Collomp, Une source de



— 103 —

Clément d'Alexandrie et des Homélies Pseudo-Clémentines, in RevPhilol, Paris

1913, 19-46; R.P.Casey, The Excerpta ex Theodoto of Clement of Alexandria,

Stud, and Docum.I, London 1934, 30-33; 105-107; G.Bardy, Aux
origines de l'école d'Alexandrie, in RScR, 37 (1937), 77; J.Michl, Die
Engelvorstellungen in der Apokalypse des Heiligen Johannes, München 1937, 138-148;
Barbel, Christos Angelos, 198-204; Sagnard, Extraits, 77, Anm.2; Kretschmar
Trinitätstheologie, 71, Anm. 2; Daniélou, Judéochristianisme, 60, 325; A. Orbe,
La Unción del Verbo, (Estudios Valentinianos III), Anal. Greg. 113, Roma 1961,
366ff., 414. Für Zahn ist der Gebrauch des Wortes ngojróxriorog bei Klemens
zweierlei : zuerst bezeichnet es sieben oberste Engel, auch Erzengel und Geister
genannt, die sich aber von dem siebenfachen Geist unterscheiden ; dann den
Sohn (mehrmals) und auch in einer Stelle der Adumbrationes Sohn und Geist
zusammen. Die Erklärung dieses doppelten Gebrauchs besteht für Zahn darin,
dass die Engel, die auf einer niedrigeren Stufe stehen, mit denselben Namen
(ôucovvucoç) der obersten Kräfte (in diesem Fall des Sohnes und des Heiligen
Geistes), die durch sie wirken, genannt werden. Collomp stellt die Existenz
einer gemeinsamen Quelle der Pseudoklementinischen Homilien und einiger
Stücke der Excerpta, Eclogae und Stromata fest. Da in denselben Stellen des
Alexandriners oft die Protoktisten genannt werden, folgert Collomp (obwohl
die Homilien von ihnen nicht sprechen), dass sie aus der genannten Quelle
stammen. In Zusammenhang mit den Protoktisten zitiert er auch die
Erwähnung gewisser uvorai als Ursprung für diese Lehre, was auf das
Judenchristentum hinweist. Casey bemerkt, dass Klemens drei Kategorien von
Engeln kennt: Engel, Erzengel und Protoktisten; er zitiert verschiedene
Parallelen aus dem Gnostizismus, Pythagoreismus, aus der Hermetischen
Literatur und aus dem Pastor von Hermas, sieht aber als nächstes die «Thronengel»

von Strack-Bill. III, 681 ff., 805ff. Für Bardy ist das Thema neupythagoreisch

; er gibt aber keinen Beweis für diese Behauptung (vgl. dazu Casey,
Excerpta, 107 N.4; (Pseudo ?)-Jamblicus, De mysteriis aegyptiorum, ed.
Parthey). Michl spricht von den Sieben als einem besonderen Fall in der
Geschichte der sieben Engel von Tob. 12, 15, die später Erzengel genannt wurden.
Sie sind gleich mit den sieben Geistern der Apokalypse, unterscheiden sich aber
von dem Heiligen Geist. Barbel folgt der Auslegung von Zahn; er unterscheidet

aber die Protoktisten von den Erzengeln und sieht das Ganze im Rahmen
der sieben obersten Engel im Spätjudentum. Diese wären auch der Ursprung
der sechs erstgeschaffenen Engel, die in Hermas und in einer Pseudo-Cypria-
neischen Homilie den Sohn begleiten. Sagnard sieht den Ursprung des Themas
in einer alten jüdischen Tradition (vgl. Casey, The Excerpta, 106); für ihn
bezieht sich die Stelle der Adumbrationes auf die Sieben, d.h. nicht auf den Sohn,
der sich von diesen unterscheidet. Für Kretschmar zeigt der Text der
Adumbrationes, dass Klemens « den Namen und die Charakteristik Î) einer bestimmten

Engelklasse normalerweise auf die obersten Engel, manchmal auch auf den
Christus (und den Geist) überträgt » ; das bedeutet für ihn, dass Klemens keinen
Wert auf das System an sich legt, z. B. die Namen oder die Zahl der Engelklassen,

sondern nur auf die hierarchische Struktur als solche und die Tatsache,
dass der Logos (evtl. mit dem Geist) an ihrer Spitze steht.

Daniélou vermutet, dass das Thema von einer anagogischen Auslegung
der Genesis stammt (aus der Parallelität der Engel mit den Tagen der Schöpfung,

angedeutet in den Eclogae; schon Casey hatte diese Tatsache bemerkt,
vgl.The Excerpta, 107, N.4), und zwar von der früheren palästinischen
Gemeinde. Noch mehr als Barbel, betont er die Beziehung zu Hermas und zu dem
Pseudo-Cyprian: diese hätten einfach den siebten Engel durch Christus
ersetzt. Orbe sieht in den Protoktisten die Satelliten des Erlösers, die nach einer



— 104 —

Besitzen auch die Klementinischen «Protoktisten» eine Beziehung

zu der Engeltrinitätslehre Sind sie die selben obengenannten
Engel Die Antwort auf diese Frage scheint für das Verständnis der
Klementinischen Gedankenwelt wichtig zu sein und Licht auf
verschiedene Probleme der früheren Dogmengeschichte der Trinität
werfen zu können.

I. Die Natur der Protoktisten

In den Kapiteln 10-15 der Excerpta ex Theodoto hat Klemens
die ausführlichste Nachricht über seine «Sieben» gegeben. Von
diesem Werk nimmt die Kritik im allgemeinen an, dass der Alexandriner
eine Zahl persönlicher Bemerkungen zwischen die von ihm zitierten
häretischen Stücke eingeschoben hat. Der genannte Abschnitt
gehört sehr wahrscheinlich zu diesen Klementinischen Stellen6.

«Im allgemeinen ist das Gewordene (to yernrov) ja nicht ohne
Substanz» (ET 10,2). Aus diesem stoisch verstandenen Prinzip
folgert er, dass auch der Sohn und die obersten Engel Gestalt {fioQcprf),

Aussehen (eïôoç), Haltung (a^rjua) und Körper (ocoua) besitzen

(ET 10,1). Das soll allerdings zu keinem krass materialistischen Weltbild

führen ; er fügt nämlich sofort hinzu : «Aber sie (die obersten Wesen)

haben keine ähnliche Gestalt oder Körper wie die Körper von
dieser Welt» (ET 10,2)7. In diesem Rahmen beschreibt er dann die

alten Tradition eine engere Beziehung zum Heiligen Geist besitzen. Sie sind
eine besondere Gruppe unter den geistigen Wesen. Entweder sind sie unpersönlich

und nicht vollkommen vom Logos unterschieden, oder sonst brauchen sie
die Einheit mit den Seelen, um die Vollkommenheit der Gnosis zu erlangen.
Im übrigen folgt Orbe den Ideen von Zahn. Die Auseinandersetzung mit diesen
verschiedenen Theorien folgt an den entsprechenden Stellen dieser Arbeit.

6 Vgl. O.Dibelius, Studien zur Geschichte der Valentinianer, in ZNTW,
9 (1908), 242-247 ; Casey, The Excerpta, 4 ff.; Sagnard, Extraits, 12.

7 Die Körper der höheren Wesen sind nicht nur reiner und vollkommener
als die von dieser Welt (Klemens gebraucht den Ausdruck voegà acóuara) ; die
Körperlichkeit selbst ist eigentlich nur ein relativer Begriff, der den niedrigeren
Stand eines Wesens ausdrückt. So sind diese Wesen ohne Körper, wenn man sie
mit den irdischen Körpern vergleicht ; aber im Vergleich mit dem Sohne sind
sie messbar und wahrnehmbar; so auch der Sohn im Vergleich mit dem Vater
(ET 11, 3). Vgl. Sagnard, Extraits, 15ff., 19ff. Philologische und exegetische
Argumente sprechen für eine gemeinsame Quelle mit Horn. Clem. XVII, 7, 2ff.
(Rehm 232, 13ff.) : ähnliche Auslegung von Mt. 10, 18 und 8, 5; die gleichen
wesentlichen Worte, wie uoQcpf), am/xa, c/nua, usw. Vgl. Collomp, Source de
Clement, 34ff. Collomp nimmt aber zu schnell an, dass auch die Lehre von den
Protoktisten, von der keine Spur in den pseudoklementinischen Schriften zu
finden ist, von derselben Quelle herkommt. Vgl. auch Tertullian, Adv. Prax., 7

(Evans 95, 30ff.).



— 105 —

Einheit, die jede Kategorie der Wesen besitzt: je grösser diese Einheit

ist, desto reiner und erhabener ist die Substanz der entsprechenden

Gruppe. Zuerst kommt der Eingeborene, der eine eigene Gestalt
hat, und einen Körper gemäss seiner Erhabenheit über alle
Substanzen, die unter ihm sind (ET 10,3). Dann aber unmittelbar die
sieben Engel, die Klemens durch einen terminus technicus bezeichnet :

ol TiQtoràxTiaroi. Sie sind zwar «der Zahl nach verschieden (âgtduco

òictcpoQot) und jeder von ihnen ist abgegrenzt und umschrieben; aber
die Ähnlichkeit der Dinge (r) óuotórrjc rcov Ttgayuarcov) zeigt
Einheit, Gleichheit und Ähnlichkeit ; denn es ist nicht einem von den Sieben

mehr, dem anderen weniger gegeben worden» (ET 10,3-4). Diese

gleichzeitige Verschiedenheit und Einheit spiegelt sich auch in ihrem
Tun: «Jedes der geistigen Wesen (rà Tzvevuartxâ)8 hat zwar seine

eigeneKraft (<5wcu«ç)undsemeeigene (Heils-) Verwaltung (oixovop,ia) ;

insofern aber die Protoktisten zugleich das Werden und die Vollendung

erlangten, ist ihr Dienst (Xetrovgyia) gemeinsam und ungeteilt»
(ETI 1,4)9. Diesem hohen Einheitsgrad entspricht natürlich eine sehr
reine Substanz : die einfachen Engel sind in den Excerpta als voegòv nvg
xaì nvev/Liaxa voegd gekennzeichnet ; die Protoktisten aber besitzen den
höchsten Grad der Läuterung dieses Feuers, da sie cpcoç voegóv sind;
der Sohn, letztlich, ist noch reiner: er ist das «unzugängliche Licht»
(àjTQÓaaov cpcoç) in dem nach I Tim 1,16 der Vater wohnt (ET 12,2-3).

Die Protoktisten stehen auch auf der höchsten Stufe des Auf-
steigens zu Gott : während die anderen Engel und die Seelen durch
die verschiedenen Stufen oder Fortschritte (ngoxonai) streben, haben
sie von Anfang an von Gott durch den Sohn (jiagà rov Oeov òtà xov
vtov) die Vollkommenheit erlangt (ET 10,4). Das Kennzeichen dieses

Zustandes der Vollkommenheit ist die unmittelbare Beschauung
Gottes, oder genauer des Sohnes, der das Angesicht Gottes ist
(ET 10,6)10. Die Protoktisten sind die «Engel dieser Kleinen» die in
Mt. 18,10 das Angesicht des Vaters sehen; sie sind das Vorbild der
Auserwählten, die am Ende ihrer Lehre, d. h. rein gemacht, den
«vollkommenen Fortschritt» bekommen werden (ET 11,1). Die Beschau -

8 rà nvtvuarixd sind auch die Protoktisten. Vgl. unten Anm. 12. Insofern
interpretiert Barbel, Christos Angelos, 200ff., diese Stelle nicht richtig.

9 oixovojuia und Äeirovgyia entsprechen unter verschiedenen Gesichtspunkten

derselben Wirklichkeit. Vgl. unten Anm. 27.
10 Vgl. ET 12, 1 : UQxr) rrjç naTgixrjç Oéaç; ET 23, 5: «Und wohl ist das

Angesicht einerseits der Sohn, es ist aber andererseits wieviel am Vater begreiflich

ist, was die durch den Sohn belehrten beschauen. Das Übrige des Vaters ist
aber unbekannt»; ET 27, 4; Strom. VI, 12, 102, 2.



— 106 —

ung kann nur zwischen zwei unmittelbar benachbarten Stufen
geschehen u. Deshalb sehen die Protoktisten sowohl den Sohn als sich
selbst und diejenigen, die darunterstehen; und die Erzengel (die
unmittelbar unter den Protoktisten zu stehen scheinen) sehen die
Protoktisten (ET 12,1).

In Excerpta ex Theodoto, 27, das auch von Klemens selbst

stammt, setzt er diese Lehre fort. Der Hohepriester, der ins Heiligtum

eintritt, ist ein Abbild der geläuterten Seele, die in den letzten
Zustand der Vollkommenheit eintritt. Dieser Zustand wird folgender-
massen beschrieben :

«Und die entblösste Seele, die durch die Kraft des Bewusstseins
(avveiòóroc)lla gleich wie ein Körper der Kraft geworden ist, geht zu
den geistigen Wesen (rà nvevuanxâ) über, in Wirklichkeit logisch
geworden und hohepriesterlich, da sie nun unmittelbar sozusagen beseelt

durch den Logos ist. Gleich wie die Erzengel der Engel Hohepriester
geworden sind, so auch von diesen wieder die Protoktisten» (ET27,3).

Die geistigen Wesen (rà Jivevp,artxa), getrennt durch den zweiten

Vorhang (ET 27,2) von den intellektuellen (rà vowrâ) sind die
Protoktisten12 ; die Erzengel und die anderen Engel, die die unmittelbare

Beschauung des Logos nicht besitzen, befinden sich ausserhalb
des Vorhangs, wie die Leviten und einfachen Priester im Tempel.
Innerhalb des himmlischen Heiligtums erlangt also die Seele den

gleichen vollkommenen Zustand wie der, in dem sich die Protoktisten
befinden. Diese Aussage kann uns helfen, die Vollkommenheit dieser
zu beschreiben. Wie die Seele, müssen sie auch unmittelbar durch den

11 Ursache und Wirkung sind für Klemens unmittelbar (ngoaex&c) verbunden.

So berührt die Gnosis unmittelbar die Wahrheit (Strom. I, 20, 98, 3) ; der
Logos wirkt unmittelbar in die zur Seligkeit gekommene Seele (ET 27, 6);
usw. Ein ähnlicher Gebrauch von ngooexcoç und vnego%r\ in Beziehung auf die
Abstufung der Wesen ist in Pseudo-Jamblicus, De myst. Aeg., II, 3 (Parthey
70-72) zu finden. Vgl. Collomp, Source de Clément, 45.

n" Vgl. Strom. VII, 7, 37, 2.
12 Es gibt für Klemens drei verschiedene Welten: rà nvevjxariy.â, rà

vonrà, rà aìotinrà (vgl. ET 8,2 ; unten IL Teil, Anm. 10). In ET 10,1 hat der Sohn
Vorrang (vjisgoxn) über raw nvevuarixcóv ânâvrcov; da eine vnsQoxi) nur
zwischen zwei unmittelbar benachbarten Stufen möglich ist, müssen rà
Tivevfiarixd die Wesen sein, die unmittelbar unter dem Sohn stehen, d.h. die
Protoktisten. Gelegentlich werden die anderen Engel nvev/xara genannt
(ET 12, 2), aber nie rà nvsvjiarixâ. (Strom, II, 20, 110, 1 : nvsvuanxal ôwdueiç
ist teilweise ein Zitat aus Eph. 6, 12; Vgl. auch EP 55,1: o\ àaregeç, aóuara
Tivevuarixd) voeoóg ist seinerseits umfangreicher als vorycóz : es bezeichnet alles,
was nicht aiodnróc ist, z.B. den Sohn, die Protoktisten, die anderen Engel und
die Seelen. Über den zweiten Vorhang vgl. Hebr. 9, 3; Orbe, Unción, 559;
Barbel, Christos Angelos, 290ff.



— 107 —

Logos beseelt sein, gleichwie ein Körper für ihn sein13. So sind sie auch
logisch und hohepriesterlich14, durch ihre Verbindung mit dem Logos-
Hohenpriester. Die Abstufung der Engelwesen ist auch klar: die
Erstgeschaffenen sind Mittler (Hohepriester) der Erzengel, und diese
sind es für die einfachen Engel.

Die Folge gibt noch weitere Bezeichnungen für die Protoktisten :

«... Sie (die Seele) ist nicht mehr Braut, sondern ist schon Logos
geworden und wohnt bei dem Bräutigam, mit den Erstberufenen und
Erstgeschaffenen (ngcoroxrlorot), die Freunde durch die Liebe sind,
Söhne durch den Unterricht und den Gehorsam, Brüder durch das
Gemeinsame der Entstehung» (ET 27,5).

Die Sieben sind also nicht nur die Erstgeschafjenen, sondern auch
die Erstberufenen (zur Beschauung Gottes)15. Die Bezeichnung
Freunde, Söhne, Brüder stimmt grammatikalisch mit Erstgeschaffenen

überein: direkt bezieht sie sich also nur auf diese16. Es ist aber
nicht ganz ausgeschlossen, dass Klemens hier andeuten möchte, die
Seele würde auch diese Titel erlangen, sobald sie zu demselben
Zustand kommt17. Das Gemeinsame der Entstehung begründet hier eine

13 Über den Ausdruck: gleichwie ein Körper der Kraft vgl.ET 5, 3: «Die
Kraft und der Wille des Erlösers stärkten (èveôwducooev) das Fleisch zum
Beschauen. » Die Seele steht auf einer niedrigeren Stufe als der Logos, so ist sie im
Vergleich mit ihm wie ein Körper (vgl. oben Anm. 7). Nach Sagnard, Extraits,
115, Anm. 3, ist die Seele Körper des Logos ein von den Valentinianern oft
gebrauchtes Bild (vgl. ET 51, 2; 64), das schon bei Philo zu finden ist. Orbe,
Unción, 561, zitiert Parallelstellen aus der Hermetischen und Valentinischen
Literatur.

14 Für Orbe, Unción, 559ff., ist das Logisch- (d.h. dem Logos ähnlich)
-Sein der Grund des Priesterlich-Seins : der Logos ist vorzugsweise Hoherpriester

bei Philo (De vit.Mosis, II, 133-134; de spec.legibus, I, 6, 96). Beide
Ausdrücke gebraucht Klemens nicht nur als Adjektive (Xoyixr), agxiegaTixn),
sondern auch als Hauptwörter : In unserer Stelle sind die Protoktisten
Hohepriester der Erzengel; in ET 27, 5 ist die Seele Logos geworden. Vgl. dazu
Sagnard, Extraits, Appendice D, 222; E.Bréhier, Les idées philosophiques et
religieuses de Philon d'Alexandrie, Paris 1908, 95 ff.

15 Alle Menschen sind berufen - angeblich durch die Tatsache ihrer Schöpfung

- aber nicht alle sind auserwählt (vg. ET 9, 1-3 ; Strom. VII, 2, 6, 5 ; Mt.
22,14); die Protoktisten als Vorbild sind die Erstberufenen, dadurch dass sie
die Erstgeschaffenen sind.

16 Sagnard in seiner Übersetzung der Stelle (Extraits, 117) bezieht die drei
Titel auch auf die Seelen, was dem Text widerspricht. Der Genitiv stimmt mit
rwv ngcoroxXryxcov xal ngcoroxriorcov und nicht mit der Seele (die als Subjekt

im Nominativ steht) überein. Vgl. die richtige Übersetzung, die derselbe
Verfasser im Anhang D seines Werkes angibt (Extraits, 223).

17 Tatsächlich gibt er ihr diese Titel an anderen Stellen, besonders die zwei
ersten: Strom.V, 6, 40, 1 ; VII, 11, 68, 1. Zum Titel Brüder siehe die folgende
Anmerkung.



— 108 —

gewisse Brüderlichkeit zwischen dem Logos und den Protoktisten,
wahrscheinlich weil beide nach Klemens von derselben Substanz
kommen18.

In den Eclogae propheticae, wo Klemens auch von älteren
Traditionen abhängig ist,19 wird auch von den Protoktisten in Verbindung
mit dem Steigen der Seelen gesprochen. Aber hier steigen auch die

Engel zu höheren Stufen, so dass die ganze intellektuelle Welt sich in
Bewegung nach oben befindet :

«Und hoch über alle Obrigkeit (âo%t)) und Gewalt (scovata)
und Kraft (ôvvautç) und jeden Namen, der genannt wird (Eph. l,2I)19a,
das sind die, die aus Menschen, Engeln, Erzengeln vollkommen
gemacht worden sind zur erstgeschaffenenNaturder Engel (ngcoroxrtoroç
cpvatç). Denn die, die von Menschen zu Engeln übergehen, werden
tausend Jahre von den Engeln gelehrt, wobei sie in die Vollkommenheit

zurückversetzt werden. Hernach werden die, die lehrten, in die

18 Vgl. ET 13, 5 : Die Kirche ist Leib Christi «wohl insofern die Auserwählten

aus derselben ovaia als Unterstellte ihren Ursprung genommen haben und
insofern sie dasselbe Ziel erlangen werden». Vgl. Iren., Adv.Haer., I, 2, 6 in
fine; Collomp, Source de Clément, 19ff. Während die Protoktisten in diesem
Zustand geblieben sind, scheint es in den Stronfiata, dass die Menschen diese mit
dem Logos gemeinsame Natur völlig verloren haben. Nur auf Grund des
Erbarmens Gottes und durch Glauben und Gnosis werden sie in der
Sohnesannahme wiederhergestellt. Vgl. Strom.II, 16, 75, 1-2; II, 22, 134, 2 («der uns
Brüder und Miterben zu nennen würdigte»). In diesem zweiten Sinn wird auch
der Erlöser unser Bruder genannt (Strom. TV, 7, 42, 4).

19 «Der Versuch Boussets, aus Klemens eine feste Quelle herauszuschälen
und auf Pantaenus zurückzuführen, ist in dieser Form wohl gescheitert ; das
hat Munck deutlich gemacht. Auf der anderen Seite stellen die in ecl.proph.
56, 2 vorgetragenen Gedanken praktisch eine Verbindung der Apokalyptik
mit der stoischen Weltperiodenlehre dar : jede Weltperiode bringt den
Aufstieg aller Seelen um eine Stufe. Nun berichtet Eusebius, dass Pantaenus
Stoiker gewesen sei, h.e.N, 10, 2 (p.450, 18). Deshalb liegt es nahe, ihm die
Gedanken des ganzen Abschnitts zuzuschreiben» (Kretschmar, Trinitätstheologie,
68, Anm. 3; vgl. W.Bousset, Jüdisch-Christlicher Schulbetrieb in Alexandrien
und Rom, Göttingen 1915, 155-271; J.Munck, Untersuchungen über Klemens
von Alexandrien, Forsch, z. Kirch, und Geistesgesch. 2, Stuttgart 1933).
Streng genommen zitiert Klemens von Pantaenus nur das exegetische Prinzip,
dass viele Verben in der Schrift sowohl in der Vergangenheit als auch in der
Zukunft ausgelegt werden können. Collomp, Source de Clément, 25ff., 40ff.,
sieht in diesem Abschnitt Notizen, die der Alexandriner aus dem xavcov
ngoq>rrzixóg, der hypothetischen gemeinsamen Quelle von ihm und den pseudo-
klementinischen Schriften, genommen hätte. Die Ähnlichkeiten sind aber viel
geringer als für ET 10-12 und gehen eher aufgemeinsame judenchristliche
Vorstellungen zurück, deren literarischer Ursprung nicht direkt feststellbar ist.
Vgl. auch Daniélou, Judéochristianisme, 325, und im allg. über die Quellen
von Klemens: Bardy, Aux origines, 7Iff.

»a Vgl. Strom V, 6, 38, 6.



— 109 —

Erzengel-Gewalt versetzt; die aber, die gelernt haben, lehren
wiederum die, die aus Menschen zu Engeln umgewandelt werden ; danach
werden sie so in den genannten Perioden in den eigenen Engel-Zu-
stand des Körpers wiedereingesetzt» (EP 57,4-5).

Hier ist das Steigen auch eine Lehre. Diese wird in den niedrigen
Stufen durch die Engel gegeben20, während in der höchsten, wie wir
es in den Excerpta eben gesehen haben, sie unmittelbar der Logos
gibt. Die Seelen bleiben für eine Zeit von tausend Jahren unter der
engelhaften Erziehung, dann steigen sie zu der folgenden Stufe, um
endlich in den vollkommenen Zustand wieder eingesetzt21 zu werden.
Es handelt sich hier um eine besondere, spiritualistische Auslegung
der tausendjährigen Periode, die nach judenchristlicher Lehre dem
Weltende vorausgehen soll22.

Noch mehr, nach einer anderen Stelle der Eclogae, sind die
Protoktisten selbst in der Vergangenheit gestiegen und haben dadurch
einen leeren Platz, wo andere hinsteigen sollen, gelassen. Klemens
spricht vom Psalm 18,5 (LXX) : «Und er hat sein Gezelt in die Sonne

gestellt» und stellt fest, dass das gestellt (sOero) in der Vergangenheit
oder in der Zukunft verstanden werden kann. Versteht man es in der
Zukunft, so bezieht es sich auf die Gläubigen: der Herr wird sie bei
seiner Rückkehr in die Einheit wiedereinsetzen; sie werden zuerst an
die Stelle der Engel, die um die Sonne sind, treten (in der Sonne sitzt
der àgyovrtxàç äyye?.og)23; um dann wieder nach dem Fortschritt zu
steigen und bis zu der ersten Wohnung zu kommen (EP 56,3-6). Aber
in der Vergangenheit bezieht es sich auf die Protoktisten :

«Zum Vergangenen: er hat die erstgeschaffenen Engel eingesetzt

(edsro), um nicht mehr nach der Vorsehung dem Bestimmten zu die-

20 Gleichwie in der obersten Stufe die Seele Logos wird, so wird sie hier
Engel. Vgl. A. Jud. 24 : «In conspectu gloriae suae, dicit coram angelis, inmacu-
latos autem constituendos, angelos factos. »

21 Klemens ist der erste der kirchlichen Schriftsteller, der das Wort
Wiederherstellung (ânoxarâaraaiç) als terminus technicus gebraucht und ihm den
Sinn einer Wiedereinsetzung in das Pleroma gibt, der sonst bei den Gnostikern
verbreitet war. Über die Bedeutimg dieser Wiedereinsetzung vgl. oben
Anm. 18. P. Siniscalco hat die frühere Geschichte des Wortes skizziert (Apo-
katastasis nei Padri del I eli secolo, TU 78, Studia Patristica, 381-396).

22 Tausend Jahre gleichen einem Tag des Herrn (vgl. Ps. 89, 4). Daher soll
die eschatologische Periode (der Tag des Herrn) tausend Jahre dauern. Vgl. II,
Petr. 3, 8-10 ; Apoc. 20, 27. Diese Ideen haben sieh besonders in Kleinasien
entwickelt. Vgl. Daniélou, Judéochristianisme, 342-366. Klemens verbindet diese
Idee mit der stoischen Weltperiodenlehre, vgl. oben Anm. 19 (Kretschmar).

23 Vgl. EP 55, 1. Anscheinend handelt es sich wieder um die tausendj ährige
Lehrperiode ; siehe oben Anm. 22.



— 110 —

nen (Xeirovgyeïv), sondern in der Ruhe zu sein und nur mit der
Beschauung Gottes beschäftigt ; die, die diesen am nächsten stehen,
werden zu der Ordnung, die sie verlassen haben, fortschreiten; und
in gleicher Weise die daruntergestellten» (EP 56, 7).

Die verschiedenen Stufen des Fortschrittes heissen bei Klemens
râi-stç, das Fortschreiten von einer zu der anderen ngoxonrj24. Die
höchste Stufe wird auch die Ruhe oder anderswo der höchste Ort der

Ruhe (6 xogvcpâtoç rfjç âvcaravaecoç to'tioç)25, der hervorragende Grad
der Gnosis und der Erbschaft zugleich (rfjç yvcóaecoc ófiov xal
xXngovoulaç vnegoyj]) genannt26. Aetrovgyeïv ist für ihn das Handeln

eines Wesens, das als untergeordnetes eines anderen wirkt27. In
unserem Fall haben die Protoktisten als Untergeordnete der
Vorsehung gedient, d.h. sie haben an der Heilsverwaltung (olxovouia)
der Vorsehung28 teilgenommen. Damit ist eine zentrifugale Bewegung
von Gott zu den Seelen gemeint, in der die verschiedenen Engelstufen
als Mittler wirken29. Als die Protoktisten den Dienst des Bestimmten
verliessen, hörten sie auf, diese Mittlerschaft auszuüben. In einer
Stelle der Stromata können wir das noch klarer sehen :

«Nach dieser Befreiung werden der Ehrenpreis und die Ehren
den Vollendeten gegeben, bei denen jetzt die Reinigung, aber auch

jeder andere Dienst aufgehört hat, wenn er auch heilig ist und unter
Heiligen stattfindet. Dann erwartet sie, die sie reinen Herzens
geworden sind, in der unmittelbaren Nähe (xarà rò ngoae%éç) des

Herrn die Wiederherstellung in die ewige Anschauung ; und sie tragen
den Namen Götter, da sie mit den anderen Göttern, welche unter dem
Erlöser die erste Stelle erhalten haben, zusammen thronen sollen».

24 Vgl. Strom. VII, 2, 10, 1-2.
26 Strom. VII, 10, 57, 1.
26 Strom. VII, 2, 10, 1-2.
27 Vgl. Strom.YIII, 9, 33, 3: «Zeigt die bleibende Ursache eine für sich

allein ausreichende Wirkung, so zeigt die mitwirkende Ursache die
Dienstleistung (vnegeaia) und den Dienst (Xeirovgyla) mit einer anderen.» Dieses
Prinzip wendet er in Strom. VI, 17, 157, 4—5 an, wo die bediensteten (Xeirovgyoi)
Engel die Gedanken und den Willen Gottes an die Seele vermitteln.

Das Handeln eines untergeordneten Wesens heisst Xeirovgyia auf Grund
seiner Unterordnung unter ein höheres Wesen ; auf Grund seines Wirkens auf
die folgende Stufe heisst es olxovo/uia. Vgl. Strom. IV, 6, 37, 1 : « Sie werden
also arbeiten in den Wohnungen, die den Belohnungen entsprechen, deren sie

gewürdigt wurden, als Mitarbeiter der unaussprechlichen (Heils-)Verwaltung
(olxovo/xia) und (Heils-)Dienstes (Xeirovgyla).»

28 Vgl. Strom. VII, 7, 42, 7: «Die unmittelbaren Heilsverwaltungen der
Vorsehung treten aus Erbarmen über unsere Schwäche in Wirksamkeit»;
Strom.V, 1, 6, 2.

29 Vgl. Strom.YI, 17, 161, 2.



— Ill —

«Denn darin besteht die Vollendung der gnostischen Seele, dass

sie, nachdem sie alle Reinigung und allen Dienst überwunden hat, mit
dem Herrn zusammen sei, wo sie ihm unmittelbar untergeordnet ist»
(Strom. VII, 10, 56, 5; 57, 2).

Nachdem sie jeden Dienst verlassen haben, werden die Seelen

avvOgovoi derer, die die erste Stelle nach dem Erlöser haben, und
Götter genannt werden. Der Ausdruck deutet in der Richtung der
johanneischen Theologie eine Vergöttlichung durch die Beschauung
an30 ; es ist aber nicht ausgeschlossen, dass die Protoktisten schon vor
Klemens diesen Titel in einem anderen Sinn getragen haben31. So

wie bei den Protoktisten hat in diesem Zustand auch bei den Seelen

jede Reinigung und jeder Dienst aufgehört.
Das Steigen der Protoktisten kommt auch deutlich in einer

anderen Stelle der Stromata vor. Jedes Steigen zu einer besseren

Ordnung ist auch ein Fortschritt in der Erkenntnis, in der Gnosis. Aber
die Protoktisten mussten die Wahrheit lernen, sie haben also die
Vollkommenheit nicht immer besessen :

«Ich führe dich bis zur ersten Entstehung der Menschen herauf
und beginne von da an zu fragen, wer der Lehrer ist. Von den
Menschen keiner, denn diese hatten noch nicht gelernt ; aber auch keiner
von den Engeln, denn weder können Menschen so hören, wie die
Engel als Engel etwas kundtun, noch haben jene die Zunge so wie wir
Ohren haben Ferner ist uns überliefert, dass sowohl die Engel die
Wahrheit gelernt haben sowie auch die über sie gesetzten Archonten ;

denn sie sind entstandene Wesen (yevnrol yag)» (Strom.VI, 7, 57, 3).
Klemens bekämpft hier eine ganz bestimmte Lehre, nach der die

Engel den ersten Menschen die wahre Weisheit gelehrt hätten. Dagegen

entwickelt er zuerst ein spekulatives Argument : die Engel können

an sich nicht mit den Menschen verkehren, weil ihre Sprache auf
einer anderen Ebene steht als die menschlichen Sinne32. Aber sofort
zitiert er auch die ihm überlieferte Lehre : die Engel mussten gelehrt
werden, auf Grund ihres Gewordenseins. Unter den Engeln erwähnt

30 Vgl. Joh. 10, 34(Ps.81, 6); l.Joh.3, 2.
31 In der judenchristlichen Theologie wurden die Archonten auch Götter

genannt (vgl. Recogn.Clem.2, 1, PG 1268 C - 1269 A; Or.A6.VII, 35; II.He-
noch X, 14; Iren., Adv.Haer., III, 12, 9; Daniélou, Judéochristianisme, 142).
Vgl. auch den Papyrus von Leiden (A.Dieterieh, Abraxas, Leipzig 1891, 17,
10-11.30; 182, 11.33).

32 Daher kommt auch die Notwendigkeit physischer Wirkungen in den
Theophanien, wie wir es im 2. Abschnitt sehen werden ; die eigentliche Sprache
der Engel wirkt an sich nicht physisch.



— 112 —

er ausdrücklich die Archonten, die ihnen vorstehen, woraus man
vermuten kann, dass diese in der bekämpften Lehre eine wichtige Rolle
in der Erziehung Adams gespielt haben.

Dass diese Archonten dieselben Protoktisten sind, könnte man
schon von dem gnostischen Gebrauch des Wortes her vermuten. Aber
in den Stromata selbst kommt diese Gleichheit klar hervor :

«In Siebenheit kreist auch die ganze Welt aller lebendig gezeugten

und wachsenden Geschöpfe. Denn sieben sind die zuerst gezeugten,

die grösste Macht besitzenden Archonten der Engel ...» (Strom.
VI, 16, 142, 4).

Die Eigenschaften der Archonten sind hier dieselben wie im
vorigen Stück : dasselbe Erwähnen des Ursprungs (diesmal durch Verben,

die eine grössere Beziehung zum Leben besitzen, wie Çœoyovéco

und cpvco), derselbe Name und die Beziehung zu den anderen Engeln.
Aber in anderen Merkmalen gleichen sie den Protoktisten der
Excerpta: sie sind sieben an der Zahl, besitzen die grösste ovvaßic, sie

sind die ngcoróyovot der Engel33.
Fassen wir, was wir bis jetzt gesehen haben, zusammen, so finden

wir, dass die sieben Protoktisten, auch gelegentlich Archonten und
geistige Wesen (rà nvevuartxâ) genannt, den grössten Vollkommenheitsgrad

besitzen unter den Wesen, die durch den Sohn geschaffen
worden sind und die sich auf den Stufen des Fortschrittes bewegen.
In diesem Zustand sehen sie unmittelbar den Sohn, der das Angesicht
des Vaters ist, und haben eine entsprechend reine Substanz, die aus

reinem, geistigem Licht besteht. Sie sind Mittler der anderen Engel
und ein Vorbild des Zustandes der Wiederherstellung, zu dem die
anderen Engel und die Seelen nach ihrer Läuterung und Lehre gelangen
werden. In diesem letzten Punkt besteht auch ein Einheitlichkeits-
mangel in der Lehre des Klemens : für die Eclogae und die zitierten
Stellen der Stromata sind die Protoktisten nicht in dem Zustand der
Vollkommenheit geschaffen worden ; sie haben diesen Zustand später
erlangt, nachdem sie eine Zeit als Mittler der Vorsehung gedient
haben und die Wahrheit gelernt haben. In den Excerpta im Gegenteil
haben sie die Vollkommenheit zusammen mit dem Werden erlangt
(ET 10, 3; 11, 4) ; und trotzdem haben sie, selbst in diesem vollkommenen

Zustand, einen Dienst (Xeirovgyla), der allerdings den
entsprechenden Einheitsgrad besitzt.

33 Die Gleichheit der Archonten und Protoktisten wird auch von Collomp,
Source de Clément, 32; Casey, The Excerpta, 105, angenommen.



— 113 —

II. Die Protoktisten als Mittler

Das Weltbild des Klemens ist streng hierarchisch, mit einer ganz
gewissen Zahl festgesetzter Stufen1. Die Wesen, die auf diesen
verschiedenen Stufen stehen, sind durch eine zweifache Bewegung
durchdrungen: die eine, zentrifugale oder von oben nach unten, ist die
HeilsVerwaltung (olxovo/ita) ; durch sie teilt die göttliche Vorsehung
allen Nutzen in der Form einer Belehrung den vernünftigen Wesen

mit, die dadurch die Stufen des Fortschrittes ersteigen können2. Diese

Belehrung geschieht aber ngoae%(bç, d. h. durch die aneinanderstossen-
den Stufen hindurch, so dass Gott immer durch den Sohn wirkt, dieser
durch die ihm unmittelbar untergeordneten Protoktisten, und so weiter

durch die Erzengel und Engel3. Diese erste Bewegung wird auch
Herabgehen genannt4. Die zweite Bewegung, zentripetale oder von
unten nach oben, ist das Hinaufsteigen aller Wesen, eine Frucht der
Gnosis, die die Ökonomie gewirkt hat. Es ist der Fortschritt (ngoxonr)),
dessen Ziel die Wiederherstellung in die göttliche Beschauung ist.

Über die Teilnahme der Protoktisten an der ersten Bewegung
geben uns zuerst die Eclogae interessante Einzelheiten. In seiner
Auslegung einer anderen Stelle des Psalms 18 : «Die Himmel erzählen den
Ruhm Gottes» (Ps. 18, 2) erklärt der Alexandriner :

«Die Himmel werden auf vielerlei gesagt, sowohl die des Abstan-
des und des Kreislaufes als auch die5 des Bundes der erstgeschaffenen

Engel - eine unmittelbar nahe Wirkung. Denn durch eine
wirksamere Anwesenheit der Engel wurden die Bündnisse, das von Adam,
das von Noe, das von Abraham, das von Moses, gewirkt. Durch den
Herrn nämlich bewegt wirkten die erstgeschaffenen Engel auf die
unmittelbar den Propheten benachbarten Engel, den Ruhm Gottes
erzählend, die Bündnisse. Aber auch die Werke, die von den Engeln
auf der Erde gemacht worden sind, wurden durch die erstgeschaffenen

Engel, zum Ruhme Gottes.
1 So auch Collomp, Source de Clément, 24; Casey, The Excerpta, 33. Die

Aussage von Kretschmar, Trinitätstheologie, 71, Anm. 2 (siehe oben I.Teil,
Anm. 5) ist dagegen unsachlich.

2 Vgl.ET 27, 6; Strom.YI, 17, 161, 2.
3 Vgl. Strom.YYI, 7, 42, 7; VI, 16, 148, 6; VI, 17, 161, 2.
4 Vgl. z.B. Strom.YI, 16, 148, 6: « Wie aber die Dinge aus sich allein nicht

wirkungskräftig sind, jedoch gewisse natürliche Qualitäten haben, welche
durch die Wirkung des Künstlers das ihnen eigentümliche Werk vollbringen,
ebenso wird durch die allgemein herrschende göttliche Vorsehung die
tatkräftige Wirkung durch die unmittelbarer Bewegten dem Herabgehen nach
auf alles einzelne verteilt. »

5 ol L ; rj St.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1965. 8



— 114 —

«Und man nennt Himmel eigentlich den Herrn; dann aber auch
die Protoktisten; nach denen auch die heiligen Menschen vor dem
Gesetz, wie die Patriarchen, und Moses und die Propheten; endlich
auch die Apostel» (EP 51, 1-52, 1).

Die verschiedenen Deutungen des Wortes die Himmel beziehen
sich hier auf das erzählen den Rxthm Gottes. Nicht nur durch die
eigentlichen physischen Himmel (deren Zahl hier nicht erwähnt
wird6), sondern auch in den Bündnissen (ôiadfjxai), d.h. in den

Willenskundgebungen Gottes an die vier im Text genannten Propheten

oder Patriarchen1, und in den übernatürlichen Werken (ëgya), die
dieseTheophanien begleiteten, wird der Ruhm Gottes proklamiert8.
In diesen Vorgängen aber haben nicht nur der Herr und die Propheten

gehandelt, sondern auch die verschiedenen Stufen der Engelwelt.
Dadurch haben sie alle den Ruhm Gottes erzählt und damit verdienen
sie den Namen Himmel. Dass im Text am Ende noch die Apostel (als
neue Propheten) erwähnt sind, nähert uns Röm. 10,18, wo ein anderer
Vers dieses Psalmes in diesem Sinn ausgelegt wird. Das scheint aber
eine weitere Deutung zu sein; im eigentlichen Körper des Textes
wird nur von dem Herrn, den Protoktisten, den ihnen unterstellten
Engeln und den Propheten gesprochen9.

Die Himmel, die des Bundes der erstgeschaffenen Engel, werden
eine êvégyeta ngooey/iç (des Herrn) genannt, d.h. eine Wirkung des

6 Die Juden kannten drei Himmel, die Judenchristen sieben, die den
sieben Planeten entsprachen. Vgl. Daniélou, Judéochristianisme, 131-138;
H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und Spätjudentum,
Tübingen 1951, 3-8.

'Über den Plural ai ôiadfjxai vgl. Röm. 9, 4; Eph. 2, 12; Sir. 44f. ;

TWNT (Behm) II, 131, 38. Die Vierzahl ist nicht zufällig : Klemens kennt eine
festgesetzte Reihe von vier Bündnissen, âyîa rérgaç òiaBnxmv jiaXaiwv. Vgl.
Strom. VII, 17, 107, 5; VI, 12, 106, 3. Dieselbe Reihe kennt auch Aphraates,
Horn. 11,11 (Bert, TU III, III, 176 f.) : Adam (das Verbot, die Frucht zu essen),
Noe (der Regenbogen), Abraham (der Glaube und die Beschneidung), Mose
(das Osterlamm und das Gesetz). Als fünften fügt er den neuen Bund hinzu.
Irenäus, Adv.Haer.III, 11, 8 (Sagnard, SC, 200, 26; vgl. Anm. S.203) ersetzt
den letzten Bund durch das Evangelium, um an der Vierzahl festzuhalten.

8 Für Origenes ist nur diese zweite Auslegung richtig : «Aber die Himmel,
die den Ruhm Gottes erzählen, haben eine intelligible (voegâ) Natur ; sie werden
deshalb ,,H immel" genannt, weil sie die Sonne der Gerechtigkeit in sieh tragen.
Die Ptimmel, die vergehen, haben dagegen ein körperliches Wesen» (Selecta in
Psalmos, ~PG 12, 1240 D).

9 Die Judenchristliche Theologie hat die alttestamentlichen Stollen, in
denen man früher die Propheten gesehen hatte, auf die Apostel bezogen. So
scheint Origenes eine Sammlung von Testimonia über die Propheten zu kennen,
die er für die Apostel verwendet. In C. Celsum I, 62 GCS I, 114, 23ff.) zitiert er
der Reihe nach Ps. 67, 12.13; 147,4; 18, 5 (LXX). In derselben Folge kommen



— 115 —

Logos, die ihr Gegenstand unmittelbar berührt10. Die nagovaia der
Engel in den Offenbarungstheophanien (als Gegenteil zu der nagovaia
des Herrn selbst) ist hier als Kennzeichen der alttestamentliohen
Zeiten zu verstehen11.

Die Protoktisten waren also Mittler zwischen dem Herrn, d.h.
dem Sohn, und den den Propheten unmittelbar benachbarten Engeln
in den Theophanien des Alten Testamentes und in den entsprechenden

Werken. Vom Herrn physisch (unmittelbar) bewegt, wirkten sie

gleicherweise weiter auf die untergeordneten Engel.
In dieselbe Richtung weist eine wichtige Stelle der Stromata, die

eine allegorische Auslegung des Heiligtums darstellt :

«Auch ein anderes rätselhaftes Geheimnis (afoiy/xa) liegt in dem
goldenen Leuchter, nämlich das des Zeichens Christi, nicht bloss
durch die Gestalt, sondern auch durch das Ausstrahlenlassen von
Licht in mannigfacher und vielfältiger Weise (Hebr. 1,1) auf die, die
an ihn glauben, auf ihn hoffen und sehen, durch den Dienst (òtaxovia)
der Erstgeschaffenen» (Strom. V, 6, 35, 1).

wieder Ps. 147, 4 und 18, 5 in C. Celsum III, 2 GCS I, 204, 12ff.). Dieses könnte
auch den Ursprung des Zitats in Röm. 10, 18 (Ps. 18, 5) erklären. Vgl. Strom.
Y, 6, 38, 5: «Wenn wir nämlich behaupten, dass Propheten zugleich und
Gerechten die Apostel sind, so haben wir wohl recht, weil ein und derselbe Geist
durch alle wirkt. »

10 Vgl.ET 8, 2 (von der Schöpfung): «Alles wurde durch ihn (Joh. 1, 3)
gemäss der unmittelbaren Wirkung des Logos in seiner Identität, die geistigen,
die intellektuellen und die sinnlichen Wesen»; Strom.YI, 3, 34, 3 (von der
Theophanie am Sinai) : «Eine Wahrheit, die vom Himmel, von oben her, auf die
Versammlung der Kirche herabkommt, wirkte (èvr]gyei) durch leuchtenden,
unmittelbar nahen Dienst»; Strom.Y, 8, 55, 3 (von Christus): «Die letzte
Wirkung des Heilandes in bezug auf uns, die unmittelbare durch seine Gegenwart,
welche verhüllt verkündigt worden war durch das Rätsel der Prophétie... » ; VI,
7, 61, 1 : «Wenn wir wahrlich Christus selbst Weisheit nennen und ebenso seine
Wirkung durch die. Propheten ...»

11 Vgl. Strom. I, 5, 29,5: « Er wollte die Kinder Jerusalems zusammenrufen:
Mt.23, 37), konnte es aber nicht. Wie oft aber, oder wo Zweimal, durch die
Propheten und durch seine Ankunft (nagovaia)»; II, 16, 73, 3: «... indem er die
Gebote durch das Gesetz gibt und durch die Propheten und noch nachdrücklicher

durch die Ankunft (nagovaia) des Sohnes ...» ; VI, 7, 54, 1 : «... und diese
Weisheit hat uns gelehrt der Herr durch seine Ankunft (nagovaia) wie durch
seine Propheten»; VI, 9, 77, 1 : «... denn er hat sowohl durch die Prophétie als
auch durch die Gegenwart (nagovaia) Glauben gefunden»; V, 1, 10, 2: «Dazu
wollen wir hinzufügen, dass gewisse Engel, welchen die obere Welt zugefallen
war, in Wollust gerieten und den Weibern die Geheimnisse verrieten, soweit
sie zu ihrer Kenntnis gelangt waren, während die anderen Engel alles vorbargen
oder vielmehr bewahrten für Aie Ankunft des Herrn.» Vgl. auch Strom.. I, 19,
95, 3; II, 15, 73, 3; V, 8,55, 3; V, 13, 90, 3; VI, 6, 54, 1 ; VI, 15, 122, 1; 125,3;
127, 3-5; VI, 17, 159,9; 161,2.



— 116 —

Unmittelbar vor dieser christologischen Auslegung hatte er eine
andere gegeben, die er aus Philo genommen hatte : Der Leuchter
bedeutete mit seinen sieben Zweigen die sieben Planeten ; in der Mitte
«gibt die Sonne nach Art einer göttlichen Musik den Ton des
Lichtes12». Allerdings scheint er keinen Zusammenhang zwischen beiden

symbolischen Deutungen zu sehen - obwohl es ursprünglich einen
gegeben hat.

Im Augenblick interessieren uns einige Züge dieser zweiten,
christologischen Deutung : Zuerst bedeutet der Leuchter das Zeichen
Christi (das Kreuz13) durch seine Gestalt, d.h. durch die Gliederung
des Stammes und der Zweige. Aber dann auch durch das Ausstrahlenlassen

von Licht auf die Gläubigen ; dieses Licht ist in der
Klementinischen Theologie die Lehre oder Gnosis, die der Sohn von der ersten

Grundlegung der Welt an1* gegeben hat. Das Zitat von Hebr. 1, 1

scheint seinerseits auf die prophetischen Offenbarungen hinzuweisen,
und zwar als gegenübergestellt der unmittelbaren Offenbarung durch
den Sohn, da dieses der Gebrauch des Ausdruckes in der genannten
Epistel ist. Auch hier beschränkt also Klemens die Mittlerschaft der
Protoktisten auf das alttestamentliche Zeitalter.

Welches war die konkrete Gestalt dieser Mittlerschaft Wenn er
die Theophanie am Sinai beschreibt, wo ein Trompetenschall erklang,
der ohne Instrumente geblasen wurde, gibt der Alexandriner einige
Erklärungen darüber : zuerst nennt er einige Beispiele von sprechenden

Bergen: es handelt sich um einen physischen Vorgang, den er
durch den Laut erklärt, den der Wind erzeugt, als er gegen eine hohle
Oberfläche stösst (Strom.YI, 3, 32, 3-33, 5). Dann fährt er fort:

«Der allmächtige Gott aber vermag auch ohne zugrunde liegenden

Stoff einen Laut und eine Erscheinung für das Gehör, indem er

12 Strom.Y, 6, 34, 8. Der Text von Philo befindet sich in De vita Mosis II,
102-103. Für Klemens strahlt der ganze Leuchter das Licht aus (cptoreußoXeco) ;

die Sonne (der mittlere Zweig) gibt nur den Ton (evölöcoui), wie das
Hauptinstrument eines Orchesters. Für Philo dagegen ist nur die Sonne Quelle des

Lichtes; sie erleuchtet (tpoayogéœ) die anderen Planeten. Die Reihenfolge dieser

letzten gibt Philo in Quaest. in Exod. II, 75 : über der Sonne Saturn, Jupiter,
und Mars ; unter ihr Merkur, Venus und der Mond.

13 Vgl. Strom.YI, 11, 87, 2: avußoXov rov xvgiaxov orjfieiov; VI, 11, 84, 3:

xvQiaxov orjuelov rvnov ; VII, 7, 79, 5-7; ET 42, 1-2; 43, 1.
14 Strom.YI, 7, 58, 1. Über die Gnosis als Beleuchtung vgl. Paed.I, 6, 29;

Test. Levi IV, 3; XVIII, 3.9; Test.Benj.Xl, 2 (Der Messias ist die Sonne, die
durch die Gnosis erleuchtet). Daniélou, Judéochristianisme, 421ff., der die
Idee schon in Qumran findet. In Barn 18, 1 sind die Engel Gottes Lichtträger,
die dem Weg des Lichtes vorstehen; dieser Weg besteht aus Erkenntnis
(yvaxJiç) und Wille.



— 117 —

seine Grösse offenbart, dem gewöhnlichen Lauf der Natur zuwider
zu erzeugen zur Bekehrung der noch nicht gläubigen Seele und zum
Zweck der Aufnahme des gegebenen Gebots. Da aber eine Wolke da
war und ein hoher Berg, wie sollte es nicht möglich gewesen sein, einen
mannigfaltigen Schall zu hören, da der Wind von der wirkenden
(êvegyovarjç) Ursache bewegt wurde? Darum sagt der Prophet: Einen
Laut (cpmvrj) von Worten (gijfiarcov) hörtet ihr, und eine Gestalt saht ihr
nicht (Deut. 4, 12). Du siehst, wie die Stimme (cpoovrj) des Herrn ein
Logos ohne Gestalt ist; wie die Kraft des Logos das leuchtende
Wort (grjua) des Herrn ist; wie eine Wahrheit, die vom Himmel, von
oben her, auf die Versammlung der Kirche herabgekommen ist,
wirkte (êvrjgyei) durch leuchtenden, unmittelbar nahen Dienst
(ôtaxovîa)» (Strom. VI, 3, 34, 1-3)15.

Der Logos wirkte also den Laut durch den dem Volk unmittelbar

nahen Dienst, d.h. durch den Dienst der Protoktisten und der
ihnen untergeordneten Engel. Diese letzten sind fähig, unmittelbar
auf die Materie zu wirken und dadurch eine physische Wirkung (die
Bewegung des Windes in Form von Worten) zu erzeugen. Es ist
bemerkenswert, dass sowohl der Logos als auch seine Diener leuchtend

genannt werden, was den leuchtenden Charakter der Gnosis andeutet
und an das Symbol des Leuchters erinnert.

Die Adumbrationes in epistulas canonicas16 enthalten auch eine

in diesem Zusammenhang interessante Stelle. Der lateinische Text
lautet :

«Hae namque primitivae virtutes ac primo creatae, immobiles
exsistentes secundum substantiam, cum subiectis angelis et archan-
gelis, cum quibus vocantur aequivoce, diversas operationes efficiunt.
Sicetiam etMoysesMichaël angelivirtutempervicinum sibietinfimum
angelum vocat. Similiter quoque in prophetis ceteris invenimus, sed

Moyse quidem propinquus ac vicinus angelus apparuit. Exaudivit
eum, et locutus est ei Moyses, manifeste facie ad faciem. Aliis autem
prophetis secundum operationem angelorum motus quidam fiebat,
veluti audientium ac videntium. Idcirco et soli audiebant solique cer-

15 Dem Text liegt zum Grunde Philo, De migr. Abraham, 47-48; dieser
spricht aber nicht vom Dienst der Engel.

16 Die lateinische Übersetzung eines Teiles der Hypotyposeis, eines
verlorengegangenen Kommentars zur heiligen Schrift. Die Übersetzung wird im
allg. als treu angesehen. Allerdings, wenn Cassiodor der Übersetzer ist, ist die
Möglichkeit einiger Änderungen nicht ausgeschlossen : « ut exclussis quibusdam
offendiculis, purificata doctrina eius securior possit hauriri» (Divinarum lectio-
num, PL 70, 1120).



— 118 —

nebant, sicut et in Samuele manifestatur. Eliseus enim solus audiebat

vocem, qua vocatus est. Si autem esset manifesta et communis vox, ab

omnibus praesentibus audiretur ; nunc autem a solo in quo operabatur
motus qui ab angelo fiebat audita est» (Adumb.I Joh. 2, 1).

Auf diese Stelle werden wir später zurückkommen, um klarer zu
zeigen, dass die hier genannten Kräfte (virtutes) die sieben Protoktisten

sind. Es interessiert uns jetzt nur, die Art ihrer Mitwirkung
festzustellen. Operationes entspricht hier den êvegyeîat, d.h. der konkreten

Wirkung der Engel. Es ist eine Wirkung, die von den virtutes

primo creatae erzeugt wird, und zwar durch die ihnen untergeordneten

Engel, die den Propheten unmittelbar benachbart sind und mit
demselben Namen genannt werden17. Von ihr gibt Klemens hier
zwei neue Möglichkeiten : Moses - ausnahmsweise - nahm keine
physische Wirkung wahr, sondern sah den benachbarten Engel selbst,
von Angesicht zu Angesicht ; die anderen Propheten dagegen empfanden

nur eine Bewegung in ihren Sinnen, so dass die Anwesenden die

Offenbarung weder sahen noch hörten. Die Propheten sind hier nicht
nur die der vier klassischen Bündnisse wie in den Eclogae, sondern alle
alttestamentlichen Propheten im allgemeinen. Als Beispiele werden
Samuel und Eliseus genannt. Was die Kraft des Engels Michael19,

betrifft, ist es nicht klar, was er darunter versteht. Michael kann einer
der Erzengel sein, die in dem Klementinischen System eine Stufe
unter den Protoktisten stehen (aber er gibt ihm den Titel Erzengel
nicht19); oder einer der Protoktisten, ja auch der Logos selbst. Das
letzte wäre von der archaischen Theologie her wahrscheinlicha0, aber
es gibt bei Klemens kein Anzeichen dafür21.

17 Aequivoce entspricht óucovvucoc (Zahn, Forschungen, 98). Es handelt sich
hier nicht um denselben Titel, etwa ngœroxrioroç, wie Zahn glaubt, oder Engel
(so Barbel, Christos Angelos, 203), sondern um denselben Eigennamen, wie der
Text es gleich erklärt: Moses rief die dvvaßic des Engels Michael durch (did
einen untergeordneten Engel, d.h. er nannte ihn auch Michael.

18 Vgl. dazu A Jud 9: «Michael hie dicitur qui per propinquum nobis
angelum altercabatur cum diabolo.» Für Klemens bestätigt die Stelle die
Assumptio Moysis, ein Werk, das man in Alexandrien als kanonisch angesehen
hat (vgl. Dydimus PL 39, 1815).

19 Jud 9 nennt ihn Erzengel, und Klemens zitiert die Stelle (A Jud 9), ohne
den Titel in seinem Kommentar zu wiederholen ; in unserem Text nennt er ihn
Engel. In Strom. I, 21, 123, 5 wüd Raphael auch Engel genannt.

20 Barbel, Christos Angelos, 224-235 ; Daniélou, Judéochristianisme, 174ff.
21 Man könnte vielleicht als Anzeichen dafür Paed. II, 8, 75, 1 nennen, wo

die Erscheinung im Dornbusch dem Logos zugeschrieben wüd. Die Stelle
schliesst aber die Mittlerschaft anderer Stufen nicht aus. Vgl. Barbel, Christos
Angelos, 96, Anm. 197.



— 119 —

Nach den Stromata aber hat auch Abraham den Engel selbst
gesehen - oder vielleicht sogar den Sohn :

«Später blickte er zum Himmel empor, sei es, dass er den Sohn
im Geiste sah, wie manche es erklären, sei es einen herrlichen Engel,
sei es, dass er sonstwie Gott erkannte, der besser als die Schöpfung
und jede Ordnung darin ist...» (Strom.V, 1, 8, 6)22.

Der herrliche Engel kann einer der Protoktisten sein, aber auch
ein untergeordneter Engel, dem Propheten unmittelbar benachbart23.
Auf jeden Fall, das Gemeinsame in allen diesen Texten ist die
Vorstellung, dass die Stufen der Engelwelt dem Logos als Werkzeuge für
seine alttestamentlichen Erscheinungen dienten, indem er durch sie

verschiedene physische Wirkungen erzeugte ; in Einzelfällen erschienen

auch die Engel selbst, und durch sie sprach der Logos24. Dieses

Mitwirken der Protoktisten ist im Rahmen der Klementinischen
Theologie auch eine Mittlerschaft in der Erteilung der leuchtenden
Gnosis ; das Ausstrahlen des Leuchters im Tempel durch seine sieben

Zweige ist ein Symbol davon.
Schliesslich kann die Beschränkung der Tätigkeit der Protoktisten

auf das Alte Testament auch mit der Lehre der Eclogae
verknüpft werden, nach der jene in ihrem Dienst aufgehört haben. Das
erste Kommen Christi war für die Judenchristen der Anfang der
tausendjährigen Periode, des Tages des Herrn; nun wird gerade in den

Eclogae diese Periode in einer spiritualisierten Weise ausgelegt, als ein
Steigen durch die Stufen der Hierarchie : jede tausend Jahre steigen

22 Klemens spricht hier von Gen. 15, 5-6. In Strom.Y, 11, 73, 4 sagt er m
bezug auf Gen. 22, dass Abraham durch einen benachbarten Engel belehrt wird.
In Paed.I, 7, 56, 2ff. erscheint Abraham der Logos, was sich auf Gen. 17, 1 und
32, 31 bezieht.

23 Barbel, Christos Angelos, 96 f., legt den Text anders aus : in beiden Fällen

hat Abraham den Sohn gesehen, aber einige nennen ihn herrlichen Engel,
andere nicht. Es scheint uns, dass diese Meinung dem Text Gewalt antut.

ëvôoÇoç ist in der archaischen Theologie alles, was eine direkte Beziehung
zu der Gottheit hat : der Name Gottes, seine Gebote, sein Sohn, der Inhalt eines
Gesichtes usw. Insbesondere sind im Hirten des Hermas ëvôoÇoi die sechs
erstgeschaffenen Engel, die den Sohn begleiten (Sim.Y, 6, 4.7 ; IX, 12, 8). Im
(Sim. IX, 12, 6 sind es auch alle Engel, die im Bau des Turmes arbeiten (die
Sim. IX gehört aber zu einer etwas späteren Redaktion des Werkes).

24 Vgl. auch Strom. VI, 17, 161, 2 : « So wüd also auch der Nutzen, der sich
von Gott auf die Menschen erstreckt, erkennbar, indem zugleich Engel
mitauffordern ; denn auch durch Engel gewährt die göttliche Macht das Gute, sei
es, dass sie sichtbar sind oder nicht. So ist auch die Weise bei der Erscheinung
des Herrn.» Das Auffordern ist die erste Art des Nutzenstiftung, vgl. 160, 4;
161, 1. Die Stelle unterscheidet zwischen dem Handeln Gottes durch die Engel
und der Erscheinung des Herrn selbst.



— 120 —

alle Wesen eine Stufe höher, um dort gelehrt zu werden. In diesem

Zusammenhang ist auch eine Stelle der Stromata wichtig : nachdem

er von der Niederfahrt Christi zum Hades gesprochen hat, fügt
Klemens hinzu :

«Ja, auch viele Leiber, sagt das Evangelium, der Entschlafenen
seien auferstanden (Mt. 27, 52), offenbar indem sie auf eine bessere

Stufe versetzt worden sind. Es geschah also eine allgemeine Bewegung

und Umstellung durch die (Heils-) Verwaltung des Erlösers»

(Strom.YI, 6, 47, 1).

Die Auferstehung der Körper, die als eschatologisches Zeichen
den Tod Christi begleitete, wird als Übertritt zu einer höheren Stufe

ausgelegt. Aber dieses Aufsteigen war nur ein Teil einer allgemeinen
Bewegung, die die Ökonomie des Erlösers wirkte. Die Befreiung der
Seelen im Hades ist sicher auch damit gemeint ; aber es wäre denkbar,
dass das Aufsteigen der Protoktisten, von dem die Rede in den Eclogae

ist, auch zu dieser Umstellung gehörte. So hätte Christus, als er
ins himmlische Heiligtum eingetreten ist, es in Begleitung der
Protoktisten getan, die von diesem Augenblick an den Sohn, das

Angesicht des Vaters, beschauen könnten. Das sei aber nur als Vermutung

angedeutet. (Schluss folgt)

Bonn Christian Oeyen


	Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von Alexandrien

