
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 253

Bibliographie

Philip Sherrard: Konstantinopel. Bild
einer heiligen Stadt, aus dem
Englischen übersetzt von Titus Burckhardt,

Olten/Lausanne/Freiburg im
Br. 1963. Urs Graf Verlag. 139 S. 4°.

Nicht eigentlich eine Geschichte der
Stadt am Bosporus, sondern eine
Impression ihres politischen Gepräges als
des «Neuen Rom» und ihres christlichen

Gehaltes als des «Neuen
Jerusalem » vermittelt uns der schon durch
mehrere einschlägige Arbeiten
bekannte Vf. Er bedient sich dabei
zahlreicher, in den Text eingeschalteter
Ausschnitte aus den Originalquellen,
die er durch Zwischentexte geschickt
zu einem vielfältigen Bilde der
verschiedenen Aspekte des Byzantinischen

Staates und seiner Religion
verbindet. Dem Text stellt Sh. sorgfältig
ausgewählte, technisch hervorragend
wiedergegebene Bilder der Stadt und
ihrer Kunstschätze sowie ihrer
Menschen, der Heiligen, der Geistlichen,
Mönche und Politiker zur Seite und
entwirft damit ein vielfältiges und
eindringliches, vor allem die Sinne
ansprechendes Gemälde. Vom Gegenstande

innerlich ergriffen, kommt Sh.
gelegentlich zu Formulierungen, deren
Allgemeingültigkeit man fuglich
bezweifeln mag, etwa: «Die Neuzeit, die
keinen Sinn mehr für Heiliges hat,
trennt die Anliegen des Staates... von
der Religion» (S. 45 oben). Ich bin
sicher, dass der Sinn für Heiliges im
Oströmischen Reiche nicht grösser,
allenfalls anders, war als bei uns. Überdies

hat die Verquickung von Kirche
und Staat in Byzanz etwa zur Zeit des
Monophysitismus oder der
Bilderstürmer die Kaiser der Südhälfte ihres
Reiches beraubt und es nachhaltig
zerrüttet. Ebenso steht mir sehr in Frage,
ob Byzanz im Laufe seiner Geschichte
«schlechter» wurde (S. 114) und
deshalb, von Gott gestraft, unterging.

Der vorzüglichen Ausstattung des Buches
entspricht die Beibehaltung gewisser Anglizismen in' Übersetzung nicht ganz: man muss [statt:
oanjiMeAi vergessen (S.14 unten), oder: die, in den
y-WWlrom einbrechend, ein Blutbad anrichteten
(».« oben); Enteigner statt «Thronräuber» (S.54
unten) oder: des Ministers Johannes der Kappado-
zier(| s.22 unten). - Fachausdrucke sind da und
aort nicht korrekt übertragen: nicht «d

sondern «die Demen» (S.22); auch sollte es heis-
sen: Peristyl (S.18), Harpyien (S.7), Eomilien
(S. 40, 53) u. a. m. - An Druckfehlern seien
berichtet: S.131ies: Valvassore; S.56, 65: Tzimiskes;
S.133: Adhän. - Schliesslich: Der letzte ost-
röraische Kaiser war entweder Konstantin XI. (wie
S. 129) oder Konstantin XII. (wie S. 54); es gibt
beide Zählungen, aber im gleichen Buche sollte
man nur eine verwenden.

Man verzeihe diese Kleinigkeiten
bei der Würdigung eines so schönen
Buches, das, aufs Ganze gesehen,
Konstantinopel in byzantinischer Zeit ein
Denkmal von einer Kindruckskraft
setzt wie wenige andere. Es wird
zweifellos eine weite Verbreitung finden.

Bertold Spuler

Mazhar S. Ipsiroglu: Die Kirche von
Achtamar. Bauplastik im Leben des
Lichtes. Berlin und Mainz (1963).
Florian Kupferberg. 140 S., 57
Tafeln. 4°. DM 28.-.

Eines der eindruckvollsten
Baudenkmäler der armenischen Christenheit,

916 bis 921 auf Geheiss eines
Kleinkönigs auf einer Insel im Wan-
See im östlichen Kleinasien geschaffen,
wird von einem der bekanntesten
türkischen Kunsthistoriker anhand
vorzüglicher Lichtbilder eingehend erläutert.

Die halb plastischen Friese,
Darstellungen des Heilands und seiner
Mutter, von alt- und neutestamentlichen

Heiligen, aber auch des Stifters
und des damaligen Ghali fen von
Tier- und Pflanzendekorationen werden

in ihrer Abhängigkeit von der
jeweiligen Sonnenbestrahlung als
Spiegelbild des Schicksals der Welt
gedeutet, das bei Adam und Eva
beginnt und nach einer Sonnenwanderung

wieder dort endet. I. glaubt dabei

den Widerhall des zoroastrischen
Sonnen- und Feuerkults im benachbarten

Persien zu sehen (den der Vf.
mit der dem deutschen Leser gewiss
unverständlichen türkischen Wortform

«zerdüstisch» nennt; S.93 ff.).
Auch die Anlage der Kirche weise
Anklänge an das persische Feuerheiligtum

auf, wie sie schon von Josef Strzy-
gowski gesehen worden seien. Hier
wäre es wohl wünschenswert, durch
Abbildungen solcher Heiligtümer den



254

Zusammenhang ebenso zu verdeutlichen,

wie man den Hinweis auf die
Nachklänge des mittelasiatischen Tierstils

in Pazyryk (so lies S.77, Z. 12)
und anderswo durch die Beigabe
entsprechender Bilder hätte klarer
herausarbeiten können. Freilich fragt man
sich, wie dieser Stil schon im 10. Jh.,
also vor dem Einbruch der aus Mittelasien

stammenden Seldschuken im
11. Jh., seinen Weg hierher gefunden
haben könnte. Auch die Frage, wie an
einer armenischen, also monophysitischen

Kirche gerade nestorianische
Formen des Hl. Kreuzes auftauchen
(S. 86 und Abbildung 48, 49), bleibt
einstweilen ungeklärt. - Die Kirche
von Achtamar, im Äusseren noch nie
restauriert, ist heute offenbar ganz sich
selbst überlassen : ein stummes Zeugnis

für das während der Armenierunruhen

1895 untergegangene Katho-
likat von Achtamar und seine heute
weithin über die Welt zerstreuten
Gläubigen. Bertold Spuler

O.Karrer u. a. : Das Erbe der
Reformation in katholischer Sicht.
Studien zur Ökumenischen Begegnung
mit dem Protestantismus. Verlag
Herder Wien. 1963. 140 S. Fr. 7.-.
Die in diesem Sammelband vereinigten

Aufsätze sind für gebildete Laien
bestimmt. Otto Karrer weist in seinem
Beitrag auf die Bedeutung der « ausser-

theologischen Faktoren der Glaubensspaltung

», d. h. aufdie profangeschichtlichen,
sozialen und psychologischen

Faktoren hin, an deren Überwindung
es jetzt vor allem auch in der Laienwelt

zu arbeiten gilt. Rolf Weibel
visiert in einer allgemeinverständlichen,
äusserst weitherzigen und sympathischen

Weise die wichtigsten
theologischen Kontroversfragen an. Piet
Fransen gibt einen zusammenfassenden

Überblick über den Begriff der
Kirche, wie ihn die heutige
römischkatholische Theologie auf Grund der
neueren neutestamentlichen Forschungen

sieht. Thomas Sartory entwickelt
in einleuchtender Weise sieben
Leitsätze für die weitere Einigungsarbeit
und wendet diese dann in spekulativer
Weise auf die Frage des Petrus-Amtes
an.

Bedingt durch die Zielsetzung des
ganzen Buches bemühen sich die
Verfasser, hauptsächlich die «Glaubwür¬

digkeit»der römisch-katholischen
Glaubenssätze und ihrer Formulierungen
nachzuweisen, ohne auf die Wahrheitsfrage

selbst näher einzutreten. Das
bedeutet für die Ökumenische Begegnung
der beiden Grosskirchen gewiss eine
Erleichterung, andrerseits aber
zugleich eine Schranke. U.K.

Oriente Cattolico. Cenni storici e
statistiche, Vatikanstadt 1962. Saera
Congregrazione per la Chiesa
Orientale/Tip. P.U.G. XI, 812 S.

Michael Lacko S.J.: Atlas Hierarchi-
cus Ecclesiae Catholicae Orientalis,
Rom 1962. Pont. Institutum Orien-
talium Studiorum. 27 S.

Die geschichtlich bedingte Vielfalt
der Glaubensgemeinschaften und der
Riten des europäischen Ostens und des
Vorderen Orients spiegelt sich in den
unierten Gemeinschaften, die aus ihnen
hervorgegangen sind, getreulich wider
und ist selbst für Spezialisten immer
wieder ein Anlass zu Verwechslungen
und - nicht selten — irrigen Angaben.
So kann der Wert des hier (nach
früheren Ausgaben 1929 und 1932) zum
dritten Male vorgelegten Nachschlagewerkes

nicht hoch genug veranschlagt
werden. Hier finden sich nicht nur alle
Riten, sondern auch alle zugehörigen
Bistümer und Orden mit Personal-,
Orts- und Zahlenangaben. Auch für
die einschlägigen orthodoxen und
morgenländischen Kirchen wird wenigstens

ein Verzeichnis der Diözesen
geboten. Ebenso werden alle mit den
östlichen Kirchen befassten
abendländisch-katholischen Einrichtungen
(Universitäten, Akademien, Seminare usw.
ferner alle Orden verzeichnet, die
irgendwie mit dem östlichen Christentum

zu tun haben. Überall wird die
entsprechende Literatur (soweit möglich,

aus katholischer Feder) angeführt
und überdies eine historische Übersicht
über die einzelnen Gemeinschaften,
Institute usw. gegeben. Leider ist die
italienische Vulgär-Umschrift der
slawischen und morgenländischen Namen
nicht immer geeignet, die entsprechende

Originalform wirklich eindeutig

wiederzugeben; da und dort (etwa
S. 120, 133, 213 usw.) finden sich auch
Druckfehler. Bei den orthodoxen
Kirchen sind die Angaben gelegentlich
ungenau: für Finnland und Japan



255

(S. 203/6) wird nichts über die
politisch bedingte innere Spannung der
dortigen orthodoxen Gemeinden
ausgesagt. - So hoch man den Wert dieses
Nachsehlagewerkes veranschlagt : ein
Register, wenn schon nicht der (häufig
wechselnden) Inhaber der einzelnen
Diözesen, der Professoren usw., so
doch wenigstens aller Diözesen (in
allen einschlägigen Sprachen der
Orden, der Institute usw. hätte keineswegs

fehlen dürfen : ohne es verliert
das Buch viel von seinem Werte als
Nachschlagewerk.

Die sehr instruktiven Karten des
«Oriente Cattolico» hat M. L. in seinem
Atlas handlich zusammengefasst. So
ist dieses wichtige Informationsmittel
auch ohne das umfängliche Gesamtwerk

erhältlich und jedem Interessierten
zugänglich. Es sollte neben jedem

Atlas Hierarchicus der abendländischen

Küche stets zur Hand sein
Bertold Spuler

Michael Lacko S. J. : Saints Cyril and
Methodius. Rom 1963. Slovak
Editions «Sts. Cyril and Methodius».
235 S.

Anlässlich der 1100-Jahr-Feier des
Beginns der Tätigkeit der Slawenapostel

liefert der Professor für balka-
nische Kirchengeschichte am Päpstlichen

Orientalischen Institut, gebürtiger

Slowake, ein gut lesbares, mit der
vielfältigen jüngsten Forschung und
den Originalquollen voll vertrautes
Lebensbild dieser beiden grossen
Missionare. Das Ringen zwischen Ost und
West in dem Räume um Donau,
March, Waag und Gran, in dem sie vor
allem missionierten, zwang auch sie,
zwischen Konstantinopel und Rom
hin- und herzupendeln. L. gibt ein
anschauliches Bild all der Anfeindungen,
auch der Enttäuschungen, die beide
Slawenapostel, vor allem der weit länger

lebende Methodios, dabei erfuhren.

Ihr Lebenswerk, die slawische
Bibelübersetzung und Liturgie, ist -
von geringen Ausnahmen (etwa im
Bistum Kreutz) abgesehen - letztlich
nur innerhalb der orthodoxen Kirche
zu einer weithin wirkenden Realität
geworden und hat zur Wertsehätzung
der Apostel auch bei den Orthodoxen
beigetragen (war doch im 9. Jh. der
Riss zwischen Ost und West noch nicht
unüberbrückbar geworden). Man darf

dem ansprechenden Büchlein einen
weiten Leserkreis wünschen. Schade,
dass ein Register fehlt

Bertold Spider

Wladimir Lossky : «Schau Gottes»
(Bibliothek für orthodoxe Theologie
und Kirche Bd. 2), EVZ-Verlag
Zürich 1964.

1945/46 hielt Wladimir Lossky an
der Sorbonne seine Vorlesung « Schau
Gottes », die nun Jean Meyendorff
mit vorliegendem Buch veröffentlicht.
Lossky behandelt die Frage, ob Gott
seinem Wesen oder nur seiner Energie
nach geschaut werde, welche Frage im
14. Jahrhundert anlässlich des
sogenannten hesychastischen Streites drei
Konzilien in Konstantinopel beschäftigt

hatte. Einleitend wirft er einen
Blick auf die westliche Stellungnahme
zu diesem Problem, die aus rationaler
Befangenheit die orthodoxe Lehre, dass
Gott nur in seinen Energien geschaut
werde, ablehne, wodurch sie in Widerspruch

zu einer grossen Zahl von
Kirchenvätern gelange. Das Anliegen des
Verfassers ist dabei nicht so sehr eine
Widerlegung der westlichen Kritik als
vielmehr der historische Aufweis, dass
die Lehre eines hl. Gregor Palamas
keine Neuerung, sondern die
Zusammenfassung einer alten Tradition sei.
Das Hauptgewicht der Untersuchung,
die bei der Behandlung des biblischen
Zeugnisses einsetzt und mit der
Darstellung der palamitischen Synthese
schliesst, dürfte in den Abschnitten
über Dionysius Areopagita und den hl.
Maximus Confessor liegen. Hier wird
die Lehre selber nach ihrer Aussage -
und nicht nur ihrer geschichtlichen
Entwicklung - lebendig. Wie die Frage
zeitlich-historisch weit gefasst ist, so
wird sie auch inhaltlich nicht nur in
bezug auf die « Schau des Taborlich-
tes» gesehen, sondern in ihrer
prinzipiellen Bedeutung im Zusammenhang
mit der «Vergottung» und der Christo-
logie. P.A.

Nicolas Arseniew: «La Piété Russe»
(Bibliothèque Orthodoxe), Dela-
chaux & Niestlé, Neuchâtel 1963.

Mit der Studie «La Piété Russe» bietet

Nicolas Arseniew (Professor am
St.-Wladimir-Institut, New York) eine
Charakteristik der russischen Spiri-



— 256

tualität. Die Arbeit ist eine allgemeine
Einführung in die spezifisch russische
Frömmigkeitshaltung, die geprägt ist
durch strengen Formalismus und
Ritualismus einerseits wie durch die
Neigung zu grosser Gefühlsintensität
andrerseits. Diese beiden Elemente
bestimmen nicht nur die orthodoxe
Frömmigkeit, sondern auch die Sekten, in spielen.

denen sie sich gerne verselbständigen.
Indem der Verfasser auch auf diese
Randerscheinungen eingeht, arbeitet
er die Struktur der russischen
Frömmigkeit schärfer heraus. - Arseniew
gibt mit der vorliegenden Arbeit eine
mit starker Einfühlung gezeichnete
Übersicht, reich an Zitaten und Bei-

P.A.


	Bibliographie

