Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 246 —

Kirchliche Chronik

Bericht iiber die Konferenz Europiischer Kirchen (KEK) « Nyborg
IV» vom 5. bis 10. Oktober 1964 auf M.S. Bornholm im Kattegatt.

Die Alt-Katholische Kirche der Utrechter Union, zumal im westlichen
Europa, hat sich zunichst gegentiber der aus «bruderritlichen» Ost-West-
Begegnungen der ersten Nachkriegsjahre iiber Briissel 1955 und Lieselund
1957 erwachsenden Reihe der Nyborger «Konferenzen Europiischer Kir-
cheny abwartend verhalten. In Lieselund und an den beiden ersten Nyborger
Konferenzen 1959 und 1960 nahm Pfarrer Karlheinz Droese/Nordstrand
nur als « Beobachter» teil. Nyborg ITT 1962 besuchte Prof. Kiippers immer-
hin schon als «Delegierter» des Bistums in Deutschland, wihrend Bischof
Dr.Maximilian Rode wiederholt fiir die alt-katholische Kirche in Polen an-
wesend war. In Nyborg IV — d. h. auf der «Bornholm» — war Prof. Kiippers
zwar der einzige Alt-Katholik, er war es jedoch im gemeinsamen Auftrag der
Alt-Katholischen Kirche in Holland, der Schweiz und Deutschland. Dies ist
insofern nicht ohne Bedeutung, als nach § 8 der am 8. Oktober 1964 ange-
nommenen neuen Verfassung «diejenigen Kirchen Mitglied sind, deren De-
legierte diese Verfassung» (deren Inhalt in den wesentlichen Ziigen den ent-
senden Kirchen vorher bekannt war) «angenommen haben». Von diesem
Zeitpunkt an steht also die Tiir zur vollen Mitgliedschaft in der Konferenz
nicht mehr so formlos offen wie bisher, wo die einfache Tatsache der An-
wesenheit auf Grund der ergangenen Einladung schon zur uneingeschrink-
ten Mitwirkung geniigte. Jetzt sind ganz analog der Ordnung und Satzung
des Okumenischen Rates der Kirchen ein férmlicher Aufnahmeantrag an das
Prisidium und ein entsprechender Beschluss der kompetenten Gremien dafiir
erforderlich. Weiter ist seit Nyborg IV die « Basisformel» des Okumenischen
Rates, wie sie in Neu Delhi 1961 erweitert und angenommen wurde, auch als
Basis der Konferenz Européischer Kirchen in deren neue Satzung aufgenom-
men worden. Trotzdem ist die « Konferenz» kein « Europiischer Kirchenraty,
wie etwa das ¢ British Council of Churches» oder dhnliche «Rite» in anderen
Teilen der Erde; ihre Bezichungen zum Genfer Okumenischen Rat sind teils
enger und unmittelbarer, teils offener und unbestimmter. Enger, weil die
Konferenz im Bereich der praktischen zwischenkirchlichen Hilfe urspriing-
liche und noch ungeléste Beziehungen zu den Genfer entsprechenden Orga-
nen besitzt. In gewissem Sinne ist sie selbst eine Frucht, bzw. eine sich nun
mehr und mehr verselbstindigende Auswirkung der 6kumenischen Aufbau-
hilfe der Jahre nach 1945 in Europa, die von Anfang an Ost und West gleicher-
massen umfasste oder doch zu erfassen suchte. Lockerer aber ist diese Bezie-
hung, weil die « Konferenz» eine threr Wurzeln in der grossen Zahl person-
licher Begegnungen besitzt, wie sie aus der Friedens- und Verséhnungsbereit-



— 247 —

schaft europiischer Christen heraus in Ost und West unter dem Eindruck der
Gerichtssituation nach 1945 im politisch zerrissenen Europa gegen zahl-
reiche Widerstinde und Missdeutungen sich durchsetzen konnten.

Man kann nicht sagen, dass diese verschiedenen« Ur-Sachen»heute schon
jede Bedeutung verloren hitten. Andererseits ist es jedoch verstindlich, dass
die Konferenz, will sie wirklich eine breite und offene Plattform gewinnen,
will sie Anwalt und Medium einer neuen und sich erneuernden europiischen
christlichen Gemeinsambkeit sein, eine Form suchen und gewinnen muss, die
den gegenwirtigen Verhiltnissen gemiss ist. Sie muss sich vom «Pioniersta-
dium» zum Stadium der «Verkirchlichung» fithren lassen, mag dies auch in
mancher Hinsicht als Verlust empfunden werden. Der Gesamteindruck
von Nyborg IV ging dahin, dass dieser Prozess praktisch als unvermeidlich
akzeptiert wird und auch in konkreter Weise sich auszuprigen begonnen
hat. ’

Eine dussere Besonderheit, die der Konferenz gewiss rein publizistisch
gesehen nur giinstig sein konnte, lag darin, dass ihr Vorstand sich im Laufe des
Sommers im Blick auf Ausreiseschwierigkeiten von 14 deutschen Teilneh-
mern aus der DDR veranlasst sah, kurzerhand das dinische Fihrschiff
«Bornholmy» (5000 t) fiir eine Tagung in internationalen Gewissern zwischen
Dénemark und Schweden zu chartern. Die Teilnehmerzahl mag dadurch
cher gesteigert worden sein. Sie war jedenfalls in der Reihe der Konferenzen
mit fast 250 Teilnehmern die bisher hochste. Ubernahme und «Abgabe» der
«Ostdeutschen» auf hoher See war in ihrer Art ein zu Herzen gehender Akt im
so vielgestaltigen Drama praktischer Okumene!

Die Teilnehmer kamen tatsidchlich aus dem grossen und dem ganzen
Europa, wie es die Lehrbiicher der Geographie zu Anfang des Jahrhunderts
zeigten: Vom Ural bis nach Portugal, vom Nordkap nach Sizilien und von
Island bis zum Bosporus. Neben den russisch-orthodoxen Teilnehmern sah
man die russischen Baptisten oder Evangeliumschristen; neben dem Beob-
achter vom rémischen Sekretariat fiir die Einheit, Msgr. Arrighi, die Vertre-
ter der evangelischen oder nicht-rémischkatholischen Kirchen Stdwest-
Europas; neben den Orthodoxen des Siidostens den Vertreter der evange-
lischen Kirche Griechenlands. So war tatsichlich der Kreis weiter als die Mit-
gliedschaft im Okumenischen Rat. Und dieses Faktum allein kann als Anzei-
chen einer Bereitschaft gewertet werden, auch wenn es offenbar der Konfe-
renz noch nicht gelingen konnte, sehr viel mehr als dies zu erreichen.
Weil dies so ist, konnte es an Kritik wihrend und nach der Konferenz nicht
fehlen. Diese richtete sich aber im Grunde nicht gegen die Tatsache
der Konferenz sondern gegen ihr Ungeniigen gegeniiber der anerkannten

Aufgabe.

Es ist anzuerkennen, dass gerade auch Nyborg IV sich ernsthaft um die
Voraussetzungen einer weniger «symbolischen» und weniger «sporadischen»
Arbeit bemiiht und darin auch Weiterfithrendes angebahnt hat. Hier ist die



— 248 —

Beratung und Annahme der Satzung vor allem zu bemerken. Diese tibertrigt
die Verantwortung einem erweiterten Prisidium (z.Zt. 7 Prisidenten) und
einem «Beratenden Ausschuss» (z. Zt. 18 Mitglieder). Zugleich ist die Schaf-
fung eines stindigen, vollamtlichen Sckretirs vorgesehen, wenn auch dafiir
noch die Mittel fehlen. Die schon von Nyborg 1iI angebahnte Ausschuss-
arbeit in vier Kommissionen zwischen den alle zwet bis drei Jahre abzuhalten-
den Konferenzen soll verstirkt fortgesetzt werden, wenn auch bisher keine
allzu iiberzeugende Arbeit sichtbar werden konnte. Bemerkenswert ist auch,
dass der Plan eines stindigen eigenen Konferenzzentrums — gedacht wurde
an einen Ort in der Steiermark bei Graz — an Boden gewinnen konnte. Auch
hier bestehen noch Schwierigkeiten, die die Konferenz zur Losung dern Pri-
sidium und Beratendem Ausschuss iiberlassen musste.

Es scheint nun aber, als sei mit diesen Beschliissen und Planungen die
Kraft der Gemeinschaft zundchst verbraucht gewesen. Die Studiengruppen
zu den als Konferenzthema erklirten Fragen «Zusammenleben als Generatio-
nen und Kontinenten», zu denen ausgezeichnete Einfihrungsreferate gehal-
ten wurden und fiir die auch einige Texte aus der Arbeit der genannten Kom-
missionen vorlagen, kamen nicht zu wirklicher Entfaltung. Hier herrschte
vielmehr gerade auch unter erstmals anwesenden Teilnehmern ausgespro-
chene Enttiuschung tiber das ungeniigende Ergebnis. Zum Teil mochte dies
auch an den fir die Gruppenarbeit sehr ungiinstigen Raumverhiltnissen
eines Fahrschiffes liegen. Wesentlich bleibt allerdings der Mangel, dass hier
wie allgemein auf 6kumenischen Konferenzen man sich nicht dazu durchrin-
gen kannoderwill, die Gruppenauf Grund von ganz bestimmten vorgegebenen
Texten, also einer Art von «Konzilsschemata», arbeiten zu lassen. So konnte
Nyborg I'V zum Schluss nur « Material» und «Zwischenberichte» an die wei-
terbestehenden « Kommissionen» iibergeben. Da jedoch das Plenum fiir die
nichste Konferenz keine Schliisse daraus in Gestalt von bestimmten Anwei-
sungen gezogen hat, wird auch Nyborg V aller Voraussicht nach wieder unter
dem gleichen Ubelstand zu leiden haben.

Sehr viel besser stand es um die morgendlichen Andachten mit den
biblisch-exegetischen Betrachtungen von Prof. Soucek/Prag und den litur-
gischen Abendandachten von Frére Robert/Taizé. Sie gaben den Tagen
wesentlichen Gehalt und einen geistlichen Rahmen.

Ein gemeinsamer Empfang im koniglichen Schloss zu Kopenhagen durch
das dinische Aussenministerium und das Kultusministerium verlich der
Konferenz nach der «Seefahrt» einen festlichen Ausklang. Dabei wird das
personliche « Engagement», das die Frau Kultusministerin Dr.Bogdil Koch
so stark erkennen liess, allen unvergessen bleiben.

Von einem eigentlichen «alt-katholischen Beitrag» kann bisher im Blick
auf die Nyborger Konferenzen noch nicht gesprochen werden. Es ist aber
keine Frage, dass in dem Masse, wie hier mehr und mehr doch auch das heute
allen Kirchen aufgegebene Gespriich untereinander und mit der Welt anhebt,



— 249 —

gerade in diesem Kreis eine Kirche nicht ohne Bedeutung sein kann, die so
entscheidend und so kritisch mit dem innersten Gang der europiischen Kir-
chengeschichte verbunden ist.

Bonn Werner Kiippers

Die dritte Session des 2. Vatikanischen Konzils. Vom 10. November
an konnte ich wieder personlich den Verhandlungen der dritten Session bei-
wohnen. Diese letzten Wochen wurden fiir das Konzil eine ereignisreiche
Zeit. Nachdem man die Verhandlungen {iber das Schema XIII, die Aufgabe
der Kirche in der heutigen Welt beendet hatte, schritt man zum Thema: «Von
der zeitgemissen Erneuerung des Ordenslebens» (De accomodata renova-
tione vitae religiosae). Der urspriinglich 100 Seiten umfassende Text war auf
Anweisung der Koordinierungskommission auf 4 Seiten reduziert worden, der
20 Propositionen enthielt. Der Text fand wenig Zustimmung und wurde mit
geringem Mehr an die Kommission Zwecks Wiederbearbeitung zuriickverwie-
sen. Ein gleiches Geschick erlitten die Propositionen iiber die missionarische
Titigkeit der Kirche (de activitate missionali Ecclesiae), trotzdem der Papst
in der Generalkongregation vom 6. November personlich ihre Annahme emp-
fohlen hatte.

Am 11. November wurde die Diskussion erdffnet iiber das Kurzschema,
das Giber die Priesterausbildung handelt (de institutione sacerdotali). Gerade
in den Verhandlungen iiber dieses Schema zeigten sich die Gegensitze im -
heutigen Denken der rémischen Kirche. Beteuerte ein Kardinal, dass Thomas,
der doctor angelicus, noch nie seit dem 13. Jahrhundert so unehrenvoll behan-
delt worden sei, so wollte ein anderer Kardinal den Aquinaten ganz streichen.
Lobten einige die «philosophia perennis», so sagten andere, dass die Philiso-
phie gerade zeitgebunden sein sollte. Dringten einige Redner auf allgemeine
Einfithrung der Kleinen Seminare, so bevorzugten andere eine mehr offene
Erziehung im Kreise der Familie. Auch hier wird die Kommission, die den
Auftrag zur Neubearbeitung erhielt, schwere Arbeit haben. Es wurde nur
kurz iiber den Entwurf zu einer «Erklirung iiber die christliche Erziehung»
(declaratio de educatione christiana) gesprochen. Auch hier soll eine neuer
Entwurf vorbereitet werden, der den Wiinschen der Viter Rechnung trigt.
Schliesslich wurde vom Konzil mit der Besprechung eines «Votum iiber das
Ehesakrament» (de matrimonii sacramento) begonnen. In diesem «Votum»
wird nach einer neuen Beantwortung der Mischehenfrage gesucht. Wie die
Form dieser Antwort aussehen wird, kann erst nach der vierten Session des
Konzils gesagt werden.

Die Behandlung der vorstehenden Themen wurde von Fragen tiber-
schattet, die nur beildufig auf dem Konzil selber zur Sprache kamen. Es gab
grosse Schwierigkeiten in bezug auf das dritte Kapitel des Schemas tiber die
Kirche, in dem iiber die hierarchische Einrichtung der Kirche und besonders
liber den Episkopat gesprochen wurde (de constitutione hierarchica Ecclesiae



— 250 —

et in specie de episcopatu). Von hochster Seite wollte man in dem vom Konzil
bestitigten Text noch Anderungen anbringen, und dies stiess bei der Kom-
mission auf verstindlichen Schwierigkeiten. Schliesslich wurde ein Kom-
promis erreicht indem eine «nota explicativa praevia» publiziert wurde. Diese
¢nota» gibt eine nihere Definition des Begriffes «collegium», umschreibt die
Art, wie man Mitglied des Collegiums wird, bestimmt den Inhalt des Termi-
nus «suprema et plena potestas» des Collegiums in der Kirche, und formuliert
noch einmal die Stellung des Papstes als Pastor Supremus Ecclesiae. Der
Inhalt der nota ist nicht eindeutig und wire den meisten Vitern genehm ge-
wesen. Die Tatsache der nota war aber eine peinliche Uberraschung. Man
freute sich deshalb, dass diese nota nicht zur Abstimmung kommen sollte und
damit nicht als offizielles Konzilsdokument gelten kénne. Als jedoch am
19. November die Abstimmung iiber das ganze Schema de Ecclesia stattfinden
sollte, teilte der Generalsekretir mit, dass die kommende Abstimmung, ebenso
wie diejenige in der Offentlichen Schlusssitzung, im Lichte der oben erwihn-
ten «notificatio» verstanden werden solle. Deshalb wurde die Bekannt-
machung auf einem eigenen Blatt gedruckt, da sie bestindige Geltung haben
und zu den Akten des Konzils gehoren soll. Die Abstimmung ergab dann
eine Mehrheit von 2134 Stimmen bei 2145 Anwesenden.

Auch in bezug auf das Schema iiber die Religionsfreiheit (de libertate
religiosa) gab es Schwierigkeiten. Die zustindige Kommission hatte am 24. Ok-
tober ihre Arbeiten auf Grund der Anderungsvorschlige der patres abge-
schlossen. Der Text wurde von vier der fiinf Mitglieder der « Kommission fiir
Glaube und Moral» gutgeheissen. Nachher wurde auf Anweisung des Prisi-
denten der Koordinationskommission der Text der ganzen Kommission fiir
Glauben und Moral vorgelegt und erhielt durch sie am g.November eine
Zweidrittelmehrheit. Man glaubte jetzt alle Schwierigkeiten iberwunden zu
haben, aber da legten einige Konzilsviter Beschwerde ein, weil der Text der-
massen gedndert war, dass von einem neuen Schema gesprochen werden
konnte. Jetzt wurde dem Konzil eine Abstimmung vorgeschlagen, ob man
den Text aufs neue besprechen solle oder nicht. Mit grosser Bestiirzung ver-
nahmen die Konzilsmitglieder einen Tag spiiter, dass das Konzilsprisidium
sich entschlossen hatte, keine Abstimmung stattfinden zu lassen, sondern das
ganze Thema auf die nichste Session zu verschieben. Das Prisidium hatte
iiber diesen Entschluss keine Versammlung abgehalten und war nur einzeln
vom Vorsitzenden des Prasidiums konsultiert worden. Ein Mitglied des Pri-
sidiums, Kardinal Meyer nahm die Initiative zu einer Petition an den Papst,
weil man meinte, dass durch dieses Vorgehen das Vertrauen der Kirche, der
Christenheit und der Welt Schaden erleiden wiirde. Am letzten Konzilstag
wurde dann verkiindet, dass der Papst keinen Grund sah, den Entschluss des
Prisidiums riickgiingig zu machen.

Eine letzte Schwierigkeit bezog sich auf das Schema iiber den Okume-
nismus. Hier waren auch, wieder von allerhéchster Seite, Anderungsvor-



— 251 —

schlige gemacht worden. Wie der Generalsekretir des Konzils ausfithrte:
«Ausser den bereits auf Grund der von den Konzilsvitern angenommenen
Anderungsvorschlige wurden zur grésseren Klarheit des Textes 19 Verbesse-
rungen vom Sekretariat zur Férderung der Einheit der Christen eingefiigt.
Hierbei nahm das Sekretariat wohlwollende, «autoritative» ausgedriickte An-
regungen entgegen. Diese Anderungen waren nicht von grosser Bedeutung,
aber dass gedndert wurde, war ein betriibliches Zeichen. So hiess es im vom
Konzil gutgeheissenen Schema u.a., dass die Protestanten in der Bibel Gott
finden, jetzt heisst es, dass sie ihn suchen. Das Schema iiber den Okumenismus
wurde mit den Anderungen mit sehr grosser Mehrheit gutgeheissen.

Wider Erwarten wurde die Deklaration {iber «die Haltung der Kirche
den nichtchristlichen Religionen gegeniiber» (de Ecclesiae habitudine ad
religiones non-christianas) ohne Schwierigkeiten angenommen, wenn es auch
noch von der zustindigen Kommission iiberarbeitet werden soll. Auch wurde
das Schema iiber die orientalischen katholischen Kirchen (de ecclesiis orien-
talibus catholicis) endgliltig angenommen.

Nach diesen ereignisreichen Tagen sahen die Beobachter mit gemischten
Gefiihlen der feierlichen Schlusssession entgegen. Auch dort wartete ihrer
eine Enttduschung, indem der Papst in seiner Ansprache der allerheiligsten
Jungfrau Maria feierlich den Titel « Mutter der Kirche» (Mater Ecclesiae)
verlieh. Damit setzte der Papst sich in Gegensatz zu einer deutlichen Tendenz,
im Konzil der Steigerung der Marienverehrung keinen Vorschub zu leisten.
Die Geschehnisse, iiber die ich hier berichten musste, sollen uns nicht die
Augen verschliessen fiir die Tatsache, dass sich auf dem Konzil manches Er-
freuliche gezeigt hat und, dass gerade in den jetzt offiziell gewordenen Doku-
menten iiber die Lehre von der Kirche und den Okumenismus neue Méglich-
keiten sich er6ffnen, von denen, hoffen wir, die vierte Session ein deutlicheres
Zeugnis geben wird. P.¥. Maan, Utrecht

Romfreie katholische Kirchen Spaniens und Portugals suchen
Kirchengemeinschaft mit Utrechter Union. Bischof Santos M. Molina
(Madrid) von der Spanischen Reformierten Bischoflichen Kirche und Bi-
schof D. Luis C.Rodrigues Pereira (Vila Franca de Xira) von der Lusitanisch-
Katholischen Kirche in Portugal haben kiirzlich in entsprechenden Schrei-
ben an den Erzbischof von Utrecht, Dr.A. Rinkel, zuhanden der Altkatho-
lischen Kirchen der Utrechter Union den Wunsch ihrer Kirchen zum Aus-
druck gebracht, mit denselben in volle kirchliche Gemeinschaft zu treten.
Beide Kirchen stehen bereits in einem analogen Verhiltnis zu verschiedenen
anglikanischen Kirchent).

3. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos. Vom 1. bis 15.November
1964 tagten auf der Insel Rhodos unter dem Vorsitz des Metropoliten Meliton

_—

1) AKID vom ro. November 1964. Vgl. IKZ 1964, Heft 1, S. 54, IKZ 1963, Heft 4,
S.246, IKZ 1962, Heft 3, SS.213 ff., IKZ 1962, Heft 1, S. 60, IKZ 1961, Heft 3, S. 195.



— 252 —

von Heliopolis und Theira (Okumenisches Patriarchat Konstantinopel) die
Vertreter von 14 orthodoxen Kirchen. Nicht reprisentiert waren die Kirche
von Albanien und das Katharinenkloster Sinai. Ferner fehlten auch die Ver-
treter der Emigrations-Kirchen. In Wiirdigung des Themas dieser Konferenz
hatten die altkatholischen Kirchen einen Beobachter (Pfarrer Hans Frei,
Bern) und die romisch-katholische Kirche deren zwei entsandt (Mgr. C.-].
Dumont, O.P., vom Sekretariat fiir die Einheit, Paris, und Prof. G. Dejaifve,
S.J., Lowen), wihrend die anglikanischen Kirchen sich offiziell nicht vertreten
liessen. Diese Konferenz befasste sich ausschliesslich mit der Frage des Dia-
logs der orthodoxen Kirchen einerseits mit der Kirche von Rom, andererseits
mit den anglikanischen und mit den altkatholischen Kirchen.

Es wurde einmiitig beschlossen, das seit den dreissiger Jahren mit Angli-
kanern und mit Altkatholiken ruhende Gesprich sofort wieder aufzunehmen,
die Konstituierung zweier entsprechender Kommissionen zu veranlassen zur
Ausarbeitung der nétigen Grundlagen fiir diesen Dialog. Dagegen rang sich
die Konferenz hinsichtlich der Frage des Dialogs mit Rom zur Auffassung
durch, es sei zwar der bereits auf der ersten (1961) und zweiten (1963) Pan-
orthodoxen Konferenz bekundete Wille zum Dialog mit der rémisch-katho-
lischen Kirche zu bestitigen. Dagegen bediirfe derselbe noch griindlicher
und lingerer Vorbereitungen, weshalb man es zunéchst den einzelnen ortho-
doxen Kirchen tiberlasse, in eigener Initiative zunichst den «briiderlichen
Dialog der Liebe» auf regionaler Ebene zu beginnen.

Die Konferenz erhielt und beantwortete u. a. Grussbotschaften von
Papst Paul VI., vom Generalsekretir des Weltkirchenrates, Dr. Visser 't Hooft
(Genf), von Erzbischof Dr. M. Ramsey (London) fir die anglikanischen und
von Erzbischof Dr. A, Rinkel (Utrecht) fiir die altkatholischen Kirchen. (Ein
ausfiihrlicher Bericht wird im nichsten Heft verdffentlicht).

s i



	Kirchliche Chronik

