
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


246

Kirchliche Chronik

Bericht über die Konferenz Europäischer Kirchen (KEK) «Nyborg
IV» vom 5. bis 10. Oktober 1964 auf M. S. Bornholm im Kattegatt.

Die Alt-Katholische Kirche der Utrechter Union, zumal im westlichen

Europa, hat sich zunächst gegenüber der aus «bruderrätlichen» Ost-West-

Begegnungen der ersten Nachkriegsjahre über Brüssel 1955 und Lieselund

1957 erwachsenden Reihe der Nyborger «Konferenzen Europäischer
Kirchen» abwartend verhalten. In Lieselund und an den beiden ersten Nyborger
Konferenzen 1959 und i960 nahm Pfarrer Karlheinz Droese/Nordstrand
nur als «Beobachter» teil. Nyborg III 1962 besuchte Prof. Küppers immerhin

schon als «Delegierter» des Bistums in Deutschland, während Bischof
Dr. Maximilian Rode wiederholt für die alt-katholische Kirche in Polen
anwesend war. In Nyborg IV - d.h. auf der «Bornholm» - war Prof. Küppers
zwar der einzige Alt-Katholik, er war es jedoch im gemeinsamen Auftrag der

Alt-Katholischen Kirche in Holland, der Schweiz und Deutschland. Dies ist
insofern nicht ohne Bedeutung, als nach § 8 der am 8. Oktober 1964
angenommenen neuen Verfassung «diejenigen Kirchen Mitglied sind, deren

Delegierte diese Verfassung» (deren Inhalt in den wesentlichen Zügen den
entsenden Kirchen vorher bekannt war) «angenommen haben». Von diesem

Zeitpunkt an steht also die Tür zur vollen Mitgliedschaft in der Konferenz
nicht mehr so formlos offen wie bisher, wo die einfache Tatsache der
Anwesenheit auf Grund der ergangenen Einladung schon zur uneingeschränkten

Mitwirkung genügte. Jetzt sind ganz analog der Ordnung und Satzung
des Ökumenischen Rates der Kirchen ein förmlicher Aufnahmeantrag an das

Präsidium und ein entsprechender Beschluss der kompetenten Gremien dafür
erforderlich. Weiter ist seit Nyborg IV die «Basisformel» des Ökumenischen

Rates, wie sie in Neu Delhi 1961 erweitert und angenommen wurde, auch als

Basis der Konferenz Europäischer Kirchen in deren neue Satzung aufgenommen

worden. Trotzdem ist die «Konferenz» kein «Europäischer Kirchenrat»,
wie etwa das «British Council of Churches» oder ähnliche «Räte» in anderen
Teilen der Erde ; ihre Beziehungen zum Genfer Ökumenischen Rat sind teils

enger und unmittelbarer, teils offener und unbestimmter. Enger, weil die

Konferenz im Bereich der praktischen zwischenkirchlichen Hilfe ursprüngliche

und noch ungelöste Beziehungen zu den Genfer entsprechenden Organen

besitzt. In gewissem Sinne ist sie selbst eine Frucht, bzw. eine sich nun
mehr und mehr verselbständigende Auswirkung der ökumenischen Aufbau-
hilfe der Jahre nach 1945 in Europa, die von Anfang an Ost und West gleicher-
massen umfasste oder doch zu erfassen suchte. Lockerer aber ist diese Beziehung,

weil die «Konferenz» eine ihrer Wurzeln in der grossen Zahl persönlicher

Begegnungen besitzt, wie sie aus der Friedens- und Versöhnungsbereit-



— 247 —

schaft europäischer Christen heraus in Ost und West unter dem Eindruck der
Gerichtssituation nach 1945 im politisch zerrissenen Europa gegen
zahlreiche Widerstände und Missdeutungen sich durchsetzen konnten.

Man kann nicht sagen, dass diese verschiedenen « Ur-Sachen » heute schon

jede Bedeutung verloren hätten. Andererseits ist es jedoch verständlich, dass

die Konferenz, will sie wirklich eine breite und offene Plattform gewinnen,
will sie Anwalt und Medium einer neuen und sich erneuernden europäischen
christlichen Gemeinsamkeit sein, eine Form suchen und gewinnen muss, die
den gegenwärtigen Verhältnissen gemäss ist. Sie muss sich vom «Pionierstadium»

zum Stadium der «Verkirchlichung» führen lassen, mag dies auch in
mancher Hinsicht als Verlust empfunden werden. Der Gesamteindruck
von Nyborg IV ging dahin, dass dieser Prozess praktisch als unvermeidlich
akzeptiert wird und auch in konkreter Weise sich auszuprägen begonnen
hat.

Eine äussere Besonderheit, die der Konferenz gewiss rein publizistisch
gesehen nur günstig sein konnte, lag darin, dass ihr Vorstand sich im Laufe des

Sommers im Blick auf Ausreiseschwierigkeiten von 14 deutschen Teilnehmern

aus der DDR veranlasst sah, kurzerhand das dänische Fährschiff
«Bornholm» (5000 t) für eine Tagung in internationalen Gewässern zwischen
Dänemark und Schweden zu chartern. Die Teilnehmerzahl mag dadurch
eher gesteigert worden sein. Sie war jedenfalls in der Reihe der Konferenzen
mit fast 250 Teilnehmern die bisher höchste. Übernahme und «Abgabe» der
« Ostdeutschen» auf hoher See war in ihrer Art ein zu Herzen gehender Akt im
so vielgestaltigen Drama praktischer Ökumene

Die Teilnehmer kamen tatsächlich aus dem grossen und dem ganzen
Europa, wie es die Lehrbücher der Geographie zu Anfang des Jahrhunderts
zeigten : Vom Ural bis nach Portugal, vom Nordkap nach Sizilien und von
Island bis zum Bosporus. Neben den russisch-orthodoxen Teilnehmern sah

man die russischen Baptisten oder Evangeliumschristen; neben dem
Beobachter vom römischen Sekretariat für die Einheit, Msgr. Arrighi, die Vertreter

der evangelischen oder nicht-römischkatholischen Kirchen Südwest-
Europas; neben den Orthodoxen des Südostens den Vertreter der evangelischen

Kirche Griechenlands. So war tatsächlich der Kreis weiter als die
Mitgliedschaft im Ökumenischen Rat. Und dieses Faktum allein kann als Anzeichen

einer Bereitschaft gewertet werden, auch wenn es offenbar der Konferenz

noch nicht gelingen konnte, sehr viel mehr als dies zu erreichen.
Weil dies so ist, konnte es an Kritik während und nach der Konferenz nicht
fehlen. Diese richtete sich aber im Grunde nicht gegen die Tatsache
der Konferenz sondern gegen ihr Ungenügen gegenüber der anerkannten
Aufgabe.

Es ist anzuerkennen, dass gerade auch Nyborg IV sich ernsthaft um die

Voraussetzungen einer weniger «symbolischen» und weniger «sporadischen»
Arbeit bemüht und darin auch Weiterführendes angebahnt hat. Hier ist die



— 248 —

Beratung und Annahme der Satzung vor allem zu bemerken. Diese überträgt
die Verantwortung einem erweiterten Präsidium (z. Zt. 7 Präsidenten) und
einem «Beratenden Ausschuss» (z.Zt. 18 Mitglieder). Zugleich ist die Schaffung

eines ständigen, vollamtlichen Sekretärs vorgesehen, wenn auch dafür
noch die Mittel fehlen. Die schon von Nyborg III angebahnte Ausschussarbeit

in vier Kommissionen zwischen den alle zwei bis drei Jahre abzuhaltenden

Konferenzen soll verstärkt fortgesetzt werden, wenn auch bisher keine
allzu überzeugende Arbeit sichtbar werden konnte. Bemerkenswert ist auch,
dass der Plan eines ständigen eigenen Konferenzzentrums - gedacht wurde
an einen Ort in der Steiermark bei Graz - an Boden gewinnen konnte. Auch
hier bestehen noch Schwierigkeiten, die die Konferenz zur Lösung dem
Präsidium und Beratendem Ausschuss überlassen müsste.

Es scheint nun aber, als sei mit diesen Beschlüssen und Planungen die

Kraft der Gemeinschaft zunächst verbraucht gewesen. Die Studiengruppen
zu den als Konferenzthema erklärten Fragen « Zusammenleben als Generationen

und Kontinenten», zu denen ausgezeichnete Einführungsreferate gehalten

wurden und für die auch einige Texte aus der Arbeit der genannten
Kommissionen vorlagen, kamen nicht zu wirklicher Entfaltung. Hier herrschte
vielmehr gerade auch unter erstmals anwesenden Teilnehmern ausgesprochene

Enttäuschung über das ungenügende Ergebnis. Zum Teil mochte dies

auch an den für die Gruppenarbeit sehr ungünstigen Raumverhältnissen
eines Fährschiffes liegen. Wesentlich bleibt allerdings der Mangel, dass hier
wie allgemein auf ökumenischen Konferenzen man sich nicht dazu durchringen

kann oder will, die Gruppen auf Grund von ganz bestimmtenvorgegebenen
Texten, also einer Art von «Konzilsschemata», arbeiten zu lassen. So konnte

Nyborg IV zum Schluss nur «Material» und «Zwischenberichte» an die
weiterbestehenden «Kommissionen» übergeben. Da jedoch das Plenum für die
nächste Konferenz keine Schlüsse daraus in Gestalt von bestimmten Anweisungen

gezogen hat, wird auch Nyborg V aller Voraussicht nach wieder unter
dem gleichen Übelstand zu leiden haben.

Sehr viel besser stand es um die morgendlichen Andachten mit den

biblisch-exegetischen Betrachtungen von Prof. Soucek/Prag und den
liturgischen Abendandachten von Frère Robert/Taizé. Sie gaben den Tagen
wesentlichen Gehalt und einen geistlichen Rahmen.

Ein gemeinsamer Empfang im königlichen Schloss zu Kopenhagen durch
das dänische Aussenministerium und das Kultusministerium verlieh der
Konferenz nach der «Seefahrt» einen festlichen Ausklang. Dabei wird das

persönliche «Engagement», das die Frau Kultusministerin Dr.Bogdil Koch
so stark erkennen liess, allen unvergessen bleiben.

Von einem eigentlichen «alt-katholischen Beitrag» kann bisher im Blick
auf die Nyborger Konferenzen noch nicht gesprochen werden. Es ist aber
keine Frage, dass in dem Masse, wie hier mehr und mehr doch auch das heute
allen Kirchen aufgegebene Gespräch untereinander und mit der Welt anhebt,



— 249 —

gerade in diesem Kreis eine Kirche nicht ohne Bedeutung sein kann, die so

entscheidend und so kritisch mit dem innersten Gang der europäischen
Kirchengeschichte verbunden ist.

Bonn Werner Küppers

Die dritte Session des 2. Vatikanischen Konzils. Vom 10. November
an konnte ich wieder persönlich den Verhandlungen der dritten Session
beiwohnen. Diese letzten Wochen wurden für das Konzil eine ereignisreiche
Zeit. Nachdem man die Verhandlungen über das Schema XIII, die Aufgabe
der Kirche in der heutigen Welt beendet hatte, schritt man zum Thema : «Von
der zeitgemässen Erneuerung des Ordenslebens» (De accomodata renova-
tione vitae religiosae). Der ursprünglich 100 Seiten umfassende Text war auf
Anweisung der Koordinierungskommission auf 4 Seiten reduziert worden, der

20 Propositionen enthielt. Der Text fand wenig Zustimmung und wurde mit
geringem Mehr an die Kommission ZwecksWiederbearbeitung zurückverwiesen.

Ein gleiches Geschick erlitten die Propositionen über die missionarische

Tätigkeit der Kirche (de activitate missionali Ecclesiae), trotzdem der Papst
in der Generalkongregation vom 6. November persönlich ihre Annahme
empfohlen hatte.

Am 11. November wurde die Diskussion eröffnet über das Kurzschema,
das über die Priesterausbildung handelt (de institutione sacerdotali). Gerade
in den Verhandlungen über dieses Schema zeigten sich die Gegensätze im
heutigen Denken der römischen Kirche. Beteuerte ein Kardinal, dass Thomas,
der doctor angelicus, noch nie seit dem 13. Jahrhundert so unehrenvoll behandelt

worden sei, so wollte ein anderer Kardinal den Aquinaten ganz streichen.
Lobten einige die «philosophia perennis», so sagten andere, dass die Philiso-
phie gerade zeitgebunden sein sollte. Drängten einige Redner auf allgemeine
Einführung der Kleinen Seminare, so bevorzugten andere eine mehr offene

Erziehung im Kreise der Familie. Auch hier wird die Kommission, die den

Auftrag zur Neubearbeitung erhielt, schwere Arbeit haben. Es wurde nur
kurz über den Entwurf zu einer «Erklärung über die christliche Erziehung»
(declaratio de educatione Christiana) gesprochen. Auch hier soll eine neuer
Entwurf vorbereitet werden, der den Wünschen der Väter Rechnung trägt.
Schliesslich wurde vom Konzil mit der Besprechung eines «Votum über das

Ehesakrament» (de matrimonii sacramento) begonnen. In diesem «Votum»
wird nach einer neuen Beantwortung der Mischehenfrage gesucht. Wie die
Form dieser Antwort aussehen wird, kann erst nach der vierten Session des

Konzils gesagt werden.
Die Behandlung der vorstehenden Themen wurde von Fragen

überschattet, die nur beiläufig auf dem Konzil selber zur Sprache kamen. Es gab
grosse Schwierigkeiten in bezug auf das dritte Kapitel des Schemas über die
Kirche, in dem über die hierarchische Einrichtung der Kirche und besonders
über den Episkopat gesprochen wurde (de constitutione hierarchica Ecclesiae



— 250 —

et in specie de episcopato). Von höchster Seite wollte man in dem vom Konzil
bestätigten Text noch Änderungen anbringen, und dies stiess bei der
Kommission auf verständlichen Schwierigkeiten. Schliesslich wurde ein Kom-
promis erreicht indem eine «nota explicativa praevia» publiziert wurde. Diese

«nota» gibt eine nähere Definition des Begriffes «collegium», umschreibt die

Art, wie man Mitglied des Collegiums wird, bestimmt den Inhalt des Terminus

«suprema et plena potestas» des Collegiums in der Kirche, und formuliert
noch einmal die Stellung des Papstes als Pastor Supremus Ecclesiae. Der
Inhalt der nota ist nicht eindeutig und wäre den meisten Vätern genehm
gewesen. Die Tatsache der nota war aber eine peinliche Überraschung. Man
freute sich deshalb, dass diese nota nicht zur Abstimmung kommen sollte und
damit nicht als offizielles Konzilsdokument gelten könne. Als jedoch am

19. November die Abstimmung über das ganze Schema de Ecclesia stattfinden
sollte, teilte der Generalsekretär mit, dass die kommende Abstimmung, ebenso

wie diejenige in der Öffentlichen Schlusssitzung, im Lichte der oben erwähnten

«notificatio» verstanden werden solle. Deshalb wurde die
Bekanntmachung auf einem eigenen Blatt gedruckt, da sie beständige Geltung haben

und zu den Akten des Konzils gehören soll. Die Abstimmung ergab dann
eine Mehrheit von 2134 Stimmen bei 2145 Anwesenden.

Auch in bezug auf das Schema über die Religionsfreiheit (de libertate
religiosa) gab es Schwierigkeiten. Die zuständige Kommission hatte am 24.
Oktober ihre Arbeiten auf Grund der Änderungsvorschläge der patres
abgeschlossen. Der Text wurde von vier der fünf Mitglieder der « Kommission für
Glaube und Moral» gutgeheissen. Nachher wurde auf Anweisung des
Präsidenten der Koordinationskommission der Text der ganzen Kommission für
Glauben und Moral vorgelegt und erhielt durch sie am 9. November eine

Zweidrittelmehrheit. Man glaubte jetzt alle Schwierigkeiten überwunden zu

haben, aber da legten einige Konzilsväter Beschwerde ein, weil der Text der-

massen geändert war, dass von einem neuen Schema gesprochen werden
könnte. Jetzt wurde dem Konzil eine Abstimmung vorgeschlagen, ob man
den Text aufs neue besprechen solle oder nicht. Mit grosser Bestürzung
vernahmen die Konzilsmitglieder einen Tag später, dass das Konzilspräsidium
sich entschlossen hatte, keine Abstimmung stattfinden zu lassen, sondern das

ganze Thema auf die nächste Session zu verschieben. Das Präsidium hatte
über diesen Entschluss keine Versammlung abgehalten und war nur einzeln

vom Vorsitzenden des Präsidiums konsultiert worden. Ein Mitglied des

Präsidiums, Kardinal Meyer nahm die Initiative zu einer Petition an den Papst,
weil man meinte, dass durch dieses Vorgehen das Vertrauen der Kirche, der

Christenheit und der Welt Schaden erleiden würde. Am letzten Konzilstag
wurde dann verkündet, dass der Papst keinen Grund sah, den Entschluss des

Präsidiums rückgängig zu machen.

Eine letzte Schwierigkeit bezog sich auf das Schema über den Ökumenismus.

Hier waren auch, wieder von allerhöchster Seite, Änderungsvor-



— 251 —

schlage gemacht worden. Wie der Generalsekretär des Konzils ausführte:
«Ausser den bereits auf Grund der von den Konzilsvätern angenommenen
Änderungsvorschläge wurden zur grösseren Klarheit des Textes 19 Verbesserungen

vom Sekretariat zur Förderung der Einheit der Christen eingefügt.
Hierbei nahm das Sekretariat wohlwollende, «autoritative» ausgedrückte

Anregungen entgegen. Diese Änderungen waren nicht von grosser Bedeutung,
aber dass geändert wurde, war ein betrübliches Zeichen. So hiess es im vom
Konzil gutgeheissenen Schema u.a., dass die Protestanten in der Bibel Gott
finden, jetzt heisst es, dass sie ihn suchen. Das Schema über den Ökumenismus
wurde mit den Änderungen mit sehr grosser Mehrheit gutgeheissen.

Wider Erwarten wurde die Deklaration über «die Haltung der Kirche
den nichtchristlichen Religionen gegenüber» (de Ecclesiae habitudine ad

religiones non-christianas) ohne Schwierigkeiten angenommen, wenn es auch
noch von der zuständigen Kommission überarbeitet werden soll. Auch wurde
das Schema über die orientalischen katholischen Kirchen (de ecclesiis orien-
talibus catholicis) endgültig angenommen.

Nach diesen ereignisreichen Tagen sahen die Beobachter mit gemischten
Gefühlen der feierlichen Schlusssession entgegen. Auch dort wartete ihrer
eine Enttäuschung, indem der Papst in seiner Ansprache der allerheiligsten
Jungfrau Maria feierlich den Titel «Mutter der Kirche» (Mater Ecclesiae)
verlieh. Damit setzte der Papst sich in Gegensatz zu einer deutlichen Tendenz,
im Konzil der Steigerung der Marienverehrung keinen Vorschub zu leisten.
Die Geschehnisse, über die ich hier berichten müsste, sollen uns nicht die

Augen verschliessen für die Tatsache, dass sich auf dem Konzil manches
Erfreuliche gezeigt hat und, dass gerade in den jetzt offiziell gewordenen
Dokumenten über die Lehre von der Kirche und den Ökumenismus neue Möglichkeiten

sich eröffnen, von denen, hoffen wir, die vierte Session ein deutlicheres
Zeugnis geben wird. P.J.Maan, Utrecht

Romfreie katholische Kirchen Spaniens und Portugals suchen
Kirchengemeinschaft mit Utrechter Union. Bischof Santos M.Molina
(Madrid) von der Spanischen Reformierten Bischöflichen Kirche und
Bischof D. Luis C.Rodrigues Pereira (Vila Franca de Xira) von der Lusitanisch-
Katholischen Kirche in Portugal haben kürzlich in entsprechenden Schreiben

an den Erzbischof von Utrecht, Dr. A. Rinkel, zuhanden der Altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union den Wunsch ihrer Kirchen zum
Ausdruck gebracht, mit denselben in volle kirchliche Gemeinschaft zu treten.
Beide Kirchen stehen bereits in einem analogen Verhältnis zu verschiedenen
anglikanischen Kirchen1).

3. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos. Vom 1. bis 15. November
1964 tagten auf der Insel Rhodos unter dem Vorsitz des Metropoliten Meliton

x) AKID vom 10. November 1964. Vgl. IKZ 1964, Heft 1, S. 54, IKZ 1963, Heft 4,
S.246, IKZ 1962, Heft 3, SS.213 ff., IKZ 1962, Heft 1, S.60, IKZ 1961, Heft 3, S. 195.



— 252 —

von Heliopolis und Theira (Ökumenisches Patriarchat Konstantinopel) die
Vertreter von 14 orthodoxen Kirchen. Nicht repräsentiert waren die Kirche
von Albanien und das Katharinenkloster Sinai. Ferner fehlten auch die
Vertreter der Emigrations-Kirchen. In Würdigung des Themas dieser Konferenz
hatten die altkatholischen Kirchen einen Beobachter (Pfarrer Flans Frei,
Bern) und die römisch-katholische Kirche deren zwei entsandt (Mgr. C.-J.
Dumont, O.P., vom Sekretariat für die Einheit, Paris, und Prof.G.Dejaifve,
S. J., Löwen), während die anglikanischen Kirchen sich offiziell nicht vertreten
Hessen. Diese Konferenz befasste sich ausschliesslich mit der Frage des Dialogs

der orthodoxen Kirchen einerseits mit der Kirche von Rom, andererseits

mit den anglikanischen und mit den altkatholischen Kirchen.
Es wurde einmütig beschlossen, das seit den dreissiger Jahren mit

Anglikanern und mit Altkatholiken ruhende Gespräch sofort wieder aufzunehmen,
die Konstituierung zweier entsprechender Kommissionen zu veranlassen zur
Ausarbeitung der nötigen Grundlagen für diesen Dialog. Dagegen rang sich
die Konferenz hinsichtlich der Frage des Dialogs mit Rom zur Auffassung
durch, es sei zwar der bereits auf der ersten (1961) und zweiten (1963)
Panorthodoxen Konferenz bekundete Wille zum Dialog mit der römisch-katholischen

Kirche zu bestätigen. Dagegen bedürfe derselbe noch gründlicher
und längerer Vorbereitungen, weshalb man es zunächst den einzelnen orthodoxen

Kirchen überlasse, in eigener Initiative zunächst den «brüderlichen
Dialog der Liebe» auf regionaler Ebene zu beginnen.

Die Konferenz erhielt und beantwortete u. a. Grussbotschaften von
Papst Paul VI., vom Generalsekretär des Weltkirchenrates, Dr. Visser 't Hooft
(Genf), von Erzbischof Dr. M. Ramsey (London) für die anglikanischen und

von Erzbischof Dr. A. Rinkel (Utrecht) für die altkatholischen Kirchen. (Ein
ausführlicher Bericht wird im nächsten Heft veröffentlicht).

-hf-


	Kirchliche Chronik

