
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 4

Artikel: Die altkatholische Lehre von der apostolischen Sukzession im Licht der
heutigen Ökumene

Autor: Frei, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 225 —

Die altkatholische Lehre
von der apostolischen Sukzession im Licht

der heutigen Ökumene*)

Vorbemerkung

Die Konfrontation der altkatholischen Lehre von der apostolischen

Sukzession mit dem, was der Titel dieses Referates etwas
allzu euphoristisch «das Licht der heutigen Ökumene» in dieser
Sache nennt, hat zur Voraussetzung, dass man sich zunächst Klarheit

darüber verschafft, was einerseits als altkatholische Lehre gelte
und welches andererseits der gegenwärtige Stand des ökumenischen
Gespräches über dieses spezifische Problem sei. Aus diesem Grunde
ist der überwiegende Teil dieser Darlegungen der grundlegenden
Abklärung der beiden miteinander zu konfrontierenden Positionen
gewidmet. Und weil sich die altkatholischen Kirchen eigentlich erst
durch die Herausforderung der ökumenischen Diskussion in dieser
Sache zu einer expliziten Formulierung ihres lehrmässigen
Standpunktes genötigt sahen, wollen wir uns zuerst der Frage zuwenden,
welchen Verlauf die ökumenischen Erörterungen dieses Problems
bisher genommen haben und welches deren vorläufige Ergebnisse
sind. Auf diesem weiteren Hintergrund tritt dann das spezifische
Gepräge der altkatholischen Position um so klarer hervor, so dass
sich die gewünschte Konfrontation fast von selber ergeben muss.

Wo steht die heutige Ökumene in der Frage
der apostolischen Sukzession?

«Die schwerste Differenz scheint in der Frage des geistlichen
Amtes zu bestehen. Während viele Anglikaner das historische
Bischofsamt als conditio sine qua non der Einigung betrachten, wird
von vielen Anhängern nichtbischöflicher Kirchen erklärt, dass dieses

Amt niemals angenommen werden könne»1).

*) Dieses Referat wurde im Rahmen der diesjährigen internationalen
altkatholischen Theologenwoche, deren Studienarbeit ganz dem Thema der
apostolischen Sukzession gewidmet war und die vom 28. September bis
3. Oktober 1964 in Woudschoten (Holland) stattfand, gehalten.

x) H.Sasse, Die Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung
Lausanne 1927, S.32.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,19B4 15



— 226 —

Dieses Zitat, das sozusagen eine «Momentaufnahme» aus der
ökumenischen Bewegung darstellt, stammt nicht etwa aus unseren
eigenen Tagen, sondern ist bald fünfzig Jahre alt und wurde von
einem der ökumenischen Pioniere, nämlieh von Robert H. Gardiners,
geprägt. Mit diesen Worten umschrieb dieser Amerikaner am
4. Januar 1916 erstmals das Klima, in dem die anlaufende ökumenische

Bewegung grosszuwerden und sich zu entwickeln hatte. Aus
der heutigen Perspektive müssen wir bestätigen: diese Diagnose
war sehr richtig Das Problem des kirchlichen Amtes und insbesondere

dasjenige der apostolischen Sukzession ist bis auf den heutigen
Tag die crux der Ökumene geblieben. Zugleich muss man aber auch

beifügen, dass es vor allem die Problematik des kirchliehen Amtes
gewesen ist, welche zusammen mit den Fragen nach dem wahren
Wesen der Kirche, nach ihrem Glauben und ihren Sakramenten die
ökumenischen Bemühungen unserer Tage stimuliert hat und diese
nach ihrer theologischen Seite hin zu dem werden liess, was man mit
der Bewegung «Faith and Order» - für Glauben und Kirchenverfassung

- zu bezeichnen pflegt. Die eigentliche Wurzel dieser
theologischen Bestrebungen um die Einheit der Kirche haben wir in der
katholisierenden sogenannten Oxford-Bewegung der Kirche von
England zu sehen, welche in den dreissiger Jahren des vorigen
Jahrhunderts sich u.a. auch um ein neues, katholisches Wesensverständnis

der Kirche als einer korporativen Gemeinschaft und ihres Amtes
bemühte. Eine erste sichtbare Frucht dieses theologischen
Aufbruchs war der Zusammenschluss aller anglikanischen Kirchen der
Welt zur sogenannten «Anglican Communion» im Jahre 1867 und
die Schaffung der sogenannten «Lambeth Conference» aller
anglikanischen Bischöfe, welche seither normalerweise alle zehn Jahre
als repräsentatives und konsultatives Organ der anglikanischen
Kirchengemeinschaft am amtlichen Sitz des Erzbischofs von Canterbury

zusammentritt. Die auf eine Wiedervereinigung der getrennten
Kirchen tendierende Strömung der anglikanischen Kirchen konnte
sich jedoch mit diesen an sich zwar sehr beachtlichen Fortschritten
innerhalb des eigenen konfessionellen Raumes nicht begnügen.
Deshalb stellte im Jahre 1886 der Generalkonvent der protestantischbischöflichen

Kirche der USA in vier Punkten die grundlegenden
Bedingungen für eine künftige Wiederherstellung der weltweiten
kirchlichen Einheit auf. Zwei Jahre später - 1888 - erhob die Lam-
bethkonferenz diese vier Sätze in teilweise leicht modifizierter Form
als sogenanntes «Lambeth Quadrilateral» zum offiziellen anglikani-



— 227 —

sehen Standpunkt in der Frage einer künftigen Wiedervereinigung.
Darin werden als wesentliche Bestandteile des heiligen Depositums
des christlichen Glaubens und der Ordnung der Kirche, die Christus
und seine Apostel der Kirche anvertraut haben und die darum zur
Wiederherstellung der Einheit unabdingbar sind, folgende vier
Elemente genannt:

« 1. Die Heilige Schrift Alten und Neuen Testaments als Zusammenfassung
dessen, was zum Heil notwendig ist' und als Regel und höchste
Richtschnur des Glaubens.

2. Das Apostolikum als Taufsymbol und des Nicänum als hinreichende
Darlegung des christlichen Glaubens.

3. Die beiden von Christus selbst eingesetzten Sakramente - Taufe und
Heiliges Abendmahl -, verwaltet unter der obligatorischen Vorwendung
der Einsetzungsworte Christi und der von ihm verordneten Elemente.

4. Das historische Bischofsamt, das in den Methoden der Kirchenleitung
den wechselnden Bedürfnissen der verschiedenen Nationen undVölker, die
Gott zur Einheit seiner Kirche berufen hat, angepasst sein muss»1).

Kann es angesichts derart eingehender ökumenischer Vorarbeit
im anglikanischen Kirchenbereich verwundern, dass es im Anschluss
an die Weltmissionskonferenz von Edinburgh vom Jahre 1910
wiederum gerade der Generalkonvent der protestantisch-bischöflichen
Kirche der USA war, der auf Initiative des damals auf den Philippinen

wirkenden Missionsbischofs Charles Henry Brent eine
Resolution guthiess, welche die Einberufung einer Konferenz zur
Erörterung von Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung
anregte Jedenfalls bedeutete dieser Entschluss den entscheidenden
Anstoss zu jenen intensiven Bemühungen, von Amerika aus
möglichst viele Kirchen der Welt am Zustandekommen einer ersten
«Faith and Order-Conference» zu interessieren, welche dann im
Jahre 1927 in Lausanne auch tatsächlich zusammentrat. Mit dieser
ersten Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung treten
wir in jenen Bereich ein, den unser Thema als «heutige Ökumene»
umschreibt.

Um sich nun ein Bild machen zu können vom Stand der
ökumenischen Diskussion über das kirchliche Amt und die apostolische
Sukzession, müssen wir uns hier in Kürze vergegenwärtigen, was
die bisherigen vier «Faith and Order »-Konferenzen zu diesem
Problem ergeben haben. Zum besseren Verständnis dieser Ergebnisse
sei vorausgeschickt, dass die Initianten dieser Konferenzen anfänglich

vom eindeutigen Willen beseelt waren, alle ihre theologischen

x) a.a.O. S.14.



— 228 —

Vorarbeiten zielbewusst in den Dienst der anzustrebenden
Wiedervereinigung zu stellen. Ja, sie liessen sich bei ihrer Arbeit vom Idealbild

einer künftigen wiedervereinigten Kirche leiten, welche sie sich

sozusagen als eine optimale «Mischung» aller bestehenden Kirchen
vorstellten. Von da her wird verständlich, dass man vor allem in
Lausanne 1927, aber teilweise auch noch zehn Jahre später in
Edinburgh auf dem Wege einer vergleichenden Bestandesaufnahme in
allen beteiligten Kirchen sozusagen den kleinsten gemeinschaftlichen

Nenner hoffte finden zu können - eine Methode, mit der eigentlich

erst in Montreal 1963 endgültig gebrochen worden ist, übrigens
sicher nicht zum Schaden des ökumenischen Anliegens

Welches sind nun also die Ergebnisse der einzelnen «Faith and
Order »-Konferenzen inbezug auf die Frage nach der apostolischen
Sukzession Ì

1. Lausanne 1927. Damit die theologische «Atmosphäre» der
ökumenischen Arbeit spürbar wird, wollen wir gerade bei der ersten
der vier uns interessierenden Konferenzen den Bogen etwas weiter

spannen und darauf achten, in welcher Weise die Frage des
kirchlichen Amtes überhaupt zur Behandlung gekommen ist. Nur so

wird es auch möglich sein, sich Rechenschaft darüber zu geben,
welchen Platz die apostolische Sukzession in diesen Gesprächen
einnimmt.

Die Ergebnisse der Lausanner Konferenz werden im offiziellen
Schlussbericht3) wie folgt zusammengefasst:

Kapitel I umschreibt in fünf Thesen die allgemein anerkannten
Grundaspekte des geistlichen Amtes der Kirche als a) eine Gabe

Gottes durch Jesus Christus an seine Kirche, b) die Vollmacht und
Wirkkraft des Amtes durch Christus und seinen Geist, c) die
Aufgabe dieses Amtes als Mitteilung der erlösenden und heiligenden
Wohltaten Christi an die Menschen, d) Leitung der Kirche und
Ausübung der Kirchenzucht, und schliesslich e) die Ordination unter
Gebet und Handauflegung im Sinne einer Beauftragung zur
Ausübung der Funktion des Amtes derjenigen, welche die Gaben für das

geistliche Amt besitzen, durch den Geist berufen und von der

Kirche anerkannt sind.
In Kapitel II werden die mannigfachen Formen dieses Amtes

in den getrennten Kirchen hervorgehoben mit der beigefügten
Bemerkung: «Die Verschiedenheiten in der Auffassung der Vohmacht

a.a.O. SS.491 ff., SS.536 ff.



— 229 —

und der Funktionen des geistlichen Amtes, die sich mit den
verschiedenen Amtsformen herausgebildet haben, waren und sind noch
heute der Anlass zu mannigfachen Zweifeln, Fragen und
Missverständnissen»1).

Kapitel III spezifiziert sodann diese Unterschiede in der
Amtsauffassung wie folgt: «Diese Verschiedenheiten betreffen das Wesen
des geistlichen Amtes (ob es eines ist oder aus mehreren ordines
besteht), das Wesen der Ordination und der in der Ordination
übertragenen Gnade, die Funktion und die Autorität der Bischöfe und
das Wesen der apostolischen Sukzession. Wir glauben, dass der
erste Schritt zur Überwindung dieser Schwierigkeiten darin besteht,
dass man ihr Vorhandensein offen anerkennt und dass man ihr
Wesen klar bestimmt»2).

Kapitel IV hebt die durch die verschiedenen Amtsauffassungen
bedingte Schwierigkeit einer Abendmahlsgemeinschaft hervor und
zieht daraus den Schluss, die Schaffung eines Amtes, das in jedem
Teil der Kirche als von der gesamten Kirche sanktioniert anerkannt
werden könne, sei ein dringendes Bedürfnis.

In Kapitel V werden schliesslich als die drei ausgeprägtesten
Verfassungsformen die bischöfliche, die presbyterische und die
kongregationalistische genannt und die Forderung erhoben, in der
Lebensordnung einer wieder geeinten Kirche müssten diese
unterschiedlichen Elemente ihren angemessenen Platz nebeneinander
haben. - Für den Fall, dass diese Anregung befolgt werden sollte,
wird vorausgesetzt, dass dann eine besondere Form der Ordination
als regelmässige und normale Methode nötig sei, doch dürfte dies
nicht so gedeutet werden, als schlösse sie die Anerkennung einer
bestimmten Theorie über den Ursprung, das Wesen oder die Funktion

eines der kirchlichen Ämter ein.

Kapitel VI und VII sind mehr allgemeinen Inhaltes, weshalb
wir hier auf diese nicht einzugehen brauchen. Dagegen finden sich
in den beigefügten Anmerkungen noch Gedanken, die für die Frage
des Amtes wesentlich sind3). Zunächst wird eine sorgfältig formulierte

Erklärung über die Auffassung der Orthodoxen Kirche in
dieser Sache wiedergegeben, als deren Kernsatz die Feststellung
betrachtet werden darf, «dass das geistliche Amt in seiner dreifachen
Gestalt als das Amt der Bischöfe, der Presbyter und der Diakonen

J) a.a.O. S.492.
2) a.a.O. S.492.
3) a.a.O. S.494.



— 230 —

keine andere Grundlage haben kann als die ununterbrochene
apostolische Sukzession». Dementsprechend lassen schon in
Lausanne die orthodoxen Vertreter an ihrem kompromisslosen
Festhalten an dieser Auffassung keinerlei Zweifel, wenn sie ihrem
Bedauern Ausdruck geben, «ausserstande zu sein, mit vielen der auf
dieser Konferenz vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verständigung
über das geistliche Amt zu gelangen».

Eine zweite Anmerkung1) charakterisiert alsdann in Kürze die

grundlegenden Unterschiede innerhalb der abendländischen
Christenheit, wobei zuerst in vier Thesen jene Haltung umschrieben
wird, die man gewöhnlich die katholische nennt und in der sich ohne
Zweifel schon in Lausanne der Standpunkt auch unserer altkatholischen

Kirchen widerspiegelt :

«a) Es hat stets verschiedene Stufen des geistlichen Amtes gegeben, von
denen jede einzelne ihre eigene Funktion besitzt.

b) Die Ordination ist ein von Gott eingesetzter sakramentaler Akt und
daher unerlässlich. Sie verleiht das besondere Charisma für ein
bestimmtes Amt.

c) Nur Bischöfe, die ihr Amt in apostolischer Sukzession empfangen haben,
können die Ordination vollziehen.

d) Die apostolische Sukzession in diesem Sinne ist die notwendige Voraussetzung

für die Vollmacht des geistlichen Amtes, für die sichtbare Einheit

der Kirche und für die Gültigkeit der Sakramente».

Demgegenüber wird dann die Amtsauffassung der nichtbischöflichen

Kirchen in ebenfalls vier analogen Thesen wie folgt dargestellt

:

«a) Es gibt im Grunde nur ein geistliches Amt, das Amt des Wortes und der
Sakramente.

b) Die in diesen Kirchen bestehenden Amtsformen sind mit dem Neuen
Testament vereinbar und werden durch die Früchte, die sie bringen,
beglaubigt. Die Träger dieser Ämter haben die nötige Vollmacht in der
Kirche, und die von ihnen verwalteten Sakramente sind gültig.

c) Es gibt keine bestimmte Form des Amtes, deren Annahme notwendig
und Glaubenssache wäre.

d) Die Gnade, welche zum Amt fähig macht, wird dem Menschen unmittelbar

von Gott gegeben und in der Ordination nicht verliehen, sondern
nur anerkannt»2).

Die Schluss-Anmerkung erwähnt dann noch, dass es ausser diesen

beiden derart charakterisierten Gruppen von Kirchen noch
solche gebe, die eine Mittelstellung einnehmen, indem sie zwar ein
bischöfliches System der Kirchenleitung haben, die apostolische

a.a.O. S.494L
2) a.a.O. S.495.



— 231 —

Sukzession jedoch nicht als ein notwendiges Element betrachten
oder diese sogar ausdrücklich ablehnen.

Wenn wir die Ergebnisse der Lausanner Konferenz gesamthaft
betrachten, erwecken sie den Eindruck eines ökumenischen Inventars,

das nach einheitlichen Gesichtspunkten sortiert und auf seine
Verwendbarkeit beim künftigen Bau der vereinigten Kirche
geprüft wird. Man wird wohl behaupten dürfen, die eingangs zitierte
Diagnose Gardiners' habe dabei ihre Bestätigung gefunden: «Die
schwerste Differenz scheint in der Frage des geistlichen Amtes zu
bestehen».

In der Zwischenzeit bis zur zweiten Weltkonferenz für Glauben
und Kirchenverfassung galt es, das Interesse noch viel weiterer
kirchlicher Kreise auf diese ersten konkreten Resultate aufmerksam
zu machen und das Gespräch über diese prinzipiellen Fragen zu
intensivieren. Dabei zeigten sich neue wichtige Gesichtspunkte,
sodass Canon Leonard Hodgson im Rückblick auf die Jahre 1927 bis
1937 u.a. feststellen müsste: «Es wurde klar, dass zwar in England
und einigen andern Teilen der Welt die Frage des geistlichen Amtes
und der Kirchenverfassung das grösste Hindernis für eine Einigung
ist, dagegen hielt man auf dem Kontinent die Meinungsverschiedenheiten

in den theologischen Fragen wie der Lehre von der Gnade
und vom Worte Gottes für weit bedeutsamer und lebenswichtiger,
während in Amerika die Spaltungen, welche psychologische, soziale
und kulturelle Gründe hatten und aus der historischen Entwicklung
der Neuen Welt entstanden waren, die eigentlich brennende Frage
stellten»1). - Diese von Europa und von Amerika neu ins Blickfeld
von «Faith and Order» gerückten Problemkreise veranlassten den
verantwortliehen Ausschuss im September 1934, die bisherige
theologische Kommission mit dem spezifischen Weiterstudium der Frage
des geistliehen Amtes und der Sakramente allein zu betrauen, während

zur Bearbeitung der neuen Themata «Die Kirche Christi und
das Wort Gottes» und «Die Einheit der Kirche in Leben und Gottesdienst»

zwei besondere Kommissionen konstituiert wurden.
In diesem Zusammenhang sei natürlich nicht vergessen, dass

in denselben Zeitraum zwischen erster und zweiter «Faith and
Order »-Konferenz die sogenannte Bonner Konvention fiel, welche
gleichermassen als Frucht der ökumenischen Bemühungen sowohl

-1) L. Hodgson, Das Glaubensgespräch der Kirchen (Die zweite
Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung, deutsch herausgeg. von Prof.
Dr.E.Staehelin, 1940), SS. 14 f.



— 232 —

im anglikanischen als auch im altkatholischen Bereich gewertet
werden darf.

2. Edinburgh 1937. Betrachtet man die Ergebnisse dieser zweiten
Weltkonferenz, so kommt man zum Schluss, dass im Vergleich zu
denjenigen von Lausanne keine entscheidenden Fortschritte erzielt
wurden, es sei denn, dass man in der Umschreibung des gemeinsamen

Amtsverständnisses den Satz von These II besonders hervorheben

wolle, der lautet: «Das geistliche Amt schliesst das ,königliche

Priestertum', zu dem alle Christen als die Erlösten Jesu
Christi berufen sind, nicht aus, sondern setzt es voraus»1), womit
sich bereits die Laienfrage anmeldet, die ja seither auch im
ökumenischen Raum beachtliche Breite einnimmt.

Was die Frage nach der Einsetzung des geistlichen Amtes durch
Jesus Christus und der Bedeutung der Ordination durch Handauflegung

anbetrifft, so kann auch Edinburgh nur auf die bestehenden
akzentuierten Unterschiede der Auffassungen hinweisen. Besonders

muss uns hier wiederum interessieren, was über die apostolische
Sukzession ausgeführt wird. Da heisst es wörtlich :

«Weitere grundlegende Unterschiede der Auslegung ergeben
sich im Zusammenhang mit der Lehre von der apostolischen
Sukzession. In bischöflichen Kirchen ist sie aufgefasst worden als die
Sukzession der Bischöfe in den Hauptbischofssitzen der Christenheit,
die die Lehre der Apostel weitergab und bewahrte, und als Sukzession
durch Handauflegung. Von alters her ist diese doppelte Sukzession

verknüpft worden mit der verantwortlichen Verwaltung der
Sakramente, und einige Kirchen betrachten sie als wahre und einzige
Garantie der sakramentalen Gnade und der rechten Lehre. Diese

Auffassung kommt zum Ausdruck in der Erklärung, die die Vertreter
der Orthodoxen Kirchen in Lausanne formuliert haben2) :

«Die Orthodoxe Kirche betrachtet das geistliche Amt als von Christus
selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in der Geistlichkeit eine Körperschaft,

die kraft eines besonderen Charisma das Organ ist, durch welches die
Kirche ihre Gnadenmittel, wie zum Beispiel die Sakramente, austeilt. Sie

glaubt, dass das geistliche Amt der Bischöfe, der Presbyter und der Diakonen
keine andere Grundlage haben kann als die ununterbrochene apostolische
Sukzession. Daher bedauert sie, ausserstande zu sein, mit vielen der auf dieser
Konferenz vertretenen Küchen zu irgendeiner Verständigung über das geistliche

Amt zu gelangen. Doch bittet sie Gott, dass er durch Seinen Heiligen
Geist auch an diesem schwierigen Punkte, an dem die Meinungen
auseinandergehen, eine Einigung herbeiführen möge».

a.a.O. S.232.
2) a.a.O. S.317.



— 233 —

Unmittelbar anschliessend heisst es sodann im Bericht von
Edinburgh :

«Eine der Sache nach gleiche Auffassung findet sieh anders ausgedrückt
in der folgenden Erklärung, die namens der Altkatholischen Kirche
abgegeben worden ist :

,Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Episkopat apostolischen
Ursprungs ist und zum Wesen der Kirche gehört. Die Trägerin des Amtes ist
die Kirche. Die Amtspersonen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt
wird empfangen, verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn und auf
dieselbe Weise, wie es die Apostel der Kirche weitergegeben haben. Die
Apostolische Sukzession bedeutet die Unzertrennlichkeit von Kirche und
geistlichem Amt und das nie unterbrochene Bestehen beider»1).

Der Bericht weist dann darauf hin, dass es unter den übrigen
Ostkirchen wie auch in anglikanischen Kreisen solche gebe, die der
einen oder andern vorstehenden Erklärung zuzustimmen wünschten.

Ferner wird eine kontrastierende Sukzessions-Auffassung pres-
byterianischer Observanz erwähnt, wonach die wahre apostolische
Sukzession sich kundtue in der Sukzession der Ordination durch
Presbytérien, «die ordnungsgemäss gebildet sind und bischöfliche
Funktion ausüben, sowie in der Sukzession von Presbytern, denen
die Sorge für die Gemeinden übergeben ist, wobei besonderer Nachdruck

auf die wahre Predigt des Wortes und die rechte Verwaltung
der Sakramente gelegt wird»2). Schliesslich erinnert der Bericht
auch an die Tatsache, dass es kirchliche Gemeinschaften gebe,
welche zwar den Begriff «apostolische Sukzession» selber nicht
verwenden, seinen Inhalt jedoch im wesentlichen oder ausschliesslich
,im Sinne der Aufrechterhaltung des Zeugnisses der Apostel durch
die wahre Predigt des Evangeliums, die rechte Verwaltung der
Sakramente und den dauernden Bestand christlichen Lebens in der
christlichen Gemeinde' anerkennen könnten2).

Auch Edinburgh stellt dann die Frage, welche Form das Amt
einer geeinten Kirche der Zukunft haben müsste, und kommt zu
einem ähnlichen Schluss wie Lausanne, nämlich: «Wenn das geistliehe

Amt der geeinten Kirche in ausreichendem Masse charakteristische

Bestandteile des bischöflichen, presbyterialen und kongre-
gationalen Systems umfasste, dann würden sich die gegenwärtigen
Anhänger dieser Systeme gegenseitig ihre Plätze in der Kirche
Gottes anerkannt haben. Alle würden dann eine geistliche Heimat
in der geeinten Kirche finden können, und die Lehre von der Apostolischen

Sukzession würde auf einer gemeinsamen Glaubensgrundlage

x) a.a.O. S.317 f.
2) a.a.O. S.318.



— 234 —

die Fülle erlangen, die ihr zukommt, dadurch dass sie sich zugleich
auf das Wort, das geistliche Amt und die Sakramente wie das

Leben der Christenheit bezieht»1). Der Weg zu einer derart geeinten
Kirche soll drei Etappen umfassen, nämlich den Zusammenschluss
im Bereich praktischer Zusammenarbeit, die ohne irgendwelche
glaubens- oder verfassungsmässigen Voraussetzungen möglich ist,
sodann die Abendmahlsgemeinschaft und schliesslich die
körperschaftliche Vereinigung, für welche natürlich Gleichheit der Ämter
und Verfassungen unerlässliche Vorbedingung ist2). Wo man derart
konkret die Möglichkeiten einer Wiedervereinigung ins Auge fasste,

war man natürlich auch nicht blind für die sich entgegenstellenden
Schwierigkeiten und Hindernisse, deren heikelste und stärkste man
mit Recht dort erkannte, «wo sich Bestandteile von Glauben' und
,Verfassung' verbinden, etwa, wenn eine Form der Kirchenleitung
oder des Gottesdienstes als Teil des Glaubens betrachtet wird3).

An einem Punkt tut nun jedoch die zweite Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung von Edinburgh doch einen sehr entscheidenden

Schritt vorwärts, nämlich dort, wo sie zur Feststellung
gelangt, dass hinter allen konstatierbaren derartigen Differenzen «tief
voneinander abweichende Kirchenbegriffe» liegen, welche in
Ermangelung genauerer Bezeichnungen mit dem Gegensatz autoritärer'

und .personeller Kirchentyp' umschrieben werden. Diese
seien charakterisiert durch Betonung einer göttlichen Gegebenheit
von Schrift, Kirchenordnung, Glaubensbekenntnis und Gottesdienst

einerseits, und persönlicher Erfahrung der göttlichen Gnade
mit dem Merkmal religiöser Freiheit andererseits, wobei zahlreiche
Übergangsformen als Kombinationen beider Typen vorkommen.
Dazu wird mit Nachdruck betont, dass «das volle Ausmass des

Gegensatzes zwischen den zwei Kirchentypen sich in keiner Weise mit der
Antithese bischöflicher und nichtbischöflicher Verfassung deckt»4).

Vergleicht man die Ergebnisse von Lausanne und Edinburgh, so

gelangt man zum Schluss, dass man es mitzwei konzentrischen Kreisen
zu tun hat : beide kreisen um denselben Kerngedanken, haben jedoch
ungleiche Radien, indem Edinburgh etwas weiter ausgreift, dadurch
aber um so klarer den Beweis erbringt, dass eine bloss
synoptischvergleichende Methode im ökumenischen Gespräch nicht weiter führt.

a.a.O. S.319L
2) a.a.O. S.321 ff.
3) a.a.O. S.328.
*) a.a.O. SS.328



— 235 —

Vermochten die bisherigen beiden Nachkriegs-Konferenzen für
Faith and Order von Lund 1952 und Montreal 1963 diesen fatalen
Bann zu brechen

3. Lund 1952. Obwohl der Sektionsbericht von Montreal zum
Thema «Das Erlösungswerk Christi und das Dienstamt Seiner
Kirche» einleitend betont, «Fragen des Amtes und der Verfassung standen

seit Edinburgh 1937 nicht mehr auf der Traktandenliste einer
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung», so hat doch Lund in
Kapitel III seines Berichtes, das den Titel «Kontinuität und
Einheit» trägt, im Abschnitt über «Das Wesen der Kontinuität» auf die
Frage von Amt und Sukzession Bezug genommen, wobei allerdings
über eine Konstatierung des kontroversen Standes der Dinge auch
nicht hinausgegangen wird1). Wichtiger aber als dieser flüchtige
Berührungspunkt scheint mir jedoch in unserem Zusammenhang
die Tatsache, dass man in Lund sich bemühte, einen konstruktiven
Vorschlag zur Überwindung des toten Punktes zu machen, dessen

Befolgung dann in Montreal völlig neue Perspektiven eröffnete.
Dieser Vorschlag lautete: «Man muss die Frage des Amtes nicht als
ein isoliertes Phänomen, sondern im Lichte eines tiefgehenden
christologischen und eschatologischen Verständnisses der Lehre von
der Kirche anpacken. Über unsere verschiedenen theologischen und
denominationellen Akzentsetzungen hinaus müssen wir darnach
trachten, unsere Augen unablässig auf Christus, den Propheten,
Priester und König gerichtet zu halten und im Blick auf Ihn den
Punkt zu finden, in dem die Wege zusammentreffen, die gegenwärtig

lediglich nebeneinander herzulaufen scheinen»2).
4. Montreal 1963. Diese Empfehlung hat man in Montreal

tatsächlich befolgt, indem man sich von einer verengerten Fragestellung

hinsichtlich des kirchlichen Amtes befreite und den Versuch

wagte, hinter allen konfessionellen Positionen gemeinsame Ansatzpunkte

für ein neues gründliches Gespräch zu finden. Dieses ganze
Bemühen geschieht auf dem Hintergrund der in den letzten Jahren
aufgebrochenen Neubesinnung über das allgemeine Priestertum der
Laien als Glieder des Volkes Gottes, die durch ihre Taufe in Kirche
und Welt eine ihnen eigene Sendung empfangen haben. Gerade die

theologische Besinnung über den Dienst der Laien führt jedoch
notgedrungen zur Frage nach Funktion und Autorität des besonderen

*¦) Bericht der dritten Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung,
Lund 1952 (vervielfältigt), SS. 10 ff.

2) a.a.O. S.U.



— 236 —

Amtes in der Kirche. Nach Meinung der Konferenz von Montreal
soll diese Frage von jenen Ansätzen her angegangen werden, die im
Bericht der Sektion III unter dem Titel «Das Erlösungswerk
Christi und das Amt seiner Kirche » systematisch kurz wie folgt
dargestellt werden1) :

Das Erlösungswerk Jesu Christi hat seinen Ursprung in der

Sendung, die der Sohn vom Vater her empfing, und geschieht aus
dem Willen des Sohnes in Einheit mit dem Vater im Heiligen Geist.
Damit dieses einmalige Erlösungswerk aller WTelt verkündigt und
bezeugt werde, berief der Herr Apostel als Zeugen seiner
Auferstehung, trug ihnen das Wort der Versöhnung auf und stattete sie

mit dem Heiligen Geiste aus, damit sie alle Nationen in die Kirche
sammeln, die Kirche auf Christus als dem einzigen Fundament
aufbauen und so das Amt der geschehenen Versöhnung zur Rettung
aller Menschen einführen (inaugurate). Demnach haben die gesamte
Kirche und ihr besonderes Amt ihren Ursprung in der Sendung der

Apostel. Das einmalige Zeugnis der Apostel von Christus bewahrt
die Kirche im Neuen Testament. Der apostolische Sendungsauftrag
findet in der Kirche und ihrem Amt seine Fortsetzung. - Die Kirche
als das von Gott erwählte Volk ist die Gemeinschaft derer, welche
durch die Verkündigung der Apostel und durch die Kraft des

Heiligen Geistes im Glauben vereinigt und im Taufbad gewaschen wurden.

Sie gehört Christus an, bekennt Ihn als sein eigener Leib,
verehrt Ihn und gehorcht Ihm als dem Erlöser der Welt. In der Welt,
aber nicht von der Welt stellt sie die königliche Priesterschaft hier
dar, die Gottes herrliche Taten proklamiert und Ihm als ein Opfer
Gottesdienst und tägliches Leben darbringt.

Mit der Absicht, die Kirche zu auferbauen und sie für ihre
Sendung auszurüsten, gab der Herr Jesus Christus besonders beauftragte

Diener (im Englischen steht das neutrale «ministers»), welche
in der Nachfolge der Apostel (following the apostles) und kraft des

Heiligen Geistes der vollbrachten Versöhnung dienen in, mit und
für den Leib (nämlich Christi, also der Kirche ; D. V.), indem sie diese

Versöhnung verkünden, bezeugen und mitteilen unter Zuhilfenahme
derjenigen Mittel, welche der Herr gegeben hat.

Im zweiten Abschnitt2) wird unter dem Titel «Christus, die
Kirche und das besondere Amt» (ministry) hervorgehoben, dass

x) The Fourth World Conference on Faith and Order. The Report from
Montreal 1963, edited by P.C.Rodger and L.Vischer, SS.61-69.

2) a.a.O. S.64f.



— 237 —

jegliches Amt in der Kirche im dreifachen Amt Christi als Prophet,
Priester und König begründet ist, die Erlöserliebe Christi reflektiere
und deren Diener sei, wobei seine Wirkkraft dem Wirken des

Heiligen Geistes entspringe.
In zwei Paragraphen wird dann die gegenseitige Zugeordnet-

heit von «Heiligem Geist, Ämtern und besonderem Amt»1) kurz
umschrieben, wobei uns vor allem interessiert, dass das besondere
Amt nur als eine der verschiedenen Geistesgaben, welche der Heilige
Geist schenkt und wirkt, bezeichnet wird.

In unserem Zusammenhang ist besonders wichtig, was über
«Die Berufung und Bevollmächtigung des beauftragten Dieners»2)
gesagt wird. Die Berufung ist abhängig von der Gegenwart und
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der Kirche, ob sie nun durch
die Stimme der Gemeinde oder individuell an den einzelnen Christen
erfolge. In jedem Fall erfordert die Ausübung des besonderen Amtes
in der Kirche die Anerkennung und Bestätigung durch die Kirche.

Diese Bestätigung wird durch die Ordination erteilt, welche
gemäss Neuem Testament in Form von Gebet und Handauflegung
geschieht. «Die geordnete Weitergabe der Vollmacht durch die
Ordination gehört normalerweise zu denjenigen Mitteln, mit deren
Hilfe die Kirche von Geschlecht zu Geschlecht im apostolischen
Glauben gehalten wird. Alle von uns betrachten diese Kontinuität
im apostolischen Glauben als wesentlich für die Kirche. Einige von
uns, einschliesslich die Orthodoxen, glauben, dass die ununterbrochene

Sukzession der bischöflichen Ordination von den Aposteln
her eine notwendige Garantie für ein gültiges Amt und für den
Schutz des wahren Glaubens ist, und dass die Weihe in sich selbst
ein Sakrament ist.» - In der Folge werden dann auch abweichende
Auffassungen kurz angedeutet und die immer noch bestehenden
Differenzen offen zugegeben, zu deren allmählicher Bereinigung alle
Kirchen zu gegenseitigen Gesprächen, aber auch zur Selbstprüfung
aufgerufen werden, wobei ihnen mehrere ganz konkrete Fragen zum
Überdenken gegeben werden.

Unter dem Titel «Der Amtsträger (minister), die Kirche und
die Welt»3) wird die Bezogenheit des kirchlichen Dienstes auf die

von Christus erlöste Welt moniert und die besondere Verantwortung
des kirchlichen Amtsträgers hervorgehoben, in Predigt, Unterwei-

*) a.a.O. S.65.
2) a.a.O. S.65.
3) a.a.O. S.66f.



— 238 —

sung und Seelsorge die übrigen Glieder der Kirche für ihren Dienst
in der Welt auszurüsten.

Der letzte Abschnitt des Sektionsberichtes von Montreal zeigt
unter der Überschrift «Das besondere Amt in der heutigen Welt»1)
die Notwendigkeit für Formen kirchlichen Dienstes, die den heutigen,

sich in raschem Wandel befindlichen Verhältnissen unserer
Welt überall flexibel auf den Fersen zu bleiben vermögen, und zwar
nicht durch Preisgabe der überlieferten Formen des besonderen
Amtes der Kirche, sondern vielmehr durch eine Belebung der
vielfältigen Dienste, wie sie in neutestamentlicher und nachapostolischer

Zeit sich betätigten. Diese Notwendigkeit wird den Kirchen
nicht nur auf den Missionsfeldern aufgenötigt, sondern zeigt sich
bereits auch in den gewaltigen soziologischen Strukturveränderungen

der immer noch mehrheitlich christlichen Industrieländer, wo
die jahrhundertealten Gotteshäuser in entvölkerten Altstadtgebieten

der Grossstädte einerseits und die aus dem Boden wachsenden

neuen Siedlungsgebiete der Vororte ohne genügende Kirchenbauten
andererseits mehr als viele Worte für alle Kirchen eine beklemmende
Frage darstellen.

Gerade da wird es jedoch entscheidend sein - und das möchte
ich als Einwand hier zu bedenken geben -, dass die Kirche an die

Lösung solch vordringlicher und zeitgemässer Probleme mit einer
klaren und eindeutigen Haltung hinsichtlich der Rechtmässigkeit
und gültigen Vollmacht ihres Amtes herantritt. Gerade wenn es

eines Tages wieder zu einer Vielfalt von Diensten, vielleicht zu
charismatischen Ämtern kommen sollte, wird nur dann die Einheit
der Kirche und ihrer Lehre gewahrt bleiben, wenn diese Kirche um
eine Ordnung weiss, die ihr nicht nur vor Jahrhunderten vom Herrn
selber eindeutig gegeben worden ist und die man für jene Zeit in
theologisch allgemein anerkannten klaren Begriffen trefflich zu
umschreiben weiss, sondern in der sie all die seitherigen Jahrhunderte
hindurch unverändert bewahrt worden ist und von der sie auch
heute die Gewissheit haben kann, dass es dieselbe vom Herrn selber

gegebene Ordnung der Dienste ist.
Wo aber ist heute diese Ordnung Welches kirchliche Amt

repräsentiert sie - Auf diese Frage geben alle Ergebnisse der
angeführten ökumenischen Konferenzen für Glauben und Verfassung
bestenfalls zur Antwort : die einen wie die andern Kirchen sind über-

i) a.a.O. S.67ff.



— 239 —

zeugt, dass sie diese rechte gottgewollte Amtsordnung haben. Welches

Kriterium jedoch kann hier schliesslich den nötigen Entscheid
herbeiführen Ì

Es ist menschlich begreiflich, dass diejenigen Kirchen, welche
als solche mit bischöflicher Verfassung und intakter apostolischer
Sukzession unerschütterlich an der überkommenen Ordnung als der
einzig legitimen festhalten, davon in keiner Weise abgehen wollen
und zu keinen Konzessionen bereit sind, und dass auf der andern
Seite jene Kirchen, welche im Moment ihrer kirchengeschichtlichen
Konstituierung mit dieser Ordnung bewusst gebrochen haben oder
sich zumindest nicht ganzheitlich für ihre Beibehaltung und
Weiterführung einsetzten, ebenso sehr zurückhaltend oder gar ablehnend
sich verhalten, wenn ihnen eine Integration ihres bisherigen Amtes
in eine bischöfliche Kirchenverfassung mit apostolischer Sukzession

zugemutet wird.
Eine Lösung dieses überaus heiklen Problems ist nach meinem

Dafürhalten nur auf dem Wege umfassender Selbstprüfung des

eigenen Standpunktes jeder einzelnen Kirche anhand neutestament-
licher wie kirchengeschichtlicher und dogmenhistorischer Fakten
denkbar. Gerade die Konferenz von Montreal zeigt die entscheidenden

Ansatzpunkte auf, und man kann nur bedauern, dass der Mut
fehlte, von dorther auch die entsprechenden historischen Linien ebenso

kräftig auszuziehen. Denn es kann doch nicht bloss im Ermessen
der einzelnen Kirchen liegen, zu bestimmen, in welcher Form sich
jenes Amt gestalte, zu dem «der Herr Jesus Christus besonders
beauftragte Diener gab, die in der Nachfolge der Apostel und kraft
des Heiligen Geistes den Dienst der vollbrachten Versöhnung»1) zu
versehen haben. Es gilt doch zuerst zu prüfen, aufweiche Weise und
unter welchen Umständen dieses Amt in der alten Kirche feste
Gestalt angenommen hat und ob dies für das Wesen der Kirche
konstitutiv gewesen sei oder nicht. - Oder wenn Montreal erklärt, die
Ordination stelle die Anerkennung und Bestätigung erfolgter
Berufung zum besondern Dienst in der Kirche dar, so muss hier gefragt
werden : ist das alles Bedeutet die Amtsübertragung nicht wesenhaft

mehr als blosse deklarative Bestätigung
Was nützt es schliesslich - wie der altkatholische Delegierte in

Montreal, Prof. Dr. W.Küppers (Bonn) in seinem Bericht2) ganz zu
recht schreibt -, dass «der neue Ansatz die Hereinnahme von Ge-

') a.a.O. S.63.
2) Internationale Kirchliche Zeitschrift, Heft 1 1964, SS. 39 f.



— 240 —

dankengängen bis ins Terminologische aus dem Bereich des
katholischen Amtsverständnisses in den-Bericht in erstaunlicher Breite
gestattete», wenn man sich scheut, mit derselben Objektivität die

Frage zu stellen, ob diese in den Uranfängen der Frühkirche
feststellbaren Ansätze später auch zur Entfaltung gelangten und was
diese allfällige Entwicklung, welche ja nicht einfach von selber,
sondern im Sinne eines gehorsamen Entscheides der damaligen
Gemeinde Jesu Christi zustandekam, für die heutigen Kirchen zu
bedeuten hat Solche Fragen spüren und sie stellen heisst meines Er-
achtens jenen Ort sehen, wo die altkatholische Lehre von Amt und
Sukzession innerhalb der heutigen Ökumene steht und wo sie gerade
auf diese entscheidenden Fragen eine klare und - wie wir doch meinen

- gültige Antwort zu geben vermag.

II
Die altkatholische Lehre

Wie bereits einleitend angemerkt wurde, haben sich die
altkatholischen Kirchen eigentlich erst im Blick auf ökumenische
Gespräche veranlasst gesehen, ihren Standpunkt in dieser wichtigen
Frage lehrmässig zu umschreiben. Aber auch so sind die verbindlichen

Äusserungen eher spärlich. Die im Zusammenhang mit der
kurzen Darstellung der Konferenzergebnisse von Edinburgh zitierte
Erklärung der altkatholischen Kirchen1) ist - abgesehen von den

Äusserungen bei den verschiedenen Unionskonferenzen - sozusagen
das einzige Dokument, das durch die nachträgliche Stellungnahme
der altkatholischen Bischofskonferenz zum gesamten Bericht von
Edinburgh2) noch bestätigt wird.

Aber gerade die Spärlichkeit solcher Vernehmlassungen darf
doch als Beweis dafür betrachtet werden, dass in den altkatholischen

Kirchen hinsichtlich der Frage des Amtes und der Sukzession
nie wesentliche Unklarheiten bestanden. Die Tatsache, dass sowohl
die holländische Kirche als auch 150 Jahre später die andern
altkatholischen Kirchen von Anfang an auf die einwandfreie
Sicherstellung der apostolischen Sukzession ihres Amtes bedacht waren,
besagt allein schon genug. Und die Genugtuung, mit der man von

siehe oben, S.233!
2) Erklärung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz für Glauben

und Verfassung (Edinburgh, 3.bis 18. August 1937), Sonderdruck aus IKZ,
1940, Heft 3.



— 241 —

altkatholischer Seite aus später immer wieder allen Anzweiflungen
und Verdächtigungen aus römisch-katholischen Kreisen gegenüber
darauf hinweisen konnte, dass Rom die altkatholischen Weihen und
infolgedessen auch die altkatholischen Sakramente als zwar irreguläre

doch gültig betrachte und anerkenne, bestätigt nur noch, dass

man mit Amt und Sukzession auch die abendländisch-katholische
Lehre ohne Modifikation übernommen hatte, abgesehen von der

Weigerung, den Papst als Quelle der Amtsvollmacht und
Jurisdiktion anzuerkennen.

Ausser Unionsgesprächen und ökumenischen Konferenzen
veranlassten allerdings auch die «episcopi vagantes» und deren Amts-
anmassung zu einer grundsätzlichen Besinnung in dieser Frage, als
deren Frucht die folgenden Sätze der Stellungnahme der altkatholischen

Bischofskonferenz zum Bericht von Edinburgh zu gelten
haben :

«Wir erkennen (aber) an, dass das Amt nur innerhalb der Kirche
bestehen kann; niemals kann es ein Amt oder eine Hierarchie, die
für sich besteht, geben. Amtsträger, Priester oder Episcopus kann
es nur geben : die von der Kirche berufen sind, in der Kirche mini-
sterialiter waltend, welches Amt im Auftrage der Kirche fortgesetzt
wird. Die apostolische Sukzession will und kann nie ein Weitergeben
spezieller Charismen von einer Privatperson an eine andere sein —

dies muss eben zur Magie und zu einem Zerrbild des Amtes, wie in
den ,episcopi vagantes', führen -, sondern sie ist die regelmässige,
gottgewollte Berufung zum Amte von der Kirche, die schrift- und
traditionsmässige Verwaltung des Amtes in der Kirche und die
sakrale Weitergabe des Amtes für die Kirche und in ihrem Auftrage-
dies alles in demselben Sinn und auf dieselbe Weise, wie es die Kirche
der Apostel, dem Geiste und den Anordnungen der Apostel gemäss,
vom Anfang an geübt hat»1).

In dieser klaren Umschreibung des altkatholischen Standpunktes
kommt die unmissverständliche Ablehnung der rein mechanischen

Sukzessions-Auffassung zum Ausdruck, wie sie sich in der
abendländisch-katholischen Kirche als Fehlentwicklung von einem
nicht genau fixierbaren Zeitpunkt an feststellen lässt, von der
jedoch die alte Kirche noch nichts eewusst hat2).

a) a.a.O. S.12.
2) Vgl. hierzu und zum Folgenden: Dogmatische Theologie, von Dr.

A.Kinkel, Band III, SS. 236-248, Band IV, SS. 154-170 (vervielfältigte
Ausgabe, nicht im Buchhandel erhältlich).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1964. 16



— 242 —

Tatsächlich ist ja durch zahlreiche dogmengeschichtliche
Untersuchungen der neuern Zeit klar erwiesen, dass die beginnende
Betonung der successio apostolica eine Selbstschutzmassnahme der

nachapostolischen Kirche des zweiten Jahrhunderts im Kampf mit
der Gnosis ist und mit der Festlegung des neutestamentlichen
Schriftkanons und mit der Zusammenfassung der von den Aposteln
überkommenen Glaubenslehre zum Bekenntnis auf derselben Stufe
steht. In allen drei Abwehrmassnahmen ging es um die Reinerhaltung

des apostolischen Zeugnisses und damit auch um die Aposto-
lizität und Kontinuität der Kirche und der ihr anvertrauten
Botschaft. Die Amtsübertragung in der apostolischen Sukzession, welche

bereits die bischöfliche Verfassung der Kirche voraussetzt, kann
deshalb nach diesem Verständnis nicht der «goldene Kanal» sein,
durch den dem Geweihten die apostolische Amtsvollmacht
sozusagen automatisch zufliessen würde. Vielmehr bedeutet sie die
gehörige Inpflichtnahme des zu Weihenden im Angesicht der durch
die versammelte Gemeinde repräsentierten Kirche für die unversehrte

Übernahme, Bewahrung und Weitergabe des dieser Kirche
von den Aposteln her anvertrauten Zeugnisses von Jesus Christus
und seinem Heilswerk. Die apostolische Sukzession soll in dieser
Weise die zuverlässige Verbindung zwischen den zeitlich immer
weiter in der Vergangenheit zurückbleibenden geschichtlichen
Heilsereignissen in Jesus Christus, beziehungsweise ihren bevollmächtigten

Augenzeugen, und jeder neuen nachfolgenden Generation von
Zeugen in der jeweiligen Gegenwart gewährleisten. Die apostolische
Sukzession ist demnach - um eine Formulierung des Dogmatikers
an der christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität
Bern, Bischof und Professor Dr. Urs Küry, zu zitieren - «das
Zeichen der Selbstidentität des Lebens der Kirche in seiner zeitlichen
Abfolge». Als solches steht sie in engstem Zusammenhang mit der

vierten Nota Ecclesiae, derjenigen der Apostolizität der Kirche, die

sowohl eine innere als auch eine äussere ist. Die innere Apostolizität
ist die gläubige und gehorsame Unterstellung der Glieder der Kirche
unter das Wort und den Willen der Apostel, wie diese uns in den

Schriften des Neuen Testaments bezeugt werden. Als einer göttlichen

Heilsstiftung eignet der Kirche aber auch die äussere Apostolizität,

insofern sie in den konstitutiven Grundordnungen bleibt,
indem sie im Namen Jesu Christi und unter der Herrschaft des Heiligen

Geistes in der von den Aposteln empfangenen Vollmacht das

Wort verkündet, die Sakramente spendet und das Amt verwaltet



— 243 —

nach den Ordnungen und dem Sinn, den die Apostel ihnen gegeben
haben. Die apostolische Sukzession bringt nun ihrerseits diese innere
mit der äusseren Apostolizität zur Einheit.

Schon diese wenigen grundsätzlichen Gedanken lassen erkennen,

dass vom altkatholischen Standpunkt aus betrachtet die
Amtsübertragung durch die Handauflegung niemals - wie dies doch in
den erwähnten Schlussfolgerungen der ökumenischen Konferenzen
mehrfach geschieht - als blosse Bestätigung eines bereits erfolgten
unmittelbaren Bestelltseins von oben her zum geistlichen Amt durch
die Kirche verstanden werden kann und darf. Wo im Neuen Testament

der Akt der Handauflegung in Verbindung mit der Bestellung
zu einem besonderen Dienst in der Kirche bezeugt wird - und es ist
dies etwa keineswegs an allen Stellen, wo es um das besondere Amt
geht, der Fall -, da handelt es sich stets mehr oder weniger eindeutig

- besonders in Apostelgeschichte 6 bei der Einsetzung der sieben
Männer - um eine Übertragung der apostolischen Amtsvollmacht.
Diese Bevollmächtigung ist keine Ausstattung eines Einzelnen mit
einer ganz bestimmten höheren Kompetenz zu selbständigem,
eigenmächtigem Gebrauch. Vielmehr stellt sie nach des Wortes ursprünglicher

Bedeutung ein Hineingestelltwerden in den Bereich einer
Machtfülle dar, welche auch nach ihrer Delegierung fest in der Hand
dessen verankert bleibt, der sie verleiht. Somit setzt die rechte
Bevollmächtigung nicht nur frei zu vollmächtigem Handeln, sondern
bindet zugleich auch in viel tieferer Weise an denjenigen, der die
Vollmacht verleiht. Diese Bindung begründet die Verantwortlichkeit

des Empfängers, aber auch sein fortgesetztes Angewiesensein
auf die Zusage des Bevollmächtigenden, ganz hinter dem von ihm
mit Vollmacht Begabten zu stehen. Es geht also hier mit andern
Worten letzterdings um eine je und je «personale Beziehung im
Bereich des Glaubens» - um nochmals eine dogmatische Formulierung
von Bischof Dr. U. Küry zu zitieren - «und nicht nur um die Weitergabe

einer dinglichen Qualität».
Wenn vorhin gesagt wurde, die im zweiten nachchristlichen

Jahrhundert aufkommende, von der Gnosis der Kirche aufgenötigte
Berufung auf ihre jedermann öffentlich einsichtige apostolische
Sukzession setze bereits das Bischofsamt in seinem späteren
Verständnis voraus, dann ist damit auch gesagt, dass eine heutige
Kirche, welche an der apostolischen Sukzession im hier skizzierten
Sinne festhalten will, gleichzeitig eine bischöflich geleitete Kirche
zu sein hat, d.h. eine Kirche, die anerkennt und es durch ihre Amts-



— 244 —

Ordnung auch klar zum Ausdruck bringt, dass das apostolische Amt
sowohl der Kirche als ganzer als auch jeder Einzelgemeinde gegeben
ist, indem es neben den Amtsträgern der lokalen Gemeinden auch
solche geben muss, die in derselben Funktion einer Mehrzahl von
Gemeinden beziehungsweise der gesamten Kirche vorstehen. Das
Verhältnis vom Bischof zu den Priestern - um diese späteren
termini zu gebrauchen - und umgekehrt entspricht dem Verhältnis der
Gesamtkirche zu den Einzelgemeinden. Die Einzelgemeinde ist die
lokale Manifestation der Gesamtkirche, und umgekehrt stellt die
Gesamtkirche nichts anderes dar als die Fülle dessen, was die in ihr
zusammengefassten Einzelgemeinden repräsentieren. Dass dies je und
je geschieht, ist die besondere Aufgabe des Bischofs als des Trägers
«des Bruderamtes der Einheit», dessen Bedeutung BischofDr.U.Küry
einmal wie folgt charakterisiert hat : « Ohne das Bischofsamt verfällt
die Kirche entweder dem Independentismus autonomer Gemeinden,
die sieh selbst nicht nur als Repräsentation der ganzen Kirche, sondern

grundsätzlich als diese selbst verstehen, oder sie verfällt einem
absolutistischen Zentralismus, bei dem alle kirchliche Gewalt bei einer

einzigen - geistlichen oder weltlichen - Person gefasst ist». In diesem
Sinne gehört das Bischofsamt in seiner Einheit mit Presbyterat und
Diakonat zum Wesen der Kirche und ist nicht bloss eine praktisch-
organisatorische Zweckmässigkeit, als die manche Kirchen der
Reformation es noch anzunehmen bereit wären.

Schlussbetnerkung

Der Sinn dieser die wesentlichen Gesichtspunkte der altkatholischen

Lehre nur verkürzt wiedergebenden Darlegungen soll der

sein, zu zeigen, dass die Lehre von der apostolischen Sukzession des

kirchlichen Amtes alles andere als nur eine sozusagen bloss historische

Liebhaberei einzelner Konfessionen innerhalb der Ökumene ist.
Hier geht es um fundamentale Grundwahrheiten kirchlichen Seins

in Jesus Christus. Wir dürfen dankbar dafür sein, dass diese
Einsicht auch in der Ökumene mehr und mehr sich Bahn bricht und man
dort allmählich den Mut findet, diese wichtigen Fragen von diesem
Grund her ganz neu und möglichst unbelastet durch konfessionelle
Vorurteile zu überdenken.

Es mag uns stille Genugtuung bereiten, wenn der altkatholische
Delegierte an der vierten Weltkonferenz für Glauben und Kirchen-



— 245 —

Verfassung in Montreal 1963 in seinem Bericht1) über diese

Entwicklung schreiben kann: «In erstaunlicher Breite gestattete der
neue Ansatz (nämlich der christologisch-ekklesiologische. D.V.) die
Hereinnahme von Gedankengängen bis ins Terminologische aus dem
Bereich des katholischen Amtsverständnisses in den Bericht». Aber
das Empfinden blosser Selbstzufriedenheit angesichts einer derartigen
Entwicklung ist bei weitem nicht genug. Vielmehr müssen wir uns
dadurch erst recht angespornt, ja geradezu aufgerufen fühlen, unsere
eigene Haltung und Auffassung im Lichte neuester Forschungen und
Entwicklungen von Grund auf neu zu überdenken und sie in dem
Masse, als uns selber noch mehr Klarheit zuteil wird, den andern
nicht nur einsichtig zu machen, sondern sie vor allem in unsern
Kirchen konkret in den bestehenden Formen immer noch besser und
wesensgemässer zur Darstellung zu bringen

Hans Frei
Bern

x) Internationale Kirchliche Zeitschrift, Heft 1, 1964, SS. 39f.


	Die altkatholische Lehre von der apostolischen Sukzession im Licht der heutigen Ökumene

