Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 54 (1964)

Heft: 4

Artikel: Die altkatholische Lehre von der apostolischen Sukzession im Licht der
heutigen Okumene

Autor: Frei, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 225 —

Die altkatholische Lehre
von der apostolischen Sukzession im Licht
der heutigen Okumene*)

Vorbemerkung

Die Konfrontation der altkatholischen Lehre von der aposto-
lischen Sukzession mit dem, was der Titel dieses Referates etwas
allzu euphoristisch «das Licht der heutigen Okumene» in dieser
Sache nennt, hat zur Voraussetzung, dass man sich zunéchst Klar-
heit dartiber verschafft, was einerseits als altkatholische Lehre gelte
und welches andererseits der gegenwértige Stand des 6kumenischen
Gespriches iiber dieses spezifische Problem sei. Aus diesem Grunde
ist der iiberwiegende Teil dieser Darlegungen der grundlegenden
Abklérung der beiden miteinander zu konfrontierenden Positionen
gewidmet. Und weil sich die altkatholischen Kirchen eigentlich erst
durch die Herausforderung der ckumenischen Diskussion in dieser
Sache zu einer expliziten Formulierung ihres lehrmissigen Stand-
punktes genétigt sahen, wollen wir uns zuerst der Frage zuwenden,
welchen Verlauf die ckumenischen Erorterungen dieses Problems
bisher genommen haben und welches deren vorlaufige Ergebnisse
sind. Auf diesem weiteren Hintergrund tritt dann das spezifische
Gepréige der altkatholischen Position um so klarer hervor, so dass
sich die gewiinschte Konfrontation fast von selber ergeben muss.

|

Wo steht die heutige Okumene in der Frage
der apostolischen Sukzession?

«Die schwerste Differenz scheint in der Frage des geistlichen
Amtes zu bestehen. Wihrend viele Anglikaner das historische Bi-
schofsamt als conditio sine qua non der Einigung betrachten, wird
von vielen Anhéngern nichtbischéflicher Kirchen erklirt, dass die-
ses Amt niemals angenommen werden konne»?).

*) Dieses Referat wurde im Rahmen der diesjdhrigen internationalen
altkatholischen Theologenwoche, deren Studienarbeit ganz dem Thema der
apostolischen Sukzession gewidmet war und die vom 28.September bis
3.Oktober 1964 in Woudschoten (Holland) stattfand, gehalten.

') H.Sasse, Die Weltkonferenz fur Glauben und Kirchenverfassung
Lausanne 1927, S.32.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1964 15



— 226 —

Dieses Zitat, das sozusagen eine «Momentaufnahme» aus der
okumenischen Bewegung darstellt, stammt nicht etwa aus unseren
eigenen Tagen, sondern ist bald fiinfzig Jahre alt und wurde von
einem der 6kumenischen Pioniere, ndmlich von Robert H. Gardiners,
gepragt. Mit diesen Worten umschrieb dieser Amerikaner am
4. Januar 1916 erstmals das Klima, in dem die anlaufende 6kume-
nische Bewegung grosszuwerden und sich zu entwickeln hatte. Aus
der heutigen Perspektive miissen wir bestéitigen: diese Diagnose
war sehr richtig! Das Problem des kirchlichen Amtes und insbeson-
dere dasjenige der apostolischen Sukzession ist bis auf den heutigen
Tag die crux der Okumene geblieben. Zugleich muss man aber auch
‘beifiigen, dass es vor allem die Problematik des kirchlichen Amtes ge-
wesen ist, welche zusammen mit den Fragen nach dem wahren
Wesen der Kirche, nach ihrem Glauben und ihren Sakramenten die
okumenischen Bemiithungen unserer Tage stimuliert hat und diese
nach ihrer theologischen Seite hin zu dem werden liess, was man mit
der Bewegung «Faith and Order» — fiir Glauben und Kirchenver-
fassung — zu bezeichnen pflegt. Die eigentliche Wurzel dieser theo-
logischen Bestrebungen um die Einheit der Kirche haben wir in der
katholisierenden sogenannten Oxford-Bewegung der Kirche von
England zu sehen, welche in den dreissiger Jahren des vorigen Jahr-
hunderts sich u.a. auch um ein neues, katholisches Wesensverstind-
nis der Kirche als einer korporativen Gemeinschaft und ihres Amtes
bemiihte. Eine erste sichtbare Frucht dieses theologischen Auf-
bruchs war der Zusammenschluss aller anglikanischen Kirchen der
Welt zur sogenannten «Anglican Communion» im Jahre 1867 und
die Schaffung der sogenannten «Lambeth Conference» aller angli-
kanischen Bischofe, welche seither normalerweise alle zehn Jahre
als reprisentatives und konsultatives Organ der anglikanischen
Kirchengemeinschaft am amtlichen Sitz des Erzbischofs von Canter-
bury zusammentritt. Die auf eine Wiedervereinigung der getrennten
Kirchen tendierende Stromung der anglikanischen Kirchen konnte
sich jedoch mit diesen an sich zwar sehr beachtlichen Fortschritten
innerhalb des eigenen konfessionellen Raumes nicht begniigen. Des-
halb stellte im Jahre 1886 der (Generalkonvent der protestantisch-
bischoflichen Kirche der USA in vier Punkten die grundlegenden
Bedingungen fiir eine kiinftige Wiederherstellung der weltweiten
kirchlichen Einheit auf. Zwei Jahre spéter — 1888 — erhob die Lam-
bethkonferenz diese vier Sétze in teilweise leicht modifizierter Form
als sogenanntes « Lambeth Quadrilateral» zum offiziellen anglikani-



— 227 —

schen Standpunkt in der Frage einer kiinftigen Wiedervereinigung.
Darin werden als wesentliche Bestandteile des heiligen Depositums
des christlichen Glaubens und der Ordnung der Kirche, die Christus
und seine Apostel der Kirche anvertraut haben und die darum zur
Wiederherstellung der Finheit unabdingbar sind, folgende vier
Elemente genannt:

«1. Die Heilige Schrift Alten und Neuen Testaments als » Zusammenfassung
dessen, was zum Heil notwendig ist’ und als Regel und héchste Richt-
schnur des Glaubens.

2. Das Apostolikum als Taufsymbol und des Nicdnum als hlI]I'GlChel’ldB
Darlegung des christlichen Glaubens.

3. Die beiden von Christus selbst eingesetzten Sakramente — Taufe und
Heiliges Abendmahl —, verwaltet unter der obligatorischen Verwendung
der Einsetzungsworte Christi und der von ihm verordneten Elemente.

4. Das historische Bischofsamt, das in den Methoden der Kirchenleitung
den wechselnden Bediirfnissen der verschiedenen Nationen und Volker, die
Gott zur Einheit seiner Kirche berufen hat, angepasst sein muss»?).
Kann es angesichts derart eingehender 6kumenischer Vorarbeit

im anglikanischen Kirchenbereich verwundern, dass es im Anschluss
an die Weltmissionskonferenz von Edinburgh vom Jahre 1910 wie-
derum gerade der Generalkonvent der protestantisch-bischoflichen
Kirche der USA war, der auf Initiative des damals auf den Philip-
pinen wirkenden Missionsbischofs Charles Henry Brent eine Reso-
lution guthiess, welche die Einberufung einer Konferenz zur Er-
orterung von Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung an-
regte ? Jedenfalls bedeutete dieser Entschluss den entscheidenden
Anstoss zu jenen intensiven Bemithungen, von Amerika aus mog-
lichst viele Kirchen der Welt am Zustandekommen einer ersten
«Faith and Order-Conference» zu interessieren, welche dann im
Jahre 1927 in Lausanne auch tatsichlich zusammentrat. Mit dieser
ersten Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung treten
wir in jenen Bereich ein, den unser Thema als «heutige Okumene»
umschreibt.

Um sich nun ein Bild machen zu kénnen vom Stand der cku-
menischen Diskussion iiber das kirchliche Amt und die apostolische
Sukzession, miissen wir uns hier in Kiirze vergegenwirtigen, was
die bisherigen vier « Faith and Order»-Konferenzen zu diesem Pro-
blem ergeben haben. Zum besseren Verstindnis dieser Ergebnisse
sel vorausgeschickt, dass die Initianten dieser Konferenzen anfing-
lich vom eindeutigen Willen beseclt waren, alle ihre theologischen

) a.a.0. S.14.



— 228 —

Vorarbeiten zielbewusst in den Dienst der anzustrebenden Wieder-
vereinigung zu stellen. Ja, sie liessen sich bei ihrer Arbeit vom Ideal-
bild einer kiinftigen wiedervereinigten Kirche leiten, welche sie sich
sozusagen als eine optimale «Mischung» aller bestehenden Kirchen
vorstellten. Von da her wird verstindlich, dass man vor allem in
Lausanne 1927, aber teilweise auch noch zehn Jahre spéter in Edin-
burgh auf dem Wege einer vergleichenden Bestandesaufnahme in
allen beteiligten Kirchen sozusagen den kleinsten gemeinschaftli-
chen Nenner hoffte finden zu kénnen — eine Methode, mit der eigent-
lich erst in Montreal 1963 endgiiltig gebrochen worden ist, {ibrigens
sicher nicht zum Schaden des 6kumenischen Anliegens!

Welches sind nun also die Ergebnisse der einzelnen «Faith and
Order»-Konferenzen inbezug- auf die Frage nach der apostolischen
Sukzession

1. Lausanne 1927. Damit die theologische «Atmosphédre» der
okumenischen Arbeit spiirbar wird, wollen wir gerade bei der ersten
der vier uns interessierenden Konferenzen den Bogen etwas weiter
spannen und darauf achten, in welcher Weise die IFrage des kirch-
lichen Amtes iiberhaupt zur Behandlung gekommen ist. Nur so
wird es auch moglich sein, sich Rechenschaft dariiber zu geben,
welchen Platz die apostolische Sukzession in diesen Gesprichen
einnimmt.

Die Ergebnisse der Lausanner Konferenz werden im offiziellen
Schlussbericht!) wie folgt zusammengefasst:

Kapitel I umschreibt in fiinf Thesen die allgemein anerkannten
Grundaspekte des geistlichen Amtes der Kirche als a) eine Gabe
Gottes durch Jesus Christus an seine Kirche, ) die Vollmacht und
Wirkkraft des Amtes durch Christus und seinen Geist, ¢) die Auf-
gabe dieses Amtes als Mitteilung der erlésenden und heiligenden
Wohltaten Christi an die Menschen, d ) Leitung der Kirche und Aus-
iitbung der Kirchenzucht, und schliesslich e) die Ordination unter
Gebet und Handauflegung im Sinne einer Beauftragung zur Aus-
iibung der Funktion des Amtes derjenigen, welche die Gaben fiir das
geistliche Amt besitzen, durch den Geist berufen und von der
Kirche anerkannt sind.

In Kapitel II werden die mannigfachen Formen dieses Amftes
in den getrennten Kirchen hervorgehoben mit der beigefiigten Be-
merkung: «Die Verschiedenheiten in der Auffassung der Vollmacht

1) a.a.0. $8.491 ff., S8.536 ff.



— 229 —

und der Funktionen des geistlichen Amtes, die sich mit den ver-
schiedenen Amtsformen herausgebildet haben, waren und sind noch
heute der Anlass zu mannigfachen Zweifeln, Fragen und Missver-
standnissen»?).

Kapitel I11 spezifiziert sodann diese Unterschiede in der Amts-
auffassung wie folgt: «Diese Verschiedenheiten betreffen das Wesen
des geistlichen Amtes (ob es eines ist oder aus mehreren ordines be-
steht), das Wesen der Ordination und der in der Ordination iiber-
tragenen Gnade, die Funktion und die Autoritat der Bischdfe und
das Wesen der apostolischen Sukzession. Wir glauben, dass der
erste Schritt zur Uberwindung dieser Schwierigkeiten darin besteht,
dass man ihr Vorhandensein offen anerkennt und dass man ihr
Wesen klar bestimmt»?).

Kapitel IV hebt die durch die verschiedenen Amtsauffassungen
bedingte Schwierigkeit einer Abendmahlsgemeinschaft hervor und
zieht daraus den Schluss, die Schaffung eines Amtes, das in jedem
Teil der Kirche als von der gesamten Kirche sanktioniert anerkannt
werden konne, sei ein dringendes Bediirfnis.

In Kapitel V werden schliesslich als die drei ausgepriagtesten
Verfassungsformen die bischofliche, die presbyterische und die
kongregationalistische genannt und die Forderung erhoben, in der
Lebensordnung einer wieder geeinten Kirche miissten diese unter-
schiedlichen Elemente ihren angemessenen Platz nebeneinander
haben. — Fiir den Fall, dass diese Anregung befolgt werden sollte,
wird vorausgesetzt, dass dann eine besondere Form der Ordination
als regelmissige und normale Methode nétig sei, doch diirfte dies
nicht so gedeutet werden, als schlésse sie die Anerkennung einer
bestimmten Theorie iiber den Ursprung, das Wesen oder die Funk-
tion eines der kirchlichen Amter ein.

Kapitel VI und VII sind mehr allgemeinen Inhaltes, weshalb
wir hier auf diese nicht einzugehen brauchen. Dagegen finden sich
in den beigefiigten Anmerkungen noch Gedanken, die fiir die Frage
des Amtes wesentlich sind®). Zunichst wird eine sorgfiltig formu-
lierte Erklirung iiber die Auffassung der Orthodoxen Kirche in
dieser Sache wiedergegeben, als deren Kernsatz die Feststellung be-
trachtet werden darf, «dass das geistliche Amt in seiner dreifachen
Gestalt als das Amt der Bischofe, der Presbyter und der Diakonen

) a.a.0. S.492.
%) a.a.0. 8.492.
3)a.a.0. S.494



— 230 —

keine andere Grundlage haben kann als die ununterbrochene
apostolische Sukzession». Dementsprechend lassen schon in Lau-
sanne die orthodoxen Vertreter an ihrem kompromisslosen Fest-
halten an dieser Auffassung keinerlei Zweifel, wenn sie ihrem Be-
dauern Ausdruck geben, «ausserstande zu sein, mit vielen der auf
dieser Konferenz vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verstandigung
iiber das geistliche Amt zu gelangeny.

Eine zweite Anmerkung') charakterisiert alsdann in Kiirze die
grundlegenden Unterschiede innerhalb der abendlandischen Chri-
stenheit, wobei zuerst in vier Thesen jene Haltung umschrieben
wird, die man gewthnlich die katholische nennt und in der sich ohne
Zweifel schon in Lausanne der Standpunkt auch unserer altkatholi-
schen Kirchen widerspiegelt:

«a) Es hat stets verschiedene Stufen des geistlichen Amtes gegeben, von
denen jede einzelne ihre eigene Funktion besitzt.

b) Die Ordination ist ein von Gott eingesetzter sakramentaler Akt und
daher unerléasslich. Sie verleiht das besondere Charisma fiur ein be-
stimmtes Amt.

¢) Nur Bischofe, die ihr Amt in apostolischer Sukzession empfangen haben,
konnen die Ordination vollziehen.

d ) Die apostolische Sukzession in diesem Sinne ist die notwendige Voraus-
setzung fiir die Vollmacht des geistlichen Amtes, fiir die sichtbare Ein-
heit der Kirche und fiir die Giiltigkeit der Sakramente».

Demgegeniiber wird dann die Amtsauffassung der nichtbischof-
lichen Kirchen in ebenfalls vier analogen Thesen wie folgt darge-
stellt:

«a) Es gibt im Grunde nur ein geistliches Amt, das Amt des Wortes und der
Sakramente.

b) Die in diesen Kirchen bestehenden Amtsformen sind mit dem Neuen
Testament vereinbar und werden durch die Friichte, die sie bringen, be-
glaubigt. Die Triger dieser Amter haben die nétige Vollmacht in der
Kirche, und die von ihnen verwalteten Sakramente sind giiltig.

¢) Es gibt keine bestimmte Form des Amtes, deren Annahme notwendig
und Glaubenssache wére. ;

d) Die Gnade, welche zum Amt fihig macht, wird dem Menschen unmittel-
bar von Gott gegeben und in der Ordination nicht verliehen, sondern
nur anerkannt»?2).

Die Schluss-Anmerkung erwihnt dann noch, dass es ausser die-
sen beiden derart charakterisierten Gruppen von Kirchen noch
solche gebe, die eine Mittelstellung einnehmen, indem sie zwar ein
bischofliches System der Kirchenleitung haben, die apostolische

Ha.a 0. 5.494 1.
%) a.a.0. S.495.



— 231 —

Sukzession jedoch nicht als ein notwendiges Element betrachten
oder diese sogar ausdriicklich ablehnen.

Wenn wir die Ergebnisse der Lausanner Konferenz gesamthaft
betrachten, erwecken sie den Eindruck eines 6kumenischen Inven-
tars, das nach einheitlichen Gesichtspunkten sortiert und auf seine
Verwendbarkeit beim kiinftigen Bau der vereinigten Kirche ge-
priift wird. Man wird wohl behaupten diirfen, die eingangs zitierte
Diagnose Gardiners’ habe dabei ihre Bestétigung gefunden: «Die
schwerste Differenz scheint in der Frage des geistlichen Amtes zu
bestehen».

In der Zwischenzeit bis zur zweiten Weltkonferenz fiir Glauben
und Kirchenverfassung galt es, das Interesse noch viel weiterer
kirchlicher Kreise auf diese ersten konkreten Resultate aufmerksam
zu machen und das Gespriach lber diese prinzipiellen Fragen zu
intensivieren. Dabei zeigten sich neue wichtige Gesichtspunkte, so-
dass Canon Leonard Hodgson im Riickblick auf die Jahre 1927 bis
1937 u.a. feststellen musste: «Es wurde klar, dass zwar in England
und einigen andern Teilen der Welt die Frage des geistlichen Amtes
und der Kirchenverfassung das grosste Hindernis fiir eine Einigung
ist, dagegen hielt man auf dem Kontinent die Meinungsverschieden-
heiten in den theologischen Fragen wie der Lehre von der Gnade
und vom Worte Gottes fiir weit bedeutsamer und lebenswichtiger,
wihrend in Amerika die Spaltungen, welche psychologische, soziale
und kulturelle Griinde hatten und aus der historischen Entwicklung
der Neuen Welt entstanden waren, die eigentlich brennende ¥rage
stellten»?). — Diese von Europa und von Amerika neu ins Blickfeld
von «Faith and Order» geriickten Problemkreise veranlassten den
verantwortlichen Ausschuss im September 1934, die bisherige theo-
logische Kommission mit dem spezifischen Weiterstudium der Frage
des geistlichen Amtes und der Sakramente allein zu betrauen, wih-
rend zur Bearbeitung der neuen Themata «Die Kirche Christi und
das Wort Gottes» und «Die Einheit der Kirche in Leben und Gottes-
dienst» zwei besondere Kommissionen konstituiert wurden.

In diesem Zusammenhang sei natiirlich nicht vergessen, dass
in denselben Zeitraum zwischen erster und zweiter «Faith and
Order»-Konferenz die sogenannte Bonner Konvention fiel, welche
gleichermassen als Frucht der ckumenischen Bemiihungen sowohl

') L.Hodgson, Das Glaubensgesprich der Kirchen (Die zweite Welt-
konferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung, deutsch herausgeg. von Prof.
Dr.E. Staehelin, 1940), SS. 14 f.




== 238 —

im anglikanischen als auch im altkatholischen Bereich gewertet
werden darf.

2. Bdinburgh 1937. Betrachtet man die Ergebnisse dieser zweiten
Weltkonferenz, so kommt man zum Schluss, dass im Vergleich zu
denjenigen von Lausanne keine entscheidenden Fortschritte erzielt
wurden, es sei denn, dass man in der Umschreibung des gemein-
samen Amtsverstiandnisses den Satz von These 11 besonders hervor-
heben wolle, der lautet: «Das geistliche Amt schliesst das ,koénig-
liche Priestertum’, zu dem alle Christen als die Krlosten Jesu
Christi berufen sind, nicht aus, sondern setzt es voraus»!), womit
sich bereits die Laienfrage anmeldet, die ja seither auch im ékume-
nischen Raum beachtliche Breite einnimmt.

Was die Frage nach der Einsetzung des geistlichen Amtes durch
Jesus Christus und der Bedeutung der Ordination durch Handauf-
legung anbetrifft, so kann auch Edinburgh nur auf die bestehenden
akzentuierten Unterschiede der Auffassungen hinweisen. Besonders
muss uns hier wiederum interessieren, was iiber die apostolische
Sukzession ausgefithrt wird. Da heisst es wortlich:

«Weitere grundlegende Unterschiede der Auslegung ergeben
sich im Zusammenhang mit der Lehre von der apostolischen Suk-
zession. In bischoflichen Kirchen ist sie aufgefasst worden als die
Sukzession der Bischofe in den Hauptbischofssitzen der Christenheit,
die die Lehre der Apostel weitergab und bewahrte, und als Sukzession
durch Handauflegung. Von alters her ist diese doppelte Sukzession
verkniipft worden mit der verantwortlichen Verwaltung der Sakra-
mente, und einige Kirchen betrachten sie als wahre und einzige
Garantie der sakramentalen Gnade und der rechten Lehre. Diese
Auffassung kommt zum Ausdruck in der Erklirung, die die Vertreter
der Orthodoxen Kirchen in Lausanne formuliert haben?):

«Die Orthodoxe Kirche betrachtet das geistliche Amt als von Christus
selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in der Geistlichkeit eine Koérper-
schaft, die kraft eines besonderen Charisma das Organ ist, durch welches die
Kirche ihre Gnadenmittel, wie zum Beispiel die Sakramente, austeilt. Sie
glaubt, dass das geistliche Amt der Bischéfe, der Presbyter und der Diakonen
keine andere Grundlage haben kann als die ununterbrochene apostolische
Sukzession. Daher bedauert sie, ausserstande zu sein, mit vielen der auf dieser
Konferenz vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verstédndigung {iber das geist-
liche Amt zu gelangen. Doch bittet sie Gott, dass er durch Seinen Heiligen
Geist auch an diesem schwierigen Punkte, an dem die Meinungen ausein-
andergehen, eine Einigung herbeifithren moge».

) a.a.0. 8.232.
2) a.a. 0. 8.317.



— B33

Unmittelbar ansehliessehd heisst es sodann im Bericht von
Edinburgh:

«Eine der Sache nach gleiche Auffassung findet sich anders ausgedriickt
in der folgenden Erklirung, die namens der Altkatholischen Kirche abge-
geben worden ist:

»Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Episkopat apostolischen
Ursprungs ist und zum Wesen der Kirche gehort. Die Trigerin des Amtes ist
die Kirche. Die Amtspersonen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt
wird empfangen, verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn und auf
dieselbe Weise, wie es die Apostel der Kirche weitergegeben haben. Die
Apostolische Sukzession bedeutet die Unzertrennlichkeit von Kirche und
geistlichem Amt und das nie unterbrochene Bestehen beider»?).

Der Bericht weist dann darauf hin, dass es unter den tibrigen
Ostkirchen wie auch in anglikanischen Kreisen solche gebe, die der
einen oder andern vorstehenden Erklirung zuzustimmen wiinsch-
ten. Ferner wird eine kontrastierende Sukzessions-Auffassung pres-
byterianischer Observanz erwihnt, wonach die wahre apostolische
Sukzession sich kundtue in der Sukzession der Ordination durch
Presbyterien, «die ordnungsgemaiss gebildet sind und bischofliche
Funktion ausiiben, sowie in der Sukzession von Presbytern, denen
die Sorge fiir die Gemeinden iibergeben ist, wobei besonderer Nach-
druck auf die wahre Predigt des Wortes und die rechte Verwaltung
der Sakramente gelegt wird»?). Schliesslich erinnert der Bericht
auch an die Tatsache, dass es kirchliche Gemeinschaften gebe,
welche zwar den Begriff «apostolische Sukzession» selber nicht ver-
wenden, seinen Inhalt jedoch im wesentlichen oder ausschliesslich
,im Sinne der Aufrechterhaltung des Zeugnisses der Apostel durch
die wahre Predigt des Evangeliums, die rechte Verwaltung der
Sakramente und den dauernden Bestand christlichen Lebens in der
christlichen Gemeinde’ anerkennen kénnten?2).

Auch Edinburgh stellt dann die Frage, welche Form das Amt
einer geeinten Kirche der Zukunft haben miisste, und kommt zu
einem #hnlichen Schluss wie Lausanne, nimlich: « Wenn das geist-
liche Amt der geeinten Kirche in ausreichendem Masse charakte-
ristische Bestandteile des bischdflichen, presbyterialen und kongre-
gationalen Systems umfasste, dann wiirden sich die gegenwirtigen
Anhénger dieser Systeme gegenseitig ihre Plitze in der Kirche
Gottes anerkannt haben. Alle wiirden dann eine geistliche Heimat
n der geeinten Kirche finden kénnen, und die Lehre von der Apostoli-
schen Sukzession wiirde auf einer gemeinsamen Glaubensgrundlage

1) a.a.0. S.317 f.
2) a.a.0. S.318.



— 234 —

die Fille erlangen, die ihr zukommt, dadurch dass sie sich zugleich
auf das Wort, das geistliche Amt und die Sakramente wie das
Leben der Christenheit bezieht»!). Der Weg zu einer derart geeinten
Kirche soll drei Etappen umfassen, nimlich den Zusammenschluss
im Bereich praktischer Zusammenarbeit, die ohne irgendwelche
glaubens- oder verfassungsmiissigen Voraussetzungen moglich ist,
sodann die Abendmahlsgemeinschaft und schliesslich die korper-
schaftliche Vereinigung, fiir welche natiirlich Gleichheit der Amter
und Verfassungen unerlédssliche Vorbedingung ist*). Wo man derart
konkret die Moglichkeiten einer Wiedervereinigung ins Auge fasste,
war man natiirlich auch nicht blind fiir die sich entgegenstellenden
Schwierigkeiten und Hindernisse, deren heikelste und stérkste man
mit Recht dort erkannte, «wo sich Bestandteile von , Glauben’ und
, Verfagsung’ verbinden, etwa, wenn eine Form der Kirchenleitung
oder des Gottesdienstes als Teil des Glaubens betrachtet wird?).
An etnem Punkt tut nun jedoch die zweite Weltkonferenz fiir
Glauben und Verfassung von Edinburgh doch einen sehr entschei-
denden Schritt vorwirts, namlich dort, wo sie zur Feststellung ge-
langt, dass hinter allen konstatierbaren derartigen Differenzen «tief
voneinander abweichende Kirchenbegriffe» liegen, welche in Er-
mangelung genauerer Bezeichnungen mit dem Gegensatz ,autori-
tirer’ und ,personeller Kirchentyp’ umschrieben werden. Diese
seien charakterisiert durch Betonung einer gottlichen Gegebenheit
von Schrift, Kirchenordnung, Glaubensbekenntnis und Gottes-
dienst einerseits, und personlicher Erfahrung der gottlichen Gnade
mit dem Merkmal religioser Freiheit andererseits, wobei zahlreiche
Ubergangsformen als Kombinationen beider Typen vorkommen.
Dazu wird mit Nachdruck betont, dass «das volle Ausmass des Ge-
gensatzes zwischen den zwei Kirchentypen sich in keiner Weise mit der
Antithese bischoflicher und nichtbischoflicher Verfassung deckt»?).
Vergleicht man die Ergebnisse von Lausanne und Edinburgh, so
gelangt man zum Schluss, dassman es mitzwei konzentrischen Kreisen
zu tun hat: beide kreisen um denselben Kerngedanken, haben jedoch
ungleiche Radien, indem Edinburgh etwas weiter ausgreift, dadurch
aber um so klarer den Beweis erbringt, dass eine bloss synoptisch-
vergleichende Methode im 6kumenischen Gesprich nicht weiter fiithrt.



— 236 —

Vermochten die bisherigen beiden Nachkriegs-Konferenzen fiir
Faith and Order von Lund 1952 und Montreal 1963 diesen fatalen
Bann zu brechen ?

3. Lund 1952. Obwohl der Sektionsbericht von Montreal zum
Thema «Das Erlosungswerk Christi und das Dienstamt Seiner Kir-
che» einleitend betont, «'ragen des Amtes und der Verfassung stan-
den seit Edinburgh 1937 nicht mehr auf der Traktandenliste einer
Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung», so hat doch Lund in
Kapitel 111 seines Berichtes, das den Titel «Kontinuitit und Ein-
heit» tragt, im Abschnitt iber « Das Wesen der Kontinuitiat» auf die
Frage von Amt und Sukzession Bezug genommen, wobei allerdings
iiber eine Konstatierung des kontroversen Standes der Dinge auch
nicht hinausgegangen wird!). Wichtiger aber als dieser fliichtige
Bertihrungspunkt scheint mir jedoch in unserem Zusammenhang
die Tatsache, dass man in Lund sich bemiihte, einen konstruktiven
Vorschlag zur Uberwindung des toten Punktes zu machen, dessen
Befolgung dann in Montreal véllig neue Perspektiven eroffnete.
Dieser Vorschlag lautete: «Man muss die Frage des Amtes nicht als
ein isoliertes Phdnomen, sondern im Lichte eines tiefgehenden
christologischen und eschatologischen Verstindnisses der Lehre von
der Kirche anpacken. Uber unsere verschiedenen theologischen und
denominationellen Akzentsetzungen hinaus miissen wir darnach
trachten, unsere Augen unablissig auf Christus, den Propheten,
Priester und Konig gerichtet zu halten und im Blick auf Ihn den
Punkt zu finden, in dem die Wege zusammentreffen, die gegen-
wartig lediglich nebeneinander herzulaufen scheinen»?).

4. Montreal 1963. Diese Empfehlung hat man in Montreal tat-
schlich befolgt, indem man sich von einer verengerten Fragestel-
lung hinsichtlich des kirchlichen Amtes befreite und den Versuch
wagte, hinter allen konfessionellen Positionen gemeinsame Ansatz-
punkte fiir ein neues griindliches Gespriach zu finden. Dieses ganze
Bemiihen geschieht auf dem Hintergrund der in den letzten Jahren
aufgebrochenen Neubesinnung iiber das allgemeine Priestertum der
Laien als Glieder des Volkes Gottes, die durch ihre Taufe in Kirche
und Welt eine ihnen eigene Sendung empfangen haben. Gerade die
theologische Besinnung iiber den Dienst der Laien fithrt jedoch not-
gedrungen zur Frage nach Funktion und Autoritit des besonderen

') Bericht der dritten Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung,
Lund 1952 (vervielfiltigt), SS.10 ff.
’) a.a.0. S.11.



— 236 —

Amtes in der Kirche. Nach Meinung der Konferenz von Montreal
soll diese Frage von jenen Ansédtzen her angegangen werden, die im
Bericht der Sektion IIT unter dem Titel «Das Erlosungswerk
Christi und das Amt seiner Kirche» systematisch kurz wie folgt dar-
gestellt werden?):

Das Erlosungswerk Jesu Christi hat seinen Ursprung in der
Sendung, die der Sohn vom Vater her empfing, und geschieht aus
dem Willen des Sohnes in Einheit mit dem Vater im Heiligen Geist.
Damit dieses einmalige Erlosungswerk aller Welt verkiindigt und
bezeugt werde, berief der Herr Apostel als Zeugen seiner Aufer-
stehung, trug ihnen das Wort der Versohnung auf und stattete sie
mit, dem Heiligen Geiste aus, damit sie alle Nationen in die Kirche
sammeln, die Kirche auf Christus als dem einzigen Fundament auf-
bauen und so das Amt der geschehenen Versohnung zur Rettung
aller Menschen einfiihren (inaugurate). Demnach haben die gesamte
Kirche und ihr besonderes Amt ihren Ursprung in der Sendung der
Apostel. Das einmalige Zeugnis der Apostel von Christus bewahrt
die Kirche im Neuen Testament. Der apostolische Sendungsauftrag
findet in der Kirche und ihrem Amt seine Fortsetzung. — Die Kirche
als das von Gott erwihlte Volk ist die Gemeinschaft derer, welche
durch die Verkiindigung der Apostel und durch die Kraft des Hei-
ligen Geistes im Glauben vereinigt und im Taufbad gewaschen wur-
den. Sie gehort Christus an, bekennt Thn als sein eigener Leib, ver-
ehrt Thn und gehorcht Thm als dem Erloser der Welt. In der Welt,
aber nicht von der Welt stellt sie die konigliche Priesterschaft hier
dar, die Gottes herrliche Taten proklamiert und Ihm als ein Opfer
Gottesdienst und tigliches Leben darbringt.

Mit der Absicht, die Kirche zu auferbauen und sie fiir ihre Sen-
dung auszuriisten, gab der Herr Jesus Christus besonders beauf-
tragte Diener (im Englischen steht das neutrale «ministers»), welche
in der Nachfolge der Apostel (following the apostles) und kraft des
Heiligen Geistes der vollbrachten Verséhnung dienen in, mit und
fiir den Leib (ndmlich Christi, also der Kirche; D.V.), indem sie diese
Versohnung verkiinden, bezeugen und mitteilen unter Zuhilfenahme
derjenigen Mittel, welche der Herr gegeben hat.

Im zweiten Abschnitt?) wird unter dem Titel «Christus, die
Kirche und das besondere Amt» (ministry) hervorgehoben, dass

1) The Fourth World Conference on Faith and Order. The Report from
Montreal 1963, edited by P.C.Rodger and L. Vischer, SS.61-69.
2) a.a.0. S.64 f.



— 23 —

jegliches Amt in der Kirche im dreifachen Amt Christi als Prophet,
Priester und Konig begriindet ist, die Erloserliebe Christi reflektiere
und deren Diener sei, wobei seine Wirkkraft dem Wirken des
Heiligen Geistes entspringe.

In zwei Paragraphen wird dann die gegenseitige Zugeordnet-
heit von «Heiligem Geist, Amtern und besonderem Amt»!) kurz
umschrieben, wobei uns vor allem interessiert, dass das besondere
Amt nur als eine der verschiedenen Geistesgaben, welche der Heilige
Geist schenkt und wirkt, bezeichnet wird.

In unserem Zusammenhang ist besonders wichtig, was iiber
«Die Berufung und Bevollméchtigung des beauftragten Dieners»?)
gesagt wird. Die Berufung ist abhéngig von der Gegenwart und
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der Kirche, ob sie nun durch
die Stimme der Gemeinde oder individuell an den einzelnen Christen
erfolge. In jedem Fall erfordert die Ausiibung des besonderen Amtes
in der Kirche die Anerkennung und Bestatigung durch die Kirche.

Diese Bestitigung wird durch die Ordination erteilt, welche
gemiss Neuem Testament in Form von Gebet und Handauflegung
geschieht. «Die geordnete Weitergabe der Vollmacht durch die
Ordination gehort normalerweise zu denjenigen Mitteln, mit deren
Hilfe die Kirche von Geschlecht zu Geschlecht im apostolischen
Glauben gehalten wird. Alle von uns betrachten diese Kontinuitit
im apostolischen Glauben als wesentlich fir die Kirche. Einige von
uns, eingchliesslich die Orthodoxen, glauben, dass die ununterbro-
chene Sukzession der bischoflichen Ordination von den Aposteln
her eine notwendige Garantie fiir ein giiltiges Amt und fiir den
Schutz des wahren GGlaubens ist, und dass die Weihe in sich selbst
ein Sakrament ist.» — In der Folge werden dann auch abweichende
Auffassungen kurz angedeutet und die immer noch bestehenden
Differenzen offen zugegeben, zu deren allméhlicher Bereinigung alle
Kirchen zu gegenseitigen Gesprichen, aber auch zur Selbstpriifung
aufgerufen werden, wobei ihnen mehrere ganz konkrete Fragen zum
Uberdenken gegeben werden.

Unter dem Titel « Der Amtstriger (minister), die Kirche und
die Welt»3) wird die Bezogenheit des kirchlichen Dienstes auf die
von Christus erléste Welt moniert und die besondere Verantwortung
des kirchlichen Amtstrigers hervorgehoben, in Predigt, Unterwei-

Y a.a.0. S.65.
) a.a.0. S.65.
8 a.a.0. S.66 f.



— 238 —

sung und Seelsorge die tibrigen Glieder der Kirche fiir ihren Dienst
in der Welt auszuriisten.

Der letzte Abschnitt des Sektionsberichtes von Montreal zeigt
unter der Uberschrift «Das besondere Amt in der heutigen Welt»?)
die Notwendigkeit fiir Formen kirchlichen Dienstes, die den heuti-
gen, sich in raschem Wandel befindlichen Verhiltnissen unserer
Welt iiberall flexibel auf den Fersen zu bleiben vermégen, und zwar
nicht durch Preisgabe der iiberlieferten Formen des besonderen
Amtes der Kirche, sondern vielmehr durch eine Belebung der viel-
faltigen Dienste, wie sie in neutestamentlicher und nachapostoli-
scher Zeit sich betétigten. Diese Notwendigkeit wird den Kirchen
nicht nur auf den Missionsfeldern aufgenétigt, sondern zeigt sich
bereits auch in den gewaltigen soziologischen Strukturverinderun-
gen der immer noch mehrheitlich christlichen Industrielinder, wo
die jahrhundertealten Gotteshiuser in entvilkerten Altstadtgebie-
ten der Grossstidte einerseits und die aus dem Boden wachsenden
neuen Siedlungsgebiete der Vororte ohne geniigende Kirchenbauten
andererseits mehr als viele Worte fiir alle Kirchen eine beklemmende
Frage darstellen.

~ Gerade da wird es jedoch entscheidend sein — und das méchte
ich als Finwand hier zu bedenken geben —, dass die Kirche an die
Losung solch vordringlicher und zeitgeméisser Probleme mit einer
klaren und eindeutigen Haltung hinsichtlich der Rechtmissigkeit
und giiltigen Vollmacht ihres Amtes herantritt. Gerade wenn es
eines Tages wieder zu einer Vielfalt von Diensten, vielleicht zu
charismatischen Amtern kommen sollte, wird nur dann die Einheit
der Kirche und ihrer Lehre gewahrt bleiben, wenn diese Kirche um
eine Ordnung weiss, die ihr nicht nur vor Jahrhunderten vom Herrn
selber eindeutig gegeben worden ist und die man fiir jene Zeit in
theologisch allgemein anerkannten klaren Begriffen trefflich zu um-
schreiben weiss, sondern in der sie all die seitherigen Jahrhunderte
hindurch unveréndert bewahrt worden ist und von der sie auch
heute die Gewissheit haben kann, dass es dieselbe vom Herrn selber
gegebene Ordnung der Dienste ist.

Wo aber ist heute diese Ordnung? Welches kirchliche Amt
repréisentiert sie ? — Auf diese Frage geben alle Ergebnisse der ange-
fithrten okumenischen Konferenzen fiir Glauben und Verfassung
bestenfalls zur Antwort: die einen wie die andern Kirchen sind tiber-

1) a.a.0. S.67 {f.



— 239 —

zeugt, dass ste diese rechte gottgewollte Amtsordnung haben. Wel-
ches Kriterium jedoch kann hier schliesslich den notigen Entscheid
herbeifiithren ?

Es ist menschlich begreiflich, dass diejenigen Kirchen, welche
als solche mit bischoflicher Verfassung und intakter apostolischer
Sukzession unerschiitterlich an der iiberkommenen Ordnung als der
einzig legitimen festhalten, davon in keiner Weise abgehen wollen
und zu keinen Konzessionen bereit sind, und dass auf der andern
Seite jene Kirchen, welche im Moment ihrer kirchengeschichtlichen
Konstituierung mit dieser Ordnung bewusst gebrochen haben oder
sich zumindest nicht ganzheitlich fiir ihre Beibehaltung und Weiter-
fiihrung einsetzten, ebenso sehr zuriickhaltend oder gar ablehnend
sich verhalten, wenn ihnen eine Integration ihres bisherigen Amtes
in eine bischéfliche Kirchenverfassung mit apostolischer Sukzession
zugemutet wird.

ine Losung dieses iiberaus heiklen Problems ist nach meinem
Dafiirhalten nur auf dem Wege umfassender Selbstpriifung des
eigenen Standpunktes jeder einzelnen Kirche anhand neutestament-
licher wie kirchengeschichtlicher und dogmenhistorischer Fakten
denkbar. Gerade die Konferenz von Montreal zeigt die entscheiden-
‘den Ansatzpunkte auf, und man kann nur bedauern, dass der Mut
fehlte, von dorther auch die entsprechenden historischen Linien eben-
so kriftig auszuziehen. Denn es kann doch nicht bloss im Ermessen
der einzelnen Kirchen liegen, zu bestimmen, in welcher Form sich
jenes Amt gestalte, zu dem «der Herr Jesus Christus besonders be-
auftragte Diener gab, die in der Nachfolge der Apostel und kraft
des Heiligen Geistes den Dienst der vollbrachten Versshnung»!) zu
versehen haben. Es gilt doch zuerst zu priifen, auf welche Weise und
unter welchen Umstanden dieses Amt in der alten Kirche feste Ge-
stalt angenommen hat und ob dies fiir das Wesen der Kirche kon-
stitutiv gewesen sei oder nicht. — Oder wenn Montreal erklirt, die
Ordination stelle die Anerkennung und Bestitigung erfolgter Be-
rufung zum besondern Dienst in der Kirche dar, so muss hier gefragt
werden: ist das alles ? Bedeutet die Amtsiibertragung nicht wesen-
haft mehr als blosse deklarative Bestatigung ?

Was niitzt, es schliesslich — wie der altkatholische Delegierte in
Montreal, Prof. Dr. W. Kiippers (Bonn) in seinem Bericht?) ganz zu
recht schreibt —, dass «der neue Ansatz die Hereinnahme von Ge-

1) a.a.0. S.63.
%) Internationale Kirchliche Zeitschrift, Heft 1 1964, SS.39 f.




— 240 —

dankengéngen bis ing Terminologische aus dem Bereich des katho-
lischen Amtsverstandnisses in den-Bericht in erstaunlicher Breite
gestattete», wenn man sich scheut, mit derselben Objektivitit die
Frage zu stellen, ob diese in den Uranfangen der Friihkirche fest-
stellbaren Ansédtze spéter auch zur Entfaltung gelangten und was
diese allféllige Entwicklung, welche ja nicht einfach von selber,
sondern im Sinne eines gehorsamen Entscheides der damaligen Ge-
meinde Jesu Christi zustandekam, fiir die heutigen Kirchen zu be-
deuten hat ? Solche Fragen spiiren und sie stellen heisst meines Er-
achtens jenen Ort sehen, wo die altkatholische Lehre von Amt und
Sukzession innerhalb der heutigen Okumene steht und wo sie gerade
auf diese entscheidenden Fragen eine klare und — wie wir doch mei-
nen — giiltige Antwort zu geben vermag.

N |
Die altkatholische Lehre

Wie bereits einleitend angemerkt wurde, haben sich die alt-
katholischen Kirchen eigentlich erst im Blick auf 6kumenische Ge-
spriche veranlasst gesehen, ihren Standpunkt in dieser wichtigen
Frage lehrméssig zu umschreiben. Aber auch so sind die verbind-
lichen Ausserungen eher spirlich. Die im Zusammenhang mit der
kurzen Darstellung der Konferenzergebnisse von Edinburgh zitierte
Erklarung der altkatholischen Kirchen!) ist — abgesehen von den
Ausserungen bei den verschiedenen Unionskonferenzen — sozusagen
das einzige Dokument, das durch die nachtrigliche Stellungnahme
der altkatholischen Bischofskonferenz zum gesamten Bericht von
Edinburgh?) noch bestitigt wird.

Aber gerade die Sparlichkeit solcher Vernehmlassungen darf
doch als Beweis dafiir betrachtet werden, dass in den altkatholi-
schen Kirchen hinsichtlich der Frage des Amtes und der Sukzession
nie wesentliche Unklarheiten bestanden. Die Tatsache, dass sowohl
die hollindische Kirche als auch 150 Jahre spéter die andern alt-
katholischen Kirchen von Anfang an auf die einwandfreie Sicher-
stellung der apostolischen Sukzession ihres Amtes bedacht waren,
besagt allein schon genug. Und die Genugtuung, mit der man von

1) siehe oben, S.233!

2) Erklirung zu dem Bericht der zweiten Weltkonferenz fir Glauben
und Verfassung (Edinburgh, 3.bis 18.August 1937), Sonderdruck aus IKZ,
1940, Heft 3.



— 241 —

altkatholischer Seite aus spater immer wieder allen Anzweiflungen
und Verdichtigungen aus rémisch-katholischen Kreisen gegeniiber
darauf hinweisen konnte, dass Rom die altkatholischen Weihen und
infolgedessen auch die altkatholischen Sakramente als zwar irregu-
lire doch giiltig betrachte und anerkenne, bestétigt nur noch, dass
man mit Amt und Sukzession auch die abendlindisch-katholische
Lehre ohne Modifikation iibernommen hatte, abgesehen von der
Weigerung, den Papst als Quelle der Amtsvollmacht und Juris-
diktion anzuerkennen.

Ausser Unionsgesprachen und ckumenischen Konferenzen ver-
anlassten allerdings auch die «episcopi vagantes» und deren Amts-
anmassung zu einer grundsitzlichen Besinnung in dieser Frage, als
deren Frucht die folgenden Satze der Stellungnahme der altkatho-
lischen Bischofskonferenz zum Bericht von KEdinburgh zu gelten
haben:

«Wir erkennen (aber) an, dass das Amt nur innerhalb der Kirche
bestehen kann; niemals kann es ein Amt oder eine Hierarchie, die
fiir sich besteht, geben. Amtstrager, Priester oder Episcopus kann
es nur geben: die von der Kirche berufen sind, in der Kirche mini-
sterialiter waltend, welches Amt im Auftrage der Kirche fortgesetzt
wird. Die apostolische Sukzession will und kann nie ein Weitergeben
spezieller Charismen von einer Privatperson an eine andere sein —
dies muss eben zur Magie und zu einem Zerrbild des Amtes, wie in
den ,episcopi vagantes’, fithren —, sondern sie ist die regelmissige,
gottgewollte Berufung zum Amte von der Kirche, die schrift- und
traditionsméssige Verwaltung des Amtes in der Kirche und die
sakrale Weitergabe des Amtes fiir die Kirche und in ihrem Auftrage—
dies alles in demselben Sinn und auf dieselbe Weise, wie es die Kirche
der Apostel, dem Geiste und den Anordnungen der Apostel gemiiss,
vom Anfang an geiibt hat»?).

In dieser klaren Umschreibung des altkatholischen Standpunk-
tes kommt die unmissverstindliche Ablehnung der rein mechani-
schen Sukzessions-Auffassung zum Ausdruck, wie sie sich in der
abendlindisch-katholischen Kirche als Fehlentwicklung von einem
nicht genau fixierbaren Zeitpunkt an feststellen lisst, von der je-
doch die alte Kirche noch nichts gewusst hat?).

Y a.a.0. 8.12, :

?) Vgl. hierzu und zum Folgenden: Dogmatische Theologie, von Dr,
A.Rinkel, Band III, SS.236-248, Band IV, $8.154-170 (vervielfaltigte Aus-
gabe, nicht im Buchhandel erhiltlich).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1964. 16



e 243

Tatséchlich ist ja durch zahlreiche dogmengeschichtliche Unter-
suchungen der neuern Zeit klar erwiesen, dass die beginnende Be-
tonung der successio apostolica eine Selbstschutzmassnahme der
nachapostolischen Kirche des zweiten Jahrhunderts im Kampf mit
der Gnosis ist und mit der Festlegung des neutestamentlichen
Schriftkanons und mit der Zusammentfassung der von den Aposteln
iiberkommenen Glaubenslehre zum Bekenntnis auf derselben Stufe
steht. In allen drei Abwehrmassnahmen ging es um die Reinerhal-
tung des apostolischen Zeugnisses und damit auch um die Aposto-
lizitdt und Kontinuitit der Kirche und der ihr anvertrauten Bot-
schaft. Die Amtsiibertragung in der apostolischen Sukzession, wel-
che bereits die bischifliche Verfassung der Kirche voraussetzt, kann
deshalb nach diesem Verstédndnis nicht der «goldene Kanal» sein,
durch den dem Geweihten die apostolische Amtsvollmacht sozu-
sagen automatisch zufliessen wiirde. Vielmehr bedeutet sie die ge-
horige Inpflichtnahme des zu Weihenden im Angesicht der durch
die versammelte Gemeinde reprisentierten Kirche fiir die unver-
sehrte Ubernahme, Bewahrung und Weitergabe des dieser Kirche
von den Aposteln her anvertrauten Zeugnisses von Jesus Christus
und seinem Heilswerk. Die apostolische Sukzession soll in dieser
Weise die zuverldssige Verbindung zwischen den zeitlich immer
weiter in der Vergangenheit zuriickbleibenden geschichtlichen Heils-
ereignissen in Jesus Christus, beziehungsweise ihren bevollméchtig-
ten Augenzeugen, und jeder neuen nachfolgenden Generation von
Zeugen in der jeweiligen Gegenwart gewéhrleisten. Die apostolische
Sukzession ist demnach — um eine Formulierung des Dogmatikers
an der christkatholisch-theologischen Fakultit der Universitét
Bern, Bischof und Professor Dr. Urs Kiiry, zu zitieren — «das Zei-
chen der Selbstidentitit des Lebens der Kirche in seiner zeitlichen
Abfolge». Als solches steht sie in engstem Zusammenhang mit der
vierten Nota Ecclesiae, derjenigen der Apostolizitit der Kirche, die
sowohl eine innere als auch eine &ussere ist. Die innere Apostolizitit
ist die glaubige und gehorsame Unterstellung der Glieder der Kirche
unter das Wort und den Willen der Apostel, wie diese uns in den
Schriften des Neuen Testaments bezeugt werden. Als einer gottli-
chen Heilsstiftung eignet der Kirche aber auch die dussere Aposto-
lizitdt, insofern sie in den konstitutiven Grundordnungen bleibt, in-
dem sie im Namen Jesu Christi und unter der Herrschaft des Heili-
gen Geistes in der von den Aposteln empfangenen Vollmacht das
Wort verkiindet, die Sakramente spendet und das Amt verwaltet



— 243 —

nach den Ordnungen und dem Sinn, den die Apostel ihnen gegeben
haben. Die apostolische Sukzession bringt nun ihrerseits diese innere
mit der dusseren Apostolizitit zur Einheit.

Schon diese wenigen grundsétzlichen Gedanken lassen erken-
nen, dass vom altkatholischen Standpunkt aus betrachtet die Amts-
iibertragung durch die Handauflegung niemals — wie dies doch in
den erwihnten Schlussfolgerungen der 6kumenischen Konferenzen
mehrfach geschieht — als blosse Bestétigung eines bereits erfolgten
unmittelbaren Bestelltseins von oben her zum geistlichen Amt durch
die Kirche verstanden werden kann und darf. Wo im Neuen Testa-
ment der Akt der Handauflegung in Verbindung mit der Bestellung
zu einem besonderen Dienst in der Kirche bezeugt wird — und es ist
dies etwa keineswegs an allen Stellen, wo es um das besondere Amt
geht, der Fall —, da handelt es sich stets mehr oder weniger eindeu-
tig — besonders in Apostelgeschichte 6 bei der Einsetzung der sieben
Ménner — um eine Ubertragung der apostolischen Amtsvollmacht.
Diese Bevollméchtigung ist keine Ausstattung eines Einzelnen mit
einer ganz bestimmten hoheren Kompetenz zu selbstandigem, eigen-
méchtigem Gebrauch. Vielmehr stellt sie nach des Wortes urspriing-
licher Bedeutung ein Hineingestelltwerden in den Bereich einer
Machtfiille dar, welche auch nach ihrer Delegierung fest in der Hand
dessen verankert bleibt, der sie verleiht. Somit setzt die rechte Be-
vollméchtigung nicht nur frei zu vollméchtigem Handeln, sondern
bindet zugleich auch in viel tieferer Weise an denjenigen, der die
Vollmacht verleiht. Diese Bindung begriindet die Verantwortlich-
keit des Empfingers, aber auch sein fortgesetztes Angewiesensein
auf die Zusage des Bevollméchtigenden, ganz hinter dem von ihm
mit Vollmacht Begabten zu stehen. Es geht also hier mit andern
Worten letzterdings um eine je und je «personale Beziehung im Be-
reich des Glaubens» — um nochmals eine dogmatische Formulierung
von Bischof Dr.U. Kiiry zu zitieren — «und nicht nur um die Weiter-
gabe einer dinglichen Qualitity.

Wenn vorhin gesagt wurde, die im zweiten nachchristlichen
Jahrhundert aufkommende, von der Gnosis der Kirche aufgenstigte
Berufung auf ihre jedermann o6ffentlich einsichtige apostolische
Sukzession setze bereits das Bischofsamt in seinem spiteren Ver-
sténdnis voraus, dann ist damit auch gesagt, dass eine heutige
Kirche, welche an der apostolischen Sukzession im hier skizzierten
Sinne festhalten will, gleichzeitig eine bischoflich geleitete Kirche
zu sein hat, d.h. eine Kirche, die anerkennt und es durch ihre Amts-



— 244 —

ordnung auch klar zum Ausdruck bringt, dass das apostolische Amt
sowohl der Kirche als ganzer als auch jeder Einzelgemeinde gegeben
ist, indem es neben den Amtstrigern der lokalen Gemeinden auch
solche geben muss, die in derselben Funktion einer Mehrzahl von
Gemeinden beziehungsweise der gesamten Kirche vorstehen. Das
Verhiltnis vom Bischof zu den Priestern — um diese spéteren ter-
mini zu gebrauchen — und umgekehrt entspricht dem Verhéltnis der
Gesamtkirche zu den Einzelgemeinden. Die Einzelgemeinde ist die
lokale Manifestation der Gesamtkirche, und umgekehrt stellt die
Gesamtkirche nichts anderes dar als die Fiille dessen, was die in ihr
zusammengefassten Kinzelgemeinden reprisentieren. Dass dies je und
je geschieht, ist die besondere Aufgabe des Bischofs als des Trigers
«des Bruderamtes der Einheit», dessen Bedeutung Bischof Dr.U. Kiiry
einmal wie folgt charakterisiert hat: « Ohne das Bischofsamt verféllt
die Kirche entweder dem Independentismus autonomer Gemeinden,
diesich selbst nicht nur als Reprisentation der ganzen Kirche,sondern
grundsitzlich als diese selbst verstehen, oder sie verfillt einem ab-
solutistischen Zentralismus, bei dem alle kirchliche Gewalt bei einer
einzigen — geistlichen oder weltlichen — Person gefasst ist». In diesem
Sinne gehort das Bischofsamt in seiner Einheit mit Presbyterat und
Diakonat zum Wesen der Kirche und ist nicht bloss eine praktisch-
organisatorische Zweckmaéssigkeit, als die manche Kirchen der Re-
formation es noch anzunehmen bereit wéiren.

Schlussbemerkung

Der Sinn dieser die wesentlichen Gesichtspunkte der altkatho-
lischen Lehre nur verkiirzt wiedergebenden Darlegungen soll der
sein, zu zeigen, dass die Lehre von der apostolischen Sukzession des
kirchlichen Amtes alles andere als nur eine sozusagen bloss histori-
sche Liebhaberei einzelner Konfessionen innerhalb der Okumene ist.
Hier geht es um fundamentale Grundwahrheiten kirchlichen Seins
in Jesus Christus. Wir diirfen dankbar dafiir sein, dass diese Ein-
sicht auch in der Okumene mehr und mehr sich Bahn bricht und man
dort allméhlich den Mut findet, diese wichtigen Fragen von diesem
Grund her ganz neu und moglichst unbelastet durch konfessionelle
Vorurteile zu tiberdenken.

Es mag uns stille Genugtuung bereiten, wenn der altkatholische
Delegierte an der vierten Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchen-



— 245 —

verfassung in Montreal 1963 in seinem Bericht!) iiber diese Ent-
wicklung schreiben kann: «In erstaunlicher Breite gestattete der
neue Ansatz (némlich der christologisch-ekklesiologische. D.V.) die
Hereinnahme von Gedankengéngen bis ins Terminologische aus dem
Bereich des katholischen Amtsverstindnisses in den Bericht». Aber
das Empfinden blosser Selbstzufriedenheit angesichts einer derartigen
Entwicklung ist bei weitem nicht genug. Vielmehr miissen wir uns
dadurch erst recht angespornt, ja geradezu aufgerufen fiihlen, unsere
eigene Haltung und Auffassung im Lichte neuester Forschungen und
Entwicklungen von Grund auf neu zu iiberdenken und sie in dem
Masse, als uns selber noch mehr Klarheit zuteil wird, den andern
nicht nur einsichtig zu machen, sondern sie vor allem in unsern
Kirchen konkret in den bestehenden Formen immer noch besser und
wesensgemésser zur Darstellung zu bringen!

Hans Frei
. Bern

" 1) Internationale Kirchliche Zeitschrift, Hefo 1, 1964, SS. 29f,



	Die altkatholische Lehre von der apostolischen Sukzession im Licht der heutigen Ökumene

